Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 14 (1924)

Heft: 3-4

Artikel: Die Bedeutung der Kirche in den johanneischen Schriften [Fortsetzung]
Autor: Gaugler, E.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403993

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403993
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 181 —

Die Bedeutung der Kirche
in den johanneischen Schriften.

(Fortsetzung.)

2, Die Vergegenwirtigung der eschatologischen Gaben.

War das Reich Gottes, soweit es auch nach den Synoptikern
zur Zeit Jesu schon gegenwirtig war, nicht in der Form einer
Gemeinsehaft, sondern nur als kraftvolles Kampfgeschehen vor-
handen, so war doch das Reich Gottes selbst als eine dereinstige
Gemeinschaft der Aufgenommenen mit dem wiedererschienenen
Christus gedacht. ,Gott schauen“ — die fiir den alttestament-
lichen Frommen unerfillbare Sehnsucht — ist der Ausdruck
fir die Gemeinschaft, die die Reichsgenossen mit der Person
Gottes selbst vereint. Sie sind die Genossen des grossen Fest-
mahles (Mt. 8,11; LK. 13,205 14,15-24 = Mt. 22)3—10; LK. 22,29-30),
zu dem Gott die Einladungen erlasst (Mt. 22,3). An diesem
werden die Auserwihlten mit den Patriarchen und Pro-
pheten zusammen tafeln, und — was das Grosste ist: der
Messias selbst wird unter ihnen sein (Mk. 14,24—27; LK. 2230)1).
Diese echt israelitische, kraftvoll geschichtlich geschaute Schil-
derung der Reichsgemeinschaft erfahrt bei Johannes eine Ver-
diesseitigung, die wie nichts anderes das Besondere der johan-
neischen Frommigkeit ausmacht. Die Reichserwartung wird in

1) J. Weiss, Rgs, S. 115 ff., wo auch die andern Erscheinungen, die fiir
den Zustand im Reiche Gottes nach den synoptischen Zukunftsaussagen
wesentlich sind, beschrieben werden, wie der vollendete Sieg iiber das
Reich Satans (cf. Joh. 12,31), die Befreiung von allem Leid und Leiden,
die Beseitigung des Todes und der Besitz des ewigen I.ebens, der Besitz
des heiligen Landes, die Herrschaft der Auserwéihlten iiber die andern
Einwohner der neuen Erde, die Aufhebung der politischen Weltherrschaft
usw. Diese Reichserwartungen beschiiftigen uns in diesem Zusammen-
hange nicht, weil die Analogien dazu bei Johannes zuriicktreten.



— 182 —

geistiger Form vorweggenommen. Die Gemeinschaft der Aus-
erwihlten verliert dadurch ihre Anschaulichkeit, wird aber
zugleich noch inniger und volliger. Die Gottesreichsgemeinschaft
ist schon realisiert durch die Einwohnung Jesu in den Gliu-
bigen und der Glaubigen in ihm, die vo6llig analog der Einheit
von Gott und Jesus, Vater und Sohn gedacht ist.

Die johanneische Frommigkeit ist realistische Mystik!).
Mit dem sichtbaren Christus ist Gemeinschaft nur moglich, so-
lange er in einer bestimmten geschichtlichen Situation unter den
Menschen weilt. Der erhéhte Christus, der vor seiner Erdenzeit
in gottlicher Seinsweise lebte und nur zu dieser zurtickgekehrt
ist, kann unter den Seinen weilen und die Gemeinschaft her-
stellen, ohne dass die eschatologische Reichswirklichkeit einge-
troffen ist. Diese Gewissheit ist das Kernstiick der johanneischen
Frommigkeit. Sie besitzt das Kostbarste, was das Reich ver-
spricht, schon jetzt: den Christus selbst. Und sie trédgt ihn so
nahe wie nur denkbar.

»Ich will euch nicht verwaist lassen, ich komme zu euch.
Noch um ein kleines, und die Welt schaut mich nicht mehr;
ihr aber schauet mich; denn ich lebe und ihr werdet leben.
An jenem Tage werdet ihr erkennen, dass ich im Vater bin
und ihr in mir und ich in euch.“ ’Ey éxsivy off rucoe yvdosode

'1) Wenn wir diese Bezeichnung hier gebrauchen, so geschieht es, weil
uns ein anderes Wort, das die Sache so kurz ausdriickt, fehlt. Es ist aber
nur eir gemeinsames, das Johannes mit der Mystik verbindet. Versteht man
unter Mystik ,die Religion, die im innern Verlauf des seelischen Lebens
entsteht®, ein religioses Eremitentum, das die Gemeinde nicht notig hat,
um die Gemeinschaft mit Gott zu vollenden, eine Fassung des Gottes-
gedankens, die den Willen in ihm zuriickdréingt und im Selbstbewusstsein
die Einheit des Personlebens durch einen Pluralismus von Kriften und
Prozessen gefihrdet, dann gibt es bei Johannes keine Mystik. So stellt
Schiatter, ThN T, 11, S. 163 f., die Sachlage dar. Sicher ist nirgends das
»génzlich von Gott her” in der Erlosung des Menschen so scharf betont
wie bei Johannes. Dass die bereitende Tat Gottes allem Glaubenserkennen
des Menschen vorangeht, ist in mannigfacher Form ausgesprochen, sowohl
durch den Gedanken der Wiedergeburt wie durch den Satz, dass der Vater

“dem Sohn die ,Seinen“ gibt. Dennoch hat Johannes mit der Mystik ge-
meinsam, dass er einer Vereinigung von Personen, wie sie mit mensch-
lichen Worten nicht eigentlich beschreibbar ist, gewiss ist, also nicht nur
religiose Vorginge kennt, die sich in geschichtlichem Neben- und Hinter-
einander abspielen, sondern auch geistige Seinszustiinde, die sich nur als
iiberzeitliches Ineinander deuten lassen.



— 183 —

duels 0Tt Syw v ) mergi pov xal vueic v duol xdyw v vuv
(14,18—20) ). Jesus bittet im hohepriesterlichen Gebet auch fir
die nachfolgenden Generationen der Glaubigen, ,auf dass
alle eins seien, so wie Du, Vater, in mir und ich in Dir, dass
auch sie in uns seien“ (17,2:). Einen unvergesslichen Ausdruck
gibt das Evangelium dieser vélligen Vereinigung, von der alles
abhiangt, in der Bildrede vom wahren Weinstock. ,Wie die
Rebe nicht Frucht bringen kann von sich selbst, sie bleibe
denn am Weinstock, so auch ihr nicht, wenn ihr nicht in mir
bleibet. Ich bin der Weinstock, ihr seid die Reben. Wer in mir
bleibt, — und ich in ihm —, der bringt viel Frucht, denn -ohne
mich koénnt ihr nichts tun“ (15.4.s).

- Dieselbe nahe Verbundenheit mit dem Christus bezeugt der
Brief, der davon spricht, dass man ,den Sohn haben“ misse
(I 5,12). Hier tritt, der praktischen Tendenz des Briefes ent-
sprechend, nicht nur die Bezogenheit der Mystik auf den Heils-
besitz zutage (,wer den Sohn nicht hat, hat das Leben nicht“
u. a. St.), sondern auch ihre Verflochtenheit mit dem ethischen
Stand der Christen. ,Wer seine Gebote hiilt, der bleibet in ihm
und er in ihnen* (I 3,24). ,Jeder der in ihm bleibt, siindigt
nicht® (I 3,6; 2,5).

Die johanneische Mystik ist nicht wie zum Teil die pau-
linische eine tberzeitliche Nachgestaltung eines geschichtlichen
Prozesses. Von einem Mitgekreuzigtwerden und Mitauferstehen
konnte Johannes nicht reden. Sie kennt keinen innerindividuellen
Prozess, sondern eher ein tliberzeitliches Sein. Darum kann sie
die Linie der paulinischen Mystik auch dadurch noch iber-
schreiten, dass sie zur Gottesmystik wird, Wir sind oben schon
auf die Aussagen gestossen, die an der Grenze der Christus-
mystik zur Gottesmystik liegen (14,20; 17,s1). Offener braucht
der Brief diese Sprache: ,Niemand hat Gott je gesehen. Wenn
wir einander lieben, so bleibt Gott in uns, und seine Liebe ist
vollendet in uns“ (I 4,12). ,Wer bekennt, dass Jesus der Sohn
Gottes ist, in dem bleibt Gott und er in Gott“ (I 4,15). ,Gott

1) Die Identifikation des Geistes mit dem Christus, wie sie Heitmiiller
bei J. Weiss, II, S. 827, vollzieht, widerspricht den spitern Aussagen (15,2;
16,3 ff.). Richtig Zillmann, S. 215. Dagegen beziehen beide mit Recht
den nahen Termin des Wiedersehens auf die Erscheinungen des Aufer-
standenen und nicht auf die Parusie. So auch Schlatter, ENT, I, S. 769.
An die eschatologischen Ereignisse denkt Zakn, S. 568 ff.



— 184 —

ist Liebe, und wer in der Liebe bleibt, der bleibt in Gott und
Gott in ihm“ (I 4,16).

Nichts konnte uns so lebendig zeigen, wie tief begriindet
der kirchliche Geist bei Johannes ist, als dieses mystische Ele-
ment seiner Frommigkeit, das das Gottliche nicht nur in der
Transzendenz und im Gegensatz zu der sichtbaren Erfah-
rung der Gemeinde verewigt, sondern der Immanenz des Gott-
lichen in seiner personhaften Form gewiss ist, so dass sogar
von einem Besitz die Rede sein kann. Das Zeitliche ist die
schwache, vorliaufige Schale des Ewigen geworden. Die End-
ergebnisse konnen ebenso folgerichtig von innen heraus, wie
von aussen herein brechen. Wenn dieser letztere Gedanken-
gang auch nicht ganz vollzogen ist, so ist es doch diese Ge-
wissheit der personhaften Einwohnung selbst, die bei Johannes
den Christenstand ausmacht.

In dieser Weise bewahrt er die urchristliche Haltung, die
aus Gott allein alle dauvernde Erneuerung erwartet. Wie radikal
diese Erneuerung aber gedacht ist und wie vollig Johannes
auf Gottes Tun allein abstellt, beweist seine Lehre von der
Gotteskindschaft. Er kennt nicht bloss eine ethische Gottes-
kindschaft, wie die synoptische Darstellung, wo die Friede-
macher, die, die ihre Feinde lieben, Gottes Kinder sind in ihrer
Art, die der Art Gottes entspricht; er gebraucht auch nur noch
einmal eine juridische Wendung, die an die paulinischen For-
meln erinnert, wenn er von der ,Vollmacht*, Gottes Kinder
zu werden spricht, die denen gegeben wiirde, die das Licht
aufnehmen (1,12). Aber es ist nicht eine Adoption wie bei
Paulus, keine Sohnesannahme?), sondern eine mystische Neu-
zeugung oder wenigstens Neugeburt, wie gleich der folgende
Vers (13) mit Nachdruck sagt: Ja, der Brief scheut sich selbst
nicht, die auffallende Bezeichnung erégue (vei Ye0v) zZu ver-
wenden, die zeigt, dass die mystische Redeweise. nicht bloss
bildlich gemeint ist.

Andererseits legt der Evangelist iber das Geschehnis der
Wiedergeburt den Schleier zeitlicher Unbestimmbarkeit, wo-
durch er ihr den Charakter ewiger Gegenwértigkeit aufprigt.
Die fromme Aufdringlichkeit, die den ,Geburtstag des neuen
Lebens“ von jedem wie ein amtlich feststellbares Datum -er-

Y J. Holtzmann, 1. N'T Th, II, S. 548; Weinel, BTh N'T, S. 593.



— 185

fragen mochte, kann sich nur mit halbem Recht auf johanne-
ische Worte berufen. Wenn 11,52 von den ,zerstrauten Gottes-
kindern“ spricht, so ist es kein modernes Hineindenken, wenn
wir annehmen, dass damit solche bezeichnet sind, die selbst
nicht wissen, dass sie in die ewige Familiengemeinschaft ge-
horen. Gerade das Zeitlose, Unbestimmbare und zugleich so
ausgepragt Realistische dieser Bezeichnung unterscheidet diese
neue Religiositiat. Es sind nicht allein Glaube und Erkenntnis,
die den Christenstand ausmachen, es ist johanneische Grund-
auffassung, dass keiner zu Jesus kommen kann, wenn er nicht
schon vorher ,aus Gott ist“ (8,s). Diese neutrale Formel ,Sein
aus Gott“ verrit jene schwebende Ausdrucksweise, die zugleich
iiber Zeit und Form des zugrundeliegenden Vorgangs jede Spe-
kulation ablehnt und gleichwohl alles sagt. Dadurch, dass die
Gotteszeugung als ein zeitlich unbestimmtes Sein aus Gott ge-
nommen wird, wird der Gotteskindschaft vollends der geschicht-
liche Charakter genommen. Sie ist das Wesen der Gotteskinder:
das Ewig-Gegenwiirtige, das sie einer realen Gemeinschaft mit
Gott und Gottes Sohn auch in der Gegenwart schon fahig machit.
Sie ist nicht ein Vorwegleben eines Biirgerrechts, das erst nach
einem geistigen Ortswechsel in voller Wirklichkeit ausgelebt
werden kann, sie ist ein volles Daheimsein in einer gottlichen
Welt, die jetzt schon wirklich — wie nach der synoptischen
Auffassung eben nicht — ,in cordibus hominum¥ hereinragt in
diese Welt.

Wir betrachten hier nur die Elemente der johanneischen
Frommigkeit, die fur die Tatsache der Vergegenwirtigung des
Heils Bedeutung haben. So konnen wir die zahlreichen andern
Beziehungen der Mystik dieses Schrifttums iibergehen. Nur noch
auf eine typische Formel, die als folgerichtiges Bediirfnis aus
der unio mystica erwéichst, miissen wir nidher eingehen. Das
ist das oft wiederholte Wort vom ,Bleiben* in dem Sohne?®).
Es kommt dem Mystiker nicht mehr auf ein Neues, Anderes
an, das er erwartet, aber auf das Verharren in dem geistigen
Besitzstand, der schon erreicht ist, Nicht nur vom Wort Jesu
wird dieses Bleiben ausgesagt (b,ss; 15,7), auch ergeht nicht nur
der Aufruf an die Jinger, in seinem Worte (8,31) oder seiner
Liebe zu bleiben (15,9, 10), sondern, wie schon die angefihrte

1) Gebiihrend gewiirdigt bei Weinel, BThN T, S. 589.



— 186 —

Stelle aus der Bildrede vom wahren Weinstock (15,4—1) zeigte,
ist auch von einem Bleiben der Gldaubigen im Sohne Gottes
selbst die Rede. Noch ausdriicklicher als das Evangelium be-
tont der Brief die Wichtigkeit dieses Bleibens. Es tritt hier in
seiner praktischen Bedeutsamkeit vor die Augen: ‘O wyoov zdg
vrolddg avtod Sv avrg usver xai aveos v avtg. I 324, Vgl 206, 24,28 ;
3,6; 4,3. Wiederum ist hier die Gottesmystik stirker ausge-
sprochen: Og éav duolopijoy 6wt "InGeds 0twr 0 vidg Tod Fs0d, o
Deog &v avre psver xed avvog &v v Fe@. I 4,as VgL 2,04 4,12, Die
Wichtigkeit, die dieses psvew v v vig bzw. v vg Jeg fir das
kirchliche Leben hat, erhellt daraus, dass vereinzelt das Bleiben
im richtigen Bekenntnis und der wahren Lehre diesem Bleiben
in Gott und Christus parallel gebraucht wird (I 4,15; II 9). Doch
davon spiter. Es muss uns hier geniigen, festgestellt zu haben,
dass die Mystik des Johannes die stirkste Vergegenwirtigung
der in der synoptischen Darstellung als zukiinftiz gedachten
Reichsgemeinschaft bedeutet. Das Grosste kann als Gegenwarts-
aussage ausgesprochen werden. Jesus Christus ist da und wohnt
in den Glaubigen. Das Warten auf seine Parusie in der Sicht-
barkeit ist nicht aufgegeben, aber die Gewissheit seiner Gegen-
wart hat die Hoffiung beruhigt?).

Mit dem Geber sind aber auch die Gaben da. Noch kréaf-
tiger als bei Paulus? wird bei Johannes der gegenwirtige
Besitz des wesentlichen Heilsgutes ausgesprochen. Insbesondere
ist es der Hauptinhalt der Reichserwartung, das ewige Leben,
der im Johannesevangelium und dem ersten Brief als Gegen-
wartsbesitz auftritt. Was in den alten Evangelien als Kor-
relatbegriff des Reiches Gottes nur Zukunftsgut sein konnte
(MK. 9,48, 45 4775 Mt. 19,17, 20) %), ist hier iiberzeitlich gegenwiirtige
Gabe. Der grosse Pneumatiker Paulus hatte dieser Wandlung
vorgearbeitet, Wie Jesus selbst, schloss er sich vorerst noch
eng an den judischen Sprachgebrauch an?), um dann aber aus
seiner entscheidenden Heilserfahrung heraus zur Gewissheit
eines schon vorhandenen neuen Lebens zu kommen, dessen

Yy So auch Schlatter, ThNT, II, S. 127.

%) Vgl. Weinel, BThNT, S. 339.

%) J. Weiss, Rgs, S.118. Joh. Lindblom, Das ewige Leben. Eine Studie
iiber die Entstehung der religitsen Lebensidee im Neuen Testament.
Uppsala und Leipzig, 1914. S. 156 ff., zusammenfassend S. 164 f.

Y) Lindblom, Leben, S, 181.



— 187 —

Vermittler das Gottliche mvedue ist, das im glaubigen Menschen
zur Auswirkung kommt?!). Aber der Charakter einer Erstlings-
gabe, amaoyr, eines Unterpfandes, einer Anzahlung, deo«fdy
zukiinftiger Seligkeit haftet dieser Vorstellung noch wesentlich
an (Rom. 8,s3; II. Kor. 1,22; Eph. 4,4). Der Gedanke, dass dieses
Pneumaleben, das im Bekehrten waltet, ein Christusleben ist
{(Phil. 1,21), ein Leben, das Christus in dem Innern des Menschen
lebt (Gal, 2,20), bildet eine Uberleitung zur johanneischen Auf-
fassung von der {wr aiwvioc. Denn, ,was den Christusmystiker
Paulus mit Christus verbindet, ist die energieerfiillte Lebens-
substanz, die Christus besitzt, und die denen zuteil wird, die
mit Christus in Glaubensgemeinschaft stehen® ?). Diese Anschau-
ung vom neuen Leben des Glaubigen ist aber vollig getrennt
von der hellenistischen Auffassung der Vergottung durch Ver-
leihung der gottlichen Lebenssubstanz. Der Empfang der Gabe
unterscheidet den Empfianger immer deutlich vom Geber. Er
beruht auf einem religios-ethischen Verhéltnis, nicht auf einer
physischen Verwandlung. '

Johannes dagegen hat sich nicht gescheut, hellenistische
Begriffe als Gefiasse des neuen Inhalts zu verwenden. Geben
die Gefisse dem lebendig-beweglichen Inhalt die Form, so &n-
dern sie doch nicht die substantielle Wesenheit dieses Inhaltes.
Johannes beschrieb nicht wie die hellenistischen Mysterien
einen phantastischen Mythus, sondern die Person Jesu Christi,
die Geschichte war, nicht nur in der unanschaulichen Form
eines legendenhaften Gotterabstiegs, sondern in der beschreib-
baren, bestimmten Situation eines begrenzbaren, historischen
Zeitabschnittes. So erhalt auch die Gabe des Christus ein
Wirklichkeitsgeprige, das bei aller mystischen Form des Aus-
drucks doch ganz anders anmutet als die vagen Vermeintlich-
keiten einer wirksamen Einbildungskraft. Es ist wahrscheinlich,
dass Johannes wusste, was er tat, wenn er die hellenistische
Terminologie benutzte und gleichzeitig in einer Weise ertfiillte,
wie es die bloss vorbereitenden Mythologumena der hellenistisch-
orientalischen Religiositiit nie vermochten. Die {wi ealdwioc, die
schon im Judentum ein vielgebrauchter Terminus war, wurde

1) Niheres sowohl in der Beschreibung der physischen wie der
Lgeistig“-ethischen Seite, sorgfiltig Erwogenes bei Lindblom, Lieben, S. 186 ff.

Y Lindblom, Lieben, S. 203 f.,, auch Anm. 2 daselbst.



— 188 —

ihm der Ausdruck alles dessen, was er durch Christus besass,
substantiell und in ethischer Auswirkung.

Fir unsere Betrachtung ist aber besonders bedeutsam, dass
Johannes in diesem Zentralbegriff einen Ausdruck fand, der
zugleich die eschatologische Anschauung seiner angestammten
judischen Frommigkeitsform, wie auch die dem ahistorischen
Denken der Griechen allein gelegene Anschauung von der der-
zeitigen Gegebenheit der Erlosung bezeichnen konnte. Trotzdem
er, wie wir gesehen haben, die eschatologische Verkiindigung
nicht aufgibt, konnte er mit diesem Wort das Heilsgut als eine
zeitlose, iibergeschichtliche Grosse deutlich machen?). Schon
Erich von Schrenck konnte feststellen, dass der Satz, dass das
Leben bei Johannes wesentlich gegenwirtig gedacht sei, ,heute
von niemand beanstandet wird“?2). Das ,wir wissen, dass wir
aus dem Tode in das Leben hintibergetreten sind“ (I 3,14), fan-
den wir schon b4 kriiftig bezeugt. EKine zeitliche Bestimmung
liegt auch in den Stellen nicht vor, wo der Begriff mit einem
zielbezeichnenden ¢ verbunden wird (4,14, 363 6,27; 12,25). Es ist
immer ein s¢ der Wirkung, nicht der Zeit?®). ,Jeder, der an Jesus
glaubt, hat ewiges Leben® (3,15, 16, 36; 6,47). Das Evangelium ist
geschrieben, damit die Leser ,ewiges Leben haben in seinem
Namen* (20,:). ,Wer den Sohn hat, hat das Leben, wer den
Sohn nicht hat, hat das Leben nicht“ (I 5,12). Der Brief be-
zweckt, dass seine Empfianger wissen, dass sie ewiges Leben
haben, sie, die glauben an den Namen des Sohnes Gottes (I b,13).
Wer Jesus im Sakrament empfiangt, hat ewiges Leben (6,54).
Das Leben war schon vor der Zeit als Besitz des Logos vor-
handen (1,4, ), es war schon vor Jesu Erdenleben das Licht der
Menschen (1,,1), es ist in Jesus auf Erden sichtbar erschienen
(I 1,e), es ist den Jingern fiir die Zeit der Auferstehung Jesu
versprochen (14,19), es ist ihr Gegenwartsbesitz (s. 0.) und ist ihr
Hoffnungsgut (b,20). So haftet ihm eine schwebende, kontinuier-
liche Gegenwirtigkeit an, die seine Bedeutung fiir die Gemeinde
noch stirker erhoht, als wenn die Betonung der Gegenwart

1) So Alfred Loisy, Evangelium und Kirche, S. 134.

") E. v. Schrenck, Das ewige Leben nach johanneischer Anschauung.
Inaugural-Diss., Naumburg 1897, S. 5.

3) Lindblom, Leben, S. 214 f. Betreffend 12, 25, 50 richtig gegen
Schrenck, der an a.a. 0., S.6, den %0005 ovrog als zeitliche Bestimmung
statt, wie es bei Johannes immer der Fall ist, als ethischen Bereich fasst.



ws 189 ==

um den Preis einer Streichung der eschatologischen Aussagen
erfolgt wire. Es ist nicht eine Lehre, die, im Gegensatz zu einer
friheren, diese ablost, wenn der Verfasser vom Haben des Le-
bens spricht. ks ist vielmehr die spontane Wiedergabe eines
objektiv erfahrenen Tatbestandes, die das Gegenwértige betont
und die andern Tatbestinde unreflektiert danebenstellt.

In unserem Zusammenhang eriibrigt sich eine breite Be-
schreibung des Inhalts dieses Wortes. Es muss uns geniigen,
den Reichtum dieses johanneischen Terminus zu erwihnen.
H. J. Holtzmann scheint uns den Umfang des Wortes richtig zu
zeichnen, wenn er darunter die Fiille aller fiir die messianische
Zeit verheissenen ,Heilsgiter* versteht?!). Das Leben umfasst
die ganze ethisch-religiose Sphére eines erneuerten Menschen.
Seine Intensitit aber beruht auf der Bedeutung, die das Wort
fir griechische Horer sofort gewinnen musste. Leben, in diesem
vom physischen, dem Sterben verfallenen Leben unterschie-
denen Sinne, ewiges Leben ist das, was das gottliche Wesen
von allem sonstigen Sein unterscheidet. Es ist gottliches Leben.
Gottliches Leben ist gekennzeichnet durch die Eigenschaft der
cdavaeoie und agdageic. Diese sprechen auch pragnante Stellen
des Evangeliums und der Briefe dem Glédubigen zu (5,211f., 6,55, 8,51,
11,25 1f.; I 2,17), und zwar sind sie ihm nicht nur bestimmt oder zu-
gesagt, sondern als metaphysisch-gottliche Substanz verliehen 2).

" H. J. Holtzmann, LN'T Th, 11, S. 579. Lindblom, Lieben, S. 232 f. Kurz
zusammengestellt ist der johanneische Gebrauch dieses Wortes durch Bischof
Georg Moog in dieser Zeitschrift (Revue internationale de Théologie), 1905,
Heft 49, S. 80 f. .

%) So besonders W. Bousset, Kyrios Christos, S. 168 ff. Die Folgerung
dieses Forschers, dass es sich auch bei Johannes wesentlich um eine ,Ver-
gottung® des Gldubigen im Sinne der hellenistischen Mysterienreligionen
handle, konnen wir allerdings nicht teilen. Davon ist nicht bloss nie die
Rede (Bousset, S. 169); der Gedanke ist schon durch die keusche Unter-
ordnung, die trotz des realen Ineinanders von Vater und Sohn, selbst diesen
Gott gegeniiber in dienender Abhidngigkeit belisst, ausgeschlossen. Jo-
hannes fordert zwar ganz in der Sprache der Mystik das peveny ¢v zg
Vi) xai £v ¥ werel von den Briidern, aber er konnte keinem Gldubigen
die Worte aus dem Hermesgebet in den Mund legen: "Eyd sl ov xai
ov gyei. (Hermesgebet II, bei R. Reifzenstein, Poimandres. Studien zur
griechisch-igyptischen und friihchristlichen Literatur, Leipzig 1904, S. 21.)
Nicht nur der Terminus Yewdiveu fehlt, sondern auch die Sache. Es gibt
fiir ihn ein Leben in Gott, aber keine Identitéit mit Gott, auch I 3,2 nicht.
Die Grenze, die damit gegeben ist, dass die (w7 alwyiog Gabe ist, wird
nie tiberschritten. Gegen ZLoisy, Evangelium und Kirche, S. 134.



— 190 —

Die Fiille des Gegenwartsbesitzes liesse sich schon durch
eine rein statistische Aufzihlung der Giiter ausdriicken, die mit
diesem gottlichen Leben in Beziehung stehen. In Jesus ist auch
,das Licht* gegeben. "Ev adci {wi) fv, xai 1) o)) Ty 10 @ic vov
avdounwy, 1,4, So vertraut uns der Klang, so schwierig die
Deutung. Jedenfalls hat der Hellene jener Zeit sofort begriffen,
was dies Wort sagen wollte. Der Christ wusste sich der Finsternis
der Erkenntnislosigkeit entrissen. Das bitterste Entbehren des
griechischen Geistes, der Mangel addquater Erkenntnis der gott-
lichen Wirklichkeit ist dem Christen durch den Chbristus, der
die Offenbarung ist, erfillt. Mochte schon der Jude verstanden
haben, wieviel ihm in Christus gegeben war, wenn er sich das
Licht hiess (8,2 ff.; 9,5; 12,35, 86, 46), dem Griechen klang aus
diesem Wort die Gewissheit entgegen, dass ihm alles eroffnet
sei: denn das vollige Erkennen war ihm nicht nur die Ent-
hiillung der Wahrheit als der wesenhaften, nicht weiter analysier-
baren Wirklichkeit des Gottlichen (1,14,17; 4,08; 14,), fur ihn
bringt das yw@oxew und merevsaw, durch das im Christus die
adideree ergriffen wird, auch erst die volle Moglichkeit richtigen
sittlichen Handelns, die Fahigkeit des mowiv viv cAdaar (3,)
oder des &v 7§ guwri megurarsiv (I 1), so dass das &v gwri efvar
das «yamay (I 2,9,10) in sich schliesst. Wer Jesus hat, hat aber
auch seine Herrlichkeit gesehen, zu deren verinnerlichtem Be-
griff bei Johannes ,die Wahrheit“ gehort (1,14). Sie wirkt eben-
falls ins sittliche Gebiet hinein, nicht das Gesetz begriindet die
Majestit des Gottessohnes, sondern die Gnade (xcpis) und die
schon erwihnte Gottesoffenbarung (Wahrheit) (1,14-17). Aus der
vollen Gotteserkenntnis und deren sittlicher Auswirkung wird
die F'reiheit der Christglaubigen aufgebaut, die von dem Sklaven-
tum, in das die Stinde wirft, befreit (8,52). Wie Jesus die Ver-
tiefung auch alltiglicher Erwartungen gebracht, das vergegen-
wirtigt man sich in der johanneischen Kirche, wenn man in
die Worte Friede und Freude jenen Inhalt legt, den nur der-
jenige hort, dem sie nicht nur Wunsch, sondern reales, schon
erlangtes Erbe sind (14,27 I.; 16,33 f.; 20,19, 21, 265 — 1D,11; 17,13).

Aber nicht etwa nurin der vergeistigten Schau, im Spiegel des
evangelischen Darstellungsbildes besitzt der Johannesvertraute
diese Realititen. Auch seitdem Jesus gestorben, und der Auf-
erstandene entschwunden ist, ist ausser dem ,Leben“, das den
Christenstand des einzelnen Glaubigen ausmacht, ein Vicarius



— 191 —

Christi spirbar in der Gemeinde: der Geist. Der Geist ist der
Strom, der die Verbindung von den Gemeinden des ersten Jahr-
hunderts zu denen des zweiten Jahrhunderts herstellt. Wie aber
der Fluss aus der vielgestaltigen Veristelung seines Quellsystems
in der Hugellandschaft der noch hohergelegenen Talschaften
sich zusammenfindet zu einfachern und ruhigeren Linien, um
zuletzt in tridgem Lauf durch die Ebene flach und breit ein-
heitlich dahinzufliessen, so die Landschaft, die ihn umgibt, ab-
spiegelnd, so bildet auch der Geist die Landschaft der Kirche
ab, die er durchzieht. Er macht ihre geschichtlichen Verinde-
rungen in eigenartiger Weise mit. Wie er wirkt, ob sprung-
haft, mannigfaltig, ob ruhig, einfach, ob fast bewegungslos in
geordnetem Bett, das zeigt wie nichts andecres die innere
Situation, in der sich die Kirche befindet.

Darum sind wir hier am Schluss unserer Grundlegung wirk-
lich auf das entscheidende Moment gestossen, das uns mehr als
alle friher erwédhnten auf den Stand der Verkirchlichung, in dem
sich die Christenheit im johanneischen Zeitalter befindet, hin-
weisen kann. Die Kkirchliche Verfestigung ist ein geschichtlich
unabwendbarer Vorgang. Es ist von vorneherein verfehlt, da-
von in einem Sinn zu reden, als ob dadurch eine Verdnderung
eingetreten sei, die hétte aufgehalten werden kénnen und sollen.
Aber wertvoll ist es, zu beachten, in welcher Gestalt urspriing-
liche (Yegebenheiten in den spiatern Entwicklungsperioden er-
griffen werden.

Stand die erste Gemeinde auch ganz in der Erwartung des
grossern Geschehens, das noch nicht eingetroffen, so war fir
sie doch ein Anbruch der Gaben der Ewigkeit gegenwirtig
geworden durch das Pfingstereignis und seine Wiederholung in
der Erfahrung der Mission. Die Beziehung des Geschehenen auf
die endgeschichtlich gefasste Joelstelle (3,1-5) in der Petrus-
rede der Apostelgeschichte (2,16 ff.) lidsst vermuten, dass man
den Geist schon frith in dieser Weise als Erstlingsgabe erkannte.
Bei Paulus ist dieser Charakter des Geistes als a¢nagyy beson-
ders deutlich.

Bei Johannes aber ist diese Anschauung zu dem Gedanken
einer den Christus vertretenden, personhaft gedachten Gabe
vertieft. Dass der Geist eine Kraft aus Gott ist, die den an
sich leeren Menschen mit ungewdohnlicher Wirkungsfdhigkeit
erfillt, hat Johannes mit der alten Auffassung gemein. Er ist



der Wirker des Lebens (7,ss), darum hat ihn auch der Christus
ohne Mass (3,34), er ist das Ferment in der Sakramentshandlung,
sowohl bei der Taufe (3,5, s), als beim Abendmahl (6,6s). Aber
auch in den Aussagen, die sich mit den gemeinchristlichen eng
beriihren, tritt vor allem seine nahe Beziehung zur erkennenden
Tatigkeit der Glaubigen hervor, wenn diese auch vornehmlich
auf das sittliche Gebiet gerichtet ist (I 2,20, wohl auch 3,4, 4,13,
I5,6f.).

Wihrend in der paulinischen Kirche, den Gemeinden, die
sich am ehesten mit den Kirchen, an die Johannes denkt, ver-
gleichen lassen, der Geist die kirchliche Ordnung leicht zu storen
drohte, in der Mannigfaltigkeit seiner Auswirkungen eine fast
uniibersehbare Verzweigung des Lebens in die Kirche brachte,
tritt er im johanneischen Evangelium in seltsamer Feierlichkeit
und eindrucksvoller Einfachheit des Wirkens auf. Wenn 16,13
das Wirken der Propheten beschrieben wird, dann spiiren wir
nicht mehr die unruhige Erregung der Propheten der ersten
paulinischen Gemeinden, es ist ein getragenes, feierliches
Aussprechen dessen, was ,er hort*. Wie der johanneische
Christus redet, in horchender, weihevoller, hintergriindiger
Sprache, so redet auch der Geist, ,der von dem Seinigen
nimmt“. Noch ist die Macht des Geistes nicht erloschen. Es ist
durchaus noch nicht das Stadium der Kirche erreicht, da er
sich in breitem Strom, aber triage, fast mihsam bewegt, durch
die Institutionen einer verebnenden Organisation fliesst. Er ist
erst zwischen den ruhigen Hiigeln, wo die Wasser sich einzu-
betten beginnen, wo die Vereinigung der vielen Quellen und
Béachlein anhebt.

Die Gemeinde hat am Geist nicht mehr die vielgestaltigen
Gaben, sie hat in ihm den ,andern Anwalt“, der nicht vor
Gott, aber doch vor den Menschen Christus, den ersten Fiir-
sprecher der Jiinger, ersetzt. Hierin ist sein Amt das &leyyew
der Welt, durch das er die Partei der Jiinger in ihrem Kampf
mit einer hassenden und verfolgenden Welt ergreift und ver-
tritt *).

Aber, was fir das kirchliche Leben noch wichtiger ist: er
ist der Geist der Wahrheit. Er fuhrt Jesu Offenbarungswerk fort.
Er erst fithrt in die ganze Wahrheit (16,1s), auch die, welche die
Jiinger zuerst nicht ertragen konnten, ein. Hier tritt in voller

Yy Vgl. Zahn, S. 589. Weinel, BThN T, S, 611.



— 193 —

Reinheit erstmals das katholische Offenbarungsprinzip zutage,
noch unverdorben, noch nicht im Munde einer eifersiichtigen
- Hierarchie, sondern einer aufhorchenden Gemeinde. Die jo-
hanneische Kirche kennt keine abgeschlossene ,Offenbarung*,
sie erwartet weitere und tiefere Enthiillungen. Der Geist wird
sie nicht nur an die in Jesus erschienenen Gotteswirklichkeiten
erinnern (14,2¢), sondern diese vollenden. Diese Vergegenwirti-
gung des Offenbarungsgeschehens, nicht aus der Zukunft her-
unter, sondern aus der Vergangenheit herauf, ist vielleicht die
grosste kirchliche Tat jener Zeit gewesen. Diese Gewissheit,
noch einmal mitten im Offenbarungswalten Jesu drinzustehen,
hat der Kirche ermoglicht, der Krafte zu entraten, die den
~ ersten Christen aus der gesteigerten Erwartung des Reichs zu-
flossen. Sie wusste Jesus im heiligen Geiste, der an das ge-
schichtlich Gegebene ankniipft und zu einer ewigen vollkom-
menen Offenbarung, aus Jesu Gut nehmend, fiihrt, gegenwértig.
Nichts konnte in so kraftvoller Weise der Kirche dauerndes
Leben vermitteln wie diese Uberzeugung, die Trigerin fort-
schreitender Offenbarung zu sein. Aber nicht tibersehen werden
darf, dass die Titigkeit des Geistes schon in Formeln ausge-
sprochen wird, die stark ans Lehrhafte anklingen. Nicht mehr
der unberechenbare Trieb durchbrechender Weissagung, son-
dern der stille Vorgang ausbreitender Entfaltung konnte dieses
Geistwalten in der Gemeinde abbilden. Weinel stellt fiir unsere
Zeit wohl richtig fest, dass in ihr ein Nachlassen der geist-
gewirkten Erscheinungen noch nicht zu beobachten seil). Aber
man wehrt sich gegen die Ausartungen eines zuchtlosen und
unkontrollierten Geistesgebrauchs, der nicht mehr die Kirche
konstituieren, sondern nur verzerren konnte. So sahen sich die
Geistglaubigen und Geisttriger selber zu einer besonnenen und
beruhigten Geistmitteilung veranlasst. Der Geist wurde immer
mehr kirchlicher Lehrgeist, d. h. geordneter und ordnender
Faktor des gemeinsamen Lebens. Man lernte auch immer besser
Geist und Geist unterscheiden. Mochte der eifernde Geistes-
kampf, der im Absprechen des (Geistes der andern eine hiss-
liche Zuspitzung erhielt, auch oft von beiden Seiten sehr unfein
gefiihrt werden, die Mahnung: ,Priifet die Geister, ob sie von
Gott sind — trauet nicht jedem Geist* 14,, war eben doch

1 BThNT, S. 496.

Internat. kirchl. Zeitschrift, Heft 3/4, 1924. 13



— 194 —

unumginglich. Die Kirche wollte nicht eifern, sondern ihr
Bestes retten. Wer mag sich wundern, dass sie es doch zum
Teil preisgeben musste, um nur wenigstens den besten Teil des
Besten bewahren zu kénnen? KEs zeigt ihre Grosse auf, dass
sie, schon im Kampfe gegen falsche Geister, noch an der fort-
schreitenden Offenbarung festhalten konnte und sich nicht
angstlich auf ein festeres Gegebenes zuriickzog. Es bezeichnet
die Zwischenstellung der johanneischen Kirchenperiode zwischen
Paulinismus und ausgestaltetem Katholizismus, dass das Geist-
walten in ihr so lebendig und zugleich schon so eingeschrinkt
beschrieben wird. Zwischen Mannigfaltigkeit des Geistes und
Mannigfaltigkeit der ordnenden Form drin steht lebendig und
einfach ,das Ritsel“ der urchristlichen Greschichte, ,Johannes®
und seine Kirche.

II.

Das Bild der Kirche im johanneischen Schriftenkreis.
1. Die Regungen des kirchlichen Lebens.

Wie wir schon in der Einleitung betont haben, ist die Frage
nach der Bedeutung der Kirche bei Johannes nicht einfach mit
der Frage nach dem Sichtbarwerden der damaligen Kirchen-
verfassung oder eines johanneischen Kirchenbegriffs identisch.
Bei einem ,Mystiker“ ist von vorneherein zu erwarten, dass er
sein Augenmerk nicht auf diese Gebiete richtet, nicht auf das
Gefiss, das kostbaren Inhalt trégt, sondern auf den Inhalt selbst.
Wie heute noch lebendige Kirchgenossen kirchliches Leben be-
titigen konnen, ohne viel nach Verfassung und Kirchenbegriff
zu fragen, so kann auch in religiosen Schriften Kirchliches
Leben zutage treten, ohne dass sie zugleich diese Nebenfragen
definitiv beantworten. Ja, man darf annehmen, dass das religiose
Leben einer Kirche um so kriftiger ist, je weniger kirchlicher
Apparat sichtbar wird, und je unreflektierter die Tatsache der
kirchlichen Gemeinschaft hingenommen wird. Umgekehrt darf
man aber auch nicht schliessen, dass dort, wo das beamtliche
Gefiige unbetont bleibt und ein fester Kirchenbegriff fehlt, das
Bewusstsein um die Wichtigkeit der Kirche nicht vorhanden
sei. Die Kirche lebt in ihren Betéitigungen, ehe sie diese durch
ein unabédnderliches Ordnungsschema beschrankt und die auf
sie selbst gerichtete Reflexion durch irgendwelche Definitionen
abzuschliessen sucht. Ein ,wir* sprach sich schon unter den



— 195 —

ersten Gliubigen Kkriftig aus, kraftiger noch als spiter, da man
sich genotigt sah, es in der Organisation der kirchlichen Hier-
archie zu versichtbaren, weil es in der immer untibersichtlicher
werdenden, konglomeratartig zusammengefiigten Masse verloren
zu gehen drohte. Aber so unvermeidlich diese Gestaltung ge-
wesen sein mag, es muss daran festgehalten werden, dass die
,Gremeinschaft® (Apgs. 2,2) da war vor der abgeschlossenen
Verfassung.

Dennoch war diese ,Gemeinschaft von Anfang an nicht
ein blosses Gefiihl, sondern ein Verkehr, und zwar aufwirts und
seitwirts, vor allem mit Gott und doch mit gleicher Intensitit
in der Richtung auf die Briider. Beide Bewegungen waren in-
einander verflochten. Die anbetende Haltung der Gemeinde
loste die geistgetragene Mitteilung an die Versammelten aus.
Die Betiitigung der Fiirsorge schloss die Gemeinde so zusammen,
dass sie sich gemeinsam zu Gott wenden konnte. Und zwischen
den beiden Grundregungen des gemeinsamen Lebens bildeten
sich immer kriftiger jene eigentlimlichen Handlungen aus, die
gleichsam alle Bewegungsrichtungen des Gemeindelebens in
sich konzentrierten, Hingabe ans Heilige und Empfang des
Gottlichen, Ausdruck der Gottesgemeinschaft und Ausdruck der
Brudergemeinschaft zugleich waren: die Sakramente.

Erst aus dem Bediirfnis, alle diese Bewegungen des ge-
meindlichen Lebens zu umfassen, nicht zerfliessen zu lassen,
gsondern zu formen und dadurch auch vor der Gefahr der
enthusiastischen Verzerrung wie der durch das Gewohnheits-
maéssige sich einstellenden Erlahmung zu bewahren, baute sich
sachnotwendig die Verfassung der Kirche aus. Aber der Inhalt,
der nach der verfassungsméssigen Einformung rief, war das
Erste, die Hauptsache. Diesen muss darum eine Beschreibung,
die der geschichtlichen Entwicklung nachgeht, zuerst behan-
deln. So fiihrt uns der Gang der Untersuchung vorerst zu
diesen Manifestationen des kirchlichen Geistes, nachher aber
zu den Anfingen ordnender Verfassung.

a) Die Verkiindigung.

Der innergemeindlichen Darbietung des Worts war die
missionarische Verkindigung vorangegangen. Sie trug den
Charakter des Zeugnisses und der daraus gefolgerten Ermah-
nung. Es ist anzunehmen, dass die innerkirchliche Verkiindigung



— 196 —

die natiirliche Fortsetzung der Missionspredigt war. Auch sie
war wohl Bezeugung, noch nicht Wortauslegung und Predigt
im spédtern Sinne des Begriffs. Das ,Wort* war ja noch nicht
»schrift“geformtes Wort, sondern auch dann, wenn es Bericht
war, eben Zeugenbericht (didayy v@v dmoordiwr, Apgs. 2.e).
Vor allem aber war das Wort noch lange gegenwdrtiges Wort.
Gott sprach mit der Gemeinde durch die Propheten, die eine
amoxdélvyic in die Versammlung mitbrachten oder in ihr emp-
fingen, durch die Lehrer, die eine dideys, diesen Anfang von
zusammenordnender Betrachtung (Aéysc sogicc) und Mitteilung
der durch den Geist vermittelten Gotteserkenntnis (Adyoc
yvaosws, I. Kor. 12,5)1), darreichten, und endlich durch die-
jenigen, die zu den Ausrufen der Glossenredner die founveia
geben konnten. Weizsicker vermutet mit Recht, dass in den
Versammlungen der paulinischen Gemeinden auch eine Vorlesung
der Schriften Alten Testaments in fester Ubung war. Dagegen
sind in der Friihzeit der christlichen Gemeinden evangelien-
artige Fragmente sicher nicht regelmissig vorgelesen, son-
dern nur im Lehrvortrage benutzt worden. Sie waren wie die
Apostelbriefe noch lange nicht ,heilige Schriften“ in dem Sinne
wie das Alte Testament, sondern wie das sonstige Propheten-
und Lehrwort Gegenwartsrede an die Gemeinde. Die Quellen
unserer Evangelien waren der erste Niederschlag dieser Zeugen-
predigt.

Eigentlich war ja alle Offenbarung ecin Gegenwarts-
geschehnis. Denn auch das Alte Testament wurde durch den
Geist erst richtig ausgelegt. Die Juden, die den Buchstaben
haben, aber den Geist verlengnen, haben auch die Offenbarung
nicht?). Eine ,Hiille liegt noch auf der Vorlesung des Alten
Testaments. Erst, wo der Geist des Herrn ist, da ist die Ent-
hiillung moglich.

War aber bei den paulinischen Gemeinden die Offenbarung
noch selbst einbegriffen in das anhaltende Gotteswirken in der
Gemeinde, zeigte sie darum noch die uniibersehbare und un-
klassierbare Mannigfaltigkeit schopferischen Waltens, unmittel-
baren Gotteingreifens, so wurde das in der Folgezeit in doppelter
Hinsicht anders. In der Richtung auf die spétere christliche

1) Weizsiicker, Carl, Das apostol. Zeitalter, S. 559 ff.
%) Weinel, BTh N T, S. 351. :



— 197 —

Gnosis hin entwickelte sich ein Enthusiasmus, der die von Paulus
an den Korinthern geriigte Unordnung des Geistesgebrauchs weit
iitberbot. Weinel stellt fest, dass nicht das Abflauen des Geistes-
wirkens zur Kkirchlichen Vergesetzlichung fiihrte, sondern der
Uberschwang sowohl libertinistischer wie asketischer Extreme 1.
Wenn in Kleinasien Propheten auftraten, die lehrten, dass es
gelte, mit der Erkenntnis ,auch in die Tiefen des Satans hinab-
zudringen“ (Apk. 2,3), dann koénnen wir erkennen, wie die
enthusiastische Predigt die Gemeinden allméihlich im Fieber-
feuer zu verzehren drohte.

So ist es versténdlich, dass die ,Reaktion“ einsetzte. Die
»Méanner der Mitte* wehrten sich nicht nur gegen die sittlichen
Ausartungen, die in der Kirche an ihren Grundlagen riihrten,
sie suchten dem Unwesen an die Wurzel zu gehen und regelten
mehr und mehr den Geistesgebrauch selbst.

Es begann der zéhe Kampf zwischen Geist und Geist. Man
sprach sich ihn gegenseitig ab oder benannte die Geisteswirkung
des Gegners mit unzweideutiger Bestimmtheit. Es ist durchaus
nicht so, dass von einer bestimmten Zeit an der Bischof, das
Amt“, den Geist verdrangt hatte. Nur im Bewusstsein, der Geist-
triager zu sein, konnte der Episkopat sich in der Form durch-
setzen, die er sowohl selbst anstrebte als auch zur Dimmung
des reissenden Stromes unlautern Geistgebrauchs ungesucht
fand. Aber die johanneische Periode liegt vor der Schwelle der
gefestigten bischoflichen Amtsgewalt. Johannes ist ein Zeuge
dafiir, dass es in dem eiferndem Wogen zwischen den beiden
Fronten der Geisttrdger nicht nur Enthusiasten und ,Kirchen-
méinner* gab, sondern auch Mianner, die den Geist als die
Herzkraft der Kirche erkannten, ohne seine Auswirkungen bis
zu psychischer Perversitit gutzuheissen und doch auch ohne
ihn in seinen Wirkungen zu hausbackener Alltagsanweisung zu
verengen.

Noch ist es der Gemeinde selbstverstindlich, dass die
Offenbarung durch ,Geister“ zu ihr tritt. Nur mahnt ihr Fihrer
zur Unterscheidung: ,Trauet nicht jedem Geiste, sondern unter-
scheidet die Geister, ob sie aus Gott sind“. Dass aber diese
Mahnung iber das mdvre domudlav des Paulus (I. Thess. b,1)
hinausgeht, erfahren wir indirekt durch die Art, wie sonst die

1) Weinel, BTh N T, S. 444,



— 198 —

Geistwirkung beschrieben wird. Sie ist in der Kirche im Gegen-
satz zu dem um so aufwiihlenderen Drang des gnostischen Radika-
lismus ruhiger, lehrhafter, fast liturgisch geworden. Wenigstens
haben die Aussagen iliber den Geist bei Johannes diesen feier-
lichen, getragenen Klang.

Nichts ist so bezeichnend fiir diese Wandlung wie seine
Benennung als ,Geist der Wahrheit. Er ist nicht mehr vor
allem der geschichtliche Wirker, der in die Gemeinde herab-
fahrt und das (rottgeschehen, das einst durch Jesu Gegenwart
mit ungewohnlicher, neuer Kraft eingesetzt, fortfiihrt, er ist
mehr und mehr zum Lehrer, zum Unterweiser geworden. Er
~unterrichtet” die Gemeinde iiber alles, er erinnert sie an das,
was Jesus gesprochen (14,6). Er zeugt von Jesus (1D,6). Er
fiuhrt die Gemeinde ,in die ganze Wahrheit“ ein (16,3).

Wir sehen hier zugleich hinein in die geheimen Antriebe,
die unsern Evangelisten zur Niederschrift seines Evangeliums
notigen konnten. Er ist kein ,Dichter“, der aus Lust am Fabu-
lieren schreibt. Er ist der Lehrer, den der Geist der Wahrheit
driangt, der Gemeinde das kostbare Gut, das ihr im Christus
gegeben ist, zu verdeutlichen. Er schreibt, damit die Gemeinde
glaube, dass Jesus, der Christus, der Sohn Gottes ist (20,31)1).
Immer mehr wurde die Offenbarung in Jesus Christus selbst
gesehen. Er wurde das Wort Gottes an die Gemeinde. So wurde
die Verkiindigung immer konzentrierter das Wort vom Christus.
Die Evangelien waren ein Niederschlag dieser Geistesarbeit.
Sie waren, wie das im Johannesevangelium ganz besonders
stark hervortritt, belehrendes Zeugnis tiber Christus. Drohte
dieses Zeugnis in der Fortsetzung der paulinischen Verkiindi-
gung sich in einseitige Betonung des Geist-Christus zu verfliich-
tigen, so war es die Tat des Johannes, dass er gerade diesen
Geist-Christus ,im Fleische darstellte, nicht vor allem in der
gebundenen Form der Erzidhlung, sondern in der freiern Lehr-
form der Verkiindigung. Es ist vielleicht weniger gesucht, als
es auf das erste Anhéren erscheinen will, wenn man in der
Form der Verkiindigung, wie sie Johannes darstellt, eine Ana-
logie zu der Mitteilungsart der Mystagogen in den Mysterien
findet. Nicht nur die Offenbarungstitigkeit des geschichtlichen
Jesus wird mit einem Wort aus der Mysteriensprache gekenn-

) Vgl. iiber die Bedeutung des Priisens in dem ire mrorsvyze in
19,35; 20,31 : Zahn, S. 2 und 688.



— 199 —

zeichnet — &&nyeiader, 1,5 —1), auch die offenbarende Rede,
die der Geist der Wahrheit wirkt, wird mit einem analogen
Ausdruck beschrieben: zo nvsdue vijs alydsies 6Inyros duds &g
ey @A daay wacay (16,13) 7). :

Doch sind diese Anklidnge in ihrer Entstehung zu dunkel,
als dass wir tiefgehende Schliisse daraus ziehen dirften. Es muss
uns gentigen, dadurch den Eindruck, dass die Verkiindigung bei
Johannes in einer beruhigten, gottesdienstlich feierlichen Form
auftritt, noch deutlicher machen zu kénnen. Noch immer spricht
der Geist aus der obern Welt direkt herab in die untere. Kein
Buch steht so zwischen dem géttlichen Wort und dem mensch-
lichen Ohr, dass die Offenbarung aus einem Geschehnis eine
- Lehre geworden wire. Aber das Geschehnis ist nicht mehr so
dramatisch. Is ist ein zartes, ruhiges Fithren von Erkenntnis
zu Erkenntnis. Nicht um eine Erkenntnis, die intellektualistische
Formen angenommen hétte, nicht um ein Aneinanderreihen von
Séatzen, eine Folge theologischer loci handelt es sich, nur um
ein Erschauen und immer tieferes Hineinschauen in den Einen,
Einzigen, den es zu erkennen gibt: den Christus. Jesus kann
der Gemeinde erst allméhlich alles aufzeigen. Der Geist kann
ihr sagen, was der geschichtliche Jesus noch nicht offenbaren -
konnte, weil die Jiinger es damals noch nicht hitten ertragen
konnen (16,12 ff.). Aber der Geist redet nicht von sich selber,
sondern er wird auf den erhohten Christus héren, wie Jesus
seinerseits auf den Vater horte (16,13; 3,32; 8,26, 40; 1D,15), und
von dem Seinigen wird er es nehmen, also Jhn immer deut-
licher offenbaren. Dies Kingestelltsein der Verkiindigung auf
die Person Christi gibt ihr das Geprige des Mystlischen, der
Hinfithrung auf das Schauen des Gottlichen. Aber zugleich tritt
am Geisteswirken noch mehr als bei Paulus hervor, dass es
ein Wirken des Geistes in der Gemeinde ist. Wenn irgendwo
im neutestamentlichen Schrifttum der katholische Gedanke der
Zusammengehorigkeit von Geist und Kirche stark spiirbar wird,

g0 ist das bei Johannes der Fall®). Wenn wir diese Tatsache

1) Bousset, Kyrios Christos, S. 169.
%) Vgl. zum Gebrauch des odnysiv Reitzenstein, Poimandres, S. 23.

8 Vgl. die an Mihler angelehnten Ausfiihrungen von Karl Adam in
seiner Antrittsvorlesung ,Glaube und Glaubenswissenschaft im Katholi-
zismus“, Rottenburg, Verlag W. Bader, 1920, S. 16 ff.



— 200 —

zusammenhalten mit der vereinfachenden Bezogenheit der Mit-
teilung auf den Christus, so verstehen wir noch besser, dass
die Beschreibung des Vorgangs ein so feierlich-liturgisches Ge-
priage triagt. Die Verkiindigung war immer ein Hauptbestandteil
der Gemeindezusammenkiinfte gewesen. Aber wihrend ehedem
das verkiindende Eingreifen des Geistes den Gottesdienst ge-
staltete, ist nun auch eine Riickwirkung der feierlichen Stim-
mung der gemeinsamen Kultliibung auf die Geistesrede festzu-
stellen. Die Feierlichkeit, die aus der anbetenden Haltung der
Gemeinde erwiachst und die allmihlich unvermeidlich zu ge-
wohnheitsmissigen Formen, zur Liturgie, wenn auch vorerst in
schlichtester Gestalt, fihren musste, warf ihren mildernden,
beruhigenden Schein auch zurtick auf das Wirken des Geistes
im Wort. Es wurde mehr und mehr ein feierliches Leiten.
Mehr in der Stimmung als aus wortlicher Umschreibung, mehr
aus dem, was nicht gesagt wird, als aus dem Gesagten spiirt
man diese Beruhigung der Verkiindigung heraus. Jedoch stehen
wir erst in den Anféingen dieser Entwicklung. Die Beweglich-
keit und uneingeschrinkte Kraft des Geisteszeugnisses ist fest-
gehalten in der Erwartung neuer Offenbarung. Die Offenbarung
ist noch nicht bloss die Auseinanderfaltung einer schon in
sich abgeschlossenen Tradition. Die Tradition ist noch in der
lebendigen Verbindung des Geistes von heute mit dem Geiste
von gestern gegeben. Der Geist selbst ist Traditor und Tradition
in einem. Diese ist noch nicht zum blossen Niederschlag des
Geisteswirkens geworden. Aber schon tritt das Lehrhafte in
seiner Wirkungsweise spiirbar hervor. Eine Verfestigung und
Einschrinkung der Geistesverkiindigung, wenigstens eine aus-
gleichende und ordnende Uberprﬁfung ist den extremen En-
thusiasten gegeniiber schon notwendig geworden. Wir stehen
an der Schwelle einer neuen Zeit, in der es moglich werden
musste, dass ein Amtstriger ,Verwalter des Wortes“ im beson-
deren Sinn, kompetenter Geisttriger mit von aussen iibertra-
gener Vollmacht werden konnte. Johannes fiihrt uns in die
Ubergangsperiode, da das freie Geisteswalten noch lebendig
war, aber schon die Pfiahle zur Einzdunung herbeigetragen
werden. Die Kirche ist im Begriff, aus der beweglichen Schar
der Geisttriger zum geordneten Organismus der spéitern Kirche
zu werden. QGewiss, die Ansitze dazu lassen sich bis in die
dlteste Zeit zuriickverfolgen. Das ,Amt* ist nicht plotzlich an



— 201 —

die Stelle des ,Geistes“ getreten. Beide lagen lange ineinander
und sind auch spater nie bewusst getrennt worden. Aber
charakteristisch fiir unsere Zeit ist, dass auch die lebhaftesten
Bewegungen des kirchlichen Organismus, wie eben die offen-
barende Verkiindigung, schon einer gewissen Vereinfachung
und Erstarrung nicht entgehen konnen. Die Kirche tritt aus
ihrer jugendlich-tiberschiumenden Gewalt hintiber in die ruhi-
gere Arbeitsweise bewusster, iiberlegter Erziehungsarbeit. Jo-
hannes aber zeigt sie noch nicht in diesem neuen Stadium,
sondern gerade im Ubergang.

b) Das Bekenntnis und die Anfinge der Lehrbildung').

Der gleiche Ubergangscharakter tritt uns auch aus den
johanneischen Aussagen, die ein formuliertes ,Bekenntnis“ aus-
driicken, entgegen. Das Bekenntnis ist urspriinglich unmittel-
bares Erzeugnis der Erkenntnis, die sich dem Gewissen auf-
dringt. So kam Petrus und mit ihm der erste Jiingerkreis zu
dem Bekenntnis: ,Jesus ist der Christus“ (MKk. 8,29; Mt. 16,16;
Lk. 9,%). Es war das erste, damals spontan formulierte Be-
kenntnis. Es war noch das, was in der altesten Uberlieferung
unter Bekennen verstanden wurde: eine Tat (MK. 8,3s; LK. 9,2
Mt. 10,33), die eine Zugehorigkeit sichtbar macht. Die Unter-
scheidung zwischen Tat und Rede hatte noch gar keinen Grund.

Je mehr aber in der paulinischen Zeit die Person Jesu
Hauptinhalt der Verkiindigung wurde, um so mannigfaltiger
wurden auch die Aussagen iiber ihn, die die ersten Ansitze
zu formelhaften Bekenntnisworten enthielten. Die aus dem
gesellschaftlichen Stil der Zeit erwachsene Anrede ,Herr“, die
dem irdisch erschienenen Jesus gegeniber nicht mehr als
wLehrer“ bedeutete (LK. 6,46; Mt. 7,21), bekam im Munde des
grossen Verkiinders des erhohten Christus einen ganz andern
Klang. Sie bezeichnet das tiberirdische Himmelswesen, den gott-
lichen Mittler, der die Kluft zwischen dem transzendenten Gott
und dem gottlosen Menschen iberbriickte. Das Bekenntnis wird
das Fundament der Errettung. Wer mit seinem Munde das Wort

1} ITm folgenden beschiiftigt uns nicht vor allem der J[rhalt der Be-
kenntnisformeln, sondern die Tatsache, dass das Bekenntnis als solches an
Bedeutung gewinnt.



— 202 —

bekennt, ,dass Jesus der Herr“, und in seinem Herzen glaubt,
»dass ihn Gott auferweckt hat von den Toten“, der wird ge-
rettet werden (Romer 10,).

Gerade die letztere Wendung ist ganz besonders charak-
teristisch, weil sie ein Geschehen in eine Formel fasst. Schon
bei Paulus sind die Anfinge zu einer Formulierung der Glaubens-
tatsachen, die sie durch die Jahrhunderte der Kirchenentwicklung
zu tragen vermag, zu beobachten. Vermutlich erhielten schon
diese paulinischen Formeln ihre Kkristallene Form durch die
Pressung feindlicher Méchte. Es galt, immer schéarfer das Neue
gegen die alte Religionsmacht des Judentums wie auch gegen
die mannigfaltig neue Umgebung verschlammender Religions-
mischerei abzugrenzen, rein und unvermischt zu erhalten.

So kamen notwendigerweise immer neue Bekenntnisformeln
auf. Ein konvergierender Prozess, der zwei Folgeerscheinungen
des Kampfes an einem Dritten, Neuen arbeiten liess, ist zu be-
obachten. Einerseits muss ,dass dritte Geschlecht“, die junge
Kirche, die jetzt tiber Judentum und Heidentum hinauf entsteht,
wie einst aus dem erstern, so jetzt aus dem letztern die stéirksten
Vorstellungselemente iibernehmen und auf seinen Jesus iiber-
tragen, um ausdriicken zu konnen, was er der Gemeinde ist.
Das Intensivste und Gehaltreichste ist dafiir gerade gut genug.
Wie das Judentum die Messiasvorstellung und im messianischen
Sinn die Bezeichnung ,Menschensohn“ (Joh. 9s5) dafiir dar-
reichen konnte, so konnte dem Heiden die Bedeutung Jesu nicht
besser nahegebracht werden als durch die Bezeichnung ,Sohn
Gottes® (1,34.40; 3,85 10,365 11,275 20,31). Dadurch tritt aber eine
allmédhliche Steigerung in den Aussagen tiber Jesus auf. In 20,28
ist das Intensivste, was Paulus und was Johannes von Jesus zu
sagen hatten, in das Thomasbekenntnis zusammengefasst: ,Mein
Herr und mein Gott.* Wir werden weiter unten zeigen koénnen,
dass diese Ubernahme nicht propagandistischer Klugheit ent-
sprang, sondern in dem seinen Ursprung hatte, was die Gemeinde
als Antwort auf ihre Anbetung Jesu erfuhr. Was sie in iliber-
nommenen Formeln von ihm sagte, war das, was sich ihr als
Erkenntnis aufdréngte. Sie machte die Erfahrung, dass auch im
Heidentum Gott der christlichen Kirche vorgewirkt, ,Zucht-
meister auf Christum hin* hatte bestellen lassen. Sie trat nicht
mit einer Doktrin auf, sondern suchte auf die Wege Gottes zu
treten, wie er sie auch in den heidnischen Vorstellungen ge-



— 203 —

bahnt. Das Johannesevangelium spricht diese Erkenntnis im
Prolog (1,5-5) aus, allerdings mit der pessimistischen Einschrin-
kung, die auf alles Ausserchristliche den tiefen Schatten der
Enttiuschung fallen lésst.

Neben dieser Verstirkung des Kkirchlichen Bewusstseins,
die das  kriftig formulierte Bekenntnis bewirkt, bringt aber
gerade seine feste Form auch die Gefahr unlebendiger Erfassung
seines Inhaltes mit sich, die wir nicht ibersehen diirfen.
Das Bekenntnis ist in Hinem Schutz und Gefahr fiir die Kirche.
Es ist sinnlos, die Kirche zu schelten, weil sie ein Bekenntnis
ausbildete, aber es ist auch falsch, wenn man iiber der Freude
am klaren Bekenntnis die Gefahr iibersieht, die im formulierten
Bekenntnis liegt. Durch das Bekenntnis bewahrte die Gemeinde
ihre Verbundenheit mit dem wirklichen Jesus der Geschichte,
der fir sie zugleich der gegenwirtige Vermittler aller blei-
benden Giiter war. Mit dem Bekenntnis aber schuf sie zugleich
eine Verbundenheit mit ihm, die nicht mehr die volle Gewihr
in sich trug, dass ihr auch die Wirklichkeit der Erfahrung ent-
spreche, Sie erreichte durch das Bekenntnis einen wertvollen
Ausdruck des Gemeinsamen. Dass sie die Fahigkeit besass, ein
Bekenntnis zu bilden, zeigt, dass die Gemeinschaft in ihr kréftig
war. Aber zugleich fiihrte sie damit jene Objektivitit in die
Kirche ein, die nicht mehr auf der objektiven Gegenwart des
(Geistes allein beruhte, sondern auch auf einem Wort, das
moglicherweise ungeistig tbernommen werden konnte.

So weit, dass dies in allgemeiner Form von ihr ausge-
sprochen werden dirfte, war allerdings die johanneische Kirche
noch nicht. Wie wir gesehen, wirkte der Geist noch unmittelbar
in ihr, und zwar nicht bloss durch Beamte, sondern, wie un-
zweifelhaft ist, prinzipiell noch durch die Gemeinde iiberhaupt.
Die Salbung (r0 yeiouc), die sie empfangen, bleibt in der Ge-
meinde (v vuiv), und sie hat nicht notig, dass sie jemand be-
lehre (I 2,26 ff.). Das Bekenntnis ist nur eine Kontrolle, durch
die man die Geister tberpriift. Wer leugnet, dass Jesus der
Christus sei, ist ein Antichrist (I 2,22.33). Noch deutlicher ist das
Unterscheidungsbekenntnis, das sich gegen doketische Uber-
geistigkeit wendet: ,Daran erkennet den Geist Gottes: Jeder
Geist, der bekennt Jesus Christus im Fleisch gekommen, ist
aus Gott, und jeder Geist, der Jesus nicht bekennt, ist nicht aus
Gott.“ (I 4,2.3.)



— 204 —

Die Arbeit am Bekenntnis, die wir in der johanneischen
Kirche beobachten kénnen, trigt auch immer noch den Cha-
rakter der Konzentration auf das Wesentliche, Fundamentale
an sich. Noch sind keine spekulativen Theologumena in die
Bekenntnisformeln eingedrungen. Die Formeln bilden sich viel-
mehr rein defensiv aus. Sie sind der Ausdruck des Festhaltens
an einem wesentlichen Besitz gegen die auflésenden Méchte
eines von aussen andringenden und zeitweise schon eingedrun-
genen fremden Geistes, der der Kirche das Fundament verriickt.
Nicht um eine spekulative Anschauung von Jesu Sohnschaft
Gottes und seinem Kommen im Fleisch zu stirken, fordert
Johannes von der Gemeinde den Glauben an den Sohn Gottes
(I 5,10, 8. 0.), sondern ,weil er im Bekenntnis zu Jesus den die
Gemeinde konstituierenden Akt sieht“!).

Aber umgekehrt hat das Bekenntnis auch schon zuriick-
gewirkt auf den Glaubensakt, der zu ihm hinfithri. Das Be-
kenntnis ist das hauptsichliche Objekt des Glaubens geworden.
Man weiss jetzt, was man glaubt. Johannes driickt klar auch
den Inhalt des Glaubens aus?). Man glaubt, dass Jesus der
Christus (I 5,1), der Heilige Gottes (6,63), der Sohn Gottes (20,31)
ist. Man glaubt, dass er vom Vater ausgegangen ist (16,21.30),
dass dieser ihn gesandt hat (17,5) usw.®). Darauf gestiitzt darf
man wohl auch dort, wo nur von einem Glauben an Jesus, den
Sohn Gottes, ,an seinen Namen“, an Ihn die Rede ist, darin
eine bekenntnisméssige Umschreibung des Inhalts oder eine
christologische (noch nicht spekulative) Formel sehen.

Auch da, wo die Wirkung des christlichen Glaubens be-
schrieben wird, ist vielfach das Bekenntnis Glaubensgegenstand :
» Wer nicht glaubt, ist schon gerichtet, weil er nicht zum Glauben
gekommen ist an den Namen des einzigen Sohnes Gottes* (3,1s).
Besonders zeigt sich diese Auffassung in den Briefen: ,Wer ist
es, der die Welt tiberwindet, als der, welcher glaubt, dass Jesus
der Sohn Gottes ist?“ (I 5,5.) ,Wer bekennt, dass Jesus der
Sohn Gottes ist, in dem bleibt Gott, und er bleibt in Gott* (I 4,:4).

Yy So Schlatter, TAN'T, I, S. 92. Schlatter zeichnet auch das Verhilt-
nis des Johannes zur theologischen Spekulation richtig. Die Aussagen des
Johannes enden dort, wo die Spekulation beginnt.

%) Weinel, BThN T, S. 453.
%) Siehe ebenda, S. 586.



— 2056 —

Das Bekenntnis ist aber schon das zweite Stadium der Lehr-
bildung. Es ist die knappe Formulierung des Uberkommenen.
Thre Anfinge zeigten sich schon in der Verkiindigung der ersten
Zeugen. Es galt, diese festzuhalten. Das spricht Johannes be-
sonders haufig aus. Ks gilt, ,im Wort Jesu zu bleiben“ (8,s1),
»sein Wort zu bewahren“ (8,51; 14,23), ja, seines und das der
Apostel (15,20). Ebenso mahnt der Brief: ,Was ihr gehort habt
von Anfang, das bleibe in euch. Wenn es in euch bleibt, was
ihr von Anfang gehdrt habt, so werdet auch ihr im Sohne und
im Vater bleiben® (I 3,24).

Das Bekenntnis ist aber nicht nur im passiven Sinn des
Wortes das die Gemeinde von anderer Gemeinschaft Trennende,
sondern auch im aktiven Sinne. Die Christen sind nicht bloss
langst wegen ihrem Christusbekenntnis d¢wocvrdymyor geworden
(9,22), sie stossen auch ihrerseits alle, die nicht bekennen 'Iygotv
Xotorov Soydusvor év aupxi, alle, die zadeny vry didayry nicht mit-
bringen, aus ihrer Gemeinschaft aus, ja sie nehmen sie nicht
einmal in ihr Haus auf und grissen sie nicht (II 4. 10).

So ist in der Zeit des Johannes, wie wir gesehen haben,
das Geisteswirken noch lebendig, das Bekenntnis erst defensiv
in Ausbildung begriffen. Die Lehre befindet sich noch im
lebendigen Fluss stetig anwachsender Gestaltung. Ja, wir diirfen
beiftigen: Die Erstarrung des Bekenntnisses ist noch abgewehrt
durch die ungebrochene Kraft mystisch-lebendiger Gegenwarts-
erfabhrung, und wie wir sehen werden, ernsthafter, sich hin-
gebender Anbetung, — aber doch ist auch schon das Herbe,
Wegstossende, das das formulierte Bekenntnis in sich trégt,
splirbar geworden. Die Kirche ist in sich abgeschlossen. Sie
besitzt einen Zaun, den man nicht iiberschreiten kann, ohne
sie zu verlassen, den man als Grenze anerkennen muss, wenn
man in sie eintreten will. Das Bekenntnis zu Christus, nicht in
der unreflektierten Form der ersten Zeit, sondern in der christo-
logischen, wenn auch nicht spekulativen Form der Ubergangs-
zeit ist dieser Zaun. Die Kirche ist nicht mehr gleichgiiltig
gegen ihr dusseres Verhiiltnis zu den ehemaligen Volksgenossen.
Sie lebt lingst nicht mehr unter ihnen wie einst die ersten
Jiunger unter Israel. Sie ist ein Neues, Ganzes und hat schon
begonnen, ihrerseits unerwiinschte Elemente aus dem eigenen
Organismus auszustossen. So geheimnisvoll undurchdringlich
Johannes ist, wo er als Mystiker spricht, so klar und unzwei-



— 206 —

deutig formuliert er, wo er als Kirchenmann redet. Hier spricht
er eben nicht seine personlichen Gedanken und Erfahrungen
aus, sondern das, was er mit der Gemeinde teilt. '

c¢) Das Gemeindegebet.

Es ist oft bemerkt worden, dass Jesus im Johannesevan-
gelium anders bete als nach der Darstellung der Synoptiker?).
Sein Gebet ist nicht mehr das Ringen des Flehenden, sondern
das feierliche Reden des der Erhorung Gewissen. Es ist ruhig,
fast kirchlich feierlich geworden. Dieser liturgische Ton fallt
besonders in dem grossen Kirchengebet (Kp. 17) auf. Wir gehen
wohl nicht fehl, wenn wir annehmen, Johannes gebrauche dort
den Gebetsstil, der ihm aus dem Gemeindekult gelaufig war.
Wenn wir unter liturgischem Stil erst eine festgelegte, immer
wiederholte Reihe von Gebetsformeln verstehen, so trifft diese
Bezeichnung fiir die johanneische Darstellung allerdings nicht
zu. Auch zur Zeit des Johannes gab es fiir die gottesdienstlichen
Versammlungen der Gemeinde noch keine Liturgie, in dem
Sinne, wie man in den heutigen Kirchen dieses Wort gebraucht.
Es gab sehr wahrscheinlich eine gewisse Ordnung, eine Reihen-
folge der Hauptvorginge, die im allgemeinen innegehalten
wurde. Doch koénnen wir das nur vermuten, nicht beweisen.
Liturgisch im weitern Sinn ist aber auch schon eine Gebetsform,
die im Gegensatz zum unberechenbaren, enthusiastischen Gebet
einen gewissen Gleichklang der Formen aufweist, sich im wesent-
lichen auf immer wiederkehrende Gebetswiinsche konzentriert
und sich an das allen Gemeinsame hélt. Diesen Eindruck erweckt
der johanneische Gebetsstil. Wer von der Beschaftigung mit dem
johanneischen Schrifttum her etwa die abendlindische Mess-
liturgie durchgeht, dem muss es auffallen, wie stark die Sprache
des Johannes diese beherrscht, wie viele seiner Wendungen in
diese Gebete libergegangen sind ?). Das kommt nicht allein da-

1) In iibertriebener Weise betont den Gedanken, ,dass Jesus bei Jo-
hannes um seiner selbst willen {iberhaupt nicht mehr zu beten brauche¥,
P. W. Schmiedel, Das vierte Evangelium, Rgs Vb, Halle a. S. 1906, S. 21.
Die pointierte Darstellung ist falsch. Wer offentlich von ,Erhérung* spricht,
hat vorher in der Stille auch wahrhaft gebetet. Aber richtig ist, dass auch
das Gebet bei Johannes einen getragenen Ton erhilt.

?) Vgl. z B. die ,Fiirbitte fiir die L.ebenden“ im Gebetbuch der
christkatholischen Kirche der Schweiz“. Solothurn 1917, S. 47.



— 207 —

her, weil die johanneischen Gedanken als solche auf die
Gebetsgestalt des spatern kirchlichen Betens eingewirkt haben,
es ist bis zu einem hohen Grade daraus zu erkliaren, dass diese
Sprache schon ,liturgische“ Form aufwies und also leicht sich
in die Liturgie der Kirche einfiigte.

Doch ist damit allerdings nur ein Eindruck ausgesprochen.
Und die Folgerung, dass die Sprache von Joh. 17 der Kult-
sprache der damaligen Gemeinde entnommen sei, ist nicht mehr
als eine Vermutung.

Einen Schritt ndher zur Klarheit fiihrt uns die Beobachtung,
dass im Johannesevangelium das Gebet ,im Namen Jesu“ in
auffallicer Weise betont und den Jingern ans Herz gelegt wird.
“Ewg ccpri 0vx v oave ovddy év T4 evépai pov. alreire, xod AV ugeode
(16,24. Vgl.14,15. 145 15,16 ; 16,28. 24.26)!) Paulus hatte einst (1.Kor. 1,3)
die Christen als oi $mxadoduevor o ovoue vod xvoiov Huwy 'Incot
Xoworov charakterisiert. So tief ausgeprigt bei Paulus auch das
personliche Beten in der Einsamkeit, das seine Frommigkeit
nahe an die des Heilands selbst heranriickt, ist, so wahrscheinlich
ist es doch, dass ihm in diesen und vielen #hnlichen Ausdriicken
das Gebetsrufen der zum Gottesdienst versammelten Gemeinde
vorschwebt. Die Anrufung des Namens Jesu war eben doch
nur dort auffillig und kennzeichnend, die christliche Gemeinde
von Synagoge, heidnischem Opferdienst und Kultverein unter-
scheidend. :

So darf auch fiir die johanneische Gemeinde von der
Betonung dieser Formel zuriickgeschlossen werden auf ihre
Kultiibung. Sie kannte ein Gemeindegebet, das wenigstens in
kurzen Anrufen einen festen Formbesitz aufwies. Das weist
darauf hin, dass das kirchliche Kultleben an Auspridgung ge-
wonnen hat. Wir brauchen uns deshalb den Gebrauch dieser
Formeln nicht ,mechanisch“ vorzustellen. Im Gegenteil, man
schrieb ihnen kraftvolle Wirksamkeit zu, eine Erfolgsgewissheit,
die oft in einer Weise betont wurde, die unleugbar Gefahren
in sich trug. Aber wie schon der Stil des grossen Kirchen-

1) Vgl. dazu Boasset, Kyrios Christos, S. 84 ff.,, dem wir allerdings nicht
bis in alle Konsequenzen folgen konnen. Uber das aizelv v ©q oviuare
Jesu, siehe Heitmiiller, Im Namen Jesu, Gottingen 1903, S. 264 f. Hier be-
schiiftigt uns aber nicht vor allem die dort gestellte Frage nach der Be-
deutung dieser Formel, sondern einzig das Problem, wie weit das Gebet
bei Johannes auf eine fortgeschrittene Form des Gemeindegebetes hinweise.



— 208 —

gebetes auf eine Beruhigung der Form hinwies, so auch dieser
Gebrauch einer stereotypen Form. Das Gebet der Gemeinde
gewinnt an Feierlichkeit.

Dieser Eindruck wird auch bestéitigt durch Sitze, die
zeigen, wie die Gemeinde die Anbetung iibt. Von der ungestiimen,
den Beter gleichsam iiberwiltigenden Form der Glossolalie ist
nicht mehr die Rede. Wir koénnen nicht mit Sicherheit sagen,
dass sie vollig verschwunden ist. Aber erwidhnt wird sie auch
in den Briefen nirgends. Jedoch gewinnt man den Eindruck,
dass eine andere Form der kultischen Verehrung an ihre Stelle
getreten ist, vielleicht ganz bewusst sie verdridngt hat, eine
Form der Anbetung, die klarer Erkenntnis, einem nicht wver-
gewaltigenden, sondern bloss erleuchtenden Geisteserlebnis, einem
schauenden Glauben entspringt. Der zum Glauben durchgedrun-
gene Sehendgewordene betet Jesus an (9,5s). Wenn sich auch die
(ebete der Gemeinde trotz der Anrufung Jesu noch fast aus-
schliesslich an den Vater richten, (so wird doch Jesus géttlich
verehrt. Die Gemeinde gehort ihm nicht bloss ethisch, sondern
auch religios. Diese kultische Verehrung Jesu ist das Eigen-
timlichste der christlichen Gemeinde. Sie tritt bei Jehannes
der buchstiblichen Betonung nach nicht besonders hervor. Aber
die Art, wie das ganze Johannesevangelium Jesus darstellt, lédsst
hineinblicken in die alles durchdringende Macht dieses Christus-
kults. Seine getragene Schilderung ist nicht erklirbar ohne den
Hintergrund einer Gemeinde, die langst gewohnt ist, mit solcher
Anbetung an ihren ,IHerrn und Gott* (20,2s) hinaufzusehen?).

Aber noch ein anderes Element des Gemeindegebets tritt
bei Johannes besonders kraftig hervor: die Fiirbitte. Auch hier
ist das grosse Gebet Jesu (17) der indirekte Hinweis auf das,
was die Gemeinde tat. In dieser Weise betete sie wohl selbst
in ihren Versammlungen fiir ihre berufliche Heiligung in der
Welt. Auf das lebendige Interesse an der Gemeinde und ihrer
Einheit, das aus dem hohepriesterlichen Gebete spricht, werden
wir in anderem Zusammenhange zu sprechen kommen. Hier
beschéftigt uns nur die Tatsache der Firbitte selbst. So
hat sich die Gemeinde vor allem Jesus als ihren Vermittler
und Furbitter vorgestellt. Jetzt verstehen wir noch besser die

1) In diesem Zusammenhang gewinnt die Variante $edg 1,8 Wichtig-
keit.



~— 209 —

lebhafte Anrufung seines Namens. Die Gemeinde lebt von der
Gewissheit, dass der lLeilige Gott ihr erreichbar ist durch den
fur sie eintretenden Jesus. Diese Gewissheit tritt auch im ersten
Briefe ans Licht (I 2,). Gerade die unlogische Form, in der
dort von der Fiirsprache des erhéhten Christus die Rede ist,
im Zusammenhang mit der Forderung der Siindlosigkeit, zeigt,
dass der Verfasser hiermit auf das feste Gestein der kirchlichen
Wirklichkeit aufstosst. So lebendig der Wille zu volliger Siind-
losigkeit ist und so kriftig ihre Moglichkeit ausgesprochen
wird, so ehrlich wird doch zugleich von der Tatséichlichkeit
der Siinde gesprochen und so selbstverstdndlich spricht sich
die Formel von der Fiirsprache Jesu aus. Die Gemeinde ist
schon gewohnt, diese Fiirsprache zur Reinigung ihrer Mitglieder
in Anspruch zu nehmen. Charakteristisch fiir beide Tatsachen,
sowohl den Willen, dass die Stinde etwas ,Singuldres® bleiben
soll, wie dass die Anrufung des Firsprechers eine gewohnte
Funktion der Gemeinde ist, ist das Nebeinander von Singular
und Plural in dem Satze: "Edv wic audory, mapdxhyrov Exousy
steog cov marsgw, L aody Xewrdv dixaov. Die Gemeinde steht wie
Jesus selbst fiurbittend fir ihre Zugehérigen ein.

Ja, fur die Zugehorigen! Das muss unterstrichen werden.
‘Gerade hierin zeigt sich die kirchliche Art des johanneischen
Christentums. Die Firbitte beschriankt sich auf die Glieder der
Kirche. So umfassend die Grenzen der Heilsabsichten Gottes im
Evangelium. gezogen sind (,Also hat Gott die Welt geliebt. . .!*
3,6 L., cf. 6,33.51; 8,12; 12,47), so entschieden wird doch das end-
giiltige Heilswirken Gottes als ein innerkirchliches betont. Jesus
betet im hohepriesterlichen Gebet ausdricklich nicht fiir die
Welt (ov 7egi vol xéopov owra [174]). So herzlich er sich um
die aile moofara, & ovx oy éx tis avAiic raivrs bekimmert
(10,16), so tief ihm die Heiligung auch der erst in der Zukunft
zur Gemeinde kommenden Gldubigen am Herzen liegt (17,20),
so dass er betend an ihrer Vereinigung mit der ersten Schar
arbeitet, so selbstverstindlich fur den Evangelisten der Opfertod
Jesu auch fur die ¢éere 108 Y00 va distropmonsre wirksam ist,
so schroff beschrankt er das Gebet Christi selbst wie das der
Gemeinde auf das Volk des Eigentums, auf die Kirche. Auch
der Briefschreiber kennt diese Einstellung. Seine Aufforderung
zur Firbitte fiir siindige Briider ist dringlich. Hochste seelsor-
gerliche Verantwortung wird der Gemeinde zugemutet. Der

Internat, kirchl. Zeitscbrift. Heft 3/4, 1924, 14



— 210 —

einzelne sogar kann durch seine Fiirbitte dem fehlbaren Bruder
,Leben geben* (I 56). Die Vielfaltigkeit der Siindenmoglichkeit
(jede Ungerechtigkeit ist Siinde!) mahnt zur fleissigen Firbitte.
Aber es gibt eine Siinde, fiir deren Vergebung man nicht beten
soll : die ,Stinde zum Tode“. Die Bezeichnung hat nichts zu tun mit
der kasuistischen Unterscheidung der romischen Moraltheologie.
Sie umschreibt den Abfall vom Christus, vom Bekenntnis zu dem
ins Fleich gekommenen Christus. Wer sich in gnostischer Will-
kiir von der Kirche und ihrem Bekenntnis trennt, scheidet sich
auch von Christus und dadurch vom Leben. IEr ist im Tode.
So erklart sich die Bezeichnung. Die Kirche betet nicht mehr
fur die, die draussen sind. lhr Gebet ist im ausgeprigtesten
Sinn des Wortes kirchliches Gebet geworden 1),

Gewiss, diese Verengung beruht. auf tieferer geistiger De-
griindung. Johannes kennt nur eine Gemeinschaft zwischen
gleichem G(eist. Wie wir an seinen Anschauungeﬁ vom Selbst-
gericht gesehen haben, zerfillt fir ihn die ganze Welt in zwei
scharf getrennte und sich immer noch mehr scheidende Ver-
wandtschaftsgruppen. So ist es nur konsequenter geistiger Realis-
mus, wenn Johannes ausserhalb der Kirche kein Heil sieht. So
milde jene Vergeistigung des Gerichtsgeschehens anmutet, so
herb offenbart sie sich nun in ihrer Konsequenz.

Aber es ist unzweifelhaft, dass auch eben aus dieser Gie-
schlossenheit der Anschauung, dieser Beschrankung auf das
Mogliche, das Gebet bei Johannes an Zuversicht gewinnt. Das.
Gebet ,im Namen Jesu“ erhiilt im I. Brief eine Parallele im
Gebet ,nach Gottes Willen* (I b,14.15, ¢f. I 3,21 £.). Diente schon
die Aufforderung zu jenem zur Stiarkung der Erhérungsgewiss-
heit, so nun im vermehrten Masse auch diese Gebetsanleitung.
Wer sich an den Willen Gottes hilt, hat die Erhorung schon
zugesichert. Zugleich tritt aber dadurch ein starkes Quietiv auf,
das wiederum den FEindruck des kirchlich geordneten Gebets
verstarkt.

Wir sind durch den Gegenstand, der uns beschaftigt, ge-
notigt, unsern Blick auf die Erscheinungen zu richten, die vom
johanneischen Geist nicht original geschaffen, sondern zum Teil
bloss iibernommen, zum Teil durchdrungen und vertieft werden.
Es soll dadurch nicht der Auffassung das Wort gesprochen

Y Baumgarten, bel J. Weiss, 1I, S. 898 f.



— 211 —

werden, die bei Johannes im kirchlichen Element das Wesent-
liche sieht, womit er uns alles gibt. Dass dies nicht der Fall
ist, sehen wir auch beim Problem des Gebets, wenn wir unsern
Blick auf das Wort richten, durch das er gleichsam alle Kult-
aussagen nochmals durchleuchten lidsst: das Wort von der , An-
betung im Geist und in der Wahrheit® (4,23.24). Gewiss gebraucht
Johannes dieses Wort in der Uberzeugung, dass er damit auch
das Gebet der Gemeinde im Gegensatz zu jedem andern Kultus
charakterisiere. Er will aber auch die Gemeinde selbst vor
jeder Verunreinigung ihres Gottesdienstes durch phantastische
Verzerrung und verdusserlichende Gesetzlichkeit schiitzen, sie
warnen, alles auszuscheiden, was nicht dem Geist Gottes und
der Wirklichkeit des Gottlichen?), wie sie in Jesus offenbar
wurde, entspricht. Johannes lebt in der Gemeinde, aber er ist
auch ein ,Mystiker“, der ihr das Tiefste an ihren Giitern auf-
zeigen will. Und er ist mehr als Mystiker, er ist Prophet, er
iibt das Amt, das durch sein Wort sowohl richtet wie aufrichtet.

d) Die Sakramente.

Dieses vertiefende und lduternde Amt wendet er nun auch
an auf jene Handlungen der Gemeinde, in denen ihr kultisches
Leben kulminiert: auf die Sakramente. Das sakramentale L.eben
ist bei Johannes iiberall vorausgesetzt. Vielleicht erkléart sich
das ratselhafte Fehlen des Abendmahlsberichtes einfach aus der
Tatsache, dass -die Gemeinde jene Berichte in irgendeiner
Fassung schon so lange kannte, dass eine Wiederholung der
althergebrachten Erzidhlungen tiberflissig war. Die Worte, die
wir heute im Evangelium und Brief auf Sakramentales be-
ziehen, sind so gehalten, dass jeder kirchliche Leser soforf ver-
stehen musste, wovon er sprach. Einem ausserchristlichen Leser
aber musste die Absicht verborgen bleiben. ks fehlt deshalb
auch nicht an Versuchen, das Sakramentale wegzudeuten und
die geschilderten Vorginge zu ,,vergeistigen“. Doch miissen diese
Versuche als unhaltbar bezeichnet werden. Sie haben nur den
Wert eines Hinweises. Die Tatsache, dass man bel Johannes
sowohl massiven hellenistischen Sakramentsglauben wie sakra-
mentslosen Spiritualismus hat finden wollen, kann uns daraut

1) Siehe auch: Die Deutung des johanneischen Begriffes der ,Wahr-
heit® bei Heitmiiller, bei J. Weiss, 11, S. 724.



— 212 —

aufmerksam machen, dass das Sakrament in diesen Schriften
sowohl kraftig betont wie zugleich nach seinem geistigen Ge-
halt vertieft gefasst wird. Er ist auch hierin Kirchenmann und
Mystiker zugleich, mit dem Gemeindeleben ganz verwachsen
und zugleich es mit originalem Geiste durchdringend.

Wie Paulus (L Kor. 6,11; 12,12. 13), so gehéren auch Johannes
Taufe und Geistempfang zusammen. Den zentralen Vorgang im
Christenleben: die Wiedergeburt, erlebt der Glidubige in der
Taufe: ’Edv wi zig yevindi & vdarog xed mveduaros, ov dvvaral
slosddsiv elg Ty Bacideiar to? Jeol 3,5. Die Beziehung des &%
vdaveg auf die kirchliche Taufe, die schon altkirchliche Schrift-
steller wie Justin, Irendus, Chrysostomus u. a.!) fur richtig
hielten, diurfte hei dem ahistorischen Denken des Johannes trotz
des Anachronismus als gerechtfertigt erscheinen. Wenn im Fort-
gang des Nikodemusgespriachs das Wasser nicht mehr erwahnt
wird, so darf daraus nicht geschlossen werden, dass fiir den
Evangelisten die Taufe neben dem Geisterlebnis unwichtig, ihre
Erwihnung bloss ,eine Konzession an die kirchliche Praxis“
sei?), Die Streichung des é& vdarog xai kann sich schon gar
nicht auf objektive Begriindungen berufen.

Die Taufe ist fiir Johannes eines der konstitutiven Elemente
des Christus- wie des Kirchenlebens. Es ist eine Eigentiimlich-
keit ritueller Gebriuche, dass sie vieldeutig sind. Jede ratio-
nalistisch-einlinige Erklirung versagt vor dem Reichtum von
Erfahrungen, die religiose Gemeinschaften in solche Handlungen
einzuschliessen pflegen. Wir dirfen uns deshalb nicht ver-
wundern, dass Johannes hier die kraftvolle Vorstellung der
Wiedergeburt mit der Taufe in eins setzt und dennoch an andern
Stellen von der Wiedergeburt spricht, ohne die Taufe zu er-
wahnen. (l,s,; I2p20; 45.7; Dyus, besonders realistisch I 3,9.)

1y Siehe Zakn, S. 190, Anm. 13, der selbst allerdings diese Deutung
ablehnt. Die Zerlegung der beiden Faktoren auf getrennte Vorgangs-
elemente: Wasser = Johannestaufe; Geist = Christustaufe, die Zahn zur
Erklirung vorschligt, ist eine Moglichkeit, die als solche festgehalten werden
darf, sich aber nicht sehr empfiehlt. Vgl. die vollige Ablehnung derselben
durch Zillmann, S. 60.

%) So Holtzmann, L'ThNT, II, b66. Dagegen richtiger Loisy, Le
quatr. év., p. 114: ,Bien loin d’écarter le baptéme, sa philosophie générale
réclame un signe extérieur de la génération spirituelle, et ce signe lui a
été fourni tout naturellement par la tradition. — Er bezieht den ganzen
Abschnitt 3,1-21 auf die Taufe.



— 213 —

Umgekehrt wird da und dort an die Taufe in feierlicher Weise
erinnert, ohne dass ihre Bedeutung als Geistgeburt besonders
hervorgehoben wiirde (19,34; I 5,6 ff.). Aber 1,33 bestitigt den
engen Zusammenhang zwischen Geist und Christentaufe im
Sinne von 3, 51). Und tiberdies beleuchtet die feine Bildersprache,
die das Wasser als Symbol des Geistes gebraucht (4,:s.14;
1,37.38) den Vorgang noch von einer andern Seite. Wasser und
Geist zusammen bewirken die Wiedergeburt. Natiirlich wurde
der Glaube vorausgesezt (1,1s). Der Gedanke, dass ein Unglaubiger
getauft werden konne, fillt ausser den Rahmen urchristlichen
Denkens hinaus. Unter dieser, dem Evangelisten selbstverstiand-
lichen Voraussetzung ist ihm die Taufe nicht ein Symbol, son-
dern eben das charakteristische Zusammentreten von dusserem
Vorgang und innerem, unter dem Sichtbaren sich vollziehendem
(eschehen. Es tritt uns schon das typisch kirchliche Sakrament
entgegen, das in dieser geheimnisvollen Verbindung von Sicht-
barem und Unsichtbarem sich erfiillt. Die Reflexion tiiber die
Frage, ob Johannes nur der Geist wesentlich sei oder beide
Faktoren zugleich, hat keinen Sinn. Beide zusammen machen
eben das Sakrament aus. Doch darf uns diese Tatsache nicht
davon abhalten, anzuerkennen, dass Johannes mit seiner Deu-
tung allerdings das traditionelle Leben der Kirche vertiefen
wollte, also ihr jenen Dienst leistete, den wir oben geschildert
haben: FEr zeigte der Kirche, wie alle ihre Handlungen nur
aus der Verbindung mit dem Gdottlichen selbst ihren Wert er-
halten. ,Dadurch kommt eine absolute Schatzung der Sakra-
mente ans Licht, aber so, dass sie sich einzig auf die Gabe
Jesu griindet, die durch sie zur Gemeinde kommt.* (Schlatter)2).

Diese Fithrung der Gemeinde betédtigt er auch ganz beson-
ders in den Jesusreden iiber das Abendmahl. Im Gegensatz zu
jener spiritualisierenden Exegese, die in der Synagogenpredigt
von Kapernaum (Kp. 6) bloss die glaubende Aneignung des
Todes und der Auferstehung Jesu sieht, ist heute fast allgemein
zugegeben, dass von V.48, sicher von V.51® weg vom Abend-

1y Weinel, BThN'T, S. 608.

) ThN'T, 11, S. 129. — Die Erzihlung von der Fusswaschung (13,: ff.)
haben wir hier absichtlich nicht in die Betrachtung einbezogen; die Auf-
fassung, dass sie einen Hinweis auf die Taufe enthalte, scheint uns der
Zusammenhang, in dem sie steht, zu widerlegen. Vgl. Zillmann, S. 203,

gegen Weinel, BTh N T, S. 608, und Holtzmanr, L Th N T, II, S. 558.



— 214 —

mahl die Rede seil). Es ist wahrscheinlich, dass der Evangelist
seine starke Terminologie, mit der er den Vorgang beschreibt:
0 Todymy wev Ty adoxe xal mivewy pwov To aine fxa (oTv aldviov,
6,54, der Kultsprache der Gemeinde entnommen hat?). Sein Be-
harren auf den schroffen, anstossigen Formeln ldsst eine po-
lemische Tendenz vermuten. Die ganze Darstellung fiihrt uns
in ein Stadium der Kultentwicklung, das eine intensivere Auf-
fassung der Sakramentshandlung verrit als etwa noch die
Abendmahlsberichte des Paulus. Die dort betonte xowwvic vod
aiiarog Toi Xowrod und zowevia vob edperos voi Xowrod (I, Kor,
10,16) ist nicht nur in der oben erwihnten Weise mit sinnlicherem
Ausdruck beschrieben, sondern -auch ihrem innern Vorgang
nach mystisch radikaler gedeutet. Der Sakramentsgenuss be-
wirkt das bei Johannes so typische upévsir des Gliubigen im
Christus und Christi in ihm. Aber auch dieser Ausdruck wird
noch verschirft. Was sonst nur vom lebendigen Gott und Jesus
selbst so pointiert ausgesprochen wird, nédmlich, dass sie das
Leben in sich selber haben (5,26), das wird in diesem Zusammen-
hang nun auch von den Glaubigen wenigsten indirekt gesagt:
‘Eav wiy gdynts v odoxe tov viod 100 avIewmov xal minte avrod
10 aiue, otx Fygere Loty fv fevtols, 6,53, Damit ist die Wirkung
des Abendmahlsgenusses auf den stirksten Ausdruck gebracht.
Im Abendmahl gibt der erhohte Menschensohn, der das Lebens-
brot, das Brot vom Himmel ist, sein Fleisch als das wahre
Brot und sein Blut als den wahren Trank zum géttlichen Leben
hin, zu einer Gemeinschaft, die nicht real genug gedacht
werden kann.

Keine Transsubstantiationslehre kann realistischer reden.

Und dennoch ist der johanneische Sakramentsglaube der
Gegenpol des Transsubstantiationsdogmas. Denn: to mvedue
oy ©0 [womow iy, 1, 6ol olx wgshsl 0vdsy. Ta gipate & §yw LehdAnxe
vuiy mvetpe Sony xal {wi) éotr, 6,63, Hat vielleicht Johannes in

1y So nicht nur kritische Theologen wie Holtzmann, L Th N T, IT, 558 ff.,
Loisy, S. 420 ff., Heitmiiller, bei J. Weiss, 1I, S. 777 ff, sondern auch Zakn,
der allerdings nur von einer ,Weissagung® auf die Abendmahlsfeier spricht
(S. 361 f.), S. 347 ff., und der katholische Exeget Zillmann, S.114 ff., u. a.
Ubersicht bei Holtzmann, L' ThNT, II, S. 558 ff. Kurze Schilderung der
Geschichte der Auslegung dieser Perikope bei Zakn, S. 350, Anm. 57. Da-
gegen B. Weiss, bei Meyer, S. 223 ff.

% Cf. Holtzmann, L ThNT, 1I, S. 567.



— 215 —

seiner Gemeinde schon die Vermaterialisierung des Heiligen
heraufsteigen sehen? Hat er die Reinheit wahrer Gemeinschaft
retten wollen gegen eine Versachlichung des Heilsgeschehens,
die liber den heiligen Sachen die heilige Person verfehlt, die
Gaben verehrt und den Geber verachtet? Die Vermutung ist
nicht ohne Wahrscheinlichkeit. Ir hat die kirchliche Ubung
geteilt, Ibre kraftvollste Auslegung hat er zu der seinen ge-
macht. Aber er hat an ihr jene Aufgabe erfiillt, die in der
Kirche hinfort stets den grossten ihrer Diener gestellt wurde,
<ie bald immer unfreundlicher aufgenommene Hilfe der »¢ $apoic.

Dazu passt eine auffallende Nebenerscheinung dieser Abend-
mahlsperikope. Sie geht offenbar auf jene alte Tradition zuriick,
die die Communio im Abendmahl betont?!). Wenigstens ist nir-
gends auf den Tod Jesu hingewiesen?). Die Verbindung des
Glaubigen mit dem lebenden Christus wird im Sakrament er-
fahren. Das ist der freudige, triumphierende Ton, der die jo-
hanneische Gemeinde mit der Urgemeinde zusammenschliesst,
der Ton, der in der Kommunionauffassung der katholischen
Kirche noch heute nachklingt.

Man hat in dem durchgehenden Gebrauch des Singulars 6,s0. 51
(tic géyn), 6,54.56—58 (6 roywr), ebenso schon 6,ss, 31 39, 40, 44, 45, 47
einen individualistischen Zug finden wollen?®), der also unserer
Betrachtungsweise widerspriche. Die Eigenttimlichkeit erklirt
sich aus der historischen Situation: die Rede richtet sich an
Leute, die mehrheitlich nicht zu Abendmahlsgésten werden
kénnen. Die Communio der Gliubigen féillt vor diesem Horer-
kreis vollig ausser Betracht. Die Wirkung der Communio mit
Christus ist allein wichtig.

Wir haben nicht eine vollstindige Beschreibung des Ge-
meindeabendmahls. Die Beziehung ist loser Art. Die Handlung
der Gemeinde ist vorausgesetzt und braucht nicht nacherzihlt
zu werden. Das, worauf es dem Evangelisten ankommt, ist das
Wesentliche des Vorgangs. Essen und Trinken der Abendmahls-
elemente werden mit dem Empfang des Christus und damit des
Lebens in eins gesetzt. Das Sakrament ist nicht verillichtigt.

Y Cf. Heitmiiller, Taufe und Abendmahl im Urchristentum, Rgs Vb,
Titbingen 1911, S. 41, 51, 58 ff.

% So auch Zakn, S. 348 f., 354 ff.

Y Schultzen, Ffleiderer, Smend zitiert bei Hoh‘zmann LThNT, II, 564.



— 216 —

Aber der sakramentale Vorgang wird nach seinem Gehalt be-
schrieben. Jesus wird empfangen. ,Das Sakrament wird nicht
neben den Christus gestellt. Der Gedanke, dass die Gemeinde
in den Sakramenten Heilsmittel besitze, die unabhéngig von
Jesus ihre Wirkung titen und als Ersatz tiir ihn dienen konnten,
ist wirksam abgeschnitten® (Schlatter)?).

Wir fassen das fiir unsern Gegenstand Wichtige wieder-
holend und ergénzend zusammen: Die Art, wie Johannes von
den sakramentalen Handlungen Taufe und Abendmahl spricht,
zeigt das Vorhandensein einer kriaftigen Kirchlichkeit. Die Ge-
meinde lebt so im Gebrauch der Sakramente, dass ihr Lehrer
nicht mehr von deren Einsetzung zu reden braucht, sondern
aui sie als Gegebenheiten verweisen kann.

Die Art, wie die intensivsten Krlebnisse der Gemeinde in
die Sakramente verlegt werden, zeigt, wie zentral ibre Be-
deutung in dieser Zeit schon ist. Ohne den Weg des Sakraments.
gibt es keinen Lebensbesitz (6,53), denn das Sakrament erneuert
und vollendet die Glaubensverbindung mit Christus. Das Sakra-
ment kann man aber nur in der Kirche geniessen. Die Christen,
die sich ausserhalb der Gemeinde stellen?), sind aus der Heils-
gemeinschaft ausgeschlossen. Die Kirche hat sich gerade durch
das Sakrament eher als durch die ausgebildete Verfassung von
aller Umwelt geschieden. Im Sakrament vollendet sie sich als
Organismus, ehe sie als Gesamtkirche rechtlich organisiert ist.
Das ist das fiir unsere Frage bedeutsamste Resultat. Johannes
ist einer der Triager der Entwicklung, die zu dem origenistischen
,extra ecclesiam nulla salus“ fihrt.

e) Die Gebote der Kirche.

Die schlichte Einfalt des Evangeliums Jesu, die mit dem
Liebesgebot alle andern zu vereinter Kraft sammelte, die in
gleicher Richtung wirkende Geist-Ethik des Apostels Paulus,
die die mannigfachen Auswirkungen des Geistes doch einem
Greiste zuschrieb, wurde in der Kirche langsam tberwuchert
durch eine neue Details-Ethik fur den Alltagsgebrauch. Die prak-
tischen Bediirfnisse fithrten zu einer endlosen Reihe von Details-

) ThNT, II, S. 101.
%) Nach Harnack, Dgs, I, S. 169, gab es solche bis in die Mitte des
2. Jahrhunderts.



— 217 —

fragen, deren Beantwortung wir in den Haus- und Gebottafeln der
spatern Briefliteratur vor uns haben (Kol. 3,12—4,1; Eph.b,e1—6,9
1. Petr. 2,13—3,12; L. Tim. 2,80 ff.; 3,1 ff. ¢ ff.; 4,11—6,2; Tit. 1,5 ff..
2, ff. 2,1—3,7 u.a.) Diese Entwicklung wird in der Praxis von
den ersten Zeiten der Gemeinde an eingesetzt haben. Sie ist
Ja einfach die Folge einer stets vorhandenen Notlage des mensch-
lichen Gewissens. Je mehr die Kirche Dauerinstitution wurde,
umso mehr musste sie diesen Detailsfragen Beachtung schenken,
so dass wir also auch aus dem Vorhandensein solcher Verzeich-
nisse von Antworten auf eine ausgebildetere Form kirchlich-
ethischer Arbeit schliessen konnen. Die offenbare Gefihr-
dung des Sittlichen selbst, das seine Einheitlichkeit durch die-
auf den besonderen Fall zugespitzte Anordnung leicht verliert
und tiiber der praktischen Bezogenheit des Gesetzes auf die be-
sondere Lage der ,theoretischen“ Bezogenheit auf den absolu-
ten Gesetzgeber leicht vergisst, kann uns in unserem Zusammen-
hang nicht weiter beschiftigen. Es sei genug an der Feststel-
lung, dass die Ausgestaltung der kirchlichen Form leicht auch
eine Detaillierung der ethischen Anordnung mit sich bringt, so
dass wir von der Anfithrung solcher Detailsgebote umgekehrt
zuriickschliessen diirfen auf den Stand der kirchlichen Ent-
wicklung in den angesprochenen Gemeinden,

Dieser Tatsache scheint aber eben die johanneische Litera-
tur zu widersprechen. In der Tat zeigt sich der klare Geist des.
Johannes in einem Zuriickgreifen auf die urspriingliche Form
der evangelischen Weisung. Die Liebesregel ist das einzige
Gebot. Die Verbindung mit dem Evangelium Jesu ist deutlich.

»,Ein neues Gebot gebe ich euch, dass ihr euch unterein-
ander liebet, wie ich euch geliebet habe, damit auch ihr ein-
ander liebet. Daran wird jedermann erkennen, dass ihr meine
Jinger seid, wenn ihr Liebe habt untereinander.“ (13,s4. ss;
15,10.) Die Liebesforderung ist radikal. Jesus gibt das Beispiel
nicht bloss in jenem Akt demiitigster Dienerliebe, der der feier-
lichen Verkiindigung vorangegangen ist (13,1 ff.), auch sein Tod.
ist der Gemeinde Gesetz. Wer zu ihr gehort, muss zu dem
vdp v ddedgdv tdg Woyas Jeivar bereit sein (I 3,16; Ev. 15,1>2)...
Die Liebe muss Tat sein, kein Geschwiitz. Wer dem notleiden-
den Bruder die Tat, die aus dem Mitleiden kommt, versagt,
kann nicht ,aus der Wahrheit sein“ (I 3,17-19). Die Gastfreund-
schaft ist selbstverstindliche Pflicht (III 5).



— 218 —

Urchristliche Ethik wird spiirbar in der absoluten Ineins-
getzung von Gottes- und Néchstenliebe. Die Fihigkeit zur Liebe
wird metaphysisch begriindet. Nur der Gottgezeugte kann lieben.
(zott lieben und die Briider lieben ist darum beides in gleicher
Weise Folge der realen Gotteskindschaft (I 5,1 ff.). Aber hiufiger
als dieser bei der Grundanschauung des Evangelisten selbst-
verstindliche Gedanke ist der praktisch wichtigere ,syilogismus
practicus“ ausgesprochen, dass an der Liebeserfiillung der
Christenstand des Liebenden ecrkennbar werde. ,Wer sagt,
er sei im Lichte, und hasset seinen Bruder, der ist in der
Finsternis bis jetzt. Wer seinen Bruder liebt, bleibt im Licht,
und in ihm ist kein Anstoss.* (I 2,.10.) , Wer liebt, ist aus Gott
geboren, und er kennt Gott“, umgekehrt ,erkennt derjenige,
der nicht liebt, Gott nicht, denn Gott ist die Liebe.“ (I 4,5.s.)
Vgl I 2,5 4.9.29; 3,14. Die ,Ethik der Gnade* findet bei Johannes
ihren reinsten Ausdruck: ,Darauf stehet die Liebe, nicht dass
wir Gott geliebt haben, sondern dass er uns geliebt hat . . .
-(Geliebte, wenn Gott uns so geliebt hat, so sind wir auch schuldig
einander zu lieben.“ (I 5,10.11.) Die Liebe zu Gott betitigt die
Gemeinde in der Liebe zu den Bridern (14,21.28, I 4,10-21; D,2. 3).

So konstituiert sich die christliche Gemeinde als vollkommene
Liebesgemeinschaft. Auch die kultische Gemeinschaft wird fun-
diert durch die sittliche (15,15). Die Liebe ist das Herzblut dieses
Organismus. Wo man in der Kirche ihr Grundgebot rein aus-
sprechen wollte, hat man johanneische Formeln verwandt.

Aber bei aller Anerkennung der Reinheit dieser Forderung,
die Uber die schon eingetretene Detaillierung des kirchlichen
Gesetzes hinweg zuriickgreift auf das eine Gebot, darf doch
auch seine Enge nicht iibersehen werden. Es ist wohl eine
Angleichung an die Gemeindesprache, wenn doch neben dieser
krifiigen Betonung des einen Gebotes, in dem alles Alte und
Neue zusammengefasst ist (I 2,7.5), 6fters von dvrodei die Rede
ist (14,155 15,005 I 2,35 3,02. 245 H,3). Es ist nicht immer ganz
deutlich, was darunter verstanden wird, aber sicher offenbart
sich darin die vorgeriickte Gestalt der Kirche, dass auch der
Glaube ,an dem Namen seines Sohnes Jesus Christus“ neben
der Liebesregel als Gebot aufgefiihrt wird (I 3,3). Ebenso
charakteristisch sind Formeln wie ,die Gebote halten® (I 2s;
3,24), die Gerechtigkeit tun“ (I 2,20).



- 219 —

Aber diese Redeweise, die sich mit den gleichzeitigen De-
taillierungen des Grundgebots in andern Teilen der Christen-
heit beriihrt, vermag doch den Eindruck der genialen Kon-
zentration der kirchlichen Ethik in der johanneischen Kirche
nicht zu verwischen.

Das Fkirchliche Moment dieser Ethik tritt vielmehr in einer
andern Irscheinung zutage. Die Liebe ist beschrinkt zur
Bruderliebe. Sie hat ihre Grenzen an der Grenzlinie der Kirche.
Das neue Gebot heisst: Liebet e¢inander! Tavra dvvellopor vuir,
e ayendérs dilidovs. 15,7, 1334.35. Man liebt ,die Brider®
(I 3,14). Dem Irrlehrer, dem Nicht-Bruder verweigert man die
Liebe. Mit ihm gibt es nicht einmal mehr einen Privatverkehr.
Man darf ihn nicht griissen (II 10)!). Das Liebesgebot ist nicht
mehr absolut, die Weite des Evangeliums ist aufgegeben. Die
Grinde, durch die Johannes zu dieser Verengung, die ihm selbst
wohlnicht bewusst war, getrieben wurde, sind nicht bloss in seinen
metaphysischen Voraussetzungen zu suchen, sondern diese sind
vielmehr mit der Enge des Gebotes beeinflusst durch die dussere
Lage, in der sich die Kirche befand. In der Verfolgung, die sie er-
fubr, sah sie Christus verfolgt. In der Geringschiitzung, die ihr
die Irrlehrer widerfahren liessen, sah sie Christus verworfen.
Verfolger und Verichter des Herrn verwirkten sich selbst das
Heil. Was konnte die Liebe den Heillosen niitzen? Wer konnte
‘Christum lieben und zugleich der Genosse derer sein, die ihn
hassten? Diese Logik hat das néchstliegende IEmpfinden fir
sich — nur nicht das Wort Jesu.

Wir stehen vor der markantesten Tatsache der kirchlichen
Geschlossenheit: die Liebe selbst ist mit eingekapselt.

Das kirchliche Bewusstsein beherrscht das Ganze.

Y Vgl Weinel, BThNT, S. 607.
E. GAUGLER.

(Schluss folgt.)




	Die Bedeutung der Kirche in den johanneischen Schriften [Fortsetzung]

