
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 14 (1924)

Heft: 3-4

Artikel: Die Bedeutung der Kirche in den johanneischen Schriften [Fortsetzung]

Autor: Gaugler, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403993

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403993
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 181 —

Die Bedeutung der Kirche
in den johanneischen Schriften.

(Fortsetzung.)

2. Die Vergegenwärtigung der eschatologischen Gaben.

War das Reich Gottes, soweit es auch nach den Synoptikern
zur Zeit Jesu schon gegenwärtig Avar, nicht in der Form einer
Gemeinschaft, sondern nur als kraftvolles Kampfgeschehen
vorhanden, so war doch das Reich Gottes selbst als eine dereinstige
Gemeinschaft der Aufgenommenen mit dem Aviedererschienenen
Christus gedacht. „Gott schauen" — die für den alttestamentlichen

Frommen unerfüllbare Sehnsucht — ist der Ausdruck
für die Gemeinschaft, die die Reichsgenossen mit der Person
Gottes selbst vereint. Sie sind die Genossen des grossen
Festmahles (Mt. 8,n; Lk. 13,29; 14,15-21 Mt. 22,2-io; Lk. 22,29-so),

zu dem Gott die Einladungen erlässt (Mt. 22,s). An diesem
werden die Auserwählten mit den Patriarchen und
Propheten zusammen tafeln, und — was das Grösste ist: der
Messias selbst wird unter ihnen sein (Mk. 14,24-27; Lk. 22,3c)1).

Diese echt israelitische, kraftvoll geschichtlich geschaute
Schilderung der Reichsgemeinschaft erfährt bei Johannes eine Ver-
diesseitigung, die wie nichts anderes das Besondere der
johanneischen Frömmigkeit ausmacht. Die Reichserwartung Avird in

*) J. Weiss, Rgs, S. 115 ff., wo auch die andern Erscheinungen, die für
den Zustand im Reiche Gottes nach den synoptischen Zukunftsaussagen
wesentlich sind, beschrieben werden, wie der vollendete Sieg über das

Reich Satans (cf. Joh. 12,3i), die Befreiung von allem Leid und Leiden,
die Beseitigung des Todes und der Besitz des ewigen Lebens, der Besitz
des heiligen Landes, die Herrschaft der Auserwählten über die andern
Einwohner der neuen Erde, die Aufhebung der politischen Weltherrschaft
usw. Diese Reichserwartungen beschäftigen uns in diesem Zusammenhange

nicht, weil die Analogien dazu bei Johannes zurücktreten.



— 182 —

geistiger Form vorweggenommen. Die Gemeinschaft der
Auserwählten verliert dadurch ihre Anschaulichkeit, wird aber
zugleich noch inniger und völliger. Die Gottesreichsgemeinschaft
ist schon realisiert durch die Einwohnung Jesu in den
Gläubigen und der Gläubigen in ihm, die völlig analog der Einheit
von Gott und Jesus, Vater und Sohn gedacht ist.

Die johanneische Frömmigkeit ist realistische Mystik').
Mit dem sichtbaren Christus ist Gemeinschaft nur möglich,
solange er in einer bestimmten geschichtlichen Situation unter den
Menschen weilt. Der erhöhte Christus, der vor seiner Erdenzeit
in göttlicher Seinsweise lebte und nur zu dieser zurückgekehrt
ist, kann unter den Seinen weilen und die Gemeinschaft
herstellen, ohne dass die eschatologische Reichswirklichkeit
eingetroffen ist. Diese Gewissheit ist das Kernstück der johanneischen
Frömmigkeit. Sie besitzt das Kostbarste, Avas das Reich
verspricht, schon jetzt: den Christus selbst. Und sie trägt ihn so
nahe wie nur denkbar.

„Ich will euch nicht verwaist lassen, ich komme zu euch-
Noch um ein kleines, und die Welt schaut mich nicht mehr;
ihr aber schauet mich; denn ich lebe und ihr werdet leben.
An jenem Tage werdet ihr erkennen, dass ich im Vater bin
und ihr in mir und ich in euch." 'Ev ixsivrj Tfj fps'ga yvwasg-lrs

*) Wenn wir diese Bezeichnung hier gebrauchen, so geschieht es, weil
uns ein anderes Wort, das die Sache so kurz ausdrückt, fehlt. Es ist aber
nur ein gemeinsames, das Johannes mit der Mystik verbindet. Versteht man
unter Mystik „die Religion, die im innern Verlauf des seelischen Lebens
entsteht", ein religiöses Eremitentum, das die Gemeinde nicht nötig hat,
um die Gemeinschaft mit Gott zu vollenden, eine Fassung des
Gottesgedankens, die den Willen in ihm zurückdrängt und im Selbstbewusstsein
die Einheit des Personlebens durch einen Pluralismus von Kräften und
Prozessen gefährdet, dann gibt es bei Johannes keine Mystik. So stellt
Schlatter, Th N T, II, S. 163 f., die Sachlage dar. Sicher ist nirgends das

„gänzlich von Gott her" in der Erlösung des Menschen so scharf betont
wie bei Johannes. Dass die bereitende Tat Gottes allem Glaubenserkennen
des Menschen vorangeht, ist in mannigfacher Form ausgesprochen, sowohl
durch den Gedanken der Wiedergeburt wie durch den Satz, dass der Vater
dem Sohn die „Seinen" gibt. Dennoch hat Johannes mit der Mystik
gemeinsam, dass er einer Vereinigung von Personen, wie sie mit menschlichen

Worten nicht eigentlich beschreibbar ist, gewiss ist, also nicht nur
religiöse Vorgänge kennt, die sich in geschichtlichem Neben- und
Hintereinander abspielen, sondern auch geistige Seinszustände, die sich nur als
überzeitliches Ineinander deuten lassen.



- 183 —

vpsïç oxi syoì sv xw naxgî pov xal vpsïç sv spol xàyw sv vpïv
(14,i8-îo)**). Jesus bittet im hohepriesterlichen Gebet auch für
die nachfolgenden Generationen der Gläubigen, „auf dass

alle eins seien, so wie Du, Vater, in mir und ich in Dir, dass

auch sie in uns seien" (17,si). Einen unvergesslichen Ausdruck
gibt das Evangelium dieser völligen Vereinigung, von der alles
abhängt, in der Bildrede vom wahren Weinstock. „Wie die
Rebe nicht Frucht bringen kann von sich selbst, sie bleibe
denn am Weinstock, so auch ihr nicht, Avenn ihr nicht in mir
bleibet. Ich bin der Weinstock, ihr seid die Reben. Wer in mir
bleibt, — und ich in ihm —, der bringt viel Frucht, denn ohne
mich könnt ihr nichts tun" (15,*. 0).

Dieselbe nahe Verbundenheit mit dem Christus bezeugt der
Brief, der davon spricht, dass man „den Sohn haben" müsse

(I 5,12). Hier tritt, der praktischen Tendenz des Briefes
entsprechend, nicht nur die Bezogenheit der Mystik auf den
Heilsbesitz zutage („wer den Sohn nicht hat, hat das Leben nicht"
u. a. St.), sondern auch ihre Verflochtenheit mit dem ethischen
Stand der Christen. „Wer seine Gebote hält, der bleibet in ihm
und er in ihnen" (I 3,2*). „Jeder der in ihm bleibt, sündigt
nicht" (I 3,6 ; 2,s).

Die johanneische Mystik ist nicht wie zum Teil die pau-
linische eine überzeitliche Nachgestaltung eines geschichtlichen
Prozesses. Von einem Mitgekreuzigtwerden und Mitauferstehen
könnte Johannes nicht reden. Sie kennt keinen innerindividuellen
Prozess, sondern eher ein überzeitliches Sein. Darum kann sie
die Linie der paulinischen Mystik auch dadurch noch
überschreiten, dass sie zur Gottesmystik wird. Wir sind oben schon
auf die Aussagen gestossen, die an der Grenze der Christusmystik

zur Gottesmystik liegen (14,2o; 17,si). Offener braucht
der Brief diese Sprache : „Niemand hat Gott je gesehen. Wenn
wir einander lieben, so bleibt Gott in uns, und seine Liebe ist
vollendet in uns" (I 4,12). „Wer bekennt, dass Jesus der Sohn
Gottes ist, in dem bleibt Gott und er in Gott" (I 4,15). „Gott

') Die Identifikation des Geistes mit dem Christus, wie sie Heitmüller
bei J. Weiss, II, S. 827, vollzieht, widerspricht den spätem Aussagen (15,36;

16,is ff.). Richtig Tlllmann, S. 215. Dagegen beziehen beide mit Recht
den nahen Termin des Wiedersehens auf die Erscheinungen des
Auferstandenen und nicht auf die Parusie. So auch Schlatter, E N T, I, S. 769.

An die eschatologischen Ereignisse denkt Zahn, S. 568 ff.



— 184 —

ist Liebe, und wer in der Liebe bleibt, der bleibt in Gott und
Gott in ihm" (I 4,i6).

Nichts könnte uns so lebendig zeigen, Avie tief begründet
der kirchliche Geist bei Johannes ist, als dieses mystische
Element seiner Frömmigkeit, das das Göttliche nicht nur in der
Transzendenz und im Gegensatz zu der sichtbaren Erfahrung

der Gemeinde vereAvigt, sondern der Immanenz des
Göttlichen in seiner personhaften Form gewiss ist, so dass sogar
von einem Besitz die Rede sein kann. Das Zeitliche ist die
schwache, vorläufige Schale des Ewigen geworden. Die
Endergebnisse können ebenso folgerichtig von innen heraus, wie
von aussen herein brechen. Wenn dieser letztere Gedankengang

auch nicht ganz vollzogen ist, so ist es doch diese
Gewissheit der personhaften Einw*ohnung selbst, die bei Johannes
den Christenstand ausmacht.

In dieser Weise bewahrt er die urchristliche Haltung, die
aus Gott allein alle dauernde Erneuerung erAvartet. Wie radikal
diese Erneuerung aber gedacht ist und Avie völlig Johannes
auf Gottes Tun allein abstellt, beweist seine Lehre von der
Gotteskindschaft. Er kennt nicht bloss eine ethische
Gotteskindschaft, wie die synoptische Darstellung, wo die Friede-
macher, die, die ihre Feinde lieben, Gottes Kinder sind in ihrer
Art, die der Art Gottes entspricht; er gebraucht auch nur noch
einmal eine juridische Wendung, die an die paulinischen
Formeln erinnert, Avenn er von der „Vollmacht", Gottes Kinder
zu werden spricht, die denen gegeben Avurde, die das Licht
aufnehmen (1,12). Aber es ist nicht eine Adoption wie bei
Paulus, keine Sohnesannahme1), sondern eine mystische
Neuzeugung oder wenigstens Neugeburt, wie gleich der folgende
Vers (13) mit Nachdruck sagt: Ja, der Brief scheut sich selbst
nicht, die auffallende Bezeichnung ansgpa (xov O-sov) zu ATer-

Avenden, die zeigt, dass die mystische Redeweise nicht bloss
bildlich gemeint ist.

Andererseits legt der Evangelist über das Geschehnis der
Wiedergeburt den Schleier zeitlicher Unbestimmbarkeit,
wodurch er ihr den Charakter ewiger Gegenwärtigkeit aufprägt.
Die fromme Aufdringlichkeit, die den „Geburtstag des neuen
Lebens" von jedem wie ein amtlich feststellbares Datum er-

») J. Holtemann, LNT Th, II, S. 548; Weinet, B ThN T, S. 593.



— 185 —

fragen möchte, kann sich nur mit halbem Recht auf johanneische

Worte berufen. Wenn 11,52 von den „zerstreuten
Gotteskindern" spricht, so ist es kein modernes Hineindenken, wenn
wir annehmen, dass damit solche bezeichnet sind, die selbst
nicht wissen, dass sie in die ewige Familiengemeinschaft
gehören. Gerade das Zeitlose, Unbestimmbare und zugleich so

ausgeprägt Realistische dieser Bezeichnung unterscheidet diese
neue Religiosität. Es sind nicht allein Glaube und Erkenntnis,
die den Christenstand ausmachen, es ist johanneische
Grundauffassung, dass keiner zu Jesus kommen kann, wenn er nicht
schon vorher „aus Gott ist" (8,47). Diese neutrale Formel „Sein
aus Gott" verrät jene schwebende Ausdrucksweise, die zugleich
über Zeit und Form des zugrundeliegenden Vorgangs jede
Spekulation ablehnt und gleichwohl alles sagt. Dadurch, dass die
Gotteszeugung als ein zeitlich unbestimmtes Sein aus Gott
genommen wird, wird der Gotteskindschaft vollends der geschichtliche

Charakter genommen. Sie ist das Wesen der Gotteskinder:
das Ewig-Gegenwärtige, das sie einer realen Gemeinschaft mit
Gott und Gottes Sohn auch in der Gegemvart schon fähig macht.
Sie ist nicht ein Vorwegleben eines Bürgerrechts, das erst nach
einem geistigen OrtSAvechsel in voller Wirklichkeit ausgelebt
werden kann, sie ist ein volles Daheimsein in einer göttlichen
Welt, die jetzt schon wirklich — wie nach der synoptischen
Auffassung eben nicht — „in cordibus hominum" hereinragt in
diese Welt.

Wir betrachten hier nur die Elemente der johanneischen
Frömmigkeit, die für die Tatsache der Vergegenwärtigung des
Heils Bedeutung haben. So können Avir die zahlreichen andern
Beziehungen der Mystik dieses Schrifttums übergehen. Nur noch
auf eine typische Formel, die als folgerichtiges Bedürfnis aus
der unio mystica erwächst, müssen wir näher eingehen. Das
ist das oft wiederholte Wort vom „Bleiben" in dem Sohnex).
Es kommt dem Mystiker nicht mehr auf ein Neues, Anderes

an, das er erwartet, aber auf das Verharren in dem geistigen
Besitzstand, der schon erreicht ist. Nicht nur vom Wort Jesu
wird dieses Bleiben ausgesagt (5,88 ; 15,7), auch ergeht nicht nur
der Aufruf an die Jünger, in seinem Worte (8,31) oder seiner
Liebe zu bleiben (15,9,10), sondern, wie schon die angeführte

') Gebührend gewürdigt bei Weinet, B Th N T, S. 589.



— 186 —

Stelle aus der Bildrede vom wahren Weinstock (15,4-7) zeigte,
ist auch von einem Bleiben der Gläubigen im Sohne Gottes
selbst die Rede. Noch ausdrücklicher als das Evangelium
betont der Brief die Wichtigkeit dieses Bleibens. Es tritt hier in
seiner praktischen Bedeutsamkeit vor die Augen : 'O xrjgwv xàç
èvxoXàç avxov sv avxw psvsi xal avxoç sv avxw. I 3,24. Vgl. 2,6, 24,28 ;

3,6 ; 4,18. Wiederum ist hier die Gottesmystik stärker
ausgesprochen : Oç iàv opoXoyijoxj oxi 'Irfiovç sGxiv 6 vioç xov Usov, 6

D-sàç iv avxw psvsi xal avxoç iv xw -O-sw. I 4,is Vgl. 2,24 ; 4,ia. Die
Wichtigkeit, die dieses psvs-iv iv xw vlw bzw. iv xw irsw für das

kirchliche Leben hat, erhellt daraus, dass vereinzelt das Bleiben
im richtigen Bekenntnis und der wahren Lehre diesem Bleiben
in Gott und Christus parallel gebraucht wird (I 4,is; II 9). Doch
davon später. Es muss uns hier genügen, festgestellt zu haben,
dass die Mystik des Johannes die stärkste Vergegenwärtigung
der in der synoptischen Darstellung als zukünftig gedachten
Reichsgemeinschaft bedeutet. Das Grösste kann als Gegenwartsaussage

ausgesprochen werden. Jesus Christus ist da und Avohnt

in den Gläubigen. Das Warten auf seine Parusie in der
Sichtbarkeit ist nicht aufgegeben, aber die Gewissheit seiner Gegen-
Avart hat die Hoffnung beruhigt1).

Mit dem Geber sind aber auch die Gaben da. Noch kräftiger

als bei Paulus2) Avird bei Johannes der gegenwärtige
Besitz des wesentlichen Heilsgutes ausgesprochen. Insbesondere
ist es der Hauptinhalt der Reichserwartung, das ewige Leben,
der im Johannesevangelium und dem ersten Brief als Gegen-
Avartsbesitz auftritt. Was in den alten Evangelien als
Korrelatbegriff des Reiches Gottes nur Zukunftsgut sein konnte
(Mk. 9,43,45 [47]; Mt. 19,i7,29)9), ist hier überzeitlich gegenwärtige
Gabe. Der grosse Pneumatiker Paulus hatte dieser Wandlung
vorgearbeitet. Wie Jesus selbst, schloss er sich vorerst noch

eng an den jüdischen Sprachgebrauch an4), um dann aber aus
seiner entscheidenden Heilserfahrung heraus zur Gewissheit
eines schon vorhandenen neuen Lebens zu kommen, dessen

») So auch Schlatter, Th N T, II, S. 127.

a) Vgl. Weinet, B Th N T, S. 339.

*) J. Weiss, Rgs, S. 118. Joh. Lindblom, Das ewige Leben. Eine Studie
über die Entstehung der religiösen Lebensidee im Neuen Testament,
üppeala und Leipzig, 1914. S. 156 ff., zusammenfassend S. 164 f.

4) Lindblom, Leben, S. 181.



— 187 —

Vermittler das Göttliche nvsvpa ist, das im gläubigen Menschen
zur Auswirkung kommt*). Aber der Charakter einer Erstlingsgabe,

dnagyfi, eines Unterpfandes, einer Anzahlung, dggußwv
zukünftiger Seligkeit haftet dieser Vorstellung* noch wesentlich
an (Röm. 8,s3 ; IL Kor. 1,22 ; Eph. 4,4). Der Gedanke, dass dieses

Pneumaleben, das im Bekehrten waltet, ein Christusleben ist
(Phil. 1,21), ein Leben, das Christus in dem Innern des Menschen
lebt (Gal, 2,20), bildet eine Überleitung* zur johanneischen
Auffassung von der Çwrj alwvwç. Denn, „was den Christusmystiker
Paulus mit Christus verbindet, ist die energieerfüllte
Lebenssubstanz, die Christus besitzt, und die denen zuteil wird, die
mit Christus in Glaubensgemeinschaft stehen"3). Diese Anschauung

vom neuen Leben des Gläubigen ist aber völlig* getrennt
von der hellenistischen Auffassung der Vergottung durch
Verleihung der göttlichen Lebenssubstanz. Der Empfang der Gabe
unterscheidet den Empfänger immer deutlich vom Geber. Er
beruht auf einem religiös-ethischen Verhältnis, nicht auf einer
physischen Verwandlung.

Johannes dagegen hat sich nicht gescheut, hellenistische
Begriffe als Gefässe des neuen Inhalts zu verwenden. Geben
die Gefässe dem lebendig-beweglichen Inhalt die Form, so
ändern sie doch nicht die substantielle Wesenheit dieses Inhaltes.
Johannes beschrieb nicht wie die hellenistischen Mysterien
einen phantastischen Mythus, sondern die Person Jesu Christi,
die Geschichte war, nicht nur in der unanschaulichen Form
eines legendenhaften Götterabstiegs, sondern in der beschreibbaren,

bestimmten Situation eines begrenzbaren, historischen
Zeitabschnittes. So erhält auch die Gabe des Christus ein
Wirklichkeitsgepräge, das bei aller mystischen Form des
Ausdrucks doch ganz anders anmutet als die vagen Vermeintlichkeiten

einer wirksamen Einbildungskraft. Es ist wahrscheinlich,
dass Johannes wusste, was er tat, wenn er die hellenistische
Terminologie benutzte und gleichzeitig in einer Weise erfüllte,
Avie es die bloss vorbereitenden Mythologumena der
hellenistischorientalischen Religiosität nie vermochten. Die Jw*; alwvioç, die
schon im Judentum ein vielgebrauchter Terminus war, wurde

') Näheres sowohl in der Beschreibung der physischen wie der

„geistig"-ethischen Seite, sorgfältig Erwogenes bei Lindblom, Leben, S. 186 ff.

3) Lindblom, Leben, S. 203 f., auch Anm. 2 daselbst.



— 188 —

ihm der Ausdruck alles dessen, was er durch Christus besass,
substantiell und in ethischer Auswirkung.

Für unsere Betrachtung ist aber besonders bedeutsam, dass
Johannes in diesem Zentralbegriff einen Ausdruck fand, der
zugleich die eschatologische Anschauung seiner angestammten
jüdischen Frömmigkeitsform, Avie auch die dem ahistorischen
Denken der Griechen allein gelegene Anschauung von der
derzeitigen Gegebenheit der Erlösung* bezeichnen konnte. Trotzdem
er, wie Avir gesehen haben, die eschatologische Verkündigung
nicht aufgibt, konnte er mit diesem Wort das Heilsgut als eine

zeitlose, übergeschichtliche Grösse deutlich machenJ). Schon
Erich von Schrenck konnte feststellen, dass der Satz, dass das
Leben bei Johannes wesentlich gegenwärtig* gedacht sei, „heute
von niemand beanstandet wird"2). Das „wir Avissen, dass wir
aus dem Tode in das Leben hinübergetreten sind" (I 3,u), fanden

wir schon 5,j4 kräftig bezeugt. Eine zeitliche Bestimmung
liegt auch in den Stellen nicht vor, avo der Begriff mit einem
zielbezeichnenden sic verbunden wird (4,i*, 36 ; 6,27; 12,25). Es ist
immer ein sic der Wirkung, nicht der Zeit8). „Jeder, der an Jesus

glaubt, hat ewiges Leben" (3,is, ie, 36 ; 6,47). Das Evangelium ist
geschrieben, damit die Leser „ewiges Leben haben in seinem
Namen" (20,si). „Wer den Sohn hat, hat das Leben, wer den
Sohn nicht hat, hat das Leben nicht" (I 5,12). Der Brief
bezweckt, dass seine Empfänger wissen, dass sie ewiges Leben
haben, sie, die glauben an den Namen des Sohnes Gottes (I 5,is).
Wer Jesus im Sakrament empfängt, hat ewiges Leben (6,54).

Das Leben Avar schon vor der Zeit als Besitz des Logos
vorhanden (1,4, a), es war schon A*or Jesu Erdenleben das Licht der
Menschen (1,4, i>), es ist in Jesus auf Erden sichtbar erschienen
(I 1,2), es ist den Jüngern für die Zeit der Auferstehung Jesu

versprochen (14,io), es ist ihr Gegenwartsbesitz (s. 0.) und ist ihr
Hoffnungsgut (5,29). So haftet ihm eine schwebende, kontinuierliche

Gegenwärtigkeit an, die seine Bedeutung für die Gemeinde
noch stärker erhöht, als wenn die Betonung der Gegemvart

') So Alfred Loisy, Evangelium und Kirche, S. 134.

s) E. v. Schrenck, Das ewige Leben nach johanneischer Anschauung.
Inaugural-Diss., Naumburg 1897, S. 5.

3) Lindblom, Leben, S. 214 f. Betreffend 12, 25, 50 richtig gegen
Schrenck, der an a. a. 0., S. 6, den xoGpog ovxoç als zeitliche Bestimmung*
statt, wie es bei Johannes immer der Fall ist, als ethischen Bereich fasst.



— 189 —

um den Preis einer Streichung der eschatologischen Aussagen
erfolgt wäre. Es ist nicht eine Lehre, die, im Gegensatz zu einer
früheren, diese ablöst, wenn der Verfasser vom Haben des
Lebens spricht. Es ist vielmehr die spontane Wiedergabe eines

objektiv erfahrenen Tatbestandes, die das Gegenwärtige betont
und die andern Tatbestände unreflektiert danebenstellt.

In unserem Zusammenhang erübrigt sich eine breite
Beschreibung des Inhalts dieses Wortes. Es muss uns genügen,
den Reichtum dieses johanneischen Terminus zu erwähnen.
H. J. Holtzmann scheint uns den Umfang des Wortes richtig zu
zeichnen, wenn er darunter die Fülle aller für die messianische
Zeit verheissenen „Heilsgüter" versteht1). Das Leben umfasst
die ganze ethisch-religiöse Sphäre eines erneuerten Menschen.
Seine Intensität aber beruht auf der Bedeutung, die das Wort
für griechische Hörer sofort gewinnen musste. Leben, in diesem

vom physischen, dem Sterben verfallenen Leben unterschiedenen

Sinne, ewiges Leben ist das, was das göttliche Wesen
Aron allem sonstigen Sein unterscheidet. Es ist göttliches Leben.
Göttliches Leben ist gekennzeichnet durch die Eigenschaft der
à-0-avaaia und uifiïagoia. Diese sprechen auch prägnante Stellen
des Evangeliums und der Briefe dem Gläubigen zu (5,2iff., 6,58,8,51,

11,25 ff. ; I 2,n), und zwar sind sie ihm nicht nur bestimmt oder
zugesagt, sondern als metaphysisch-göttliche Substanz verliehens).

') H. J. Holtsmann, LNTTh, II, S. 579. Lindblom, Leben, S. 232 f. Kurz
zusammengestellt ist der johanneische Gebrauch dieses Wortes durch Bischof
Georg Moog in dieser Zeitschrift (Revue internationale de Théologie), 1905,

Heft 49, S. 80 f.
3) So besonders W. Bousset, Kyrios Christos, S. 168 ff. Die Folgerung

dieses Forschers, dass es sich auch bei Johannes wesentlich um eine
„Vergottung" des Gläubigen im Sinne der hellenistischen Mysterienreligionen
handle, können wir allerdings nicht teilen. Davon ist nicht bloss nie die
Rede (Bousset, S. 169); der Gedanke ist schon durch die keusche
Unterordnung, die trotz des realen Ineinanders von Vater und Sohn, selbst diesen
Gott gegenüber in dienender Abhängigkeit belässt, ausgeschlossen.
Johannes fordert zwar ganz in der Sprache der Mystik das psvsiv sv xw
viw xal iv xifi naxgi von den Brüdern, aber er könnte keinem Gläubigen
die Worte aus dem Hermesgebet in den Mund legen: 'Eyor slpi aii xal
ai. iyw. (Hermesgebet II, bei R. Beitsenstein, Poimandres. Studien zur
griechisch-ägyptischen und frühchristlichen Literatur, Leipzig 1904, S. 21.)

Nicht nur der Terminus UsoiirPjVat fehlt, sondern auch die Sache. Es gibt
für ihn ein Leben in Gott, aber keine Identität mit Gott, auch I 3,2 nicht.
Die Grenze, die damit gegeben ist, dass die £wjj alwvioç Gabe ist, wird
nie überschritten. Gegen Loisy, Evangelium und Kirche, S. 134.



— 190 —

Die Fülle des Gegenwartsbesitzes liesse sich schon durch
eine rein statistische Aufzählung der Güter ausdrücken, die mit
diesem göttlichen Leben in Beziehung stehen. In Jesus ist auch
„das Licht" gegeben. 'Ev avxrö Car) yv, xal rj £ior} i]v xò tpôïç xwv

dvîrgoinwv, 1,4. So vertraut uns der Klang, so schwierig die

Deutung. Jedenfalls hat der Hellene jener Zeit sofort begriffen,
was dies Wort sagen wollte. Der Christ wusste sich der Finsternis
der Erkenntnislosigkeit entrissen. Das bitterste Entbehren des

griechischen Geistes, der Mangel adäquater Erkenntnis der
göttlichen Wirklichkeit ist dem Christen durch den Christus, der
die Offenbarung ist, erfüllt. Mochte schon der Jude verstanden
haben, wieviel ihm in Christus gegeben Avar, Avenn er sich das

Licht, hiess (8,12 ff. ; 9,s; 12,35, se, na), dem Griechen klang aus
diesem Wort die Gewissheit entgegen, dass ihm alles eröffnet
sei: denn das völlige Erkennen war ihm nicht nur die
Enthüllung der Wahrheit als der wesenhaften, nicht weiter analysierbaren

Wirklichkeit des Göttlichen (1,14,17; 4,23 ; 14,6), für ihn
bringt das yivwGxsiv und marsvsiv, durch das im Christus die
dXx'ftsia ergriffen Avird, auch erst die volle Möglichkeit richtigen
sittlichen Handelns, die Fähigkeit des noisïv xrjv dXrjüsiav (3,»j)
oder des iv xw cpaixl nsgmaxsïv (I 1,7), so dass das iv cpwxl sivai
das uyanäv (I 2,o, 10) in sich schliesst. Wer Jesus hat, hat aber
auch seine Herrlichkeit gesehen, zu deren verinnerlichtem
Begriff bei Johannes „die Wahrheit" gehört (l,u). Sie wirkt ebenfalls

ins sittliche Gebiet hinein, nicht das Gesetz begründet die
Majestät des Gottessohnes, sondern die Gnade {%dgig) und die
schon erwähnte Gottesoffenbarung (Wahrheit) (1,14-17). Aus der
vollen Gotteserkenntnis und deren sittlicher Auswirkung wird
die Freiheit der Christgläubigen aufgebaut, die von dem Sklaventum,

in das die Sünde wirft, befreit (8,32). Wie Jesus die
Vertiefung auch alltäglicher Erwartungen gebracht, das vergegenwärtigt

man sich in der johanneischen Kirche, Avenn man in
die Worte Friede und Freude jenen Inhalt legt, den nur
derjenige hört, dem sie nicht nur Wunsch, sondern reales, schon

erlangtes Erbe sind (14,27 f.; 16,33 f.; 20,19,21,2e;— 15,n; 17,is).
Aber nicht etwa nur in der vergeistigten Schau, im Spiegel des

evangelischen Darstellungsbildes besitzt der Johannesvertraute
diese Realitäten. Auch seitdem Jesus gestorben, und der
Auferstandene entschwunden ist, ist ausser dem „Leben", das den

Christenstand des einzelnen Gläubigen ausmacht, ein Vicarius



— 191 —

Christi spürbar in der Gemeinde: der Geist. Der Geist ist der
Strom, der die Verbindung von den Gemeinden des ersten
Jahrhunderts zu denen des zweiten Jahrhunderts herstellt. Wie aber
der Fluss aus der vielgestaltigen Verästelung seines Quellsystems
in der Hügellandschaft der noch höhergelegenen Talschaften
sich zusammenfindet zu einfachem und ruhigeren Linien, um
zuletzt in trägem Lauf durch die Ebene flach und breit
einheitlich dahinzufliessen, so die Landschaft, die ihn umgibt,
abspiegelnd, so bildet auch der Geist die Landschaft der Kirche
ab, die er durchzieht. Er macht ihre geschichtlichen Veränderungen

in eigenartiger Weise mit. Wie er wirkt, ob sprunghaft,

mannigfaltig, ob ruhig, einfach, ob fast bewegungslos in
geordnetem Bett, das zeigt wie nichts anderes die innere
Situation, in der sich die Kirche befindet.

Darum sind wir hier am Schluss unserer Grundlegung wirklich

auf das entscheidende Moment gestossen, das uns mehr als
alle früher erwähnten auf den Stand der Verkirchlichung, in dem
sich die Christenheit im johanneischen Zeitalter befindet,
hinweisen kann. Die kirchliche Verfestigung ist ein geschichtlich
unabwendbarer Vorgang. Es ist von vorneherein verfehlt,
davon in einem Sinn zu reden, als ob dadurch eine Veränderung
eingetreten sei, die hätte aufgehalten werden können und sollen.
Aber wertvoll ist es, zu beachten, in welcher Gestalt ursprüngliche

Gegebenheiten in den spätem Entwicklungsperioden
ergriffen werden.

Stand die erste Gemeinde auch ganz in der Erwartung des

grössern Geschehens, das noch nicht eingetroffen, so war für
sie doch ein Anbruch der Gaben der Ewigkeit gegenwärtig
geworden durch das Pfingstereignis und seine Wiederholung in
der Erfahrung der Mission. Die Beziehung des Geschehenen auf
die endgeschichtlich gefasste Joelstelle (3,i-s) in der Petrusrede

der Apostelgeschichte (2,ie ff.) lässt vermuten, dass man
den Geist schon früh in dieser Weise als Erstlingsgabe erkannte.
Bei Paulus ist dieser Charakter des Geistes als dnagyrj besonders

deutlich.
Bei Johannes aber ist diese Anschauung zu dem Gedanken

einer den Christus vertretenden, personhaft gedachten Gabe

vertieft. Dass der Geist eine Kraft aus Gott ist, die den an
sich leeren Menschen mit ungewöhnlicher Wirkungsfähigkeit
erfüllt, hat Johannes mit der alten Auffassung gemein. Er ist



— 192 —

der Wirker des Lebens (7,88), darum hat ihn auch der Christus
ohne Mass (3,34), er ist das Ferment in der Sakramentshandlung,
sowohl bei der Taufe (3,s, s), als beim Abendmahl (6,6s). Aber
auch in den Aussagen, die sich mit den gemeinchristlichen eng
berühren, tritt vor allem seine nahe Beziehung zur erkennenden
Tätigkeit der Gläubigen hervor, wenn diese auch vornehmlich
auf das sittliche Gebiet gerichtet ist (I 2,20, wohl auch 3,24, 4,is,
I 5,6 f.).

Während in der paulinischen Kirche, den Gemeinden, die
sich am ehesten mit den Kirchen, an die Johannes denkt,
vergleichen lassen, der Geist die kirchliche Ordnung leicht zu stören
drohte, in der Mannigfaltigkeit seiner Auswirkungen eine fast
unübersehbare Verzweigung des Lebens in die Kirche brachte,
tritt er im johanneischen Evangelium in seltsamer Feierlichkeit
und eindrucksvoller Einfachheit des Wirkens auf. Wenn 16,is
das Wirken der Propheten beschrieben wird, dann spüren wir
nicht mehr die unruhige Erregung der Propheten der ersten
paulinischen Gemeinden, es ist ein getragenes, feierliches
Aussprechen dessen, was „er hört". Wie der johanneische
Christus redet, in horchender, weihevoller, hintergründiger
Sprache, so redet auch der Geist, „der von dem Seinigen
nimmt". Noch ist die Macht des Geistes nicht erloschen. Es ist
durchaus noch nicht das Stadium der Kirche erreicht, da er
sich in breitem Strom, aber träge, fast mühsam bewegt, durch
die Institutionen einer verebnenden Organisation fliesst. Er ist
erst zwischen den ruhigen Hügeln, wo die Wasser sich
einzubetten beginnen, wo die Vereinigung der vielen Quellen und
Bächlein anhebt.

Die Gemeinde hat am Geist nicht mehr die vielgestaltigen
Gaben, sie hat in ihm den „andern Anwalt", der nicht vor
Gott, aber doch vor den Menschen Christus, den ersten
Fürsprecher der Jünger, ersetzt. Hierin ist sein Amt das iXsy%stv

der Welt, durch das er die Partei der Jünger in ihrem Kampf
mit einer hassenden und verfolgenden Welt ergreift und vertritt

l).
Aber, was für das kirchliche Leben noch wichtiger ist: er

ist der Geist der Wahrheit. Er führt Jesu OffenbarungSAverk fort.
Er erst führt in die ganze Wahrheit (16,is), auch die, welche die
Jünger zuerst nicht ertragen konnten, ein. Hier tritt in voller

') Vgl. Zahn, S. 589. Weinet, B Th N T, S, 611.



— 193 —

Reinheit erstmals das katholische Offenbarungsprinzip zutage,
noch unverdorben, noch nicht im Munde einer eifersüchtigen
Hierarchie, sondern einer aufhorchenden Gemeinde. Die
johanneische Kirche kennt keine abgeschlossene „Offenbarung",
sie erwartet weitere und tiefere Enthüllungen. Der Geist wird
sie nicht nur an die in Jesus erschienenen Gotteswirklichkeiten
erinnern (14,2«), sondern diese vollenden. Diese Vergegenwärtigung

des Offenbarungsgeschehens, nicht aus der Zukunft
herunter, sondern aus der Vergangenheit herauf, ist vielleicht die
grösste kirchliche Tat jener Zeit gewesen. Diese Gewissheit,
noch einmal mitten im Offenbarungswalten Jesu drinzustehen,
hat der Kirche ermöglicht, der Kräfte zu entraten, die den
ersten Christen aus der gesteigerten Erwartung des Reichs
zuflössen. Sie wusste Jesus im heiligen Geiste, der an das
geschichtlich Gegebene anknüpft und zu einer ewigen vollkommenen

Offenbarung, aus Jesu Gut nehmend, führt, gegenwärtig.
Nichts konnte in so kraftvoller Weise der Kirche dauerndes
Leben vermitteln wie diese Überzeugung, die Trägerin
fortschreitender Offenbarung zu sein. Aber nicht übersehen werden
darf, dass die Tätigkeit des Geistes schon in Formeln
ausgesprochen wird, die stark ans Lehrhafte anklingen. Nicht mehr
der unberechenbare Trieb durchbrechender Weissagung,
sondern der stille Vorgang ausbreitender Entfaltung könnte dieses
Geistwalten in der Gemeinde abbilden. Weinel stellt für unsere
Zeit wohl richtig fest, dass in ihr ein Nachlassen der
geistgewirkten Erscheinungen noch nicht zu beobachten seix). Aber
man wehrt sich gegen die Ausartungen eines zuchtlosen und
unkontrollierten Geistesgebrauchs, der nicht mehr die Kirche
konstituieren, sondern nur verzerren konnte. So sahen sich die

Geistgläubigen und Geistträger selber zu einer besonnenen und
beruhigten Geistmitteilung veranlasst. Der Geist wurde immer
mehr kirchlicher Lehrgeist, d. h. geordneter und ordnender
Faktor des gemeinsamen Lebens. Man lernte auch immer besser
Geist und Geist unterscheiden. Mochte der eifernde Geisteskampf,

der im Absprechen des Geistes der andern eine häss-
liche Zuspitzung erhielt, auch oft von beiden Seiten sehr unfein
geführt werden, die Mahnung: „Prüfet die Geister, ob sie von
Gott sind — trauet nicht jedem Geist" I 4,i, war eben doch

») B Th N T, S. 496.

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 3/4, 1924. 13



— 194 —

unumgänglich. Die Kirche wollte nicht eifern, sondern ihr
Bestes retten. Wer mag sich wundern, dass sie es doch zum
Teil preisgeben musste, um nur Avenigstens den besten Teil des

Besten bewahren zu können? Es zeigt ihre Grösse auf, dass

sie, schon im Kampfe gegen falsche Geister, noch an der
fortschreitenden Offenbarung festhalten konnte und sich nicht
ängstlich auf ein festeres Gegebenes zurückzog. Es bezeichnet
die Zwischenstellung der johanneischen Kirchenperiode zwischen
Pauliuismus und ausgestaltetem Katholizismus, dass das
Geistwalten in ihr so lebendig und zugleich schon so eingeschränkt
beschrieben wdrd. Zwischen Mannigfaltigkeit des Geistes und
Mannigfaltigkeit der ordnenden Form drin steht lebendig und
einfach „das Rätsel" der urchristlichen Geschichte, „Johannes"
und seine Kirche.

IL
Das Bild der Kirche im johanneischen Schriftenkreis.

1. Die Regungen des kirchlichen Lebens.

Wie wir schon in der Einleitung betont haben, ist die Frage
nach der Bedeutung der Kirche bei Johannes nicht einfach mit
der Frage nach dem Sichtbarwerden der damaligen
Kirchenverfassung oder eines johanneischen Kirchen&e</n^s identisch.
Bei einem „Mystiker" ist von vorneherein zu erwarten, dass er
sein Augenmerk nicht auf diese Gebiete richtet, nicht auf das

Gefäss, das kostbaren Inhalt trägt, sondern auf den Inhalt selbst.
Wie heute noch lebendige Kirchgenossen kirchliches Leben
betätigen können, ohne viel nach Verfassung und Kirchenbegriff
zu fragen, so kann auch in religiösen Schriften kirchliches
Leben zutage treten, ohne dass sie zugleich diese Nebenfragen
definitiv beantworten. Ja, man darf annehmen, dass das religiöse
Leben einer Kirche um so kräftiger ist, je Aveniger kirchlicher
Apparat sichtbar wird, und je unreflektierter die Tatsache der
kirchlichen Gemeinschaft hingenommen wird. Umgekehrt darf
man aber auch nicht schliessen, dass dort, wo das beamtliche
Gefüge unbetont bleibt und ein fester Kirchenbegriff fehlt, das
Bewusstsein um die Wichtigkeit der Kirche nicht vorhanden
sei. Die Kirche lebt in ihren Betätigungen, ehe sie diese durch
ein unabänderliches Ordnungsschema beschränkt und die auf
sie selbst gerichtete Reflexion durch irgendwelche Definitionen
abzuschliessen sucht. Ein „wirtt sprach sich schon unter den



— 195 —

ersten Gläubigen kräftig aus, kräftiger noch als später, da man
sich genötigt sah, es in der Organisation der kirchlichen
Hierarchie zu versichtbaren, weil es in der immer unübersichtlicher
werdenden, konglomeratartig zusammengefügten Masse verloren
zu gehen drohte. Aber so unvermeidlich diese Gestaltung
gewesen sein mag, es muss daran festgehalten Averden, dass die
„Gemeinschaft" (Apgs. 2,42) da war vor der abgeschlossenen
Verfassung.

Dennoch Avar diese „Gemeinschaft" von Anfang an nicht
ein blosses Gefühl, sondern ein Verkehr, und zwar aufwärts und
seitwärts, vor allem mit Gott und doch mit gleicher Intensität
in der Richtung auf die Brüder. Beide Bewegungen waren
ineinander verflochten. Die anbetende Haltung der Gemeinde
löste die geistgetragene Mitteilung an die Versammelten aus.
Die Betätigung der Fürsorge schloss die Gemeinde so zusammen,
dass sie sich gemeinsam zu Gott wenden konnte. Und zwischen
den beiden Grundregungen des gemeinsamen Lebens bildeten
sich immer kräftiger jene eigentümlichen Handlungen aus, die
gleichsam alle Bewegungsrichtungen des Gemeindelebens in
sich konzentrierten, Hingabe ans Heilige und Empfang des

Göttlichen, Ausdruck der Gottesgemeinschaft und Ausdruck der
Brudergemeinschaft zugleich waren: die Sakramente.

Erst aus dem Bedürfnis, alle diese Bewegungen des
gemeindlichen Lebens zu umfassen, nicht zerfliessen zu lassen,
sondern zu formen und dadurch auch vor der Gefahr der
enthusiastischen Verzerrung Avie der durch das Gewohnheits-
mässige sich einstellenden Erlahmung zu bewahren, baute sich
sachnotwendig die Verfassung der Kirche aus. Aber der Lnhalt,
der nach der verfassungsmässigen Einformung rief, war das

Erste, die Hauptsache. Diesen muss darum eine Beschreibung,
die der geschichtlichen Entwicklung nachgeht, zuerst behandeln.

So führt uns der Gang der Untersuchung vorerst zu
diesen Manifestationen des kirchlichen Geistes, nachher aber
zu den Anfängen ordnender Verfassung.

a) Die Verkündigung.
Der innergemeindlichen Darbietung des Worts war die

missionarische Verkündigung vorangegangen. Sie trug den
Charakter des Zeugnisses und der daraus gefolgerten Ermahnung.

Es ist anzunehmen, dass die innerkirchliche Verkündigung



— 196 —

die natürliche Fortsetzung der Missionspredigt war. Auch sie
war wohl Bezeugung, noch nicht Wortauslegung und Predigt
im spätem Sinne des Begriffs. Das „Wort" Avar ja noch nicht
„schrift"geformtes Wort, sondern auch dann, wenn es Bericht
war, eben Zeugenbericht {ôiôaxrj xwv dnoOxóXarv, Apgs. 2,42).

Vor allem aber Avar das Wort noch lange gegenwärtiges Wort.
Gott sprach mit der Gemeinde durch die Propheten, die eine
dnoxdXvipiç in die Versammlung mitbrachten oder in ihr
empfingen, durch die Lehrer, die eine ôiôa^r], diesen Anfang von
zusammenordnender Betrachtung {Xoyoç aoipîaç) und Mitteilung
der durch den Geist vermittelten Gotteserkenntnis {Xoyoç

yvoîasojç, I. Kor. 12,8)*), darreichten, und endlich durch
diejenigen, die zu den Ausrufen der Glossenredner die igprjvsia
geben konnten. Weizsäcker \Termutet mit Recht, dass in den
Versammlungen der paulinischen Gemeinden auch eine Vorlesung
der Schriften Alten Testaments in fester Übung war. Dagegen
sind in der Frühzeit der christlichen Gemeinden evangelienartige

Fragmente sicher nicht regelmässig vorgelesen,
sondern nur im Lehrvortrage benutzt wTorden. Sie waren wie die
Apostelbriefe noch lange nicht „heilige Schriften" in dem Sinne
wie das Alte Testament, sondern Avie das sonstige Propheten-
und Lehrwort Gegenwartsrede an die Gemeinde. Die Quellen
unserer Evangelien waren der erste Niederschlag dieser Zeugenpredigt.

Eigentlich war ja alle Offenbarung* ein Gegenwartsgeschehnis.

Denn auch das Alte Testament wurde durch den
Geist erst richtig ausgelegt. Die Juden, die den Buchstaben
haben, aber den Geist verleugnen, haben auch die Offenbarung
nicht2). Eine „Hülle" liegt noch auf der Vorlesung des Alten
Testaments. Erst, wo der Geist des Herrn ist, da ist die
Enthüllung möglich.

War aber bei den paulinischen Gemeinden die Offenbarung
noch selbst einbegriffen in das anhaltende Gotteswirken in der
Gemeinde, zeigte sie darum noch die unübersehbare und
unpassierbare Mannigfaltigkeit schöpferischen Waltens, unmittelbaren

Gotteingreifens, so wurde das in der Folgezeit in doppelter
Hinsicht anders. In der Richtung auf die spätere christliche

') Weizsäcker, Carl, Das apostol. Zeitalter, S. 559 ff.
3) Weinel, BTliNT, S. 351.



— 197 —

Gnosis hin entwickelte sich ein Enthusiasmus, der die von Paulus
an den Korinthern gerügte Unordnung des Geistesgebrauchs weit
überbot. Weinel stellt fest, dass nicht das Abflauen des
Geisteswirkens zur kirchlichen Vergesetzlichung führte, sondern der
Überschwang sowohl libertinistischer wie asketischer Extreme ').
Wenn in Kleinasien Propheten auftraten, die lehrten, dass es

gelte, mit der Erkenntnis „auch in die Tiefen des Satans hinab-
zudringen" (Apk. 2,24), dann können wir erkennen, wie die
enthusiastische Predigt die Gemeinden allmählich im Fieberfeuer

zu verzehren drohte.
So ist es verständlich, dass die „Reaktion" einsetzte. Die

„Männer der Mitte" wehrten sich nicht nur gegen die sittlichen
Ausartungen, die in der Kirche an ihren Grundlagen rührten,
sie suchten dem Unwesen an die Wurzel zu gehen und regelten
mehr und mehr den Geistesgebrauch selbst.

Es begann der zähe Kampf zwischen Geist und Geist. Man
sprach sich ihn gegenseitig ab oder benannte die Geisteswirkung
des Gegners mit unzweideutiger Bestimmtheit. Es ist durchaus
nicht so, dass von einer bestimmten Zeit an der Bischof, „das
Amt", den Geist verdrängt hätte. Nur im Bewusstsein, der
Geistträger zu sein, konnte der Episkopat sich in der Form
durchsetzen, die er sowohl selbst anstrebte als auch zur Dämmung
des reissenden Stromes unlautern Geistgebrauchs ungesucht
fand. Aber die johanneische Periode liegt vor der Schwelle der
gefestigten bischöflichen Amtsgewalt. Johannes ist ein Zeuge
dafür, dass es in dem eiferndem Wogen zwischen den beiden
Fronten der Geistträger nicht nur Enthusiasten und „Kirchenmänner"

gab, sondern auch Männer, die den Geist als die
Herzkraft der Kirche erkannten, ohne seine Auswirkungen bis
zu psychischer Perversität gutzuheissen und doch auch ohne
ihn in seinen Wirkungen zu hausbackener Alltagsanweisung zu

verengen.
Noch ist es der Gemeinde selbstverständlich, dass die

Offenbarung durch „Geister" zu ihr tritt. Nur mahnt ihr Führer
zur Unterscheidung: „Trauet nicht jedem Geiste, sondern
unterscheidet die Geister, ob sie aus Gott sind". Dass aber diese

Mahnung über das ndvxa ôoxtpdÇsiv des Paulus (I. Thess. 5,21)

hinausgeht, erfahren wir indirekt durch die Art, wie sonst die

») Weinel, B Th N T, S. 444.



— 198 —

Geistwirkung beschrieben wird. Sie ist in der Kirche im Gegensatz

zu dem um so aufwühlenderen Drang des gnostischen Radikalismus

ruhiger, lehrhafter, fast liturgisch geworden. Wenigstens
haben die Aussagen über den Geist bei Johannes diesen
feierlichen, getragenen Klang.

Nichts ist so bezeichnend für diese Wandlung Avie seine

Benennung als „Geist der Wahrheit". Er ist nicht mehr vor
allem der geschichtliche Wirker, der in die Gemeinde herabfährt

und das Gottgeschehen, das einst durch Jesu Gegenwart
mit ungewöhnlicher, neuer Kraft eingesetzt, fortführt, er ist
mehr und mehr zum Lehrer, zum Unterweiser geworden. Er
„unterrichtet" die Gemeinde über alles, er erinnert sie an das,
was Jesus gesprochen (14,2e). Er zeugt von Jesus (15,2«). Er
führt die Gemeinde „in die ganze Wahrheit" ein (16,13).

Wir sehen hier zugleich hinein in die geheimen Antriebe,
die unsern Evangelisten zur Niederschrift seines Evangeliums
nötigen konnten. Er ist kein „Dichter", der aus Lust am Fabulieren

schreibt. Er ist der Lehrer, den der Geist der Wahrheit
drängt, der Gemeinde das kostbare Gut, das ihr im Christus
gegeben ist, zu verdeutlichen, Er schreibt, damit die Gemeinde
glaube, dass Jesus, der Christus, der Sohn Gottes ist (20,3i)1).
Immer mehr wurde die Offenbarung in Jesus Christus selbst
gesehen. Er wurde das Wort Gottes an die Gemeinde. So wurde
die Verkündigung immer konzentrierter das Wort vom Christus.
Die Evangelien waren ein Niederschlag dieser Geistesarbeit.
Sie waren, wie das im Johannesevangelium ganz besonders
stark hervortritt, belehrendes Zeugnis über Christus. Drohte
dieses Zeugnis in der Fortsetzung der paulinischen Verkündigung

sich in einseitige Betonung des Geist-Christus zu verflüchtigen,

so war es die Tat des Johannes, dass er gerade diesen
Geist-Christus „im Fleische" darstellte, nicht Aror allem in der
gebundenen Form der Erzählung, sondern in der freiem Lehrform

der Verkündigung. Es ist vielleicht weniger gesucht, als
es auf das erste Anhören erscheinen will, wenn man in der
Form der Verkündigung, wie sie Johannes darstellt, eine
Analogie zu der Mitteilungsart der Mystagogen in den Mysterien
findet. Nicht nur die Offenbarungstätigkeit des geschichtlichen
Jesus wird mit einem Wort aus der Mysteriensprache gekenn-

') Vgl. über die Bedeutung des Präsens in dem Iva naxsvryxs in
19,s5 ; 20,3i : Zahn, S. 2 und 688.



— 199 —

zeichnet — iÇrjysïod-ai, l,u —*), auch die offenbarende Rede,
die der Geist der Wahrheit wirkt, wird mit einem analogen
Ausdruck beschrieben: tò nvsvpa ttjç dXrj-D-sîaç ôttrjrJGsi vpàg sic

xrjv àXr'jD-siav nàauv (16,is)8).
Doch sind diese Anklänge in ihrer Entstehung zu dunkel,

als dass wir tiefgehende Schlüsse daraus ziehen dürften. Es muss
uns genügen, dadurch den Eindruck, dass die Verkündigung bei
Johannes in einer beruhigten, gottesdienstlich feierlichen Form
auftritt, noch deutlicher machen zu können. Noch immer spricht
der Geist aus der obern Welt direkt herab in die untere. Kein
Buch steht so zwischen dem göttlichen Wort und dem menschlichen

Ohr, dass die Offenbarung aus einem Geschehnis eine
Lehre geworden wäre. Aber das Geschehnis ist nicht mehr so
dramatisch. Es ist ein zartes, ruhiges Führen von Erkenntnis
zu Erkenntnis. Nicht um eine Erkenntnis, die intellektualistische
Formen angenommen hätte, nicht um ein Aneinanderreihen von
Sätzen, eine Folge theologischer loci handelt es sich, nur um
ein Erschauen und immer tieferes Hineinschauen in den Einen,
Einzigen, den es zu erkennen gibt: den Christus. Jesus kann
der Gemeinde erst allmählich alles aufzeigen. Der Geist kann
ihr sagen, Avas der geschichtliche Jesus noch nicht offenbaren
konnte, weil die Jünger es damals noch nicht hätten ertragen
können (16,ia ff.)- Aber der Geist redet nicht von sich selber,
sondern er Avird auf den erhöhten Christus hören, wie Jesus

seinerseits auf den Vater hörte (16,ia ; 3,32; 8,26,40; 15,1s), und

von dem Seinigen Avird er es nehmen, also Ihn immer
deutlicher offenbaren. Dies Eingestelltsein der Verkündigung auf
die Person Christi gibt ihr das Gepräge des Mystischen, der
Hinführung auf das Schauen des Göttlichen. Aber zugleich tritt
am GeistesAvirken noch mehr als bei Paulus hervor, dass es

ein Wirken des Geistes in der Gemeinde ist. Wenn irgendwo
im neutestamentlichen Schrifttum der katholische Gedanke der
Zusammengehörigkeit von Geist und Kirche stark spürbar wird,
so ist das bei Johannes der Fall3). Wenn wir diese Tatsache

') Bousset, Kyrios Christos, S. 169.

2) Vgl. zum Gebrauch des oôrjysîv Reitzenstein, Poimandres, S. 23.

s) Vgl. die an Möhler angelehnten Ausführungen von Karl Adam in
seiner Antrittsvorlesung „Glaube und Glaubenswissenschaft im
Katholizismus", Rottenburg, Verlag W. Bader, 1920, S. 16 ff.



— 200 —

zusammenhalten mit der vereinfachenden Bezogenheit der
Mitteilung auf den Christus, so verstehen wir noch besser, dass
die Beschreibung des Vorgangs ein so feierlich liturgisches
Gepräge trägt. Die Verkündigung war immer ein Hauptbestandteil
der Gemeindezusammenkünfte gewesen. Aber Avährend ehedem
das verkündende Eingreifen des Geistes den Gottesdienst
gestaltete, ist nun auch eine Rückwirkung der feierlichen
Stimmung der gemeinsamen Kultübung auf die Geistesrede
festzustellen. Die Feierlichkeit, die aus der anbetenden Haltung der
Gemeinde erwächst und die allmählich unvermeidlich zu ge-
wohnheitsmässigen Formen, zur Liturgie, wenn auch vorerst in
schlichtester Gestalt, führen musste, Avarf ihren mildernden,
beruhigenden Schein auch zurück auf das Wirken des Geistes
im Wort. Es wurde mehr und mehr ein feierliches Leiten.
Mehr in der Stimmung als aus Avörtlicher Umschreibung, mehr
aus dem, Avas nicht gesagt wird, als aus dem Gesagten spürt
man diese Beruhigung* der Verkündigung heraus. Jedoch stehen
wir erst in den Anfängen dieser Entwicklung. Die Beweglichkeit

und uneingeschränkte Kraft des Geisteszeugnisses ist
festgehalten in der Erwartung neuer Offenbarung. Die Offenbarung
ist noch nicht bloss die Auseinanderfaltung einer schon in
sich abgeschlossenen Tradition. Die Tradition ist noch in der
lebendigen Verbindung des Geistes von heute mit dem Geiste
von gestern gegeben. Der Geist selbst ist Traditor und Tradition
in einem. Diese ist noch nicht zum blossen Niederschlag des
Geisteswirkens geworden. Aber schon tritt das Lehrhafte in
seiner WirkungsAveise spürbar hervor. Eine Verfestigung und
Einschränkung der Geistesverkündigung, wenigstens eine
ausgleichende und ordnende Überprüfung ist den extremen
Enthusiasten gegenüber schon notwendig geAvorden. Wir stehen
an der Schwelle einer neuen Zeit, in der es möglich werden
musste, dass ein Amtsträger „Verwalter des Wortes" im besonderen

Sinn, kompetenter Geistträger mit von aussen übertragener

Vollmacht Averden konnte. Johannes führt uns in die
tibergangsperiode, da das freie Geisteswalten noch lebendig
war, aber schon die Pfähle zur Einzäunung herbeigetragen
werden. Die Kirche ist im Begriff, aus der beweglichen Schar
der Geistträger zum geordneten Organismus der spätem Kirche
zu werden. Gewiss, die Ansätze dazu lassen sich bis in die
älteste Zeit zurückverfolgen. Das „Amt" ist nicht plötzlich an



— 201 —

die Stelle des „Geistes" getreten. Beide lagen lange ineinander
und sind auch später nie bewusst getrennt worden. Aber
charakteristisch für unsere Zeit ist, dass auch die lebhaftesten
Bewegungen des kirchlichen Organismus, Avie eben die
offenbarende Verkündigung, schon einer gewissen Vereinfachung
und Erstarrung nicht entgehen können. Die Kirche tritt aus
ihrer jugendlich-überschäumenden Gewalt hinüber in die ruhigere

Arbeitsweise bewusster, überlegter Erziehungsarbeit.
Johannes aber zeigt sie noch nicht in diesem neuen Stadium,
sondern gerade im Übergang.

b) Das Bekenntnis und die Anfänge der Lehrbildung ').

Der gleiche Übergangscharakter tritt uns auch aus den

johanneischen Aussagen, die ein formuliertes „Bekenntnis"
ausdrücken, entgegen. Das Bekenntnis ist ursprünglich unmittelbares

Erzeugnis der Erkenntnis, die sich dem Gewissen
aufdrängt. So kam Petrus und mit ihm der erste Jüngerkreis zu
dem Bekenntnis: „Jesus ist der Christus"* (Mk. 8,29; Mt. 16,i6,"

Lk. 9,20). Es Avar das erste, damals spontan formulierte
Bekenntnis. Es war noch das, was in der ältesten Überlieferung
unter Bekennen verstanden wurde : eine Tat (Mk. 8,ss ; Lk. 9,26 ;

Mt. 10,33), die eine Zugehörigkeit sichtbar macht. Die
Unterscheidung zwischen Tat und Rede hatte noch gar keinen Grund.

Je mehr aber in der paulinischen Zeit die Person Jesu

Hauptinhalt der Verkündigung wurde, um so mannigfaltiger
wurden auch die Aussagen über ihn, die die ersten Ansätze
zu formelhaften Bekenntnisworten enthielten. Die aus dem

gesellschaftlichen Stil der Zeit erwachsene Anrede „Herr", die
dem irdisch erschienenen Jesus gegenüber nicht mehr als

„Lehrer" bedeutete (Lk. 6,46; Mt. 7,21), bekam im Munde des

grossen Verkünders des erhöhten Christus einen ganz andern
Klang. Sie bezeichnet das überirdische Himmelswesen, den
göttlichen Mittler, der die Kluft zwischen dem transzendenten Gott
und dem gottlosen Menschen überbrückte. Das Bekenntnis wird
das Fundament der Errettung. Wer mit seinem Munde das Wort

') Im folgenden beschäftigt uns nicht vor .allem der Inhalt der
Bekenntnisformeln, sondern die Tatsache, dass das Bekenntnis als solches an
Bedeutung gewinnt.



— 202 —

bekennt, „dass Jesus der Herr", und in seinem Herzen glaubt,
„dass ihn Gott auferweckt hat von den Toten", der wird
gerettet werden (Römer 10,»).

Gerade die letztere Wendung ist ganz besonders
charakteristisch, weil sie ein Geschehen in eine Formel fasst. Schon
bei Paulus sind die Anfänge zu einer Formulierung der
Glaubenstatsachen, die sie durch die Jahrhunderte der Kirchenentwicklung
zu tragen vermag, zu beobachten. Vermutlich erhielten schon
diese paulinischen Formeln ihre kristallene Form durch die
Pressung feindlicher Mächte. Es galt, immer schärfer das Neue

gegen die alte Religionsmacht des Judentums Avie auch gegen
die mannigfaltig neue Umgebung \Terschlammender Religions-
mischerei abzugrenzen, rein und unvermischt zu erhalten.

So kamen notwendigerweise immer neue Bekenntnisformeln
auf. Ein konvergierender Prozess, der zwei Folgeerscheinungen
des Kampfes an einem Dritten, Neuen arbeiten liess, ist zu
beobachten. Einerseits muss „dass dritte Geschlecht", die junge
Kirche, die jetzt über Judentum und Heidentum hinauf entsteht,
wie einst aus dem erstem, so jetzt aus dem letztern die stärksten
Vorstellungselemente übernehmen und auf seinen Jesus
übertragen, um ausdrücken zu können, was er der Gemeinde ist.
Das Intensivste und Gehaltreichste ist dafür gerade gut genug.
Wie das Judentum die Messiasvorstellung und im messianischen
Sinn die Bezeichnung „Menschensohn" (Joh. 935) dafür
darreichen konnte, so konnte dem Heiden die Bedeutung Jesu nicht
besser nahegebracht werden als durch die Bezeichnung „Sohn
Gottes" (1,34.49; 3,is; 10,3«; 11,27; 20,si). Dadurch tritt aber eine
allmähliche Steigerung in den Aussagen über Jesus auf. In 20,28

ist das Intensivste, was Paulus und was Johannes von Jesus zu
sagen hatten, in das Thomasbekenntnis zusammengefasst : „Mein
Herr und mein Gott." Wir werden weiter unten zeigen können,
dass diese Übernahme nicht propagandistischer Klugheit
entsprang, sondern in dem seinen Ursprung hatte, was die Gemeinde
als Antwort auf ihre Anbetung Jesu erfuhr. Was sie in
übernommenen Formeln von ihm sagte, war das, was sich ihr als
Erkenntnis aufdrängte. Sie machte die Erfahrung, dass auch im
Heidentum Gott der christlichen Kirche vorgewirkt, „Zuchtmeister

auf Christum hin" hatte bestellen lassen. Sie trat nicht
mit einer Doktrin auf, sondern suchte auf die Wege Gottes zu
treten, wie er sie auch in den heidnischen Vorstellungen ge-



— 203 —

bahnt. Das Johannesevangelium spricht diese Erkenntnis im
Prolog (1,8-s) aus, allerdings mit der pessimistischen Einschränkung,

die auf alles Ausserchristliche den tiefen Schatten der
Enttäuschung fallen lässt.

Neben dieser Verstärkung des kirchlichen Bewusstseins,
die das kräftig formulierte Bekenntnis bewirkt, bringt aber
gerade seine feste Form auch die Gefahr unlebendiger Erfassung
seines Inhaltes mit sich, die wir nicht übersehen dürfen.
Das Bekenntnis ist in Einem Schutz und Gefahr für die Kirche.
Es ist sinnlos, die Kirche zu schelten, weil sie ein Bekenntnis
ausbildete, aber es ist auch falsch, wenn man über der Freude
am klaren Bekenntnis die Gefahr übersieht, die im formulierten
Bekenntnis liegt. Durch das Bekenntnis bewahrte die Gemeinde
ihre Verbundenheit mit dem wirklichen Jesus der Geschichte,
der für sie zugleich der gegenwärtige Vermittler aller
bleibenden Güter war. Mit dem Bekenntnis aber schuf sie zugleich
eine Verbundenheit mit ihm, die nicht mehr die volle Gewähr
in sich trug, dass ihr auch die Wirklichkeit der Erfahrung
entspreche. Sie erreichte durch das Bekenntnis einen Avertvollen
Ausdruck des Gemeinsamen. Dass sie die Fähigkeit besass, ein
Bekenntnis zu bilden, zeigt, dass die Gemeinschaft in ihr kräftig
war. Aber zugleich führte sie damit jene Objektivität in die
Kirche ein, die nicht mehr auf der objektiven Gegenwart des
Geistes allein beruhte, sondern auch auf einem Wort, das

möglicherweise ungeistig übernommen werden konnte.
So Aveit, dass dies in allgemeiner Form von ihr

ausgesprochen werden dürfte, war allerdings die johanneische Kirche
noch nicht. Wie wir gesehen, wirkte der Geist noch unmittelbar
in ihr, und zwar nicht bloss durch Beamte, sondern, wie
unzweifelhaft ist, prinzipiell noch durch die Gemeinde überhaupt.
Die Salbung (to %gïopu), die sie empfangen, bleibt in der
Gemeinde (iv vpïv), und sie hat nicht nötig, dass sie jemand
belehre (I 2,26 ff.). Das Bekenntnis ist nur eine Kontrolle, durch
die man die Geister überprüft. Wer leugnet, dass Jesus der
Christus sei, ist ein Antichrist (I 2,22.33). Noch deutlicher ist das

Unterscheidungsbekenntnis, das sich gegen doketische Über-

geistigkeit wendet: „Daran erkennet den Geist Gottes: Jeder
Geist, der bekennt Jesus Christus im Fleisch gekommen, ist
aus Gott, und jeder Geist, der Jesus nicht bekennt, ist nicht aus
Gott." (14,2.3.)



— 204 -
Die Arbeit am Bekenntnis, die wir in der johanneischen

Kirche beobachten können, trägt auch immer noch den
Charakter der Konzentration auf das Wesentliche, Fundamentale
an sich. Noch sind keine spekulativen Theologumena in die
Bekenntnisformeln eingedrungen. Die Formeln bilden sich
vielmehr rein defensiv aus. Sie sind der Ausdruck des Festhaltens
an einem wesentlichen Besitz gegen die auflösenden Mächte
eines von aussen andringenden und zeitweise schon eingedrungenen

fremden Geistes, der der Kirche das Fundament verrückt.
Nicht um eine spekulative Anschauung von Jesu Sohnschaft
Gottes und seinem Kommen im Fleisch zu stärken, fordert
Johannes von der Gemeinde den Glauben an den Sohn Gottes
(I 5,io, s. o.), sondern „weil er im Bekenntnis zu Jesus den die
Gemeinde konstituierenden Akt sieht" ').

Aber umgekehrt hat das Bekenntnis auch schon
zurückgewirkt auf den Glaubensakt, der zu ihm hinführt. Das
Bekenntnis ist das hauptsächliche Objekt des Glaubens geworden.
Man weiss jetzt, was man glaubt. Johannes drückt klar auch
den Inhalt des Glaubens aus2). Man glaubt, dass Jesus der
Christus (I 5,i), der Heilige Gottes (6,6»), der Sohn Gottes (20,si)
ist. Man glaubt, dass er vom Vater ausgegangen ist (16,27.so),

dass dieser ihn gesandt hat (17,s) usw.8). Darauf gestützt darf
man wohl auch dort, wo nur von einem Glauben an Jesus, den
Sohn Gottes, „an seinen Namen", an Ihn die Rede ist, darin
eine bekenntnismässige Umschreibung des Inhalts oder eine
christologische (noch nicht spekulative) Formel sehen.

Auch da, wo die Wirkung des christlichen Glaubens
beschrieben wird, ist vielfach das Bekenntnis Glaubensgegenstand:
„Wer nicht glaubt, ist schon gerichtet, weil er nicht zum Glauben
gekommen ist an den Namen des einzigen Sohnes Gottes" (3,is).
Besonders zeigt sich diese Auffassung in den Briefen : „Wer ist
es, der die Welt überwindet, als der, welcher glaubt, dass Jesus
der Sohn Gottes ist?" (I 5,5.) „Wer bekennt, dass Jesus der
Sohn Gottes ist, in dem bleibt Gott, und er bleibt in Gott" (14,u).

') So Schlatter, Th N T, II, S. 92. Schlatter zeichnet auch das Verhältnis

des Johannes zur theologischen Spekulation richtig. Die Aussagen des
Johannes enden dort, wo die Spekulation beginnt.

s) Weinel, B Th N T, S. 453.

3) Siehe ebenda, S. 586.



— 205 —

Das Bekenntnis ist aber schon das zweite Stadium der
Lehrbildung. Es ist die knappe Formulierung des Überkommenen.
Ihre Anfänge zeigten sich schon in der Verkündigung der ersten
Zeugen. Es galt, diese festzuhalten. Das spricht Johannes
besonders häufig aus. Es gilt, „im Wort Jesu zu bleiben" (8,31),

„sein Wort zu bewahren" (8,51 ; 14,23), ja, seines und das der
Apostel (l5,2o). Ebenso mahnt der Brief: „Was ihr gehört habt
\ron Anfang, das bleibe in euch. Wenn es in euch bleibt, was
ihr von Anfang gehört habt, so werdet auch ihr im Sohne und
im Vater bleiben" (I 3,24).

Das Bekenntnis ist aber nicht nur im passiven Sinn des
Wortes das die Gemeinde von anderer Gemeinschaft Trennende,
sondern auch im aktiven Sinne. Die Christen sind nicht bloss

längst wegen ihrem Christusbekenntnis ànoGwâyoayoi geworden
(9,22), sie stossen auch ihrerseits alle, die nicht bekennen 'I^aovv
Xgiaxov igxópsvov iv aagxf, alle, die Tamrjv rrjv ôiôayx'jV nicht
mitbringen, aus ihrer Gemeinschaft aus, ja sie nehmen sie nicht
einmal in ihr Haus auf und grüssen sie nicht (II7.10).

So ist in der Zeit des Johannes, Avie wir gesehen haben,
das Geisteswirken noch lebendig, das Bekenntnis erst defensiv
in Ausbildung begriffen. Die Lehre befindet sich noch im
lebendigen Fluss stetig anwachsender Gestaltung. Ja, wir dürfen
beifügen : Die Erstarrung des Bekenntnisses ist noch abgewehrt
durch die ungebrochene Kraft mystisch-lebendiger Gegenwartserfahrung,

und wie Avir sehen werden, ernsthafter, sich
hingebender Anbetung, — aber doch ist auch schon das Herbe,
Wegstossende, das das formulierte Bekenntnis in sich trägt,
spürbar geworden. Die Kirche ist in sich abgeschlossen. Sie
besitzt einen Zaun, den man nicht überschreiten kann, ohne
sie zu verlassen, den man als Grenze anerkennen muss, Avenn

man in sie eintreten will. Das Bekenntnis zu Christus, nicht in
der unreflektierten Form der ersten Zeit, sondern in der christo-
logischen, wenn auch nicht spekulativen Form der Übergangszeit

ist dieser Zaun. Die Kirche ist nicht mehr gleichgültig
gegen ihr äusseres Verhältnis zu den ehemaligen Volksgenossen.
Sie lebt längst nicht mehr unter ihnen wie einst die ersten
Jünger unter Israel. Sie ist ein Neues, Ganzes und hat schon
begonnen, ihrerseits unerwünschte Elemente aus dem eigenen
Organismus auszustossen. So geheimnisvoll undurchdringlich
Johannes ist, avo er als Mystiker spricht, so klar und unzwei-



— 206 —

deutig formuliert er, wo er als Kirchenmann redet. Hier spricht
er eben nicht seine persönlichen Gedanken und Erfahrungen
aus, sondern das, was er mit der Gemeinde teilt.

c) Das Gemeindegebet.

Es ist oft bemerkt worden, dass Jesus im Johannesevan-
geliuin anders bete als nach der Darstellung der Synoptiker1).
Sein Gebet ist nicht mehr das Ringen des Flehenden, sondern
das feierliche Reden des der Erhörung Gewissen. Es ist ruhig,
fast kirchlich feierlich geworden. Dieser liturgische Ton fällt
besonders in dem grossen Kirchengebet (Kp. 17) auf. Wir gehen
wohl nicht fehl, wenn wir annehmen, Johannes gebrauche dort
den Gebetsstil, der ihm aus dem Gemeindekult geläufig war.
Wenn Avir unter liturgischem Stil erst eine festgelegte, immer
wiederholte Reihe von Gebetsformeln verstehen, so trifft diese

Bezeichnung für die johanneische Darstellung allerdings nicht
zu. Auch zur Zeit des Johannes gab es für die gottesdienstlichen
Versammlungen der Gemeinde noch keine Liturgie, in dem
Sinne, wie man in den heutigen Kirchen dieses Wort gebraucht.
Es gab sehr wahrscheinlich eine gewisse Ordnung, eine Reihenfolge

der Hauptvorgänge, die im allgemeinen innegehalten
wurde. Doch können A\*ir das nur vermuten, nicht beweisen.

Liturgisch im weitern Sinn ist aber auch schon eine Gebetsform,
die im Gegensatz zum unberechenbaren, enthusiastischen Gebet
einen gewissen Qleichklang der Formen aufweist, sich im wesentlichen

auf immer wiederkehrende Gebetswünsche konzentriert
und sich an das allen Gemeinsame hält. Diesen Eindruck erweckt
der johanneische Gebetsstil. Wer von der Beschäftigung mit dem

johanneischen Schrifttum her etwa die abendländische
Messliturgie durchgeht, dem muss es auffallen, wie stark die Sprache
des Johannes diese beherrscht, wie viele seiner Wendungen in
diese Gebete übergegangen sind 2). Das kommt nicht allein da-

') In übertriebener Weise betont den Gedanken, „dass Jesus bei
Johannes um seiner selbst willen überhaupt nicht mehr zu beten brauche",
P.W. Schmiedet, Das Aderte Evangelium, Rgs Vb, Halle a. S. 1906, S. 21.

Die pointierte Darstellung ist falsch. Wer öffentlich von „Erhörung" spricht,
hat vorher in der Stille auch wahrhaft gebetet. Aber richtig ist, dass auch
das Gebet bei Johannes einen getragenen Ton erhält.

2) Vgl. z. B. die „Fürbitte für die Lebenden" im Gebetbuch der
christkathoüschen Kirche der Schweiz". Solothurn 1917, S. 47.



— 207 —

her, weil die johanneischen Gedanken als solche auf die
Gebetsgestalt des spätem kirchlichen Betens eingewirkt haben,
es ist bis zu einem hohen Grade daraus zu erklären, dass diese

Sprache schon „liturgische" Form aufwies und also leicht sich
in die Liturgie der Kirche einfügte.

Doch ist damit allerdings nur ein Eindruck ausgesprochen.
Und die Folgerung, dass die Sprache von Joh. 17 der
Kultsprache der damaligen Gemeinde entnommen sei, ist nicht mehr
als eine Vermutung.

Einen Schritt näher zur Klarheit führt uns die Beobachtung,
dass im Johannesevangelium das Gebet „im Namen Jesu" in
auffälliger Weise betont und den Jüngern ans Herz gelegt wird.
"Eo)ç agxi ovx fjxrjaaxs ovôsv iv Tip òvópaTi pov. ulxsixs, xaì XrjpifsG&s
(16,24. Vgl. 14,is. u ; 15,ig; 16,28.24.26^) Paulus hatte einst (1.Kor. l,s)
die Christen als 01 snixaXovpsvoi tò ovopa tov xvgiov ijpwv 'IxjGov

Xgiaiov charakterisiert. So tief ausgeprägt bei Paulus auch das
persönliche Beten in der Einsamkeit, das seine Frömmigkeit
nahe an die des Heilands selbst heranrückt, ist, so wahrscheinlich
ist es doch, dass ihm in diesen und vielen ähnlichen Ausdrücken
das Gebetsrufen der zum Gottesdienst versammelten Gemeinde
vorschwebt. Die Anrufung des Namens Jesu war eben doch
nur dort auffällig und kennzeichnend, die christliche Gemeinde
von Synagoge, heidnischem Opferdienst und Kultverein
unterscheidend.

So darf auch für die johanneische Gemeinde von der
Betonung dieser Formel zurückgeschlossen werden auf ihre
Kultübung. Sie kannte ein Gemeindegebet, das wenigstens in
kurzen Anrufen einen festen Formbesitz aufwies. Das weist
darauf hin, dass das kirchliche Kultleben an Ausprägung ge-
Avonnen hat. Wir brauchen uns deshalb den Gebrauch dieser
Formeln nicht „mechanisch" vorzustellen. Im Gegenteil, man
schrieb ihnen kraftvolle Wirksamkeit zu, eine Erfolgsgewissheit,
die oft in einer Weise betont wurde, die unleugbar Gefahren
in sich trug. Aber wie schon der Stil des grossen Kirchen-

*) Vgl. dazu Bousset, Kyrios Christos, S. 84 ff., dem wir allerdings nicht
bis in alle Konsequenzen folgen können. Über das alxstv iv xw òvópaxi
Jesu, siehe Heitmüller, Im Namen Jesu, Göttingen 1903, S. 264 f. Hier
beschäftigt uns aber nicht vor allem die dort gestellte Frage nach der
Bedeutung dieser Formel, sondern einzig das Problem, wie weit das Gebet
bei Johannes auf eine fortgeschrittene Form des Gemeindegebetes hinweise.



— 208 —

gebetes auf eine Beruhigung der Form hinwies, so auch dieser
Gebrauch einer stereotypen Form. Das Gebet der Gemeinde
gewinnt an Feierlichkeit.

Dieser Eindruck wird auch bestätigt durch Sätze, die
zeigen, wie die Gemeinde die Anbetung übt. Von der ungestümen,
den Beter gleichsam überwältigenden Form der Glossolalie ist
nicht mehr die Rede. Wir können nicht mit Sicherheit sagen,
dass sie völlig verschwunden ist. Aber erwähnt Avird sie auch
in den Briefen nirgends. Jedoch gewinnt man den Eindruck,
dass eine andere Form der kultischen Verehrung an ihre Stelle
getreten ist, vielleicht ganz bewusst sie verdrängt hat, eine
Form der Anbetung, die klarer Erkenntnis, einem nicht
vergewaltigenden, sondern bloss erleuchtenden Geisteserlebnis, einem
schauenden Glauben entspringt. Der zum Glauben durchgedrungene

Sehendgewordene betet Jesus an (9,ss). Wenn sich auch die
Gebete der Gemeinde trotz der Anrufung Jesu noch fast
ausschliesslich an den Vater richten, [so wird doch Jesus göttlich
verehrt. Die Gemeinde gehört ihm nicht bloss ethisch, sondern
auch religiös. Diese kultische Verehrung Jesu ist das
Eigentümlichste der christlichen Gemeinde. Sie tritt bei Johannes
der buchstäblichen Betonung nach nicht besonders hervor. Aber
die Art, Avie das ganze Johannesevangelium Jesus darstellt, lässt
hineinblicken in die alles durchdringende Macht dieses Christuskults.

Seine getragene Schilderung ist nicht erklärbar ohne den
Hintergrund einer Gemeinde, die längst gewohnt ist, mit solcher
Anbetung an ihren „Herrn und Gott" (20,28) hinaufzusehen1).

Aber noch ein anderes Element des Gemeindegebets tritt
bei Johannes besonders kräftig heiwor : die Fürbitte. Auch hier
ist das grosse Gebet Jesu (17) der indirekte Hinweis auf das,
Avas die Gemeinde tat. In dieser Weise betete sie wohl selbst
in ihren Versammlungen für ihre berufliche Heiligung in der
Welt. Auf das lebendige Interesse an der Gemeinde und ihrer
Einheit, das aus dem hohepriesterlichen Gebete spricht, Averden
wir in anderem Zusammenhange zu sprechen kommen. Hier
beschäftigt uns nur die Tatsache der Fürbitte selbst. So

hat sich die Gemeinde vor allem Jesus als ihren Vermittler
und Fürbitter vorgestellt. Jetzt verstehen wir noch besser die

x) In diesem Zusammenhang gewinnt die Variante d-sóc l,i» Wichtigkeit.



— 209 —

lebhafte Anrufung* seines Namens. Die Gemeinde lebt von der
Gewissheit, dass der heilige Gott ihr erreichbar ist durch den
für sie eintretenden Jesus. Diese Gewissheit tritt auch im ersten
Briefe ans Licht (I 2,i). Gerade die unlogische Form, in der
dort von der Fürsprache des erhöhten Christus die Rede ist,
im Zusammenhang mit der Forderung der Sündlosigkeit, zeigt,
dass der Verfasser hiermit auf das feste Gestein der kirchlichen
Wirklichkeit aufstösst. So lebendig der Wille zu völliger
Sündlosigkeit ist und so kräftig ihre Möglichkeit ausgesprochen
AAird, so ehrlich wird doch zugleich von der Tatsächlichkeit
der Sünde gesprochen und so selbstverständlich spricht sich
die Formel von der Fürsprache Jesu aus. Die Gemeinde ist
schon gewohnt, diese Fürsprache zur Reinigung ihrer Mitglieder
in Anspruch zu nehmen. Charakteristisch für beide Tatsachen,
sowohl den Willen, dass die Sünde etwas „Singuläres" bleiben
soll, Avie dass die Anrufung des Fürsprechers eine gewohnte
Funktion der Gemeinde ist, ist das Nebeinander von Singular
und Plural in dem Satze: 'Edv xiç àpdgxj], nagàxXrjxov s'xopsv

ngòc xòv nars'ga, 'I^aovv XgiGxóv ôixaiov. Die Gemeinde steht Avie

Jesus selbst fürbittend für ihre Zugehörigen ein.
Ja, für die Zugehörigen! Das muss unterstrichen werden.

Gerade hierin zeigt sich die kirchliche Art des johanneischen
Christentums. Die Fürbitte beschränkt sich auf die Glieder der
Kirche. So umfassend die Grenzen der Heilsabsichten Gottes im
EA^angelium gezogen sind („Also hat Gott die Welt geliebt...!"
3,i6 f., cf. 6,33.51; 8,12; 12,47), so entschieden wird doch das
endgültige HeilsAvirken Gottes als ein innerkirchliches betont. Jesus
betet im hohepriesterlichen Gebet ausdrücklich nicht für die
Welt (ov nsgl xov xóGpov sgwxw [17,9]). So herzlich er sich um
die liXXa ngoßuxa, à ovx î'aiiv èx xrtç avXijÇ xaixrjç bekümmert
(10,16), so tief ihm die Heiligung auch der erst in der Zukunft
zur Gemeinde kommenden Gläubigen am Herzen liegt (17,2o),

so dass er betend an ihrer Vereinigung mit der ersten Schar
arbeitet, so selbstverständlich für den Evangelisten der Opfertod
Jesu auch für die xsxva xov Ssov xà ôisoxogniGpèva wirksam ist,
so schroff beschränkt er das Gebet Christi selbst Avie das der
Gemeinde auf das Volk des Eigentums, auf die Kirche. Auch
der Briefschreiber kennt diese Einstellung. Seine Aufforderung
zur Fürbitte für sündige Brüder ist dringlich. Höchste
seelsorgerliche Verantwortung* wird der Gemeinde zugemutet. Der

Internat, kirchl. Zeitschrift. Heft 3/4, 1924. 14



— 210 —

einzelne sogar kann durch seine Fürbitte dem fehlbaren Bruder
„Leben geben" (I 5,ie). Die Vielfältigkeit der Sündenmöglichkeit
(jede Ungerechtigkeit ist Sünde mahnt zur fleissigen Fürbitte.
Aber es gibt eine Sünde, für deren Vergebung man nicht beten
soll : die „Sünde zum Tode". Die Bezeichnung hat nichts zu tun mit
der kasuistischen Unterscheidung der römischen Moraltheologie.
Sie umschreibt den Abfall vom Christus, vom Bekenntnis zu dem
ins Fleich gekommenen Christus. Wer sich in gnostischer Willkür

von der Kirche und ihrem Bekenntnis trennt, scheidet sich
auch von Christus und dadurch vom Leben. Er ist im Tode.
So erklärt sich die Bezeichnung. Die Kirche betet nicht mehr
für die, die draussen sind. Ihr Gebet ist im ausgeprägtesten
Sinn des Wortes kirchliches Gebet geAvorden J).

Gewiss, diese Verengung beruht, auf tieferer geistiger
Begründung. Johannes kennt nur eine Gemeinschaft zwischen
gleichem Geist. Wie wir an seinen Anschauungen vom Seibst-

gericht gesehen haben, zerfällt für ihn die ganze Welt in zwei
scharf getrennte und sich immer noch mehr scheidende
Verwandtschaftsgruppen. So ist es nur konsequenter geistiger Realismus,

Avenn Johannes ausserhalb der Kirche kein Heil sieht. So

milde jene Vergeistigimg des Gerichtsgeschehens anmutet, so

herb offenbart sie sich nun in ihrer Konsequenz.
Aber es ist unzweifelhaft, dass auch eben aus dieser

Geschlossenheit der Anschauung, dieser Beschränkung auf das

Mögliche, das Gebet bei Johannes an Zuversicht gewinnt. Das
Gebet „im Namen Jesu" erhält im I. Brief eine Parallele im
Gebet „nach Gottes Willen" (I ö.u.is, cf. I 3,si f.). Diente schon
die Aufforderung zu jenem zur Stärkung der Erhörungsgewiss-
heit, so nun im vermehrten Masse auch diese Gebetsanleitung.
Wer sich an den Willen Gottes hält, hat die Erhörung schon

zugesichert. Zugleich tritt aber dadurch ein starkes QuietiA* auf,
das wiederum den Eindruck des kirchlich geordneten Gebets
verstärkt.

Wir sind durch den Gegenstand, der uns beschäftigt,
genötigt, unsern Blick auf die Erscheinungen zu richten, die vom
johanneischen Geist nicht original geschaffen, sondern zum Teil
bloss übernommen, zum Teil durchdrungen und vertieft Averden.
Es soll dadurch nicht der Auffassung das Wort gesprochen

*) Baumgarten, bei J. Weiss, II, S. 898 f.



— 211 —

Averden, die bei Johannes im kirchlichen Element das Wesentliche

sieht, Avomit er uns alles gibt. Dass dies nicht der Fall
ist, sehen wir auch beim Problem des Gebets, Avenn Avir unsern
Blick auf das Wort richten, durch das er gleichsam alle
Kultaussagen nochmals durchleuchten lässt: das Wort von der
„Anbetung im Geist und in der Wahrheit" (4,23.24). Gewiss gebraucht
Johannes dieses Wort in der Überzeugung, dass er damit auch
das Gebet der Gemeinde im Gegensatz zu jedem andern Kultus
charakterisiere. Er will aber auch die Gemeinde selbst A^or

jeder Verunreinigung ihres Gottesdienstes durch phantastische
Verzerrung und veräusserlichende Gesetzlichkeit schützen, sie

warnen, alles auszuscheiden, was nicht dem Geist Gottes und
der Wirklichkeit des Göttlichenv), wie sie in Jesus offenbar
wurde, entspricht. Johannes lebt in der Gemeinde, aber er ist
auch ein „Mystiker", der ihr das Tiefste an ihren Gütern
aufzeigen will. Und er ist mehr als Mystiker, er ist Prophet, er
übt das Amt, das durch sein Wort sowohl richtet wie aufrichtet.

d) Die Sakramente.

Dieses vertiefende und läuternde Amt wendet er nun auch
an auf jene Handlungen der Gemeinde, in denen ihr kultisches
Leben kulminiert : auf die Sakramente. Das sakramentale Leben
ist bei Johannes überall vorausgesetzt. Vielleicht erklärt sich
das rätselhafte Fehlen des Abendmahlsberichtes einfach aus der
Tatsache, dass die Gemeinde jene Berichte in irgendeiner
Fassung schon so lange kannte, dass eine Wiederholung der
althergebrachten Erzählungen überflüssig war. Die Worte, die
wir heute im Evangelium und Brief auf Sakramentales
beziehen, sind so gehalten, dass jeder kirchliche Leser sofort
verstehen musste, wovon er sprach. Einem ausserchristliehen Leser
aber musste die Absicht verborgen bleiben. Es fehlt deshalb
auch nicht an Versuchen, das Sakramentale Avegzudeuten und
die geschilderten Vorgänge zu „vergeistigen". Doch müssen diese
Versuche als unhaltbar bezeichnet Averden. Sie haben nur den
Wert eines Hinweises. Die Tatsache, dass man bei Johannes
sowohl massiven hellenistischen Sakramentsglauben Avie

sakramentslosen Spiritualismus hat finden Avollen, kann uns darauf

2) Siehe auch: Die Deutung des johanneischen Begriffes der „Wahrheit"

bei Heitmüller, bei J. Weiss, II, S. 724.



— 212 —

aufmerksam machen, dass das Sakrament in diesen Schriften
sowohl kräftig* betont Avie zugleich nach seinem geistigen
Gehalt vertieft gefasst wird. Er ist auch hierin Kirchenmann und

Mystiker zugleich, mit dem Gemeindeleben ganz verwachsen
und zugleich es mit originalem Geiste durchdringend.

Wie Paulus (I. Kor. 6,n ; 12,ig. 13), so gehören auch Johannes
Taufe und Geistempfang* zusammen. Den zentralen Vorgang im
Christenleben: die Wiedergeburt, erlebt der Gläubige in der
Taufe : 'Eàv pr] xiç ysvrrjO-fj i'g vôaxoç xal nvsvpurog, ov ôvvaxai
slasXtXsïv slg xi]v ßaoiXsi'av xov Osoì 3,5. Die Beziehung des i'î
vôaxoç auf die kirchliche Taufe, die schon altkirchliche Schriftsteller

wie Justin, Irenäus, Chrysostomus u. a.J) für richtig
hielten, dürfte hei dem ahistorischen Denken des Johannes trotz
des Anachronismus als gerechtfertigt erscheinen. Wenn im Fortgang

des Nikodemusgesprächs das Wasser nicht mehr erwähnt
Avird, so darf daraus nicht geschlossen Averden, dass für den

Evangelisten die Taufe neben dem Geisterlebnis unwichtig, ihre
Erwähnung bloss „eine Konzession an die kirchliche Praxis"
sei2). Die Streichung des i'§ vôaxoç xaî kann sich schon gar
nicht auf objektive Begründungen berufen.

Die Taufe ist für Johannes eines der konstitutiven Elemente
des Christus- Avie des Kirchenlebens. Es ist eine Eigentümlichkeit

ritueller Gebräuche, dass sie vieldeutig sind. Jede ratio-
nalistisch-einlinige Erklärung versagt vor dem Reichtum von
Erfahrungen, die religiöse Gemeinschaften in solche Handlungen
einzuschliessen pflegen. Wir dürfen uns deshalb nicht
verwundern, dass Johannes hier die kraftvolle Vorstellung der
Wiedergeburt mit der Taufe in eins setzt und dennoch an andern
Stellen von der Wiedergeburt spricht, ohne die Taufe zu
erwähnen. (I,i3,; 12,29; 4,5.7; 5,i8, besonders realistisch I 3,9.)

*) Siehe Zahn, S. 190, Anm. 13, der selbst allerdings diese Deutung
ablehnt. Die Zerlegung der beiden Faktoren auf getrennte Vorgangselemente:

Wasser Johannestaufe; Geist Christustaufe, die Zahn zur
Erklärung vorschlägt, ist eine Möglichkeit, die als solche festgehalten werden
darf, sich aber nicht sehr empfiehlt. Vgl. die völlige Ablehnung derselben
durch Tillmann, S. 60.

2) So Holtsmann, L Th N T, II, 566. Dagegen richtiger Loisy, Le
quatr. év., p. 114: „Bien loin d'écarter le baptême, sa philosophie générale
réclame un signe extérieur de la génération spirituelle, et ce signe lui a
été fourni tout naturellement par la tradition." — Er bezieht den ganzen
Abschnitt 3,i-2i auf die Taufe.



— 213 -
Umgekehrt Avird da und dort an die Taufe in feierlicher Weise
erinnert, ohne class ihre Bedeutung als Geistgeburt besonders
hervorgehoben Avurde (19,34; I 5,e ff.). Aber 1,33 bestätigt den

engen Zusammenhang zwischen Geist und Christentaufe im
Sinne von 3,5 A Und überdies beleuchtet die feine Bildersprache,
die das Wasser als Symbol des Geistes gebraucht (4,i3.14 ;

7,37.38) den Vorgang noch von einer andern Seite. Wasser und
Geist zusammen bewirken die Wiedergeburt. Natürlich wurde
der Glaube vorausgesezt (1,13). Der Gedanke, dass ein Ungläubiger
getauft werden könne, fällt ausser den Rahmen urchristlichen
Denkens hinaus. Unter dieser, dem Evangelisten selbstverständlichen

Voraussetzung ist ihm die Taufe nicht ein Symbol,
sondern eben das charakteristische Zusammentreten von äusserem
Vorgang* und innerem, unter dem Sichtbaren sich vollziehendem
Geschehen. Es tritt uns schon das typisch kirchliche Sakrament
entgegen, das in dieser geheimnisvollen Verbindung von
Sichtbarem und Unsichtbarem sich erfüllt. Die Reflexion über die
Frage, ob Johannes nur der Geist wesentlich sei oder beide
Faktoren zugleich, hat keinen Sinn. Beide zusammen machen
eben das Sakrament aus. Doch darf uns diese Tatsache nicht
daA7on abhalten, anzuerkennen, dass Johannes mit seiner Deutung

allerdings das traditionelle Leben der Kirche vertiefen
wrollte, also ihr jenen Dienst leistete, den wir oben geschildert
haben: Er zeigte der Kirche, wie alle ihre Handlungen nur
aus der Verbindung mit dem Göttlichen selbst ihren Wert
erhalten. „Dadurch kommt eine absolute Schätzung der Sakramente

ans Licht, aber so, dass sie sich einzig auf die Gabe
Jesu gründet, die durch sie zur Gemeinde kommt." (Schlatter)2).

Diese Führung der Gemeinde betätigt er auch ganz besonders

in den Jesusreden über das Abendmahl. Im Gegensatz zu
jener spiritualisierenden Exegese, die in der Synagogenpredigt
von Kapernaum (Kp. 6) bloss die glaubende Aneignung des

Todes und der Auferstehung Jesu sieht, ist heute fast allgemein
zugegeben, dass von V. 48, sicher von V. 51b Aveg vom Abend-

Weinet, B Th N T, S. 608.

2) Th N T, H, S. 129. — Die Erzählung von der Fusswaschung (13,i ff.)
haben wir hier absichtlich nicht in die Betrachtung einbezogen; die
Auffassung, dass sie einen Hinweis auf die Taufe enthalte, scheint uns der
Zusammenhang, in dem sie steht, zu widerlegen. Vgl. Tillmann, S. 203,

gegen Weinel, B Th N T, S. 608, und Holtsmann, L Th N T, II, S. 558.



— 214 —

mahl die Rede seil). Es ist wahrscheinlich, dass der Evangelist
seine starke Terminologie, mit der er den Vorgang beschreibt :

ò xgcoyaiv pov xryv aixgxa xal ntvwv pov xò aipa s%si Qon]v alwviov,
6,54, der Kultsprache der Gemeinde entnommen hat2). Sein
Beharren auf den schroffen, anstössigen Formeln lässt eine
polemische Tendenz vermuten. Die ganze Darstellung führt uns
in ein Stadium der Kultentwicklung, das eine intensivere
Auffassung der Sakramentshandlung verrät als etwa noch die
Abendmahlsberichte des Paulus. Die dort betonte xoivwvia xov

lupaxoç xov XgiGxov und xoivon'ia xov awpaxoç xov XgiGxov (I. Kor.
10,ie) ist nicht nur in der oben erwähnten Weise mit sinnlicherem
Ausdruck beschrieben, sondern auch ihrem innern Vorgang
nach mystisch radikaler gedeutet. Der Sakramentsgenuss
bewirkt das bei Johannes so typische ps'vsiv des Gläubigen im
Christus und Christi in ihm. Aber auch dieser Ausdruck wird
noch verschärft. Was sonst nur vom lebendigen Gott und Jesus
selbst so pointiert ausgesprochen wird, nämlich, dass sie das
Leben in sich selber haben (5,2e), das wird in diesem Zusammenhang

nun auch von den Gläubigen Avenigsten indirekt gesagt:
'Eàv prj (pàyrjxs xryv oagxu tov vlov xov dvdgwnov xal niryxs avxov
xò aipa, oix s%sxs Çwr)v èv savxoïç, 6,53. Damit ist die Wirkung
des Abendmahlsgenusses auf den stärksten Ausdruck gebracht.
Im Abendmahl gibt der erhöhte Menschensohn, der das Lebensbrot,

das Brot vom Himmel ist, sein Fleisch als das wahre
Brot und sein Blut als den wahren Trank zum göttlichen Leben
hin, zu einer Gemeinschaft, die nicht real genug gedacht
werden kann.

Keine Transsubstantiationslehre kann realistischer reden.
Und dennoch ist der johanneische Sakramentsglaube der

Gegenpol des Transsubstantiationsdogmas. Denn : xò nvsîipa
saxtv to Çawnoiovv, r]aàg^ ovx o'xpsXsï ovôsv. xà giqpaxa a iyuì X.sXàXrjxa

i>pïv nvsì'pa ianv xal Ho»] èiuiv, 6,63. Hat \ielleicht Johannes in

*) So nicht nur kritische Theologen wie Boltsmann, L Th N T, II, 558 ff.,

Ijoisy, S. 420 ff., Heitmüller, bei J. Weiss, II, S. 777 ff, sondern auch Zahn,
der allerdings nur von einer „Weissagung" auf die Abendmahlsfeier spricht
(S. 361 f.), S. 347 ff., und der katholische Exeget Tillmaiin, S. 114 ff., u. a.
Übersicht bei Holtzmann, LThNT, II, S. 558 ff. Kurze Schilderung der
Geschichte der Auslegung dieser Perikope bei Zahn, S. 350, Anm. 57.

Dagegen B. Weiss, bei Meyer, S. 223 ff.

2) Cf. Holtzmann, LThNT, II, S. 567.



— 215 —

seiner Gemeinde schon die Vermaterialisierung des Heiligen
heraufsteigen sehen? Hat er die Reinheit w*ahrer Gemeinschaft
retten wollen gegen eine Versachlichung des Heilsgeschehens,
die über den heiligen Sachen die heilige Person A*erfehlt, die
Gaben verehrt und den Geber verachtet? Die Vermutung ist
nicht ohne Wahrscheinlichkeit. Er hat die kirchliche Übung-
geteilt. Ihre kraftvollste Auslegung hat er zu der seinen
gemacht. Aber er hat an ihr jene Aufgabe erfüllt, die in der
Kirche hinfort stets den grössten ihrer Diener gestellt wurde,
die bald immer unfreundlicher aufgenommene Hilfe der xàd-agGiç.

Dazu passt eine auffallende Nebenerscheinung dieser Abend-
mahlsperikope. Sie geht offenbar auf jene alte Tradition zurück,
die die Communio im Abendmahl betont1). Wenigstens ist nir-
gends auf den Tod Jesu hingewiesen2). Die Verbindung des

Gläubigen mit dem lebenden Christus wird im Sakrament
erfahren. Das ist der freudige, triumphierende Ton, der die
johanneische Gemeinde mit der Urgemeinde zusammenschliesst,
der Ton, der in der Kommunionauffassung der katholischen
Kirche noch heute nachklingt.

Man hat in dem durchgehenden Gebrauch des Singulars 6,öo. 51

(xpç (fàyij), 6,54.56-58 (ò xgaiyoìv), ebenso schon 6,ss, 37 (39), 40, u, 45,47

einen individualistischen Zug finden Avollen3), der also unserer
Betrachtungsweise widerspräche. Die Eigentümlichkeit erklärt
sich aus der historischen Situation: die Rede richtet sich an
Leute, die mehrheitlich nicht zu Abendmahlsgästen werden
können. Die Communio der Gläubigen fällt vor diesem Hörerkreis

völlig ausser Betracht. Die Wirkung der Communio mit
Christus ist allein Avichtig.

Wir haben nicht eine vollständige Beschreibung des
Gemeindeabendmahls. Die Beziehung ist loser Art. Die Handlung
der Gemeinde ist vorausgesetzt und braucht nicht nacherzählt
zu werden. Das, worauf es dem Evangelisten ankommt, ist das

Wesentliche des Vorgangs. Essen und Trinken der Abendmahlselemente

Averden mit dem Empfang des Christus und damit des

Lebens in eins gesetzt. Das Sakrament ist nicht verflüchtigt.

') Cf. Heitmüller, Taufe und Abendmahl im Urchristentum, Bgs Vb,
Tübingen 1911, S. 41, 51, 58 ff.

2) So auch Zahn, S. 348 f., 354 ff.
3) Schultsen, Pfleiderer, Smend, zitiert bei Holtzmann, L Th N T, II, 564-



— 216 —

Aber der sakramentale Vorgang Avird nach seinem Gehalt
beschrieben. Jesus wird empfangen. „Das Sakrament wird nicht
neben den Christus gestellt. Der Gedanke, dass die Gemeinde
in den Sakramenten Heilsmittel besitze, die unabhängig ATon

Jesus ihre Wirkung täten und als Ersatz für ihn dienen könnten,
ist wirksam abgeschnitten" (Schlatter)1).

Wir fassen das für unsern Gegenstand Wichtige wiederholend

und ergänzend zusammen : Die Art, wie Johannes von
den sakramentalen Handlungen Taufe und Abendmahl spricht,
zeigt das Vorhandensein einer kräftigen Kirchlichkeit. Die
Gemeinde lebt so im Gebrauch der Sakramente, dass ihr Lehrer
nicht mehr von deren Einsetzung* zu reden braucht, sondern
auf sie als Gegebenheiten verweisen kann.

Die Art, wie die intensivsten Erlebnisse der Gemeinde in
die Sakramente verlegt werden, zeigt, wie zentral ihre
Bedeutung in dieser Zeit schon ist. Ohne den Weg des Sakraments
gibt es keinen Lebensbesitz (6,53), denn das Sakrament erneuert
und vollendet die Glaubensverbindung mit Christus. Das Sakrament

kann man aber nur in der Kirche geniessen. Die Christen,
die sich ausserhalb der Gemeinde stellen2), sind aus der
Heilsgemeinschaft ausgeschlossen. Die Kirche hat sich gerade durch
das Sakrament eher als durch die ausgebildete Verfassung von
aller Umwelt geschieden. Im Sakrament vollendet sie sich als
Organismus, ehe sie als Gesamtkirche rechtlich organisiert ist.
Das ist das für unsere Frage bedeutsamste Resultat. Johannes
ist einer der Träger der Entwicklung, die zu dem origenistischen
„extra ecclesiam nulla salus" führt.

e) Die Gebote der Kirche.

Die schlichte Einfalt des Evangeliums Jesu, die mit dem
Liebesgebot alle andern zu vereinter Kraft sammelte, die in
gleicher Richtung Avirkende Geist-Ethik des Apostels Paulus,.
die die mannigfachen Auswirkungen des Geistes doch einem
Geiste zuschrieb, wurde in der Kirche langsam überwuchert
durch eine neue Details-Ethik für den Alltagsgebrauch. Die
praktischen Bedürfnisse führten zu einer endlosen Reihe von Details-

x) ThNT, II, S. 101.

2) Nach Harnack, Dgs, I, S. 169, gab es solche bis in die Mitte des-

2. Jahrhunderts.



— 217 —

fragen, deren BeantAvortung wir in den Haus- und Gebottafeln der
spätem Briefliteratur A^or uns haben (Kol. 3,12—4,i ; Eph. 5,21—6,9 ;
1. Petr. 2,13—3,i2 ; I. Tim. 2,8.o ff.; 3,i ff. s ff.; 4,11—6,2; Tit. 1,5 ff.
2,i ff. 2,n—3,7 u. a.) Diese Entwicklung wird in der Praxis von
den ersten Zeiten der Gemeinde an eingesetzt haben. Sie ist
ja einfach die Folge einer stets vorhandenen Notlage des menschlichen

Gewissens. Je mehr die Kirche Dauerinstitution Avurde,
umso mehr musste sie diesen Detailsfragen Beachtung schenken,
so dass wir also auch aus dem Vorhandensein solcher Verzeichnisse

von Antworten auf eine ausgebildetere Form kirchlichethischer

Arbeit schliessen können. Die offenbare Gefährdung

des Sittlichen selbst, das seine Einheitlichkeit durch die
auf den besonderen Fall zugespitzte Anordnung leicht verliert
und über der praktischen Bezogenheit des Gesetzes auf die
besondere Lage der „theoretischen" Bezogenheit auf den absoluten

Gesetzgeber leicht vergisst, kann uns in unserem Zusammenhang

nicht weiter beschäftigen. Es sei genug an der Feststellung,

dass die Ausgestaltung der kirchlichen Form leicht auch
eine Detaillierung der ethischen Anordnung* mit sich bringt, so
dass wir von der Anführung solcher Detailsgebote umgekehrt
zurückschliessen dürfen auf den Stand der kirchlichen
EntAvicklung in den angesprochenen Gemeinden.

Dieser Tatsache scheint aber eben die johanneische Literatur

zu widersprechen. In der Tat zeigt sich der klare Geist des
Jobannes in einem Zurückgreifen auf die ursprüngliche Form
der evangelischen Weisung. Die Liebesregel, ist das einzige
Gebot. Die Verbindung* mit dem EArangelium Jesu ist deutlich.

„Ein neues Gebot gebe ich euch, dass ihr euch untereinander

liebet, wie ich euch geliebet habe, damit auch ihr
einander liebet. Daran Avird jedermann erkennen, dass ihr meine
Jünger seid, wenn ihr Liebe habt untereinander." (13,s*. ss ;

15,io.) Die Liebesforderung ist radikal. Jesus gibt das Beispiel
nicht bloss in jenem Akt demütigster Dienerliebe, der der
feierlichen Verkündigung- vorangegangen ist (13,i ff.), auch sein Tod
ist der Gemeinde Gesetz. Wer zu ihr gehört, muss zu dem

vntg xwv dôsXipwv xàç ipvxàç Osïvai bereit sein (I 3,16; Ev. 15,12).

Die Liebe muss Tat sein, kein Geschwätz. Wer dem notleidenden

Bruder die Tat, die aus dem Mitleiden kommt, versagt,
kann nicht „aus der Wahrheit sein" (I 3,17-19). Die Gastfreundschaft

ist selbstverständliche Pflicht (III 5).



— 218 —

Urchristliche Ethik wird spürbar in der absoluten
Ineinssetzung von Gottes- und Nächstenliebe. Die Fähigkeit zur Liebe
Avird metaphysisch begründet. Nur der Gottgezeugte kann lieben.
Gott lieben und die Brüder lieben ist darum beides in gleicher
Weise. Folge der realen Gotteskindschaft (I 5,i ff.). Aber häufiger
-als dieser bei der Grundanschauung des Evangelisten
selbstverständliche Gedanke ist der praktisch wichtigere „Syllogismus
practicus" ausgesprochen, dass an der Liebeserfüllung der
Christenstand des Liebenden erkennbar Averde. „Wer sagt,
er sei im Lichte, und hasset seinen Bruder, der ist in der,
Finsternis bis jetzt. Wer seinen Bruder liebt, bleibt im Licht,
und in ihm ist kein Anstoss." (I 2,9.10.) „Wer liebt, ist aus Gott
geboren, und er kennt Gott", umgekehrt „erkennt derjenige,
der nicht liebt, Gott nicht, denn Gott ist die Liebe." (I 4,7.8.)

Vgl. I 2,3. i. 9.29; 3,i4. Die „Ethik der Gnade" findet bei Johannes
ihren reinsten Ausdruck : „Darauf stehet die Liebe, nicht dass

wir Gott geliebt haben, sondern dass er uns geliebt hat
Geliebte, wenn Gott uns so geliebt hat, so sind Avir auch schuldig*
einander zu lieben." (I 5,io. 11.) Die Liebe zu Gott betätigt die
Gemeinde in der Liebe zu den Brüdern (14,2i. 28, I 4,19-21 ; 5,2.3).

So konstituiert sich die christliche Gemeinde als vollkommene
Liebesgemeinschaft. Auch die kultische Gemeinschaft Avird
fundiert durch die sittliche (15,ie). Die Liebe ist das Herzblut dieses

Organismus. Wo man in der Kirche ihr Grundgebot rein
aussprechen wollte, hat man johanneische Formeln verwandt.

Aber bei aller Anerkennung der Reinheit dieser Forderung,
die über die schon eingetretene Detaillierung* des kirchlichen
Gesetzes hinweg zurückgreift auf das eine Gebot, darf doch
auch seine Enge nicht übersehen werden. Es ist wohl eine

Angleichung an die Gemeindesprache, wenn doch neben dieser

kräftigen Betonung des einen Gebotes, in dem alles Alte und
Neue zusammengefasst ist (I 2,7. s), öfters von ivxoXai die Rede
ist (14,i5; 15,io; I 2,s; 3,22.24; 5,3). Es ist nicht immer ganz
deutlich, Avas darunter verstanden wird, aber sicher offenbart
sich darin die vorgerückte Gestalt der Kirche, dass auch der
Glaube „an dem Namen seines Sohnes Jes,us Christus" neben
der Liebesregel als Gebot aufgeführt Avird (I 3,23). Ebenso

charakteristisch sind Formeln Avie „die Gebote halten" (I 2,s;
3,24), die Gerechtigkeit tun" (I 2,29).



— 219 —

Aber diese Redeweise, die sich mit den gleichzeitigen
Detaillierungen des Grundgebots in andern Teilen der Christenheit

berührt, vermag doch den Eindruck der genialen
Konzentration der kirchlichen Ethik in der johanneischen Kirche
nicht zu A7erwischen.

Das kirchliche Moment dieser Ethik tritt vielmehr in einer
andern Erscheinung zutage. Die Liebe ist beschränkt zur
Bruderliebe. Sie hat ihre Grenzen an der Grenzlinie der Kirche.
Das neue Gebot heisst: Liebet .einander Tavxa svxsXXopai vpïv,
Iva dyanäxs dXXijXovg. I5,i7, 13,34.30. Man liebt „die Brüder"
(I 3,ii). Dem Irrlehrer, dem Nicht-Bruder verweigert man die
Liebe. Mit ihm gibt es nicht einmal mehr einen Privatverkehr.
Man darf ihn nicht grüssen (II10) A Das Liebesgebot ist nicht
mehr absolut, die Weite des Evangeliums ist aufgegeben. Die
Gründe, durch die Johannes zu dieser Verengung, die ihm selbst
Avohl nicht bewusst war, getrieben wurde, sind nicht bloss in seinen
metaphysischen Voraussetzungen zu suchen, sondern diese sind
vielmehr mit der Enge des Gebotes beeinflusst durch die äussere
Lage, in der sich die Kirche befand. In der Verfolgung, die sie

erfuhr, sah sie Christus verfolgt. In der Geringschätzung, die ihr
-die Irrlehrer widerfahren liessen, sah sie Christus verworfen.
Verfolger und Verächter des Herrn verwirkten sich selbst das
Heil. Was konnte die Liebe den Heillosen nützen? Wer konnte
Christum lieben und zugleich der Genosse derer sein, die ihn
hassten? Diese Logik hat das nächstliegende Empfinden für
sich — nur nicht das Wort Jesu.

Wir stehen vor der markantesten Tatsache der kirchlichen
Geschlossenheit: die Liebe selbst ist mit eingekapselt.

Das kirchliche Bewusstsein beherrscht das Ganze.

') Vgl. Weinel, B Th N T, S. 607.

E. GAUGLER.

(Schluss folgt.)


	Die Bedeutung der Kirche in den johanneischen Schriften [Fortsetzung]

