
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 14 (1924)

Heft: 3-4

Artikel: Der Katholizismus und seine Ideale

Autor: Keussen, Rudolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403992

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403992
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 165

Der Katholizismus und seine Ideale.

IL
Allein die Kirche vermittelt ihren Gläubigen den Gehalt

des göttlichen Lebens nicht nur auf dem Wege der Lehre.
Selbst unter der Voraussetzung, dass die Lehrformel als etwras

Unbedingtes zu gelten habe, dass die kirchliche Lehrautorität
das Recht habe, eine unbedingte Gehorsamsverpflichtung zu
fordern, selbst bei solcher Umspannung und Verengung des

religiösen Lebens kann sich die Kirche der Tatsache nicht
verschliessen, dass die göttliche Offenbarung nicht auf die
dogmatische Belehrung des Intellekts beschränkt sein kann.
Vernunft und Geschichte reichen nicht aus, die Unmittelbarkeit

der Anschauung, des lebendig erfassten Besitzes zu ge-
Avährleisten, nach dem das Bedürfnis der menschlichen Seele

verlangt. Die Erdenferne des Göttlichen soll überwunden, eine
wesenhafte Berührung mit ihm erreicht werden; das ist das

Ziel, das die magische wie die mystische Religion in gleicher
Weise ersehnen. Von beiden hat die sakramentale Religion des
Katholizismus Impulse erfahren.

Religiöse Magie durchdringt dabei insbesondere den
eucharistischen Kultus. Die Wiederholung einer bestimmten Formel
— der EinsetzungsAvorte des heiligen Abendmahls — soll die
geheimnisvolle Wirkung besitzen, die unmittelbare Vergegen-
Avärtigung des Göttlichen herbeizuführen. Unter der Hülle von
Brot und Wein soll Leib und Blut des Gottessohnes erscheinen.
Wo dieser Vorgang als ein magisches Wunder empfunden wird,
da ist der Gedanke nahegelegt, dass der vollziehende Priester
die Macht habe, Gott zu binden und seine Gegenwart zu
erzwingen1), da taucht die paradoxe Anschauung auf, dass ein

') Vgl. hierzu die Charakteristik des Magiers bei G. Mehlis, Die Formen
der Mystik, Logos, Bd. II, S. 248 f.



— 166 —

Mensch eine geradezu grenzenlose Verfügungsgewalt über die
Kräfte der Ewigkeit besitze. Und diese Auffassung wiederholt
sich in jener Ausdeutung der sakramentalen Binde- und
Lösegewalt des Priesters, die mit der Aussprache der Lossprechungs-
formel die Gewähr der Sündemrergebung verknüpft sieht. Eben
in dieser Verknüpfung von Wort und magischer Wirkung liegt
ja der Sinn der Lehre, dass die Sakramente ex opere operato
übernatürliche Wirkungen zur Folge haben *). Den Exaltationen
dieses magischen Machtbewusstseins begegnen wir in solchen
Ausführungen, wie sie Heiler in seinem Buche über den Katholizismus

mitteilt: Der Priester hat Gewalt „über das leblose
Geschöpf und über den Schöpfer selbst, und zwar dann, wann
er will. Ein Wort aus seinem Munde zwingt den Schöpfer des

Weltalls und des Himmels auf die Erde herab, entkleidet ihn
seiner Grösse und verbirgt ihn unter die Gestalt des Brotes.
Dabei ist das nur die geringste Wirkung seines Machtwortes,
dass er die Kreatur bezwingt, indem er das Wesen des Brotes
vernichtet und seine Gestalten erhält. Aber Avie gross ist diese
Macht schon in sich Sie kann niemand ausüben als die Schöpfermacht

Gottes allein. Aber zu dieser an sich schon so grossen
Wunderkraft kommt die noch grössere, dass der Priester sein
Machtwort sogar an dem grössten und erhabensten Geschöpf
erproben darf, an dem Menschensohn, und zwar gerade so wie
am Brote, nur in umgekehrter Weise" 2). — Doch ebenso

unerträglich wie diese Übersteigerung des magisch-religiösen
Impulses ist der Versuch, die Paradoxie der Lehre, dass sich die
Gottheit in der Eucharistie unter den sinnlichen Gestalten von
Brot und Wein verberge, rationalistisch aufzulösen, wie das
die Transsubstantiationslehre versucht. Denn sie will das

Unbegreifliche durch das Hilfsmittel eines philosophischen Begriffs
und die in ihm enthaltene Unterscheidung von Form und Akzidenz

begreiflich machen, ohne damit irgendwie zum Ziel zu
kommen3).

') Siehe F. Heiler, Der Katholizismus, seine Idee und seine Erscheinung,

1923, S. 228.
2) F. Heiler, a. a. 0., S. 226. Das Zitat ist entnommen : Karl Haggeney

S. J. Im Heerbann des Priesterkönigs.
3) Eine gute Kritik der Transsubstantiationslehre, verbunden mit dem

Nachweis ihrer philosophischen Unzulänglichkeit bei Franz Brentano, Die
Lehre Jesu und ihre bleibende Bedeutung. Herausgegeben von A. Kastil,
Leipzig, 1922, S. 125 f.



— 167 —

Dem magischen Sakramentsbegriff entspricht ein
gleichgearteter Begriff des Priestertums. Die wunderbaren Gnadenkräfte,

die der Priester mitteilt, sind der Ausfluss einer ihm
übertragenen geheimnisvollen Gewalt. Die Kraft, zu segnen
und zu weihen, die Gewalt, Sünden zu vergeben und zu
behalten, hebt ihn über die Zuständlichkeit und das Vermögen
des natürlichen Menschen Aveit hinaus. Seine Seele wird,
Avie schon Gregor ATon Nyssa sagt, durch eine unsichtbare
Kraft in einen gehobenen Zustand versetzt {psxapogipoid-slç
ngòc xò ßsXxior) *). — Und ebenso Avie die Avirkende Kraft der
sakramentalen Form eine unbedingte ist, so ist die Weihe-
gewalt des Priesters, einmal auf eine bestimmte Persönlichkeit

übertragen, von ihr unablöslich, verleiht ihr den
„character indelebilis"2). Diese vulgär-katholische Ansicht, die übrigens

in der Patristik durchaus nicht immer festgehalten Avurde8),
hat erst im ausgehenden Mittelalter zugleich mit der AnzAveiflung
des hierarchischen Kirchenbegriffs eine starke Erschütterung
erfahren. Schon Wiklif hat den Gedanken aufgegeben, dass

alle Gnade durch das Priestertum vermittelt Averde. Demgemäss
machte er auch die Eucharistie „zu einem den leiblichen
begleitenden geistlichen Genuss, wobei dem Priester nur die
Ausspendung, nicht das Verwandlungswunder zufiel"4). Das Priestertum,

seiner sakramentalen Gewalt entleert, wurde wesentlich
auf den Missionsberuf vei'Aviesen, und hier Aviederum hängt seine
Würde von der Bewährung seines Berufes, von seiner sittlichen
Kraft ab. In Übereinstimmung mit Wiklif konnte darum Huss
die Lehre vertreten, dass, Aver sich in Todsünde befinde — die
Aveltliche Obrigkeit, Avie der Prälat und der Bischof — keine
Autorität besitze6). — Demgegenüber hat der Katholizismus
schon in seiner Frühzeit, wie der Streit über die Ketzertaufe
zeigt, immer Avieder den Gedanken vertreten, dass der Vollzug
der Sakramente und ihre Gültigkeit unabhängig sei von der
sittlichen Würdigkeit des Spenders.

') In Capt. Christi, S. 581. Migne bei J. Langen, Die Kirchenväter und
das neue Testament, S. 185.

') Vgl. Augustinus, de bono coniugii, 24.

3) Vgl. die Zitate aus Isidor von Pelusium, Johannes von Damascus und
Hieronymus, bei Langen, a. a. O., S. 143 f.

*) Siehe E. Troeltsch, Die Soziallehre der christlichen Kirchen und
Gruppen, I, 400.

5) J. Ritter, Handbuch der Kirchengeschichte. Bonn, 1851, Bd. II, S. 111.



— 168 —

Die Motive dieser Lehre liegen klar auf der Hand. Die-

Gnadenwirkung des Göttlichen ist in Christus und durch ihn
in der Kirche, in der Hierarchie, verkörpert. Sie ist hier
gebunden an die Symbolik einer bestimmten Form, und sie bleibt
erhalten, solange diese Form gewahrt wird l). Der metaphysische
Realismus, der die Idee an die Erscheinung gebunden Aveiss2),
schreibt hier auch dem theologischen Denken die Richtung seines
Verlaufs vor. Daneben wirkt als ein weiteres gedankliches
Motiv in diese Auffassung das magische Machtgefühl hinein,
das die Realisierung der Idee an den Gebrauch der magischen
Formel knüpft und zugleich den Gebrauch dieser Formel als
das Vorrecht eines magischen Standes, eben des Priestertums,
betrachtet. Gegen die Ausartung des magischen Machtgefühls,
die nur zu leicht mit diesem Vorrecht sich A^erbinden könnte,
wirkt einmal die unbedingte Verpflichtung, sich nur der rituellen
Formel zu bedienen, und weiter die Verpflichtung, diese Formel
nur im Sinne der Kirche und in ihrem Auftrag anzuwenden
(Intention). Damit wird die liturgische Weihehandlung* mit dem
Charakter einer Amtshandlung versehen. Als solche aber Avird

ihr Vollzug an bestimmte rechtliche Voraussetzungen,
insbesondere an die Bedingung der Regularität des sie ausübenden
Priesters geknüpft. Damit ist für die Kirche die Möglichkeit
geschaffen, durch das Strafmittel der Suspension die Ausübung*
von liturgischen Weiheakten durch solche Priester rechtlich zu
Anerbieten, die sie aus dogmatischen oder sittlichen Gründen
ihres Amtes nicht mehr für Avürdig erachtet. Aber auch in
diesen Fällen kann sie die Gültigkeit des magischen Weiheaktes
nicht anzAveifeln, Avenn nur die gebotene liturgische Form
bei seinem Vollzug eingehalten Avurde. Sie mag diesen Vollzug
als ein Sakrilegium betrachten ; trotzdem steht seine Wirksamkeit

ex opere operato fest. — Hier Avird die Kirche zum
Gefangenen ihres eigenen Dogmas, dessen Forderung, dass die
Inkarnation des Göttlichen in der Eucharistie, dass die Mitteilung
der göttlichen Gnade auch in den übrigen Sakramenten durch
den Vollzug der liturgischen Formel gewährleistet werde, auch
dann anerkannt Averden muss, wenn dieser Vollzug aus
rechtlichen Gründen für unerlaubt erachtet Avird. Die Objektivität

x) „Die Mysterienliturgie ist bestimmt durch das strenge Gesetz dei-
Form." Heiler, a. a. 0., S. 379 f. und S. 420.

2) Siehe diese Untersuchung, Heft 1, 1924, S. 1.



— 169 —

des sakramentalen Weiheaktes in seiner Wirkung gilt als ein
so unbedingter religiöser Fundamentalwert, dass selbst der
rechtliche Missbrauch dieses Aktes seine Wirkung als solche
nicht aufheben kann J). Gerade diese Komplikation lässt mit
eindringlicher Gewalt den Gedanken hervortreten, dass die
Kirche nicht frei über das sakramentale Mysterium verfügt,
sondern nur seine Verwalterin ist, ferner dass die sakramentale
Formel von bedingungsloser Wirksamkeit ist, weil ihre Autorität

und Kraft aus dem Willen Christi, somit des göttlich
Absoluten, stammen soll.

Auf dieser Grundlage eröffnet sich ein Weg, dessen

Verfolgung den sakramentalen Gedanken, den Gedanken des

eucharistischen Wunders, vertieft. Er führt zu der Anerkennung,
dass die Sakramente vor allem Mysterien der Gnade sind und
dass ihr Ziel die Verwirklichung der göttlichen Heiisökonomie,
die Erlösung des Menschen, ist. So wenig aber der Mensch seine

Erlösung aus eigener Kraft verwirklichen kann, so wenig
vermag er es, \Ton sich aus die Sakramente in Wirksamkeit zu
setzen. Er kann immer nur der Spender der Gaben sein, die
Gott gibt. Die Decke, wromit der Wille des Magiers, womit
priesterliche Aufdringlichkeit dieses Verhältnis zu verhüllen
drohten, wird nun zurückgezogen. Das Erlebnis des Mystikers,
dessen sakramentale Gnadenerfahrung nur die Überschattung des

eigenen Willens und Wesens durch das beseligende Gotteswunder
bezeugen kann, tritt in den Vordergrund. Bestimmend wirkt hier
auf das Gefühl die unio mystica mit dem erlösenden Gott, mit
Christus als dem Offenbarer der göttlichen Liebe. Von dieser
Mystik des Herrenmahls, die den Gläubigen mit Christus vereinigt
und seines eAvigen Lebens teilhaft macht, geben schon das

Evangelium des Johannes und die paulinischen Briefe Kunde.
„Wer mein Fleisch isset und mein Blut trinket, der hat ewiges
Leben Denn mein Fleisch ist Avahrhaftige Speise, und mein
Blut ist Avahrhaftiger Trank. Wer mein Fleisch isset und mein
Blut trinket, bleibet in mir und ich in ihm." (Joh. 6, 54—56.)
„Der Kelch des Segens, den wir segnen, ist er nicht Gemeinschaft

des Blutes Christi? Das Brot, das wir brechen, ist es

nicht Gemeinschaft des Leibes Christi?" (I. Kor., 10, 16.) „So
oft ihr demnach dieses Brot esset und diesen Kelch trinket,
verkündet ihr den Tod des Herrn, bis dass er kommt." (I. Kor. 11, 26.)

J) Vgl. die Ausführungen an gleicher Stelle, S. 18.



— 170 —

Ein Gedanke tritt in diesen neutestamentlichen Schriftstellen vor
allem hervor: Das mystische Herrenmahl bedeutet die
Verkündigung, die Vergegenwärtigung des Opfertodes Christi. Die
Heilsgeschichte tritt aus ihrer zeitlichen Befangenheit heraus;
sie entfaltet ihre ewige Dynamik*). Ein immerwährendes Opfer
ist die Selbsthingabe Christi am Kreuz. Darum kann auch
das mystische Opfer der Eucharistie es nicht erneuern, sondern
nur darstellen. Die eAvige Gültigkeit der göttlichen Liebestat,
ihr unerschöpflicher Wert für die Menschheit soll demgemäss
durch das Mysterium dieser heiligen Feier dauernd in das
Bewusstsein der Gläubigen gehoben Averden. — Mehr noch,
genau so Avie der Opfertod Christi aus der Kategorie der historischen

Geschehnisse herausgenommen und in die Ewigkeit
projiziert wird, genau so Avird das durch eine symbolische Handung

vollzogene Nacherlebnis dieser Tat aus dem Zusammenhang
A*ergängficher seelischer Gehalte herausgenommen und in eine
Speise der Unsterblichkeit (immortalitatis alimonia) verwandelt2).
Zeit und Ewigkeit sind hier ineinander verschlungen. Der
Mensch seiner Vergänglichkeit und seiner Sünde entladen, tritt in
dieser communio mystica in Gemeinschaft mit dem eAvigen Gott.
Brot und Wein verlieren ihren Sinn als irdische Speise, und in ihnen
A^erkörpert sich das ATerbum incarnatum. Die Handlungen, die
mit ihnen vollzogen werden, — das Brechen des Brotes, das

Vergiessen des Weines — vergegenwärtigen den Gedanken, dass

die göttliche Liebe in ihrer irdischen Gestalt leiden, dass sie

als solche zerbrochen werden müsse, damit ihr ewiges Wesen
im Geiste triumphieren kann. Die Passionsmystik ist hier auf
das engste mit der Sakramentsmystik verbunden. Eine
ungeheuerliche Paradoxie, eine völlig* irrationale Tatsache, wird hier
von der frommen Seele unter tiefstem Erschauern als Wirklichkeit

erlebt, dass nämlich das Absolute in einer sinnlich
bedeutungslosen Gestalt sich dem Menschen darbieten könne
„adoro te devote latens deitas" (Thomas A^on Aquin)8) ; —
sodann dass der sinnlich und psychisch gebundene Mensch die
Grenzen seiner Menschlichkeit überschreiten und durch eine

symbolische Handlung sich in das metaphysisch-transzendente
Reich des Absoluten versetzen könne. Wenn irgendwo, so wird

') Siehe Heiler, a. a. 0., S. 394.

J) a. a. O., S. 398 f.
3) Siehe a. a. 0., S. 528 f.



— 171 —

durch die katholische Sakramentsmystik die Behauptung Rudolf
Ottos als Wahrheit erwiesen, dass uns die Religion ein Gut
vermittelt, das sich in seinem Wesen Aveder rationell erklären,
noch auch durch sittliche Kategorien ausschliesslich und
vollständig verdeutlichen lässt1). In der eucharistischen Mystik
entfalten sich zweifellos religiöse Urgefühle, wie sie in ver-
Avandter Art schon in der magisch-primitiven Religiosität in die
Erscheinung treten. Nur dass diese ursprünglich rohe Gefühlswelt,

die in irgendeinem Objekt voll ahnungsvoller Scheu die
Gegenwart des Göttlichen erlebt, im katholischen Sakramentsglauben

idealisiert und durch tiefste metaphysische und
sittliche Bezüge bereichert ist.

Metaphysisch stützt sich dieser Glaube auf die Annahme,
dass das Göttliche allgemein sinnlicher Zeichen bedürfe, um
sich dem Geiste des Menschen zu offenbaren. Kein Sinngehalt,
der nicht durch ein Wortzeichen, ein Bild, eine ihn andeutende
Gebärde erschlossen würde. Kein Wert, wie unabhängig er auch
in seinem Wesen von der Sinnenwelt sei, der sich nicht durch
ein sinnlich gegenständliches oder zuständliches Zeichen dem
Averter fassen den Gefühl kundgibt. Auf dieser Grundlage lässt
sich allein die Inkarnationslehre, die katholische Sakramentsmystik

begreifen2). Auch die Religion des Geistes ist in die
geschichtliche Welt, in die Welt zeitlich-sinnlicher Beziehungen,
hineingestellt und kann sich in ihr nur durch leibhafte Persönlichkeiten

offenbaren. Auch die Ideen bedürfen der Verkörperung,
der Darstellung im Symbol, damit ihr fortdauerndes Leben dem
Geiste geAviss werde. Da nun aber die Christusidee, die
Verkörperung des Göttlichen in der Menschheit, nur einmal in der
Geschichte dargestellt Averden kann — denn das Absolute kann
sich nicht Aviederholen —, so kann das Fortleben dieser Idee
nur in einem Symbol zum Ausdruck kommen; dieses Symbol
versinnbildet für jeden, der es empfängt, die Einheit mit dem
Herrn. Zugleich hebt es die religiöse Isolierung, die sich etwa
auf den Gedanken zurückziehen möchte, dass damit nur dem
einzelnen die persönliche Heilsgewissheit gewährleistet werde,
durch den Gemeinschaftscharakter des eucharistischen Kultus

') Vgl. die Ausführungen bei R. Otto, Das Heilige, 5. Aufl., S. 5, 31,

41, 45, 157.

J) Vgl. hierzu die Erläuterung zum Catechismus Romanus von Möhler,
Symbolik, S. 254.



— 172 —

auf. „Weil es ein Brot ist, so sind wir viele ein Leib, weil wir
alle an dem einen Brote Anteil haben." (I. Kor., 10, 17.) Hier
wie allerwärts wird durch den katholischen Sakramentskultus
der Gedanke zum Ausdruck gebracht, dass die Kirche das

„corpus Christi mysticum", die „Einheit der Gläubigen in den
Sakramenten"*, bedeute*). Dass alles religiöse Leben sich an
Gott entzünde und zu ihm hinführe, das bildet also das
Grunderlebnis für dieses die Einheit der ganzen Kirche versinnbildende
Sakrament2). — Doch diese Gottes- und Christusgemeinschaft ist
entsprechend dem Wesen des christlichen Gottesbegriffs nicht
denkbar ohne eine völlige Umstellung auch des sittlichen Lebens.
Darum beginnt die eucharistische Feier mit dem gemeinsamen
Sündenbekenntnis des Priesters und der Gemeinde. Darum ist
die Weihe der Opfergaben eine sinnbildliche Handlung*, in der
die Gemeinde die Selbsthingabe jedes einzelnen in ihr zur
Darstellung bringt. Die Worte aus der Nachfolge Christi Averden

für den Mystiker, der die selige Gotteinigung erfahren will, zur
immer wieder erneuten Forderung „offer te mihi et da te totum
pro Deo et erit accepta oblatio" 3). Darum ergeht vor der
Austeilung der Kommunion in den altchristlichen Liturgien der Ruf
an die Gläubigen „das Heilige den Heiligen!"4). — Darum geht
der Gemeinschaftsgedanke Avie ein bestimmendes Leitmotiv durch
den eucharistischen Kultus hindurch: er ist gemeinschaftliche
Aufopferung an Gott, Einigung in Gott, Beseligung durch Gott.

Die theo- und christozentrische Lebensbindung* ist aber nicht
nur der katholischen Sakramentslehre eigen, sie ist ebenso auch
das Prinzip der katholischen Ethik. Insbesondere hat der Apostel
Paulus die christozentrische Auffassung zu einem lebensvollen
Bilde gestaltet. „Wie der Leib einer ist und viele Glieder hat,
alle einzelnen Glieder aber, soviele ihrer sind, zusammen einen
Leib bilden, so ist es auch mit Christus. Denn in einem Geiste
sind Avir alle zu einem Leibe getauft worden Ihr seid Christi
Leib und Glieder, jedes an seinem Teil5)." Da aber Christus in

') Ludw. Hansel, Katholischer Indifferentismus. Hochland. 1922/23-
Heft 9, S. 272.

z) „Eucharistia est sacramentum totius ecclesiasticae unitatis." Thomas-
v. Aquin. Summa theol., Ill, q. 83, a. 4, ad 3.

3) Imitatio Christi, IV, 8, 1 f., bei Heiler, S. 527.

4) iß ayia xoïç âyioiç, siehe Heiler, S. 532.

5) I. Kor., 12, 12 f., 27, cf. Eph. 4, 12, 16, u. Röm. 12, 4.



— 173 —

seinem Wesen und in seiner Sendung als die Offenbarung der
göttlichen Liebe gilt, so bedeutet die organische Verbundenheit
mit ihm eine ebensolche Verbundenheit mit der göttlichen Liebe.
Daher Averden im Evangelium die beiden Gebote der Gottes-
und der Nächstenliebe einander gleichgestellt. Das eine wird
im anderen erfüllt. „Da der obwaltende Gottesgedanke nicht
der einer ruhenden, die Seelen in sich aufnehmenden Seligkeit,

sondern der eines schaffenden Willens ist, so müssen die
in Gott Geeinigten, vom Willen oder der Gesinnung Gottes
erfüllt, den Liebeswillen Gottes betätigen1)." Der metaphysische
Lebensgrund, den wir in Gott erkennen, bindet und einigt alles
Leben, und Avie dieser göttliche Lebensgrund selbst Wille ist, so
zieht er auch als höchstes Gut den Lebenswillen aller endlichen
Wesen auf sich. Aber diese Anziehung verzehrt sich nun nicht
selbst im Genuss des höchsten Gutes. Das ist unmöglich, Aveil dieses

Gut unendlich und unverzehrbar ist, ja es weckt, indem es

genossen wird, immer neue Liebeskräfte2). Und für diese liegen
neue Aufgaben bereit, insofern die Gottesliebe sich notAvendig
der Welt und dem Leben zukehren muss. Daraus ergibt sich
dann die Formel Augustins : Amor Dei et invicem in Deo.
Gerade aus dem Zentrum der Gottesliebe entspringt der christlichen

Ethik die Hauptforderung und Hauptbestimmung der
Bruderliebe3).

Auf dieser religiösen Grundlage ruht nun auch der katholische

Gemeinschaftsgedanke und das Prinzip des Solidarismus,
wie man es neuerdings mit Vorliebe genannt hat4). Vielleicht
wird die Bedeutung dieses Prinzips am schärfsten durch eine
negative Formulierung zum Ausdruck gebracht. Die christliche

') E. Troeltsch, Die Soziallehren der christlichen Kirchen und Gruppen,
I, S. 40.

'') Augustinus, Epist. 192, i, Die christliche Liebe „redditur, cum im-
penditur imo etiam cum redditur ab nomine, crescit in homine ; et
tanto maior acquiritur, quanto pluribus redditur", 1. c. 192,2, „non ergo sie

impenditur charitas ut pecunia pecunia cum reeipitur, accedit cui datur
sed recedit a quo datur: charitas vero non solum apud eum crescit, qui hanc
ab eo quem diligit, exigit, etiamsi non recipit; sed etiam ille a quo eam
recipit, tunc incipit habere, cum reddit."

3) Troeltsch, Augustin, Die christliche Antike und das Mittelalte
S. 87 f., „omnis homo inquantum homo est, diligendus est propter Deum
Augustin, de doctr. Christiana, I, 27.

4) Vgl. hierzu M. Scheler, Die christliche Liebesidee und die
gegenwärtige Welt. Vom Ewigen im Menschen, I, 15 f.



— 174 -
Gemeinschaft überlässt niemanden sich selbst; sie beruht durchaus

auf dem Miteinanderleben, -sorgen, -lieben aller, Avelche
sich durch das Gemeinschaftsprinzip der Gottes- und Christusliebe

untereinander Arerbunden fühlen. Hieraus ergibt sich des

weiteren, dass die Verwahrlosung des einzelnen als gemeinsame
Schuld empfunden wird. Es ergibt sich die Verpflichtung, die
sittlichen Schäden der Gemeinschaft, an der sich alle
mitbeteiligt fühlen, gemeinsam zu überwinden und auszumerzen.
„Einer trage des andern Last, so werdet ihr das Gesetz Christi
erfüllen." Aus diesem Empfinden erwächst dann weiter der
Gedanke der gegenseitigen Fürbitte, insbesondere auch der Fürbitte
für die Verstorbenen. Auch diese sollen sich von der Liebe der
Lebenden noch getragen wissen. Auf dieser Grundlage baut
die Lehre vom stellvertretenden Opfer, von den Verdiensten
der Heiligen, vom thesaurus supererogatorius auf. Was die
Schwachen nicht leisten können, das fällt als besondere
Aufgabe den Starken zu. Es gibt eine heroische Opferbereitschaft,
die über die normale sittliche Leistungsfähigkeit wreit hinausführt;

sie bedeutet für die sonst unbewegliche und stumpfe
Masse nicht nur ein unerreichbares Vorbild, sondern auch den
Anreiz zu einem seelischen Aufschwung, dessen sie sonst nicht
fähig wäre. Darin liegt das Verdienst der Heiligen; sie
vermehren durch ihr eindruckvolles Wollen und Handeln das
sittliche und religiöse Reservoir, aus dem die Kirche lebt. Die
Tiefe dieses Gedankens geht allerdings in dem Augenblick
wieder verloren, wro die Masse in der Form des Ablasses zur
bequemen Nutzniesserin des thesauras supererogatorius gemacht
wird. Dieser erscheint wie ein dingliches Gut, auf das die
Gläubigen die Hypothek ihrer sittlichen Schuld gegen äusserst
billige Zinsen eintragen lassen können. Dass der Ernst der
persönlichen Heiligung dadurch auf das tiefste geschädigt wird,
liegt auf der Hand, ganz abgesehen davon, dass auch die
Geschichte der Frömmigkeit in ihren vulgären Erscheinungen
immer wieder diese Gefahr des Ablasses bestätigt').

Weiter führt der Gedanke einer Wertabstufung der
sittlichen und religiösen Leistung die katholische Lehre zur Stufenethik,

der Gedanke eines Austauschs der sittlichen Leistungen
im sittlich-religiösen Gemeinschaftskörper der Kirche zur starken

') Vgl. Heiler, S. 272.



— 175 —

Betonung der Standesethik, zugleich aber auch zu der
Anerkennung, wie sehr die verschiedenen Stände einander bedürfen.
Schon das neue Testament enthält klar ersichtliche Ansätze zur
Stufenethik. Jesus selbst spricht schon von den Grossen und den
Kleinen im Himmelreich, und er stellt über die sittlichen
Normalverpflichtungen hinaus besondere Anforderungen an den heroischen

Willen1). Die alexandrinischen Theologen haben unter
dem Einfluss ihrer gnostischen Lebenseinstellung und in
Anknüpfung an die stoische Unterscheidung einer fortgeschrittenen
und einer A7ollkommenen Moral auch für die Christen die
Unterscheidung von Pneumatikern und Psychikern durchgeführt und
nur den Pneumatikern das Prinzip der geistigen Vollkommenheit,

die Xoyixrj yvôÏGtç zugesprochen 2). Aus der Gnosis ist in
besonderem Masse die Forderung einer Abkehr von der sinnlichen
und vergänglichen Welt, die Askese, hervorgeAvachsen. Im Mönchtum

hat dann das Prinzip der Askese seine eindrucksvollste
Darstellung gefunden, oft genug mit dem ausgesprochenen
Wertakzent, dass das mönchische Leben mit seiner Befolgung der
evangelischen Räte die höchste Stufe der christlichen Sittlichkeit

bedeutes). Denn der Mönch ist der homo religiosus schlechthin,

und als solcher Avidmet er sein ganzes Leben der Verehrung
Gottes, indem er sich von den Geschäften der Welt zurückzieht4).

Allein diese Wertschätzung hat auch in der römischen
Kirche im allgemeinen keinen ausschliessenden Charakter
angenommen, so dass die mönchische Standesethik die höchste
erreichbare Form christlicher Lebensgestaltung überhaupt
bezeichnete. Vielmehr dürfte Grabmann mit der Behauptung-
recht haben, dass die Askese des Mönchs nur ein besonders

vorzügliches Mittel auf dem Wege zur Vollkommenheit bedeutet,
keineswegs aber selbst schon die Vollkommenheit bedingt6).

') Math. 11, 11. Mark. 9, 52. Math. 19, 22.

2) Troeltsch, Soziallehren I, 105, Anmerkung.
8) So formuliert besonders Harnack die katholische Auffassung : „Der

wahre Mönch ist der wahre, vollkommenste Christ." Das Mönchtum, seine
Ideale und seine Geschichte. Reden und Aufsätze, Bd. I, S. 83 f.

4) Thomas v. Aquin. S. th. II, 2, q. 186, a. 5 ad 1.

5) M. Grabmann, Das christliche Lebensideal nach Thomas, Histor.
polit. Blätter, 1906, S. 99. „Das allgemeine Ideal ist die Gottes- und Nächstenliebe,

aber verschieden sind die Mittel. Die Askese ist ein besonders
vorzügliches Mittel, nur accidentaliter besteht die Vollkommenheit aus den
evangelischen Räten."



— 176 —

Die Vollkommenheit des christlichen Lebens besteht auch nach
den Definitionen der thomistischen Ethik in der Liebe '). Daher
besteht auch das Endziel des Religiösen, des Mönchs, in der
Liebe2). Aber dieses höchste Ziel ist auch für die Laiensittlichkeit

gebotene Pflicht und ein in den menschlichen Grenzen
erreichbares Ideal. Denn nur unter dieser Voraussetzung ist die
auch von der römischen Kirche vollzogene Kanonisation A7on

Laien zu denken8).
Nun ist allerdings die Tatsache schwerlich zu leugnen,

dass das psychologische Gesetz der Umbildung des Mittels in
einen Selbstzweck auch in weitem Umfang die Neigung zur
Askese beherrscht. Wer in ihr die medicina mentis erblickt,
durch welche die Heiligung des sittlichen Lebens und das

religiöse Endziel der Gottesliebe erreicht werden soll, der
bedient sich eines gefährlichen Mittels. Denn die Tendenz, sich
selbst zu überwerfen und demgemäss aus einem möglichen und
bedeutsamen Mittel sich zum einzigen Mittel zu erklären, auf
dem das Ideal der Heiligkeit verwirklicht werden kann, scheint
die Askese nur sehr zu beherrschen, die Tendenz ferner, auf
Grund dieser Selbstwertung sich praktisch zu übersteigern. Es

gibt zu denken, dass selbst ein Franz von Assisi sich am Ende
seines Lebens die Übertreibung der leiblichen Askese als Schuld
anrechnete4). Es gibt Akrobatenkunststücke in der Askese, die

zwar die Heiligenlegende mit bewundernder Anerkennung
erwähnt, die jedoch nur mehr als pathologische Ausdrucksformen
der Gottes- und Nächstenliebe gewürdigt Averden können5). —
Auf der anderen Seite muss zugestanden Averden, dass die Askese
ein einzigartiges Mittel darstellt, den unbedingten Wert des

religiösen Lebens und die Forderung, dass für diesen Wert alle
anderen Güter geopfert werden müssen, in Erinnerung zu bringen.
Durch die Askese hat der Katholizismus den Gedanken
wachgehalten, dass das Christentum eine heldische Religion ist,

') Summa theol. II, 2q, 184, a. 2, „perfectio vitae christianae in charitate
consistit.", cf. 1. c a. 1, q. 186, a. 3.

2) Siehe die Zitate bei Heiler, a. a. O., S. 441.

3) Troeltsch, a. a. 0., S. 234.

*) Er sah ein, dass er viel gegen seinen Bruder, den Körper, gesündigt

habe (multum peccatum in fratrem corpus), zitiert bei H. Thode, Franz
v. Assisi und die Anfänge der Kunst der Renaissance in Italien. 2, Aufl. 1904. S. 40.

6) Ein Beispiel dieser Art bei J. Langen, Zur christl. Kulturgeschichte.
Rev. internat, de Théol. 1897, S. 265.



— 177 —

Avelche gegenüber einer kulturseligen Welt die Transzendenz
des Göttlichen zu wahren und mit Einsatz der ganzen
Persönlichkeit zu behaupten hat. Eine Besinnung auf die alt-katholischen
Ideale hat darum auch in der anglikanischen Kirche zur
Wiederbelebung des Mönchtums geführt. Aus verwandten Empfindungen

heraus hat auch Harnack, wenn auch nicht die Neu-

erweckung des mönchischen Genossenschaftslebens, so doch
die Einstellung von Freiwilligen, die jeden andern Beruf fahren
lassen und auf die Welt verzichten, um sich ganz dem Dienst
des Nächsten zu widmen, für die protestantischen Kirchen
gefordert a).

Doch, was auch immer Mönchtum und Askese im Dienste
der Gottes- und Nächstenliebe leisten mögen, der Vorzug ihrer
Leistungen gründet sich nicht auf die eigentümliche Form ihrer
Sittlichkeit, sondern auf die Gesinnung, die als beseelendes

Prinzip hinter dieser Form steht. Diese Gesinnung kann sich
aber auch in andern Lebens- und Sittlichkeitsformen offenbaren.
Denn im Zentrum der katholischen Ethik steht die Gottesliebe,
nicht als ein Antrieb zur Weltentfremdung, zu einer sich selbst
geniessenden Seligkeitsempfindung, sondern als organisches
Gemeinschaftsprinzip, das durch die Ordnung der Liebe eine innere
Verbundenheit aller bewirkt. Das Gemeinschaftsprinzip bedeutet
einmal eine objektive Ordnung, einen Aufbau des Lebens und
der Lebensgestaltung, dem die verschiedenen Berufe und Stände,
dem auch die Individuen mit ihren verschiedenen Anlagen und
Leistungen zu dienen haben; dieses Prinzip schliesst sodann
ein subjektives Ethos, die im Willen, im Berufs-, im Gemein-
schaftsbewusstsein vollzogene Anerkennung dieser göttlichen
Lebensordnung*, ein. Es gibt keine Form menschlichen
Gemeinschaftslebens, für die nicht ein sittlich-religiöses Ethos diesel'

Art bestände. Staat und Wirtschaft mögen in rücksichtsloser
Verweltlichung, vermöge einer durchaus positivistischen
Lebenseinstellung dieses Ethos übersehen, es hat trotz allem Geltung*
für sie und besteht als ideale Forderung ihnen gegenüber zu
Recht. Dieses Ethos aber als Gesinnung lebendig zu erhalten
und zu pflegen, ist eine der dringlichsten, aber auch
gefährlichsten Aufgaben der Kirche. Denn die Pflicht, die Politik
der Staaten und Völker den Wertmassstäben der christlichen

') Harnack, Wesen des Christentums. Akad. Ausgabe. S. 181.

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 3/4 192d. 32



— 178 —

Ethik zu unterwerfen, gleichsam als die Beraterin ihres
Gewissens zu dienen, kann nur zu leicht dazu führen, die ihr
gewiesenen Grenzen zu überschreiten und selbst Politik zu treiben.
Sie soll sich darum des augustinischen Wortes erinnern, dass

man die weltlichen Güter nur gebrauchen, nicht aber geniessen
dürfe!), und so soll sie ihr gutes GeAvissen nicht verlieren,
indem sie selbst Interessenpolitik treibt, die auf den Genuss
weltlicher Güter gerichtet ist oder auch im Dienste einer solchen
Politik sich missbrauchen lässt. Für die Kirche kann es nur
ein Ziel geben, auf das alles Gemeinschaftsleben gerichtet werden

soll: die Verwirklichung des Reiches Gottes auf Erden, und
dieses Reich bedeutet: Gerechtigkeit, Friede, Freude im heiligen
Geist. Nur als Gesinnungsmacht kann dieses Gottesreich
bestehen und nicht anders. Sobald die Kirche diese ideale
Gottesherrschaft in eine Weltmacht mit weltlichen Zielen Arerwandelt,
fällt sie von ihrem eigenen Ideal ab und lässt den Priester an
Gottes Statt auf dieser Erde herrschen.

Schliesslich gilt auch für die Kirche, dass ihre Ideale
Aufgaben bezeichnen, die ins Unendliche fuhren, und da wir
hienieden den Weg ins Unendliche nie zu Ende gehen, so findet
auch die Kirche ihre Ideale in der Erscheinung nie restlos
verwirklicht. Wohl aber muss sie, um ihr ideales Daseinsrecht in
dieser Welt zu behaupten, unablässig auf die Verwirklichung
ihrer Ideale dringen. Denn nur, indem sie Gottes Offenbarung
in der Welt lebendig erhält, kann sie ihren Anspruch, Organ
dieser Offenbarung zu sein, rechtfertigen. So bleibt denn das
AA'esentliche Ideal des Katholizismus dieses: Die Lebensgemeinschaft

zwischen Gott und den Menschen auf dem Wege
geschichtlicher Offenbarung und des Traditionsglaubens sicherzustellen,

diese Lebensgemeinschaft ferner zu bewahren im Mysterium

des sakramentalen Erlebnisses und einer die sittliche
Gemeinschaft in der Gottesliebe begründenden, die ganze Breite des
Lebens umfassenden Ethik. Unter dieser Voraussetzung können
wir die Gedankengänge, die wir unsere Leser geführt haben,
in die folgenden Sätze zusammenfassen:

1. Der Katholizismus ist Offenbarungsreligion, gebunden an
die Geschichte Jesu als des Mittlers zwischen Gott und den

') Augustinus, de doctr. christ., I, 4, „utendum est hoc mundo, non
fruendum", vgl. dazu die Ausführungen bei Verweyen, Die Philosophie des

Mittelalters, S. 44.



— 179 —

Menschen. Als der Christus des Glaubens lebt Jesus in der
Kirche fort und in ihm die Fülle religiöser Lebenswahrheit.

2. Der Katholizismus ist Autoritätsreligion, weil ihm die
Gemeinschaft mit der Kirche Bedingung für die Bew ahrung des

religiösen Lebens ist. Denn nur in den Gläubigen lebt der Glaube.
Allerdings ist es die Evidenz und die Kraft dieses Glaubens
oder genauer noch des objektiven Glaubensgehaltes, auf den
sich die Autorität der Gläubigen und somit auch der
Glaubensgemeinschaft der Kirche gründet. — Ein Missverständnis des

katholischen Autoritätsgedankens ist dagegen seine Umbildung
in die Form einer rechtlichen Legitimation, welche die Kirche
als geistlicher Rechtsstaat zu erteilen hat. Die Folge davon
ist, dass konziliare Majoritätsbeschlüsse ipso facto ein unter die
Sanktion des heiligen Geistes gestelltes Glaubensrecht schaffen,
und dass schliesslich sogar die Aufforderung* ergeht, die Glaubenswerte

der Kirche mit staatlichen Zwangsmitteln in ihrem
Bestände zu sichern.

3. Der Katholizismus ist Traditionsreligion, weil er weiss,
dass der ewige Gehalt der göttlichen Offenbarung uns nur in
den geschichtlich vermittelten Ausdrucksformen der kirchlichen
Vergangenheit zugänglich ist: aus ihnen ist er immer neu zu
erheben und den Bedürfnissen der GegenAvart entsprechend
zu wirksamer Gestaltung zu bringen.

4. Als Autoritäts- wie als Traditionsreligion stellt der
Katholizismus die stärkste geistige und sittliche Erziehungsmacht
in der Geschichte dar ; die Autorität der kirchlichen Erziehung
wurzelt zuletzt nur in den religiösen und sittlichen Fundamentalwerten,

die durch ihre Vermittlung für die religiöse Erkenntnis
wie für das sittliche Gemeinschaftsleben in Wirksamkeit gesetzt
werden.

5. Der Katholizismus ist Gegenwartsreligion, insofern für
ihn die religiöse Offenbarung und die in ihr sich vollziehende
göttliche Gnadenmitteilung nicht ein geschichtlich abgelaufener,
unwiederholbarer Prozess, sondern eine durch alle Geschichte
und in allen Seelen fortwirkende Heilstatsache ist. Die
Fortwirkung gründet sich auf die metaphysischen Bezüge des

„corpus Christi mysticum" zu dem ewigen Leben, das uns in
Christus geschenkt ist; ihre Vergegenwärtigung vollzieht sich in
den sakramentalen Symbolen, insbesondere in der Eucharistie.



— 180 —

6. Die theo- und christozentrische Lebensbindung vollzieht
der Katholizismus vor allem in seiner Ethik. Sie ist Gemeinschaft

stiftend durch ihr Prinzip, die Gottesliebe. Sie ist Stufenethik

mit heroischer Aufgipfelung, wie Askese und Mönchtum
zeigen. Doch stellen diese nicht schon als besondere
Sittlichkeitsform oder als Stand die höchste Wertstufe dar, die
vielmehr allein von der Bewährung der Gottes- und Nächstenliebe
abhängig ist. Diese Ethik ist endlich universal und zur
Solidarität verpflichtend, indem sie alle Berufe und Stände in den

gemeinsamen und sich gegenseitig ergänzenden Dienst am
Gottesreiche hineinstellt. Sie hat die Aufgabe, eine ideale
Theokratie zu begründen, muss sich aber in der Erfüllung dieser
Aufgabe dauernd davor hüten, an die Stelle der ewigen Normen
menschlich politische Zweckmassnahmen, an die Stelle Gottes
die Priesterherrschaft zu setzen.

Konstanz. Rudolf Keussen.


	Der Katholizismus und seine Ideale

