
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 14 (1924)

Heft: 3-4

Artikel: Die Abfassungszeit des Liber de rebaptismate : auch ein Beitrag zur
Primatsfrage

Autor: Koch, Hguo

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403991

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403991
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


134 —

Die Abfassungszeit des Liber de rebaptismate.

Auch ein Beitrag* zur Primatsfrage.
Von

Prof. Hugo Koch, München.

Über die in der Überlieferung unter Cyprians Werke
gestellte, in Wirklichkeit gegen seine Lehre von der Ungültigkeit
jeder Ketzertaufe gerichtete Schrift De rebaptismate gehen die
Ansichten, sowohl Avas die nähere Fassung und Begründung
ihrer Tauf lehre als auch was die Zeit und den Ort ihres
Ursprungs anbelangt, beträchtlich auseinander1).

In der Zeitschr. f. neutest. Wiss. 1907, 190 ff. suchte ich
nach dem Vorgange \*on Schüler und Nelke nachzuweisen, dass
die Abhandlung bald nach der dritten karthagischen
Ketzertaufsynode vom September 256 verfasst worden sein müsse.
Joh. Ernst, dem der Nachweis gegolten hatte, hielt in der Tüb.
theol. Quartalschr. 1908, 579 ff, 1909, 20 ff. gegen mich und
ebendaselbst 1909, 364 ff. gegen den mir beipflichtenden H.
v. Soden an seiner Aufstellung fest, dass die Schrift zwischen
dem 72. und dem 73. Brief Cyprians, bzw. zwischen der zweiten
und der dritten karthagischen Ketzertaufsynode entstanden
sei2). Da die Frage nicht bloss für die Literaturgeschichte und
für die Zeitfolge des Ketzertaufstreits in Betracht kommt, sondern
auch dogmengeschichtlich nicht ohne Belang ist, so soll sie hier

*) Reinhold Seeberg bezeichnet die Schrift neuestens (Lehrb. d. Dogmengesch.

Is, 1922, 620 A. 2) als „merkwürdig und bedeutend" und sagt, man
könne den unbekannten Verfasser den ersten Scholastiker nennen, da auch
er die Methode der Scholastik, Gegensätze aufzudecken und dann miteinander

auszugleichen, befolge.
2) Zustimmend äussert sich Bardenhewer, Gesch. d. altkirchl. Lit. II3,

1914, 499 ff., während sich Jordan, Gesch. d. altchr. Lit. 1911, 342 und Krüger
in Schans' Gesch. d. röm. Lit. Ill3 1922, 374 zurückhalten.



— 135 —

nochmals untersucht werden. Der Kürze halber aber lasse ich
alles Drum und Dran, alle Stellen, deren Verhältnis man so
oder so ansehen kann, beiseite und nehme bloss die Beweisgründe

vor, denen Ernst selber entscheidendes Gewicht beilegt.
Dazu kommt eine Auseinandersetzung mit den von Gerhard
Rauschen in der Einleitung zu seiner neuen Ausgabe von Tert.
de bapt. und Ps. Cypr. de rebapt. (Florilegium Patristicum,
fase, XI, Bonn 1916) und in der Ztschr. f. kath. Theol. 1917,
83 ff. vorgetragenen Anschauungen, auf die Ernst in der
genannten Ztschr. 1917, 164 ff. und 450 ff., erwiderte ').

1. Ernst ist (Theol. Quartalschr. 1908, 582; 1911, 364) mit
mir in dem methodischen Grundsatze einig, dass bei der
Annahme von bestimmten Beziehungen zwischen dem Buche von
der Wiedertaufe und den Briefen Cyprians Vorsicht geübt und
mit ATerlorengegang*ener Literatur gerechnet Averden müsse.

Dagegen, meint er (Quartalschr. 1908, 605 ff.; 1911, 365 ff.),
verliere seine Bezugnahme auf eine untergegangene Schrift alle
Wahrscheinlichkeit, Avenn sich eine Stelle des Anonymus als
offenkundiges Missverständnis einer cyprianischen Ausführung
darstelle, das dann Cyprian selber wieder berichtige. Das sei
aber bei Ep. 72, 1, De rebapt. c. 3 und 4, und Ep. 73, 9 der
Fall. Der Anonymus unterstelle seinem Gegner infolge eines
Missverständnisses die Meinung, „dass Taufe und Firmung immer
zusammen gespendet werden mussten, und dass nur solche, Avelche
beide Sakramente, Taufe und Firmung, empfangen hätten, in
den Besitz des Himmelreiches gelangen könnten". Unter andern
Gründen gegen die dem hl. Cyprian fälschlich unterstellte Lehre
führe er auch das Beispiel der Samaritaner an, die vom Diakon
Philippus getauft worden waren, aber erst Aiel später durch
die Apostel Petrus und Johannes das Sakrament der Handauflegung

empfingen. Wenn \xon diesen bloss getauften Samari-
tanern, führe er in c. 4 (Hartel A. 73, 29) aus, der eine oder
andere vor Ankunft der Apostel gestorben sei, musste er da
Avirklich als des Heiles verlustig erachtet werden? Wenn aber,
wie man es im Falle der Samaritaner sehe, die Taufe allein
und erst später die Firmung wieder für sich gespendet Averden

könne, warum es dann unzulässig sein sollte, den Konvertiten

Meine Abhandlung war schon niedergeschrieben, als Rauschens Aufsatz

in der Ztschr. f. kath. Theol. 1917, 83 ff. erschien, der in der Kritik der
Ernstschen Datierung (99 ff.) mit mir zusammentrifft.



— 136 —

aus der Häresie bei ihrer Aufnahme in die Kirche nur die

Firmung für sich allein zu erteilen, von der Wiederholung der
Taufe aber abzusehen, da sie, im Namen Jesu gespendet, bereits

vorausgegangen sei? An diesem biblischen Argument übe nun
Cyprian in Ep. 73, 9 Antikritik. Also müsse De rebapt. zwischen
Ep. 72 und 73 verfasst sein.

Nun führt Cyprian in Ep. 73, 9 aus: Avenn einige sagen,
dass den in Samarien Getauften bei der Ankunft der beiden
Apostel nur die Hand zum Empfang des hl. Geistes aufgelegt,,
aber nicht die Taufe nochmals erteilt worden sei, so besagt
diese Stelle für die vorliegende Frage gar nichts. Denn jene
Samaritaner hatten den wahren Glauben angenommen und
innerhalb der einen, allein mit dem Recht der Sündennachlas-

sung ausgestatteten Kirche die Taufe empfangen, so dass sie
nur noch der Geistesmitteilung bedurften. Das trifft auch jetzt
noch bei uns zu: die in der Kirche Getauften werden den
Bischöfen vorgestellt, um unter Gebet und Handauflegung den
hl. Geist und die Vollendung des Herrnzeichens zu empfangen.

Soweit Cyprian. Und das soll eine Entgegnung auf ein
„MissArerständnis" des Namenlosen sein, auf eine fälschliche
„Unterstellung", als ob Cyprian die Notwendigkeit der
gleichzeitigen Spendung von Taufe und Firmung gelehrt und dem
Nichtgefirmten das Heil abgesprochen hätte? Kein Wort davon,
dass man ihn missArerstanden, ihm eine von ihm nicht Arertre-
tene Anschauung unterstellt habe, dass er nie behauptet habe
und nicht behaupten wolle, Taufe und Firmung mussten immer
miteinander gespendet werden, Aveil man ohne Firmung nicht
selig werden könne, dass er also den vor der Firmung gestorbenen

Samaritanern den Himmel nicht streitig machen Avolle.
Und wenn Cyprian sagt: „quod nunc quoque apud nos geritur,
ut qui in ecclesia baptizantur, praepositis ecclesiae offerantur
et per nostram orationem ac manus impositionem spiritum
sanctum consequantur et signaculo dominico consummentur", so
könnte das Präsens „baptizantur" (statt „baptizati sunt") eher
zur Verstärkung des „Missverständnisses" beitragen statt ihm
zu begegnen. Jedenfalls wäre Cyprians Ausführung, wenn sie
eine Entgegnung auf eine derartige Unterstellung sein soll,
gerade am springenden Punkte vorbeigegangen. Ja, in Ep. 73,
21 schreibt er, seine Worte von Ep. 72, 1 wiederholend: „et
ideo baptizari eos oportet, qui de haeresi ad ecclesiam veniunt,.



— 137 —

ut qui legitimo et vero atque unico sanctae ecclesiae baptismo
ad regnum Dei regeneratione divina praeparantur, sacramento
utroque nascantur."- Ist das die Art und Weise, ein Missverständnis

aufzuklären?
Wie steht es aber in Wirklichkeit mit dem von Ernst

angenommenen Missverständnis, der fälschlichen Unterstellung?
In Ep. 72, 1 sagt Cyprian im Verein mit den andern
Synodalbischöfen, die ausserhalb der Kirche bei Häretikern oder Schismatikern

Getauften mussten, Avenn sie zur einen Kirche kämen,
getauft werden, „eo quod parum sit eis manum imponere ad
accipiendum spiritum sanctum, nisi accipiant et ecclesiae
baptismum; tunc enim demum piene sanctificari et esse filii Dei
possunt, si sacramento utroque nascantur, cum scriptum sit
Joh. 3, 5." Seien doch nach der Apostelgeschichte (10, 44 ff.)
sogar die im Hause des Hauptmanns Kornelius Versammelten,
obwohl sie voll glühenden Glaubens den hl. Geist schon empfangen

hatten, doch noch von Petrus getauft worden, um ja nichts
Tom göttlichen Gebot und evangelischen Gesetze ausser acht
zu lassen. Dass aber das, was die Häretiker spendeten, keine
Taufe sei und bei den Gegnern Christi die Gnade Christi nicht
wirksam sein könne, habe er kürzlich in mehreren Briefen
dargetan.

Wie man sieht, spricht Cyprian, avo er die Notwendigkeit
der Spendung beider Sakramente, der Taufe und der Firmung,
betont, ausdrücklich von Häretikern, und er führt das Beispiel
des Kornelius und seiner Genossen als Beleg dafür an, AAie

peinlich streng sich die Apostel an das göttliche Gebot — über
die Taufe! — gehalten hätten, dass sie diese selbst da, wo der
Empfang des Geistes bei richtigem Glauben schon erfolgt Avar,
doch nachgeholt hätten: um wieviel mehr musste dies da der
Fall sein, wo bei falschem Glauben überhaupt keine
Gnadenwirkung stattfinden könne. Was Cyprian betont, ist also klar
und deutlich die Notwendigkeit der Taufe, nicht etwa der Firmung.
Von einer gleichzeitigen Spendung der Taufe und der Firmung
ist vollends keine Rede. Ein Missverständnis ist also nichts
weniger als naheliegend. Das gibt auch Ernst zu oder richtiger :

er betont diesen Umstand sogar, um ihn für seinen Beweisgang
zu verwerten und es als unwahrscheinlich hinzustellen, dass

ausser dem Anonymus noch andere an dieser Stelle dem gleichen
Missverständnis erlegen wären. Diese Unwahrscheinlichkeit ist



— 138 —

in der Tat so stark, dass sie schon beim Verfasser der Schrift
De rebaptismate anfängt. Aber schliesslich kann "ja bei
entsprechender geistiger Verfassung alles missverstanden Averden,
und es kann auch am guten Willen, richtig zu verstehen, fehlen.
Wie steht es damit beim Namenlosen?

Sein Gedankengang in c. 3 und 4 ist folgender: Du Avirst

mir, redet er seinen Gegner an, Joh. 3, 3 und 5 entgegenhalten
und daraus folgern: „illi baptisma solum prodesse, cui possit
etiam spiritus sanctus inesse," und darauf verweisen, dass auf
den Herrn selbst bei der Taufe der hl. Geist herabgekommen
sei. Nun Avird dem niemand von uns Avidersprechen, „scilicet
rebus integris et omni modo ita in ecclesia gerundis et secundum

disciplinae ordinem perpetuo a nobis observandis". Wenn
sich aber in demselben Neuen Testamente das, was wir hier
vereint antreffen, manchmal auch geteilt und getrennt und so

geordnet findet, Avie Avenn es Handlungen für sich wären, so

ist zu erwägen, „utrum possint esse aliquando etiam singulariter
solitaria, quasi non sint mutila sed tanquam integra atque
perfecta". Durch die bischöfliche Handauflegung* nämlich Avird

jedem Gläubigen der hl. Geist erteilt, wie es die Apostel bei den
Samaritanern nach der Taufe durch Philippus gemacht haben,
da diese nur im Namen des Herrn Jesus getauft gewesen waren ;

auch den Aposteln hat der Herr erst nach seiner Auferstehung
durch Anhauchen den hl. Geist mitgeteilt (Joh. 20, 22). Da dem
so ist, Avas meinst du nun Wenn einer nicht von einem Bischof
getauft wurde, so dass er im Anschluss daran (in continenti)
auch gleich die Handauf legung empfangen hätte, und er stirbt
vor Empfang des hl. Geistes, glaubst du, dass er das Heil
erlangt habe oder nicht? Haben doch selbst die Apostel und die

Jünger, die sogar andere tauften, nach ihrer Taufe durch den
Herrn nicht sofort den hl. Geist empfangen, der noch gar nicht
da Avar, da Jesus noch nicht verherrlicht Avar, sondern erst
nach seiner Auferstehung, also nach einer nicht unbeträchtlichen

Zwischenzeit. Ähnlich war es bei den Samaritanern. Da
konnte also wohl einer vor Empfang des hl. Geistes sterben,
Avie auch jetzt viele (oder: manche. Beides bedeutet „plerique"
im späteren Latein) nach der Taufe ohne bischöfliche
Handauflegung aus der Welt abscheiden und doch als Vollgläubige
gelten. Ähnlich beim äthiopischen Verschnittenen, der vom
Diakon Philippus getauft wurde : auch ihm Avurde von keinem



— 139 —

Bischof die Hand aufgelegt. „ Wenn du das zugibst und die Heils-
Wirkung annimmst und dich nicht zur Anschauung aller Gläubigen
in Gegensatz stellst, dann musst du auch zugestehen — und darauf
läuft unsere ganze Abhandlung hinaus —, dass auch jenes andere
in weiterem Sinne bestehen kann, d. h. dass einem andern
bei Reue und Glauben durch die alleinige bischöfliche
Handauflegung der hl. Geist mitgeteilt werden kann, weil die Taufe
im Namen Jesu Christi unseres Herrn vorangegangen ist, da
nach der Schrift die an Christus Glaubenden im Geiste getauft
werden müssen, so dass diese dann an Gnadenbesitz den
Vollchristen nicht nachstehen und man also nicht zu fragen braucht,
was das für eine Taufe gewesen sei, die sie im Nanien Jesu
Christi empfangen haben." „Wenn dem so ist", heisst es in c. 5

weiter, „wenn ein derartiger Zufall einem gläubigen Menschen
das Heil nicht rauben kann, dann gibst du damit selber zu, dass
auch beim halben Mysterium im Notfall das Heil einem
gläubigen und reumütigen Menschen nicht verloren geht, dass es

also nicht, wie du behauptest, das ganze sein mass.u Andernfalls
Avurde allen Bischöfen das Heil abgesprochen, Avenn sie nicht
allen ihrer Seelsorge Anbefohlenen persönlich zu Hilfe kämen,
¦da der niedere Klerus ihnen das nicht spenden kann und
somit das Blut der ohne Geistesempfang Sterbenden aus der Hand
der Bischöfe gefordert Averden musste. Es ist aber, wie auch
nicht unbekannt ist, gläubigen Menschen der hl. Geist auch
schon ohne Wassertaufe gespendet worden, wie es in der
Apostelgeschichte 10, 44 ff. (Kornelius und Genossen) erzählt
Avird. Hier hatte die nachfolgende Taufe nur den Zweck, ihnen
auch die Anrufung des Namens Jesu zu verschaffen, „ne quid
eis deesse videretur ad integritatem ministerii et fidei (vielleicht :

mysterii fidei)".
So der Namenlose. Er geht also von dem Gedanken aus,

dass Taufe und Firmung* zwei für sich bestehende, verhältnismässig

in sich vollständige Sakramente seien, die wohl meistens
zusammen gespendet würden, die aber gelegentlich auch
getrennt Averden könnten, ohne dass das Heil dessen gefährdet
Aväre, der noch vor Empfang des Geistes stürbe. Dabei ist er
überzeugt, dass diese Anschauung* so sehr die Übereinstimmung
der Kirche für sich habe, dass auch sein Gegner ihr nicht
Avidersprechen wrerde (quod si hoc admittis et salutare esse credis
nec opinioni omnium fidelium refragaris). Ist das eine „Unter-



— 140 —

Stellung", dass der Gegner die NotAvendigkeit der gleichzeitigen
Spendung von Taufe und Firmung und die Unentbehrlichkeit
der Firmung zum Heile lehre? In Wirklichkeit ist es eine
argumentatio ex concessis: in diesem Vordersatz weiss sich der
Ungenannte mit seinem Gegner eins und er folgert nun aus
diesem Vordersatz den Beweisgegenstand seiner ganzen
Abhandlung, dass man die Handauflegung auch erteilen könne,
ohne die vorangegangene Taufe im Namen Jesu auf ihre
Beschaffenheit zu prüfen (necesse est confitearis, proinde autem
atque hoc latius tractatu procedit etc.). Der erste Satz in c. 5
fasst dann nochmals Vordersatz und Schlussfolgerung kurz
zusammen: „quod si ita est et potest aliquid horum eveniens
salutem nomini credenti non praeripere, tu quoque ipse annuis,
quoniam modo dimidiatum et non, ut contenais, consummatum
mysterium fidei, si qua nécessitas intervenir salutem adimere
non posse credenti et paenitenti nomini."

Hier wird nun allerdings der Namenlose zum Verdreher
und Sophisten. Cyprian hat in Ep. 72, 1, aber nur im Zusammenhang

der Ketzertaufe, nur wo es sich um die Aufnahme eines
Übertretenden (durch Taufe und Firmung) handelt, von der
NotAvendigkeit eines „sacramento utroque nasci" gesprochen. Diesen
Gedanken spielt der Ungenannte gegen Cyprian aus, um ihm so
etAvas wie Selbstwiderspruch vorzuwerfen. Er folgert : von den
beiden Sakramenten, Taufe und Firmung, kann manchmal das
zweite, die Firmung, Avegfallen, ohne dass dadurch das Heil
gefährdet wäre— also kann auch einmal das erste, die Taufe,
dahingestellt bleiben, wenn die Handauflegung* erteilt wird, ohne dass
das Heil gefährdet wäre; es muss nicht immer ein „consummatum

mysterium fidei" da sein. Cyprian hatte bei dem „sacramento

utroque nasci" gerade die unbedingte NotAvendigkeit der
(kirchlichen) Taufe, nicht die der Firmung im Auge. Das Aveiss

natürlich auch der Namenlose — hat er doch unmittelbar zuvor
die Entbehrlichkeit der Firmung als etwas allgemein Zugestandenes

behandelt —, sein Gedankengang ist kein „Missverständnis",
sondern ein sophistischer Schluss, der aus der Entbehrlichkeit

der Firmung* die Entbehrlichkeit der Taufe folgern wilh
Vollends ist es eine starke Übertreibung, wenn Ernst (Quartalschr.
1911, 365) behauptet, dass sich die Polemik gegen den
missdeuteten Satz Cyprians Avie ein roter Faden durch das ganze-
Corpus des Traktats von c. 3 bis 15 hindurchziehe. Mit der



— 141 —

Feststellung der Trennbarkeit von Taufe und Firmung und dem
Schluss \Ton der Entbehrlichkeit der Firmung auf die Entbehrlichkeit

der Taufe (c. 3—5) hat auf alle Fälle das „Missverständnis"

seine Schuldigkeit getan und den Weg zu weiteren
Gedankengängen und Schlussfolgerungen geebnet.

Es bleibt also auch bei unserer Erklärung auf seiten des

Ungenannten eine Zweideutigkeit und Unehrlichkeit, auf die
Cyprian in einer „Entgegnung", wie sie in Ep. 73, 9 vorliegen
soll, hätte hinaveisen müssen, Avährend er in Wirklichkeit nur
sagt, der Vorgang in Samarien beweise nichts, weil die Samaritaner

die kirchliche Taufe empfangen hätten. Gerade von der
Eigenart und den springenden Punkten des Gedankengangs in
De rebapt. 3 ff., dem Vordersatz von der Trennbarkeit der beiden
Sakramente und ihrer verhältnismässigen Selbständigkeit und
Vollständigkeit, dem Genügen der Taufe zur Seligkeit und der
Sicherheit des Heiles auch ohne Firmung, und der daraus
gezogenen Folgerung, dass das auch noch weiter gefasst und auf
die Taufe im Namen Jesu überhaupt angewandt werden könne
— davon findet sich in der angeblichen Antwort keine Spur,
sie nimmt darauf auch nicht im leisesten Bezug. Der Namenlose

schafft sich mit viel Redeschwall eine breite Grundlage,
von der aus er ex concessis weiterschliesst und mit allgemeinen
und mehrdeutigen Wendungen seinem Beweisziele zustrebt. Die
„Antwort" aber lässt den Ausgangspunkt ganz unberührt und
leuchtet mit keinem Distinguo in das Halbdunkel, in das
Unbestimmte und Verschwommene der gegnerischen Ausführungen
hinein.

Damit sind aber die Schwierigkeiten, die der Ernstschen
Anschauung im Wege stehen, noch nicht erschöpft. Wir haben
schon bemerkt, dass Cyprian in Ep. 72, 1 wohl von „sacramento

utroque nasci" spricht, aber nicht die Wendung „con-
summat-um mysterium fidei" gebraucht, die der Namenlose c. 5

seinem Gegner in den Mund legt. Nun ist aber gerade in Ep. 73, 9,
der angeblichen Antwort Cyprians, zu lesen: „quod nunc quoque

apud nos geritur, ut qui in ecclesia baptizantur, praepo-
sitis ecclesiae offerantur et per nostram orationem ac manus
impositionem spiritum sanctum consequantur et signaculo domi-
nico consummentur.u Hier ist also die Wendung, die der vom
Namenlosen angezogenen am nächsten kommt, hier ist das
bezeichnende „consummare". Ist es da nicht viel Avahrscheinlicher,



— 142 —

dass dem Ungenannten Ep. 73, 9 vorschwebt, als umgekehrt?
Näherhin verstehen sich die Ausführungen in De rebapt. 3 ff.

am besten als eine Verschmelzung* aus Ep. 72, 1 und 73, 9 :

dort sprach Cyprian von der Notwendigkeit, den Übertretenden
die Wiedergeburt aus beiden Sakramenten zu verschaffen, hier
von der Gewohnheit, die Täuflinge dem Bischof zur Vollendung
durch das Herrensiegel vorzuführen — beides zusammen ergab
das Durcheinander des Ungenannten c. 3 ff.

Noch ein anderer Umstand weist dessen Ausführungen ebenfalls

hinter Ep. 73, 9: Cyprian erklärt hier, der Vorgang in
Samarien beweise nichts für die Ketzertaufe, da die Samaritaner

die kirchliche Taufe empfangen hätten — richtig
veranschaulicht auch der Namenlose an diesem Vorgang unmittelbar
nur noch die Trennbarkeit und verhältnismässige Selbständigkeit

Aron Taufe und Firmung, um von diesem, wie er überzeugt
ist, auch vom Gegner anerkannten Boden aus durch einen
weiteren Schluss zu seinem Ziele zu gelangen.

Im Eingange von c. 3 sagt der Ungenannte, sein Gegner
berufe sich auf Joh. 3, 5, und folgere daraus: „illi baptisma
solum prodesse, cui possit etiam spiritus sanctus inesse; super
ipsum enim Dominum, cum baptizaretur, spiritum sanctum
descendisse factumque ejus atque dictum pariter congruere nec
alia ulla ratione mysterium istud posse consistere."1 Die Berufung

auf Joh. 3, 5 liegt allerdings in Ep. 72, 1 vor, aber nicht
mit der angegebenen Schlussfolgerung. Cyprian sagt hier nicht,
dass auch der G eist notwendig* sei, sondern dass auch die Taufe,
nicht bloss die Handauflegung, erteilt werden müsse. Es finden
sich aber anderwärts Stellen, die ähnliche Gedanken aussprechen:

Ep. 69, 11 (759, 18), 70, 3 (769, 15), u. a. Am nächsten
aber kommt der Wendung des Anonymus Ep. 74, 4: „utique
et baptisma, quod in eadem unitate consista, esse apud haereticos

non potest, quia separari neque ab ecclesia neque a sancto

spiritu potest," und 74, 5 : „quare aut et spiritum necesse est
ut concédant esse illic ubi baptisma esse dicunt, aut nec
baptisma est ubi spiritus non est, quia baptisma esse sine spiritu
non potest11 — also in einem Briefe, den Ernst hinter De rebapt.
legt!

Und wenn der Namenlose in c. 3 sagt, sein Gegner pflege
(ut soles) auf Joh. 3, 5, hinzuweisen, so wird er wohl mehrere
Stellen mit diesem Hinweis vor sich gehabt haben. Die Berti-



— 143 —

fung auf Joh. 3, 5 findet sich aber ausser in Ep. 72, 1 nur
noch in Ep. 73, 21 — ein weiterer Fingerzeig, dass auch dieser
Brief vor der Streitschrift des Ungenannten liegt1).

Ein Hinweis auf die Taufe Jesu im Jordan, den der Namenlose

ebenfalls seinem Gegner in den Mund legt, lässt sich aus
Cyprians Briefsammlung überhaupt nicht belegen. Ernst
vermutete früher, der Anonymus gebe hier ein mögliches (nicht
wirkliches) responsum des Gegners. Jetzt will er eine andere
Vermutung vorziehen, dass nämlich das Zitat aus einem
verlorengegangenen Briefe Cyprians stamme (Quartalschr. 1909,
31 f.). Diese Möglichkeit muss ohne weiteres zugegeben werden.
Es gibt aber noch eine dritte Möglichkeit, die ebensoviel für
sich hat: die Taufe Jesu kann auch in einer nichtcyprianischen
Streitschrift angeführt geAvesen sein. Meinem Hinweis auf das

„quidam dicunt" (in Ep. 73, 9) hat Ernst (Quartalschr. 1908,
607) mit Recht entgegengehalten, dass man aus einer derartigen
Zitationsweise nicht auf eine Mehrzahl der zitierten Schriftsteller

schliessen dürfe. Es ist aber nicht minder schriftstellerische

Gepflogenheit des Altertums, was man bei mehreren
Gegnern gefunden hat, zusammenzufassen und dem bekämpften
Hauptgegner oder dem Gegner überhaupt beizulegen. So sammelt

Tertullian in seiner Schrift De pudicitia alle Schriftstellen,
Beispiele, Beweisgänge, die auf katholischer Seite zugunsten der
Lossprechung der Fleischessünder ins Feld geführt wurden, und
widerlegt sie dem von ihm angeredeten Gegner ins Angesicht.
Dieser Gegner aber ist der römische Bischof Kallist als Urbild
eines katholischen Bischofs und „Psychikers". Und ähnlich macht
er es in seinen andern montanistischen Streitschriften. Darum
wechseln Mehrzahl und Einzahl in Anführungen und Reden oft
im gleichen Kapitel, in wenigen Zeilen2).

') Auch De rebapt. c. 8 heisst es : „sed ad haec, ut soles, contradices
opponendo nobis tunc, cum baptizarentur, integre ac recte discipulos, ac
non ut hos haereticos, esse baptizatos". Auch hier wird der Namenlose
wenigstens ähnliche Gedanken seines Gegners im Auge haben. Sie finden
sich aber — in Ep. 73, 9, wo Cyprian das Beispiel der Samaritaner als
nicht hierher gehörig abweist, weil diese „fide \Tera crediderant et intus
in ecclesia baptizati erant", und 73, 22, wo er die von den Gegnern
ebenfalls angeführten Katechumenenmärtyrer ebensowenig als Gegenbeweis

gelten lässt, mit der Begründung : sciant huiusmodi homines
catecuminos illos primo integram fidem et ecclesiae veritatem tenere etc.

2) Vgl. H. Koch, Kallist und Tertullian 1920, 59 ff.



— 144 —

Ähnlich mag es bei unserm Schriftsteller sein. Der
Hauptgegner ist ohne Zweifel Cyprian, da auf ihn Avie mit dem

Finger gewiesen wird, aber Cyprian als Hauptvertreter der
TaufAAiederholung bei Übertritten, als Führer der Wiedertäufer.
Darum trägt der Verfasser wohl kein Bedenken, was irgendwo
zugunsten der Taufwiederholung geschrieben wurde, einfach
diesem Hauptgegner unterzulegen. Daraus folgt aber, dass man
bei vermeintlichen Berührungen sehr zurückhaltend urteilen
muss und eine unmittelbare Bezugnahme nur bei ganz
zwingenden Anzeichen feststellen darfl).

Mit diesem zurückhaltenden Ergebnis bin ich bezüglich" des
Verhältnisses von Cypr. Ep. 72, 1, De rebapt. c. 3 ff. und Cypr.
Ep. 73, 9 zufrieden, wenngleich ich vorher dargetan zu haben
glaube, nicht bloss dass die Ernstsche Annahme, De rebapt.
c. 3 ff. nähmen auf Ep. 72, 1 und nur darauf, Ep. 73, 9 aber
nehme auf De rebapt. 3 ff. Bezug, mit grossen Schwierigkeiten
belastet sei, sondern auch, dass die Verlegung von De rebapt.
hinter Ep. 73 eine glatte Erklärung der beiderseitigen Gedanken
und Redewendungen biete. Jedenfalls hat sich uns gezeigt, dass
die Aufstellung Ernsts nicht der unerschütterliche Bau ist, wofür
ihn sein Urheber hält, vielmehr ins Wanken kommt und zusammenfällt,

von welcher Seite immer die Stösse angesetzt werden.

') In seiner Schrift „Papst Stephan I. und der Ketzertaufstreit" 1905,
35 f., versteht Ernst unter dem in Ep. 73 bekämpften Gegner, auch wo er
in der Einzahl angeredet wird, nicht einen bestimmten Gegner, etwa Papst
Stephan, sondern „die Gegner Cyprians im allgemeinen". Und in der Theol.
Quartalschr. 1911, 253, schreibt er: „Wer sagt uns denn, dass der ganze
Brief an Jubajan sich gegen die Epistola wendet, die dieser dem hl. Cyprian
zugesandt hatte? Cyprian nimmt wohl c. 4 und c. 5 auf die in Rede stehende
Epistola Bezug, aber dafür, dass die ganze lange Ep. 73 mit ihren 26

Kapiteln ausschliesslich mit diesem Dokument sich beschäftigt, musste der
Nachweis erst erbracht werden. Liegt es nicht viel näher, dass Cyprian in
diesem Briefe alle seine Gegner Revue passieren lässt und sie seiner Kritik
unterstellt?" In dieser Anmerkung verwahrt er sich sodann gegen ein
Missverständnis, als ob er den hl. Cyprian in Ep. 73 hauptsächlich den Liber
de rebaptismate widerlegen Hesse. Merkwürdig ist nur, dass Ernst sich wie
in seiner früheren Schrift „Papst Stephan und der Ketzertaufstreit" 1905,
34 f. A. 2, so neuerdings in der Quartalschr. 1911, 253 f. unter anderm
auch auf — die ZitationsAveise „quidam dicunt" (c. 9) u. ä. beruft, nachdem
er das Recht dieser Berufung zwischenhinein in der Quartalschr. 1908, 607

mir gegenüber bestritten hatte, und nicht weniger merkwürdig, dass schon
Quartalschr. 1911, 366 f., im selben Aufsatze unter den „quidam" von Ep. 73,
9 und 22 wieder — der eine Liber de rebaptismate verstanden wird.



_ 145 —

2. Eine „ebenso unleugbare und in die Augen springende
Bezugnahme" auf den Liber de rebapt. findet Ernst (Quartalschr.
1909, 20 ff.) in derselben Ep. 73, c. 22 (295, 15 ff.). De rebapt.
c. 11 heisst es nämlich: Was glaubst du von einem Hörer des

Wortes, der ergriffen wurde und sogleich das Bekenntnis im
Namen Jesu ablegte und dann hingerichtet wurde, ehe ihm die
Wassertaufe erteilt werden konnte — wirst du ihn für verloren
erklären, weil er nicht mit Wasser getauft war, oder wirst du
annehmen, dass etwas Äusserliches ihm zu seinem Heile zugute
kommen und die fehlende Wassertaufe ersetzen wird Der
Annahme, dass er verlorengegangen sei, steht das Wort des Herrn
Mt. 10, 32 entgegen, da es keinen Unterschied ausmacht, ob der
Bekenner bloss Hörer des Wortes oder Vollchrist sei, wenn er
nur Christum selbst, den er bekennen muss, bekennt.

Cyprian aber schreibt Ep. 73, 22 : Bei dieser Stelle — vorher
war Joh, 3, 5 angeführt — halten uns einige die Katechumenen
entgegen, Avenn von ihnen einer vor Empfang der kirchlichen
Taufe beim Bekenntnis des Namens (Jesu) ergriffen und getötet
wurde, ob dieser der Hoffnung des Heils und des Lohnes für
sein Bekenntnis verlustig* gehe, weil er nicht mehr aus dem
Wasser wiedergeboren Avorden sei. Es mögen aber solche
Begünstiger und Gönner der Ketzer wissen, dass fürs erste jene
Katechumenen den unversehrten Glauben und die kirchliche
Wahrheit festhalten und zur Niederringung des Teufels aus
dem göttlichen Lager mit der vollen und aufrichtigen Erkenntnis
des Vaters und Christi und des hl. Geistes vorgehen, sodann
dass ihnen auch das Sakrament der Taufe nicht abgeht, da sie

ja mit der glorreichsten und grössten Taufe, der des Blutes,
getauft werden.

Man muss Ernst zunächst zugeben, dass er hier den Schein
des Rechtes mehr für sich hat als im ersten Falle : der Namenlose

stellt an seinen Gegner die Frage, wie er über das Schicksal
eines Katechumenenmärtyrers urteile, und Cyprian sagt, man
halte ihm den Katechumenenmärtyrer entgegen mit der Frage
nach seinem Schicksal. Allein man darf sich durch diesen Schein
nicht zu einem vorschnellen Urteil verleiten lassen. Es ist nämlich

sofort auch zu berücksichtigen, dass Cyprian ausdrücklich
bemerkt: quo in loco (nämlich zu Joh. 3, 5) quidam catecuminos
nobis opponunt. Das trifft aber beim Ungenannten nicht zu: bei

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 3/*, 1924, 10



— 146 —

ihm schliesst sich die Frage nach dem Katechumenenmärtyrer
nicht an Joh. 3, 5 an. Ernst behauptet allerdings (Quartalschr.
1909, 22, vgl. 1911, 367), dass „in der Tat die ganze Polemik
des Anonymus von c. 3 biso. 15 der Verwertung der genannten
Schriftstelle durch Cyprian gewidmet" sei, dass auch das Argument

vom Katechumenenmärtyrer dazu dienen müsse „nachzuweisen,

dass nicht, wie Cyprian wolle, die Wiedergeburt aus
den beiden Sakramenten, der Wassertaufe und der Firmung,
zusammen zum Heile notwendig" sei. Diesen letztern Punkt
haben wir schon im vorigen beleuchtet1). Was aber die
Behandlung von Joh. 3, 5 beim Namenlosen betrifft, so führt er
sie allerdings in c. 3 als einen Einwand seines Gegners an und
schliesst daran seine Erörterung über Taufe und Geistesempfang.
Er behandelt aber von c. 3 bis 10 über ein Dutzend anderer
Schriftstellen, die er teils vom Gegner übernimmt, teils selber
vorbringt. So widerlegt er in c. 7 mit der Wendung „nec
aestimes huic tractatui contrarium esse quod dicit Dominus
etc.tt einen aus Mt. 28, 19 geholten Einwand, in c. 8 (sed ad
haec, ut soles, contradices opponendo nobis etc.) eine auf die
Taufe der Jünger Jesu bezügliche Gegenbemerkung. In c. 10

macht er seinem Gegner einen Einwand mit der Frage, was
er von den Taufen lasterhafter oder des Ritus unkundiger
Bischöfe halte. Wenn er dann endlich (nach 10 Druckseiten bei
Hartel) in c. 11 auf den Katechumenenmärtyrer kommt, kann
man da noch sagen, dass sich diese Frage an die (eingangs
von c. 3) angeführte Schriftstelle Joh. 3, 5 anschliesse? Auch
der Schluss der ganzen Abhandlung zeigt, dass diese Schriftstelle

in ihr nicht die Rolle spielt, die Ernst ihr zuschreibt.
Hier sagt nämlich der Schriftsteller (c. 19), dass er in seiner
Abhandlung hauptsächlich drei Schriftstellen erklärt und in die
richtige Beleuchtung gesetzt habe: Luk. 3, 16, Joh. 5, 8 und
Mt. 1, 5. Kein Wort von Joh. 3, 5, der Schriftstelle, deren
Verwertung durch Cyprian nach Ernst die Erörterungen von c. 3

') Wie sehr das „Missverständnis" bei Ernst selber, nicht beim Schriftsteller

liegt, zeigt auch De rebapt. c. 11, wo beim Katechumenenmärtyrer
nur das Fehlen der Wassertaufe, nicht aber auch das Fehlen der Firmung
geltend gemacht wird, was doch notwendig der Fall sein musste, wenn
der Schriftsteller der Meinung wäre, dass sein Gegner das Heil von Taufe
und Firmung abhängig mache.



— 147 —

bis c. 15, also zwei Drittel der ganzen Schrift, gewidmet sein
sollen ')

Aber auch inhaltlich kann Ep. 73, 22 nicht Avohl als

Entgegnung auf De rebapt. c. 11 verstanden werden, da das, was
Cyprian dort sagt, vom Ungenannten selber ausgeführt wird.
Nach dem oben Angeführten heisst es nämlich in De rebapt.
c. 11 weiter: Freilich darf das nicht weiter gefasst werden, als
ob es sich beliebig ausdehnen liesse, da den Namen Christi
auch ein Häretiker bekennen kann, der doch in Wirklichkeit
Christum selber verleugnet, Aveil er an einen andern Christus
glaubt. Christus aber erklärt, dass das ihm nichts nützen könne,
dass er vielmehr selbst im Bekenntnis vor den Menschen
enthalten sein müsse, was ohne ihn selber und ohne seinen
verehrungswürdigen Namen nicht geschehen kann. Darum muss
beides vollständig und aufrichtig und unbefleckt und unverletzt
beim Bekenntnis vorhanden sein usw. Wie man sieht, sagen
beide dasselbe. Es zeigt sich aber auch hier wieder, dass die

Ausführungen des Namenlosen viel besser als Bezugnahme
auf Cyprian zu verstehen sind als umgekehrt. Cyprian sagt:
Das KatechumenenmartjTium und dessen Heilswirkung spricht
nicht gegen meine Anschauung, denn ein Katechumene hat
fürs erste den wahren Glauben und fürs zweite empfängt er
ja die höchste Taufe, die Bluttaufe2). Daraufhin führt der
Ungenannte aus: Freilich muss ein Katechumene den wahren
Glauben haben, wenn sein Bekenntnis ihm zum Heile gereichen
soll3), aber es ist ein Unterschied zwischen dem Martyrium

') Mit vollem Recht wendet H. v. Soden (Quellen u. Forschungen XII,
1909, 29) gegen Ernst auch ein, dass Cyprian, der in Ep. 18, 2 (524, 14),
und in Ep. 29 (548, 8) nicht von „catecumeni" sondern von „audientes"
spricht — Testim. III, 98 steht für sich —, dieses Wort auch in Ep. 73, 22

gebrauchen würde, wenn er De rebapt. mit seinem durchgängigen „verbum
audiens" (c. 11 zweimal, ferner c. 12 u. 14) vor sich hätte. Dagegen war in
Rom die Bezeichnung catecumenus üblich, Avie Ep. 8, 3 zeigt (vgl. Internat,
kirchl. Ztschr. 1923, 82 A. 1).

2) In der Quartalschr. 1911, 369 kehrt Ernst die Reihenfolge dieser
beiden Punkte, nicht ganz ohne Absicht, um.

3) Der Anonymus steigert noch die Sprache Cyprians, um ja dem
Verdachte zuvorzukommen, als ob er dem Martyrium eines Häretikers Heilkraft
zuschreibe. Cyprian : integram fidem et ecclesiae veritatem tenere cum
piena et sincera Dei patris et Christi et spiritus sancti cognitione. De rebapt. :

et ideo integrum ac sincerum et incontaminatum et inviolatum utrumque
debet consistere confitenti.



— 148 —

eines häretischen Katechumenen und der Taufe eines Häretikers,
weil hier noch Zeit zur Verbesserung und Ergänzung bleibt, dort
aber nicht1).

Die einzige Schwierigkeit ist die einleitende Wendung De
rebapt. c. 11 „quid autem statues in personam ejus verbum
audientis etc.", die Frage des Namenlosen über einen Punkt,
den Cyprian bereits erörtert hat. Sie ist aber nicht derart,
wie sie von Ernst (zuletzt in der Quartalschr. 1911, 369)
aufgebauscht wird, vielmehr eine Kleinigkeit gegenüber den

Schwierigkeiten, die Ernsts Auffassung im Wege stehen. Ich
bleibe bei meiner früheren Erklärung, dass bei der offenkundigen

Rhetorik des Buches eine solche Übergangswendung
nicht gepresst und kein Beweis darauf gebaut werden darf.

') Ernst bestreitet (Quartalschr. 1909, 26, vgl. Ztschr. f. kath. Theol.
1896, 234 f., 1907, 696 ff.) auch diese meine Wiedergabe des Gedankens in
De rebapt., und er meint, nach c. 14 (86, 22) könne jede Art häretischer
Taufe korrigiert werden, auch die Bluttaufe, die nach der Meinung des

Anonymus nicht immer mit dem Märtyrertod zu identifizieren, sondern
schon mit dem Blutvergiessen für den Glauben an Christus gegeben sei.

Mit der häretischen Bluttaufe habe es an sich ganz dieselbe Bewandtnis
wie mit der häretischen Wassertaufe: beide erteilten nicht für den Augenblick

die Gnade, könnten aber bei späterer Bekehrung und Korrektur des

Glaubens nachträglich zur Erteilung der Gnade führen, wenn solche
Bekehrung und Besserung nicht durch den äussern Umstand des Todes des

häretischen Märtyrers unmöglich gemacht werde. Zur Wiederlegung setze
ich die Worte des Anonymus selber her, c. 11: qui illic (sc. bei der
häretischen Wassertaufe) quidem tempus supererat ad corrigenda quae mutila
vel prava sunt... martyrium autem non nisi in ipso et per ipsum Dominum
possit consummari, c. 13 : et ideo cum in martyrio tanta sit mutatio rerum
in momento temporis, ut in re perquam veloci possint mutari universa,
nemo sibi blandiatur qui occasionem amiserit gloriosae salutis, si forte se
ab ea excluserit propria sua culpa qua ratione etiam ille haereticus,
qui confitendo Christi nomen trucidatur, nihil postea potest corrigere, si

quid de Deo aut de Christo male senserit, e. 18: sanguine festinantius per-
veniri per compendium ad salutis praemia. Allerdings heissen im dritten
Jahrhundert (bei Tertullian und Cyprian) nicht bloss die Hingerichteten,
sondern auch die Gezüchtigten „Märtyrer", aber das die Seligkeit ausser Frage
stellende Martyrium, die „Blultaiife", liegt nur im Martertod um Jesu Christi
willen. Wenn es De rebapt. c. 14 heisst: „et usque adeo omne illud haereti-

' eorum baptisma intercedente aliquo intervallo temporis corrigi potest, si

quis supervixerit et fidem correxerit", so sind damit nur die häretischen
Wassertaufen gemeint, und als beste Korrektur einer solchen Taufe wird
angegeben — die Bluttaufe bei rechtem Glauben : ut Deus noster in evangelio

secundum Lucam ad diseipulos suos locutus est dicens (Luk. 12, 50) etc.



— 149 —

Bei Ernsts Auffassung Avurde Cyprian mit der Wendung „sciant
igitur ejusmodi homines etc." einen Gedanken einleiten, den der
Namenlose selber schon, sogar breiter und nachdrücklicher,
ausgesprochen hat. Auch Ernst erklärt diese Wendung aus der
Rhetorik (Quartalschr. 1909, 25) '). Unsere Anleihen Aviegen
sich also hier gegenseitig auf. Es bleiben aber die sonstigen
Rückstände Ernsts. Und im übrigen bin ich auch bei dieser
zweiten angeblichen Bezugnahme Cyprians auf den Anonymus
mit der Feststellung zufrieden, dass sie keineswegs so sicher
und unanfechtbar ist, wie Ernst meint.

3. Wir kommen nun zu dem Punkte, den ich meinerseits
als ausschlaggebend bezeichnet habe. Nach Ernst lehrt der
Anonymus, dass die Wassertaufe, auch die innerhalb der Kirche
gespendete, ohne unmittelbare Heilswirkung sei, aus sich weder
Gnade noch Sündenvergebung erteile; Sündenvergebung und
Gnade sei Wirkung der Geistestaufe, des baptisma spiritus, das

für gewöhnlich mit der Handauflegung, der Firmung, identisch
sei, aber auch auf ausserordentlichem Wege erfolgen könne.
In meiner Schrift „Die Tauflehre des Liber de rebaptismate",
1907, 42 ff., kam ich zum Ergebnis, dass der Namenlose nur
der häretischen, nicht auch der kirchlichen Taufe
Sündenvergebung und Heilskraft abspreche. Nach Ernsts Gegenausführungen

(Ztschr. f. kath. Theol. 1907, 648—699) und Rauschens

Beitrag (Ztschr. f. kath. Theol. 1917, 83 ff.) erscheint mir
nunmehr die Frage doch in einem etwas andern Lichte. Sind mir
auch nicht alle Bedenken geschwunden, so gebe ich doch zu,
dass hier Ernsts Auffassung Aiel, ja vielleicht die grössere
Wahrscheinlichkeit für sich hat2).

') Ernst vermeidet freilich das Wort rhetorisch und spricht von einer
„ironischen Redewendung", was ich nicht verstehe. Auch die von ihm in
einer Anmerkung als Beispiel angeführte Redewendung zeigt nur, dass er
mit dem Wort „ironisch" einen Begriff verbindet, den sonst niemand damit
verbindet.

2) Ich muss nochmals auf die oben behandelte „Unterstellung", das

„Missverständnis" des Anonymus bezüglich Cypr. Ep. 72, 1 zurückkommen.
Nach Ernst soll der Anonymus seinem Gegner infolge eines Missverständnisses

die falsche Unterstellung, den Vorwurf machen, dass er die
Notwendigkeit der Firmung zur Seligkeit behaupte. Und derselbe Anonymus
soll — wieder nach Ernst — Sündennachlassung und Heilswirkung nicht
in die Taufe, sondern in die Firmung verlegen Cyprian aber soll an dieser

Aufstellung einfach vorübergehen. Dass hier etwas nicht stimmt, liegt auf



— 150 -
Darin ist Ernst mit mir einig: unser Ungenannter

verteidigt zwar die Gültigkeit der Ketzertaufe mit Berufung auf
die eigenartige Kraft und Wirksamkeit des dabei angerufenen
Namens Jesu, spricht ihr aber ausdrücklich und nachdrücklich
jegliche Heilswirkung ab ; diese tritt erst bei der nachfolgenden
Ergänzung, bei der durch Handauflegung* und Geistesmitteilung
besiegelten Bekehrung ein, erst da werden die Sünden getilgt,
die Herzen gereinigt und geheiligt. Ferner gibt Ernst (Quartalschrift

1909, 40 ff.) zu, dass Cyprian, der sonst auf die ihm
entgegentretenden Gedanken und Wendungen der Reihe nach
eingeht, diese Fassung unbeachtet lässt — „sie höchstens
flüchtig streift", fügt er S. 47 einschränkend hinzu; aber nicht
einmal soviel ist zu entdecken —, dass er immer nur eine
Anschauung bekämpft, die der Ketzertaufe nicht bloss Gültigkeit,
sondern auch Sündennachlassung und Heilswirkung, Reinigung
und Heiligung zuschreibt1), und wie er, so auch die Stimmen
des dritten Ketzertaufkonzils vom September 256. Drittens
räumt Ernst die Wucht dieser Tatsache ein, die natürlich
noch grösser ist, wenn Ernst mit seiner Anschauung recht hat,
dass der Anonymus auch der kirchlichen Taufe die Heilskraft
abspreche und diese der Geistesmitteilung zuschiebe. „Wir
Aberkennen durchaus nicht das Gewicht des Kochschen Argu-

der Hand; eine Erklärung-, die einen solchen Widerspruch in sich schliesst,
kann unmöglich richtig sein. In Ep. 75, 13 schreibt Firmilian, indem er, wie
er sagt, auf breitere Ausführungen des cyprianischen Briefes kurz eingeht:
„sequitur enim illud, quod interrogandi sunt a nobis, qui haereticos defen-
dunt, utrum carnale sit eorum baptisma an spiritale, si enim carnale est,
nihil différant a Judaeorum baptismo, quo sic illi utuntur, ut eo tamquam
communi et vulgari lavacro tantum sordes abluantur. Si autem spiritale
est quomodo apud illos esse baptisma spiritale potest, apud quos sanctus
spiritus non est? ac per hoc aqua, qua tinguntur, lavacrum est illis carnale
tantum, non baptismi sacramentum." Nun mag man die Tauflehre des
Namenlosen so oder so auffassen: ein Dilemma, wie es Cyprian und
Firmilian hier stellen, kennt noch keine Lösung, wonach Sündennachlassung

und Heilswirkung (wenn auch nur bei den Häretikern) nicht in
der Wassertaufe, sondern in der nachfolgenden Geistestaufe (Firmung)
liegt, und die sich zu den verfänglichen Sätzen zuspitzt: tide emundari
eorda, spiritu autem ablui animas, porro autem per aquam lavari corpora
(De rebapt. c. 18). — P. de Labriolle (Histoire de la littérature latine
chrétienne 1920, 219) sagt, dass io De rebapt. die zu Cyprian gegensätzliche
Anschauung von der Ketzertaufe „sous une forme curieusement
paradoxale" ausgesprochen sei.

') Man lese Ep. 73, 16—20; 74, 5. 7. 8.



— 151 —

mentes, wenn dasselbe auch nur ein argumentum ex silentio
ist. Auch für uns wäre dasselbe nahezu entscheidend, wenn
wir nicht durch entgegenstehende, durchaus bew*eiskräftige
Argumente versichert w*ären, dass der Liber de rebapt. vor
Ep. 73 verfasst sein muss" (S. 45). Nun haben wir aber die
„Beweiskraft" der Ernstschen Hauptgründe in ihrer ganzen
Schwäche und Hinfälligkeit kennengelernt und dabei zugleich
gesehen, dass jedesmal die Umkehrung des von Ernst
angenommenen Verhältnisses die Hindernisse nimmt und den
Gedanken und Wendungen bei Cyprian und dem Ungenannten
am besten gerecht wird. Da somit mein Hauptbeweis durch
die von Ernst vorgebrachten Gegengründe nicht aufgewogen
wird, behält er seine entscheidende Bedeutung.

Auch die von Ernst zur Erklärung des Cyprianschen
Schweigens herbeigeschleppten Hilfskräfte (Quartalschr. 1909,
45 ff.) können der aufgerollten Linie keinen Halt mehr geben.
Die Ansicht des Anonymus sei eine ganz singulare gewesen,
die in der Kirche, auch bei den Gegnern des Anabaptismus,
kaum irgendwo auf Beifall habe rechnen können, darum habe
sich Cyprian davon für dispensiert erachten können, sich mit
dem „Einspänner" in längere Diskussionen einzulassen, seine
sonderbare Tauflehre zum Gegenstand der Kritik und
Polemik zu machen. Cyprian nehme seine Gegner in Ep. 73

nicht einzeln für sich zur kritischen Behandlung vor, sondern
unterwerfe sie en bloc seiner Kritik, setze bei seinen Gegnern
überall dieselbe, in der Kirche allgemein geltende Grundauffassung

von der Taufe voraus und sei dadurch gewissermassen
gezwungen, die Sondertheorie des Liber de rebapt. beiseite zu
lassen. So werde es auch verständlich, dass gewisse
Originalgedanken des Anonymus von Cyprian bekämpft würden ohne

Berücksichtigung der eigentümlichen Stellung, die diese
Gedanken im System des Anonymus eingenommen hätten, ja dass
sie sogar vorgeführt würden in Verbindung mit der traditionellen,
der Sondertheorie des Liber de rebapt. schnurstracks entgegengesetzten

Lehre von der Taufe. Auch habe Cyprian ein
taktisches Interesse daran gehabt, die eigentümliche, wohl nur
A^on wenigen angenommene Spekulation des Anonymus aus dem

Spiele zu lassen. Für ihn sei es günstiger gewesen, nur nach
einer Seite hin Stellung zu nehmen, statt gegen zwei Fronten
zu kämpfen. Zudem habe, was die spekulative Seite der Ketzer-



— 152 —

tauffrage betreffe, die Position Cyprians und seiner Gesinnungsgenossen

durch die neue Tauftheorie des Anonymus keineswegs
gewonnen gehabt, da ein Avahrer Kern darin gelegen habe, die
spätere Lehre vom character indelebilis. Die Theorie des

Anonymus von der Taufe sei in der Tat geeignet gewesen, dem
hl. Cyprian seine schärfste Waffe — das Zugeständnis seiner
Gegner, dass der hl. Geist nicht ausserhalb der Kirche sei, und
den von Cyprian daraus gezogenen Schluss auf die Wirkungslosigkeit

der Ketzertaufe — aus der Hand zu schlagen. Endlich

nehme speziell in Ep. 74 das Edikt des Papstes Stephan
eine dominierende Stellung ein, und alles sonst An- und
Beigezogene gruppiere sich um das Interesse an diesem Papstbriefe

und seinem Inhalte. Stephan aber habe eine andere
Auffassung von der Taufe und ihrer Wirksamkeit gehabt als
der Anonymus. Darum hätte sich eine kritische Besprechung
dieser Tauftheorie schlecht zu den sonstigen Erörterungen in
Ep. 74 gefügt.

Quot sententiae tot — miseriae. Um eine unmögliche
Verbindung von Gegensätzen zu erklären, greift Ernst zu einer
neuen, ebenso unmöglichen. Die ATon ihm herbeigerufenen
Hilfstruppen geraten in ihr eigenes gegenseitiges Feuer. Die Tauflehre

des Ungenannten war nach Ernst so eigenartig und
unkirchlich, dass sie von seinen eigenen sonstigen Gesinnungsgenossen

zurückgewiesen wurde. Sie enthielt aber einen so

richtigen Kern, dass sie der Anschauung Cyprians die grösste
Gefahr brachte und ihr den Boden zu entziehen geeignet war.
Deshalb verlangte es die Taktik von Cyprian, diese seine

gefährdetste Seite ungedeckt dem feindlichen Angriff preiszugeben,

der Stelle, avo die Gefahr eines Durchbruchs am grössten
war, keine Aufmerksamheit zu schenken Wie mir scheint, Avird

im Kampfe der Geister eine andere Taktik befolgt. Einer der
stärksten Einwände gegen Augustins Prädestinationslehre war
der aus I. Tim. 2, 4 geholte, er war für sie geradezu ATernich-

tend. Augustin aber müht sich immer wieder mit der Widerlegung

dieses Eimvandes ab, er bietet eine dreifache Erklärung

dieser Stelle, die eine gezwungener und unmöglicher als
die andere, aber er geht nicht einfach daran vorüber. Ernst
selber macht es ebenso: auch er übergeht den wundesten Punkt
seiner Aufstellung nicht, sondern sucht ihn zu decken und zu
schützen. Das gelingt ihm zwar nicht, aber den Versuch hat er



— 153 —

doch gemacht. Cyprian aber soll sich gerade seine „schärfste
Waffe" aus der Hand schlagen lassen, ohne auch nur einen
Versuch zu ihrer Rettung zu machen *). Er soll in Ep. 74 in der
Hauptsache sich gegen Papst Stephan wenden, aber doch in
c. 5 die Auffassung des Ungenannten von der Wirksamkeit des
Namens Jesu in der ausserkirchlichen Taufe aufs Korn nehmen,
obwohl Cyprian als den von seinen Gegnern der „maiestas
nominis" zugeschriebenen „effectus baptismi" ausdrücklich
angibt, „ut qui in nomine Jesu Christi ubicumque et quomodo-
cumque baptizantur, innovati et santificati iudicentur", während
der Namenlose doch gerade die innere Erneuerung und Heiligung

der ausserkirchlichen (nach Ernst sogar der kirchlichen)
Taufe abspricht und der späteren Handauflegung zuschreibt.
Cyprian soll also der Namen-Jesu-Spekulation des Anonymus
einen Sinn unterstellen, der von diesem nicht nur nicht
vertreten, sondern in ganz eigentümlicher und grundlegender Weise
abgelehnt wird, und doch auf den Namen eines ehrlichen
Kämpfers Anspruch haben (Quartalschr. 1909, 47)2). Und in
Ep. 73, 9 und 22 soll Cyprian auf Einwände des Namenlosen
antworten, dabei aber nicht auf dessen eigenartige Tauflehre
eingehen, obwohl diese nicht etwa nur nebenbei ausgesprochen
wird, sondern die Grundlage für die Anerkennung der Ketzertaufe

bildet und Avegen ihres Widerspruches mit der
überlieferten Auffassung nicht bloss ihn, sondern auch die ganze
Sache, die er vertrat, kirchlich blosszustellen geeignet war und
in diesem Sinn ausgenützt werden konnte. Und wie Cyprian in
seinen Briefen, so sollen auch die Synodalen im September 256
in ihren Stimmen es versäumt haben, auf diese anfechtbare
Anschauung den Finger zu legen und mit ihr die Gegner ad
absurdum zu führen. Das alles wäre einfach unerklärlich, zumal
wenn der Anonymus nicht bloss die ausserkirchliche, sondern

1) In der Ztschr. f. kath. Theol. 1917, 465 sagt Ernst, dass Cyprian
das fatale Zugeständnis seiner Gegner — die Ungültigkeit der häretischen
Firmung — mit Erfolg benützt habe, um sie ad absurdum zu führen, und
dass diese deshalb gezwungen gewesen seien, einen Ausweg zu suchen,
eben die Tauflehre in De rebaptismate. Und nun soll Cyprian diesen Ausweg

kennen und trotzdem seine Gegner hier unbehelligt entschlüpfen
lassen

2) Das ist etwas wesentlich anderes als die oben beschriebene
schriftstellerische Gepflogenheit.



— 154 —

auch die kirchliche Taufe als eine Form betrachtet, die erst
durch die nachfolgende Handauflegung Inhalt und Wirkung
erhalten muss1).

Das ist nun freilich ein argumentum e silentio, aber
geradezu ein Schulbeispiel dafür, dass auch ein solcher Beweis
unter Umständen durchlagen kann, selbst wenn er allein stünde,
was jedoch nicht der Fall ist. Wir haben oben gefunden, dass
die von Ernst selber als seine Hauptbeweise bezeichneten Stellen
durchaus nicht das ergeben, was er will, sondern eher das
Gegenteil, dass jedesmal die Gedankenfolgen bei Cyprian und
dem Verfasser der Schrift De rebapt. die Umkehrung des von
Ernst angenommenen Verhältnisses empfehlen. Das trifft auch
hier wieder zu. Während bei Ernst das Schweigen Cyprians
und der Septembersynode 256 über die Anschauung des

Ungenannten ein ungelöstes Rätsel bleibt — dass seine Erklärung
„nicht durchaus erschöpfend" sei, gesteht Ernst zu guter letzt
selber —, versteht es sich wieder ganz gut, wie der Namenlose,

nachdem die bisherigen Gründe an Cyprian und seinen
Gesinnungsgenossen wirkungslos abgeprallt wTaren, mit der
Wendung kommt: darin habt ihr freilich recht, dass die Ketzer-

') Ein Beispiel, wie Cyprian auf die ihm entgegentretenden Gedanken
eingeht und sie von den verschiedensten Seiten beleuchtet. In Ep. 69, 12 ff.

bespricht er auf die Anfrage des Magnus hin auch die durch Begiessung
gespendete Krankentaufe. Nach seiner Anschauung sei sie ebenso gültig
wie die Untertauchung, und er sehe keinen Grund ein, warum man den
so Getauften einen medizinischen Namen gebe und sie Kliniker statt
einfach Christen nenne. „An consecuti sunt quidem gratiam dominicam, sed
breviore et minore mensura muneris divini ac spiritus sancti, ut habeantur
quidem christiani, non sint tamen ceteris adaequandi?" (69,13 Hartel 763,5).
Und nun zeigt Cyprian in c. 14, dass der hl. Geist „non de mensura datur
sed super credentem totus infunditur", dass Christus, die wahre Sonne, in
seiner Kirche „lumen vitae aeternae pari aequalitate largì tur". Zum Schluss
heisst es : „quid est ut quod a Deo aequaliter distribuitur, humana inter-
pretatione minuatur?" Warum lässt Cyprian nicht ähnliche Gedanken gegen
den Namenlosen und seine Lehre spielen In c. 9 sucht der Anonymus zu
zeigen, dass die Apostel „neque integ'ram neque perfectam fidem" gehabt
hätten, als sie — zu Lebzeiten Jesu — die Taufe spendeten. Ich glaube
nicht, dass Cyprian einen solchen Vorwurf auf den Aposteln sitzen gelassen
hätte, er, der in Ep. 74, 2 schreibt: ut nemo infamare apostolos debeat,
quasi illi haereticorum baptismata probaverint aut eis sine ecclesiae
baptismo communicaverint (vgl. de sing, cleric, c. 24 [Hartel 200, 26] : ne aut
sanctos patiamur remanere in crimine etc.). — In der Ztschr. f. kath. Theol.,
1917, 174 f. (vgl. auch S. 466) bringt Ernst noch einen neuen Gesichtspunkt



— 155 —

taufe nicht die Sünden tilgen und die Herzen reinigen kann;
aber das ist auch gar nicht notAvendig, sie ist trotzdem nicht
A7ergebens gespendet, sie schafft immerhin durch die Kraft des
Namens Jesu die Voraussetzung zur Geistesmitteilung, sie setzt
eine Form, die sich nachher mit Inhalt füllen kann — sie verleiht
den character indelebilis, um mit der Scholastik zu reden —,
bei der Bekehrung und Handauflegung bringt dann der Geist
die fehlende Sündennachlassung und Heiligung. Diese Fassung
hat ihre richtige Stelle hinter den uns erhaltenen
Ketzertaufstreitschriften und hinter der Septembersynode von 256. Die
versöhnliche Haltung des römischen Bischofs Sixtus IL, des

Nachfolgers Stephans, nahm dem Streit den giftigen Stachel,
und die ausbrechende valerianische Verfolgung machte ihn und
bald auch den beredten Mund Cyprians verstummen.

4. Dass der Liber de rebaptismate nach der Septembersynode

von 256 und nach Cypr. Ep. 73 und 74 verfasst sei,

glaubt auch der inzwischen heimgegangene Gerhard Rauschen

(Florileg. Patrist., fase. XI, 9sqq und Ztschr. f. kath. Theol. 1917,
104 ff.). Aber er will die Schrift überhaupt nicht der cypria-
nischen Zeit, sondern dem 4. Jahrhundert zuweisen, wie das

zur Erklärung des Cyprianischen Schweigens vor: durch seine Erklärung
von Joh. 3, 5 in Ep. 72, 1 (und 73, 21), habe Cyprian sich selbst den Weg
zu einer wirksamen Bekämpfung des Anonymus verlegt. Denn da nach
Cyprian der Mensch auch ex spiritu geboren werden müsse Firmung),
so bleibe für ex aqua Taufe) nichts mehr vom hl. Geist und seiner
Gnadenwirkung übrig. Diese Konsequenz, die geradewegs zur Tauflehre
des Anonymus hinführe, habe wohl Cyprian gefühlt und es deshalb A'er-

mieden, sich weiter auf diese Tauftheorie einzulassen. Damit sind aber nur
Ernsts Selbstwidersprüche um ein Glied bereichert. Denn vorher hat er
eine derartige Auffassung und Ausdeutung der Tauflehre Cyprians als ein
für den Anonymus bezeichnendes Missverständnis hingestellt. Jetzt aber
soll sie auf einmal wirklich in der Folgerichtigkeit der Cyprianischen Lehre
liegen. Wie man sieht, ist es Ernst selber, der sich jeden Ausweg verlegt
hat und vom Regen in die Traufe gerät. Im übrigen braucht nur noch daran
erinnert zu werden, dass es geradezu eine Selbstverständlichkeit Cyprians
ist, dass die in der (AVasserjtaufe erfolgende Wiedergeburt, Sündennachlassung

und Reinigung eine Wirkung des hl. Geistes sei und darum die
Taufe nur da gespendet werden könne, wo der Geist überhaupt vorhanden
und wirksam sei (Ep. 69, 11; 70, 1 u. 2; 73, 7; 74, 4 u.a.). In Ep. 63, 8

heisst es geradezu : „per baptisma spiritus sanctus aeeipitur et sie baptizatis
et spiritum sanctum consecutis ad bibendum calicem Domini peivenitur"
und in Ep. 69, 15: „in hominis corpore in quo baptizato et sanetificato
incipit spiritus sanctus habitare".



— 156 —

wohl schon Gennadius (De script, eccl. c. 27) getan hat. Die
von ihm vorgebrachten Gründe mögen jedoch „eindrucksvoll
und zum Teil neu" sein {Esser, Theol. Revue 1917, 256),
durchschlagend sind sie in keiner Weise. Richtig betrachtet, spricht
die ganze Schrift entschieden gegen das 4. Jahrhundert und
für die cyprianische Zeit *).

a) Rauschen verweist auf zwei sprachliche Eigentümlichkeiten,

die sonst nur im spätem Latein (seit dem 4. Jahrhundert)
nachgewiesen seien, nämlich in c. 14 einen Nominativ absolutus
(igitur dicens, quemadmodum gemmari potest baptisma, quod
apostolus unum esse praedicat, ubique manifestum est ea
ratione etc.) und in e. 16 „quam inox" in der Bedeutung von
„simulatque". Nun sind solche sprachliche Erscheinungen als
Merkmale sicher nicht gering zu schätzen, aber anderseits auch
wieder mit grosser Vorsicht zu verwerten, da der Vergleichsstoff

verhältnismässig beschränkt ist und auch eine frühere
Schrift Erscheinungen des Volkslateins und des Sprachzerfalls
enthalten kann, die sonst erst später begegnen, zumal wenn die
Schrift, wie das bei De rebapt. der Fall ist, eine nicht gerade
sehr geAvandte Feder verrät. Jedenfalls sind die sprachlichen
Gründe den sachlichen unterzuordnen2).*

b) Rauschen ist mit Joh. Ernst überzeugt, dass der
Ungenannte jeder, auch der kirchlichen Taufe die Heilswirkung*
abspreche und diese in die Firmung verlege, und dass diese
Anschauung bei ihm die Grundlage für die Anerkennung der
Ketzertaufe bilde. Und nun glaubt er, dass der Ungenannte als
Zeitgenosse und Gegner Cyprians diesen Unterschied hätte

J) Meine Ablehnung der Rauschenschen Zeitbestimmung war schon

fertig, als Ernsts Aufsatz in der Ztschr. f. kath. Theol. 1917, 450—471
erschien. Mit Ernsts Ergebnis bin ich einverstanden, nicht aber mit allen
seinen Beweisgängen. Gegen Rauschens Ansatz nimmt auch G. Krüger in
M. Schanzens Gesch. d. röm. Lit. IIIs 1922, 374 Stellung. Ebenso A. d'Alès,
La théologie de Saint Cyprien 1922, 396 ff., der bezüglich der Tauflehre
des Buches Ernst und Rauschen beipflichtet, während sich Krüger hierüber
nicht ausspricht.

2) Übrigens ist die Stelle aus Florus, an der soviel herumgebessert
wurde, und die auch Rauschen als verderbt bezeichnet, ganz in Ordnung,
Epit. I, 20, 2 (ed. Rossbach 1896, 50) : quam mox caluere pugna, statini in
sudorem eunt et levi motu quasi sole laxantur. Wir haben damit einen
Beleg aus dem 2. Jahrhundert. Vgl. jetzt Weymans Gutachten bei Ernst
S. 460 f.



— 157 —

auseinandersetzen und gegen Cyprian verteidigen müssen, während

er ihn in Wirklichkeit ganz zu übersehen scheine und
keine Ahnung davon verrate, dass er mit seiner Tauflehre im
Gegensatz zur allgemeinen Auffassung seiner Zeit stehe. Aber
war etwa die besagte Tauflehre im 4. Jahrhundert so verbreitet,
dass dann eine nähere Auseinandersetzung und Verteidigung
entbehrlicher gewesen Aväre als zur Zeit Cyprians? Rauschen
führt allerdings Stellen aus Augustin und Hieronymus an, worin
der Ketzertaufe, unter Anerkennung ihrer Gültigkeit, die Kraft
der Sündentilgung und Heilswirkung .abgesprochen wird. Aber
er musste von seinem Standpunkt aus unbedingt solche
abendländische Stimmen nennen können, die die kirchliche Taufe
derartig einschätzten l). Dafür' weiss er aber nur die Apostolischen
Konstitutionen VII, 44, 3 (Funk 450, 16) anzuführen, wo allerdings

die Notwendigkeit der Salbung und Handauflegung nach
der Taufe betont Avird mit der Begründung: sàv yàg pi) sic

sxaGxov xovrwv snîxXx^aiç ys'vrjxai nagà xov svOsßovc isgsaiç xoiavxì]
¦xiç, sic iiôo)g póvov xuxaßaivsi ò ßanxit,opsvog wç ol 'Iovôaïoi, xal
ànoxiUsxai póvov xòv gvnov xoì awpaxoç, ov xòv gvnov xrjç ipv%rjç-

So bemerkenswert diese Stelle ist, so genügt sie doch nicht,
um die Sorglosigkeit und Unbedenklichkeit zu erklären, womit
nach Rauschen der Namenlose seine Tauflehre vorträgt, auch
wenn er erst im 4. Jahrhundert schreibt. Dagegen dürfte eine
andere Erwägung dieses Verhalten genügend erklären : die
Anschauung des Namenlosen kommt der Cyprianischen Partei
insofern entgegen, als sie gerade das preisgibt, was dort den

grössten Anstoss erregt hatte — die Vorstellung, dass durch
die Ketzertaufe Sünden vergeben und Seelen gereinigt und
geheiligt Averden sollten. Das war ein Zugeständnis an den Gegner,
das der Namenlose ebendeshalb nicht erst gegen diesen
verteidigen zu müssen glaubte. Es kam aber erst in einem Augenblick,

avo der Taufstreit eben daran Avar vor dem valerianischen
Sturm zu verstummen.

c) Rauschen gibt zu, dass der Namenlose die Briefe Cyprians,
namentlich Ep. 73, kennt und benützt und mit den Worten in
c. 1 „ut unus homo etc." den Bischof von Karthago im Auge
hat. Dagegen sei es unerweislich, dass der katholische Bischof,
den er in seinem Traktate anrede und bekämpfe, gerade Cyprian

*) Vgl. auch Ernst, S. 466 ff.



— 158 —

gewesen sei. Auch im 4. Jahrhundert habe ein katholischer
Bischof eine Schrift zur Verteidigung der Wiedertaufe herausgeben

können, auf die dann De rebapt. die Antwort sein könne,
da die Wiedertaufe noch vielfach innerhalb und ausserhalb der
Kirche in Übung gewesen sei. Im Abendland speziell habe
Optatus von Mileve die Ungültigkeit der Ketzertaufe behauptet
und vielleicht sei gerade er der Bischof, gegen den sich der
Anonymus wende. Allein in c. 1 hat es nicht den Anschein,
dass der „unus homo", von dem es heisst, dass er „magnae
prudentiae et constantiae esse praedicatur", einer fernen
Vergangenheit angehöre, vielmehr muss allem nach seine „Klugheit

und Festigkeit"- sich in der Gegenwart geltend machen.
Auch die Bemerkung über die Bischöfe, die „non tam ornate
ut tu et composite" ihre Worte bilden könnten (c. 10), fasst
man mit Recht als Anrede an Cyprian und Anspielung auf
seinen gewählten Stil. Im übrigen habe ich meine Anschauung
über den in De rebapt. bekämpften Gegner und die
schriftstellerische Art der Polemik des Anonymus schon oben
dargelegt.

Dazu kommt etwas anderes, was ganz gegen Rauschens
Annahme spricht. Unser Traktat steht insofern noch auf dem
Standpunkte des Papstes Stephan und seiner Partei, als er die
Taufen nicht bloss der Schismatiker, sondern auch aller
Häretiker gelten lässt, ohne bei diesen einen Unterschied zu
machen oder nach der Art und Weise der Taufspendung zu
fragen (Cypr. Ep. 73, 16. 74, 1 u. 5. De rebapt. c. 4. 14. 15).
Seit dem 4. Jahrhundert aber nahm man die häretischen Tauf-
spendungen nicht mehr in Bausch und Bogen, sondern fing an
zu unterscheiden. Schon das Konzil von Arles (314) fordert in
can. 8, dass bei Konvertiten nach dem Symbolum gefragt Averde

und (nur) eine auf die Trinität gespendete Taufe Gültigkeit haben
solle. Die Synode von Nicäa aber verwarf in c. 19 nur die Taufe
der IlavXiaviGuvxwv ausdrücklichJ). Was noch speziell den
Bischof Optatus von MüeA7e betrifft, so verwirft er zwar die
Taufen der Häretiker, weil diese „sani et ATerissimi symboli
desertores" seien, anerkennt aber die der Schismatiker (Dona-

') Ernsts Deutung der beiden Kanones von Arles und von Nicäa (Die
Ketzertaufangelegenheit in der altchristl. Kirche nach Cyprian 1901, 52 ff.
und 58 ff, und in Ztschr. f. kath. Theol. 1903, 759 ff.) ist nicht einwandfrei.



— 159 —

tisten), „quia nobiscum vera et communia sacramenta traxistis"
(C. Parm. Donat. I, 12 ed. Ziwsa p. 14)x). Der Liber de rebapt.
aber ist mit seinem Gegner darin einig, dass „spiritus sanctus
extra ecclesiam non sit, fides quoque non solum apud haereticos,
verum etiam apud eos, qui in schismate constituti sunt, sana
esse non possit" (e. 10 A. 82, 12), und bekämpft eine
Anschauung, die daraus den Schluss zieht, dass jede ausserkirch-
liche Taufe ungültig sei. Also kann sein Gegner nicht Optatus sein.

d) Rauschen gibt zu, dass die Ketzertauffrage zur Zeit
Cyprians eher „nova" (De rebapt. c. 1) gewesen sei als im
4. Jahrhundert. Aber einerseits sei sie auch damals nicht im
eigentlichen Sinne neu gewesen, da die Synoden von Ikonium
und Synnada in Asien ca. 235 und die karthagische Synode
unter Agrippin ca. 220 schon die Wiedertaufe der Ketzer
beschlossen gehabt hätten. Anderseits habe sie auch im 4.
Jahrhundert eine neue genannt werden können, da sie damals nach
langer Ruhe wieder erwacht sei. Allein die De rebapt. c. 1

gekennzeichnete „nova quaestio" ist nicht bloss eine literarische
Streitfrage mit Schriften und Gegenschriften (nonnulla super
hac nova quaestione scripta aut rescripta esse iaetabantur),
sondern ein den Frieden und die Einigkeit der Brüder aufs
äusserste gefährdender Streit (contra ecclesiarum quietem atque
pacem discordias et simultates et Schismata allaturum). Ist
uns nun schon von einer schriftstellerischen Ketzertauffrage
im 4. Jahrhundert nichts bekannt, so vollends nichts von einem
so gefährlichen Kirchenstreit2). Beides aber trifft für die Zeit
Cyprians vollauf zu, und auf sie führt vollends mit zwingender
Notwendigkeit der Zusammenhang, in dem nach c. 1 die „nova
quaestio" mit dem „unus homo" steht. Wann gab es noch eine
Zeit, wo ein Ketzertaufstreit so mit dem Namen eines Mannes

verknüpft gewesen wäre, wie im sechsten Jahrzent des dritten
Jahrhunderts? Man pflegt eine Schrift der Zeit zuzuweisen, in
die sie nach den durch andere Zeugnisse bekannten Verhältnissen

hineinpasst, nicht in eine Zeit, deren nähere Verhältnisse

') Vgl. auch Ernst in der angeführten Schrift 1901, 44 ff.
*) Wir hören durch Hieronymus (Altere. Lucif. et orthod. c. 27) von

„libelli de haereticis rebaptizandis" eines luziferianischen Diakons Hilarius
zu Rom, die aber keine Beachtung fanden (Bardenhewer, Gesch. d. altkirchl.
Lit. Ill 1912, 477). Eine Rolle spielte die Tauffrage auch im Donatisten-
streit, aber sie war weder Ausgangspunkt noch Kernpunkt des Streites.



- 160 —

aus der Schrift selber erst gewonnen werden mussten, was auf
einen Zirkel hinausliefe. Zudem ist die „nova quaestio" in c. 6

näher gekennzeichnet als ein „adversus prisca consulta post
tot saeculorum tantam seriem nunc primum repente ac sine
ratione insurgere". Kann etwa ein Schriftsteller des 4. Jahrhunderts

mit „unus homo" auf Cyprian und den Ketzertaufstreit
des 3. Jahrhunderts anspielen und zugleich behaupten, dass

man sich „jetzt zum ersten Male" gegen die kirchliche
Überlieferung erhebe? Muss er nicht vielmehr ein Zeitgenosse
Cyprians sein *)

e) Was die Behandlung der Martyrien in c. 12 und 13

betrifft, so bestreitet Rauschen die Berechtigung eines Schlusses
auf vorkonstantinische Zeit, da es auch im 4. Jahrhundert,
namentlich in dem von den donatistischen Circumcellionen
heimgesuchten Afrika, Martyrien gegeben habe und zudem ein
Schriftsteller die Verfolgungen, auch nachdem sie längst
erloschen gewesen seien, in den Bereich seiner Erörterungen
habe ziehen können. Allein Avenn es in c. 13 heisst: „et ideo

') In der Ztschr. f. kath. Theol. 1917, 458, betrachtet Ernst den Satz
Cyprians Ep. 73, 3 : „apud nos autem non nova aut repentina res est, ut
baptizandos censeamus eos qui ab haereticis ad ecclesiam veniunt", als

Entgegnung auf die aus der Nachbarprovinz Mauretanien herüberschallenden

Vorwürfe der Neuerung (De rebapt. c. 1 : nova quaestio, c. 6. : nunc
primum repente). Diese Annahme ist keineswegs notwendig, da Cyprian
nicht erst in Ep. 73, 3, sondern schon in Ep. 70, 1 (767, 5) und in Ep. 71, 4

(774, 12), betont, dass die Wiedertaufe der Konvertiten nicht eine neue,
sondern eine schon von den früheren Bischöfen zur Zeit Agrippins
beschlossene Sache sei. Ja die Erklärung, dass etwas nicht eine nova aut
repentina res sei, scheint geradezu ein rednerischer xónog zu sein. „Nec
nova aut repentina haec sunt quae nunc accidunt christianis" sagt Cyprian
ad Fort. c. 11 (336, 26). „Nec rudis iste ant novns est in Celerino carissimo
nostro titulus gloriarum", Ep. 39, 3. „Nec hoc nobis nunc nnper consilium
cogitatimi est nec haec apud nos adversus improbos modo supervenerunt
repentina subsidia, sed antiqua haec apud nos severitas, antiqua fides,
disciplina legitur antiqua" heisst es im römischen Schreiben Ep. 30, 2. „Neu"
und „repentinus" sind geradezu Synonyma. Arnob. adv. nat. II, 71 : nova
fuit ac repentina, c. 72 : inauditas incognitas repentinas agitare atque
inducere religiones. August. Conf. II, 6 : tibi enim quid insolitum, quid repen-
tinum? III, 9: cum aliquid tu repente inusitatum et improvisum imperas.
Seneca Ep. 117, 19: nihilque in hoc mundo repentinum aut expers ordinis
volutetur, 16, 6 : si repentina ac subita dominantur (107, 2 : nihil horum
insolitum, nihil inexpectatum est). Apul. Apol. c. 44: omnis ista accusatio
temeraria et repentina fuit.



— 161 —

cum in martyrio tanta sit mutatio rerum in momento temporis,
ut in re perquain A7eloci possint mutari universa, nemo sibi
blandiatur, qui occasionem amiserit gloriosae salutis, si forte se
ab ea excluserit propria sua culpa qua ratione etiam ille
haereticus, qui confltendo Christi nomen trucidatur, nihil postea
potest corrigere, si quid de Deo aut de Christo male senserit
etc.", so ist das eher zu einer Zeit geschrieben, wo die Möglichkeit

des Martyriums noch in greifbarer Nähe liegt, und der
Verfasser hat dabei kirchliche und häretische Martyrien durch
den heidnischen Staat im Auge. Auch der Satz in c. 11: „quid
autem statues in personam eius verbum audientis, qui forte
adprehensus in nomine Christi statim confessus ac, priusquam
baptizari aqua permitteretur ei, fuerit punitus", weist entschieden
auf eine Ergreifung und Aburteilung durch die heidnische Obrigkeit

hin. Von Jesus selber heisst es in c. 6 und c. 11, dass er
„adprehensus est". Und dieses Wort ist ständige Bezeichnung
für die Festnahme des Christen durch die Behörde1).

Alles in allem genommen, sind die Anzeichen für das dritte
Jahrhundert und gegen das vierte so deutlich, dass man sich
wundern muss, wie sie verkannt werden konnten *).

5. Wir haben eingangs bemerkt, dass unsere Frage auch
einer dogmengeschichtlichen Seite nicht entbehre. Wie schon in

') So heisst es bei Cypr. Ep. 56, 1 : qui in persecutione adprehensi
prius fuerant et nomen Domini confessi violentiam magistratus vicerant.
Ep. 60, 4: quamquam etsi aliquis ex talibus fuerit adprehensus, non est
quod sibi quasi in confessione nominis blandiatur etc. Ep. 81 : adprehensus
enim et traditus loqui debet. De laps. c. 3: primus est victoriae titulus
gentilium manibus adprehensum Dominum confiteri. Passio ss. Felic. et
Perpet. c. 2 {Knopf, Ausgewählte Märtyrerakten 1901, 45): apprehensi sunt
adolescentes catechumeni. Acta Agap. Chion. etc. c. 2 (Knopf, S. 91): com-
prehensae. Passio ss. Montani Lucii etc. c. 2 (Ruinart, Acta Martyr. Ratis-
bonae 1859, 275): apprehensi. Acta Fructuosi etc. cl (Ruinart, p. 264):
comprehensus. Acta Cypr. c. 4 (Knopf, S. 77): deprehensus. Apollinaris bei
Euseb. Hist. eccl. V, 16, 12: xgaxr/2/siç vnsg xov òvópuxoc èacavgoìdrj.
Freilich spricht Augustin de civ. Dei I, 18 von „adprehensa et oppressa
caro" auch bei Barbareneinfallen, aber er meint damit geschlechtliche
Vergewaltigung.

2) Was die Heimat betrifft, so ist sie wahrscheinlich Afrika. Dafür
spricht auch der Bibeltext der Schrift (H. v. Soden, Quellen u. Forschungen
XII. 1909, 32), sowie die Bezeichnung „verbum audiens" statt „catecumenus"
{siehe oben). Von den afrikanischen Provinzen hat aber wieder Mauretanien
die grösste Wahrscheinlichkeit für sich {Ernst, Theol. Quartalschr. 1911, 374).

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 8/4, 1921. 11



— 162 —

der Ztschr. f. kath. Theol. 1896, 218 f. und im Histor. Jahrb.
1898, 419 (519) f., so erklärt es nämlich Ernst auch in der
Quartalschr. 1908, 593 f., für „unwahrscheinlich, ja unmöglich",
dass der Anonymus in einem Traktate, wenn er nach dem
Edikte Stephans geschrieben Aväre, eine andere Doktrin über
die Taufe und speziell über die Ketzertaufe entwickelt hätte
als der Papst. Nun aber gestehe dieser der ausserkirchlichen
Taufe ausdrücklich die Nachlassung der Sünden, die Heiligung
und Wiedergeburt der Seele zur Gotteskindschaft als direkte
Wirkung* zu, während der Anonymus dies in Abrede stelle, ja
der Wassertaufe überhaupt jede unmittelbare und reale Gnadenwirkung

abspreche. Also müsse der Traktat De rebapt. vor dem

Stephan'schen Erlasse verfasst wrorden sein.

Dieser Schluss beruht aber auf einem unbeAviesenen Obersatze

und darum auf einer petitio principii. Wenn die Afrikaner
nach Empfang der päpstlichen Äusserung auf ihrer gegenteiligen
Anschauung und Übung beharren konnten, wie dies — auch
abgesehen von der Frage, ob die Septembersynode ein „ Opposition

skonzil" gegen Rom gewesen sei oder nicht1) — wirklich
der Fall war, so ist nicht einzusehen, warum nicht ein anderer
Bischof — allem nach Avahrscheinlich auch in Afrika —, der
im übrigen mit Stephan an der Gültigkeit der Ketzertaufe
festhielt, zur Begründung dieser Gültigkeit sollte einen andern Weg
haben einschlagen und eine andere Grundlage für den Beweis
haben wählen können. Stephan Avar ein Hierarch, der Gehorsam
forderte; seine theologische Begabung und Bildung ist uns
unbekannt. Er konnte aber zufrieden sein, wenn sich eine Feder
zur Verteidigung der römischen Sitte einsetzte, auch Avenn diese

Verteidigung über abschüssige Wege ging. Zudem : konnte die
Schrift nicht nach Stephans Tod, unter dem den Afrikanern
Avieder entgegenkommenden Sixtus II verfasst sein? Man braucht
nicht gerade anzunehmen, dass Sixtus sachlich dem afrikanischen

Standpunkt beigetreten sei (vgl. darüber Harnack, T. U.

13, 1. 1895, 39 ff., und gegen ihn Ernst in der Ztschr. f. kath.
Theol. 1905, 277 ff.). Aber wieweit er die Anschauung seines

Vorgängers teilte, wissen wir auch nicht. Bei der Wandelbarkeit

der römischen Kirche in damaliger Zeit — vgl. meine
Bemerkungen in Ztschr. f. wiss. Theol. 1913, 310 — ist eine

') Vgl. diese Ztschr. 1923, 73 ff.



— 163 —

Abweichung nicht bloss in der Kirchenpolitik, sondern auch
in der sachlichen Auffassung keineswegs ausgeschlossen.

Auf diese Erwägungen kommt es aber gar nicht an : unsere
Untersuchung hat aufs neue gezeigt, dass Ernsts Aufstellungen
unhaltbar sind und dass der Liber de rebaptismate nach der
Synode von 256 und nach Cypr. Ep. 73 und 74, also nach dem
Erlasse Stephans geschrieben worden sein muss. Zu diesem
Ergebnis sind Avir auf rein literarhistorischem Wege, ohne
Bezugnahme auf einen römischen Primat irgendwelcher Art,
gekommen. Nun aber können wir als kirchen- und
dogmengeschichtliche Frucht die Tatsachen einbringen: in der Mitte
des dritten Jahrhunderts schreibt in einem die ganze Kirche
tief erregenden Streite, wie dem Ketzertaufstreit, nachdem der
römische Bischof bereits seine Stimme abgegeben hat, ein
anderer, allem nach ein afrikanischer Bischof ') eine Schrift, worin
er die gleiche Übung verteidigt, die auch der Papst eingehalten
Avissen will. Er tut das aber, ohne auf den römischen Erlass
als auf eine entscheidende Kundgebung hinzuweisen, ja ohne
ihn überhaupt zu erwähnen, ja vielleicht ohne den Erlass
auch nur zu berücksichtigen 2). Er spricht von der „venerabilis
ecclesiarum omnium auctoritas" (c. 1, A. 70, 7), von „tot an-
norum totque ecclesiarum itemque apostolorum et episcoporum

J) Dass der Verfasser Bischof ist, geht aus c. 10 (A 82, 7 u. 10) hervor.
') Rauschen (Prolegg., p. 13sq) schliesst aus der Nichterwähnung des

römischen Bischofs auf einen nichtitalienischen Schriftsteller, ein Schhiss,
der nicht einmal für das von Rauschen angenommene vierte Jahrhundert
zwingend ist, vom dritten ganz zu schweigen. In der Ztschr. f. neutest.
Wiss. 1907, 209 f. glaubte ich, ohne irgendein Gewicht darauf zu legen,
Spuren einer Berührung des Liber de rebapt. mit der Stephanschen
Kundgebung aufzeigen zu können. Ernst lehnt sie natürlich ab (Quartalschr.
1908, 591 f.). Eine Sicherheit ist hier allerdings nicht zu gewinnen. Wenn
man aber in c. 1 liest „si unusquisque nostrum - nihil innovare gestiret
contra priscam et memorabilem Observationen!" und „quia non poterat
id quod innovabatur sine dissensione fratrum et damno ecclesiastico consistere",

und bedenkt, welche Rolle das Stephansche „nihil innovetur nisi
quod traditum est etc." im Laufe der Zeiten spielte von Cyprians Ep. 74

über Augustin De bapt. contra Donatist. V, 26, 37 (Migne PL. 41, 194)
und Vincenz von Lerinum (c. 6, al. 9, ed. Jülicher 8, 19) bis zur Enzyklika
Benedikts XV „Ad beatissimi apostolorum principis" (Acta apost. sed.

1914, 611), so wird es einem schwer, in De rebapt. c. 1 an ein Spiel des

Zufalls zu glauben. Nimmt aber der Verfasser auf den Erlass des römischen
Bischofs Bezug, dann ist es um so bezeichnender, wie unbekümmert er



— 164 —

auctoritas" (c. 6, A. 77, 8), Aron „tanti temporis tot virorum
veneranda consuetudo et auctoritas" (c. 15, A. 89, 19), aber
nicht davon, dass die römische Kirche durch ihre Tradition,
der oberste Bischof durch seine Stellungnahme die Frage
entschieden hätte. Der hl. Petrus ist ihm „dux ac princeps apostolorum"

(c. 9, A. 80, 13), aber dass dieser Prinzipat im römischen
Bischof fortlebe, die Stimme Petri durch den Mund des römischen
Bischofs weiterklinge, sagt er nicht. Aber nicht bloss das : der
bischöfliche Schriftsteller verlässt sogar in seiner Beweisführung
die vom römischen Bischof vorgezeichnete Linie und geht, um
zum gleichen Ziele zu gelangen, von einer andern
Grundanschauung aus; während jener der Ketzertaufe die Kraft der
Sündennachlassung und Heiligung* zuerkannte, hält dieser zwar
an ihrer äusseren Gültigkeit fest, legt ihr aber keinerlei
Gnadenwirkung bei. Ja Avenn Ernst mit seiner Auffassung von der
Tauflehre des Anonymus recht hat, so spricht er sogar der
kirchlichen Taufe die Heilswirkung ab und verlegt diese in
die Firmung1).

Die Anschauung, dass ein mit dem päpstlichen Erlasse im
Endergebnis übereinstimmender, aber in der näheren Begründung

eine andere theologische Auffassung verratender Traktat
nicht nach diesem päpstlichen Erlasse geschrieben sein könne,
ist die irrige Grundvoraussetzung der Ernstschen Aufstellungen.
Sie hat ihm die zeitliche Stellung dieser Schrift vorgezeichnet
und ihm die Augen gehalten, dass er die deutlichen Fingerzeige,
die den Traktat an das Ende des Taufstreites weisen, verkannt
und missachtet hat. Ernsts Vorurteil äussert aber nicht bloss
hier seinen verhängnisvollen Einfluss: eine ungeschichtliche
Vorstellung von der Art und dem Umfang des römischen
Primates im 3. Jahrhundert zieht sich als petitio principii wie ein
roter Faden durch die vielen fleissigen und sonst so scharfsinnigen
Untersuchungen Ernsts über den Verlauf des Ketzertaufstreites
hindurch, so dass sie trotz dem Anklang, den sie vielfach auch
auf protestantischer Seite gefunden haben, und trotz richtigen
Beobachtungen im einzelnen alle sorgfältig nachgeprüft Averden
müssen.

*) Mit Unrecht meint also neuestens d'Alès (La théologie de S. Cyprien
1922,191), dass der Liber de rebaptismate „intéresse la théologie du baptême,
mais non celle de la papauté".


	Die Abfassungszeit des Liber de rebaptismate : auch ein Beitrag zur Primatsfrage

