Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 14 (1924)

Heft: 3-4

Artikel: Die Abfassungszeit des Liber de rebaptismate : auch ein Beitrag zur
Primatsfrage

Autor: Koch, Hguo

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403991

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403991
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 134 —

Die Abiassungszeif des Liber de rebaptismate.

Auch ein Beitrag zur Primatsfrage.
Von
Prof. Hugo KocH, Miinchen.

Uber die in der Uberlieferung unter Cyprians Werke ge-
stellte, in Wirklichkeit gegen seine L.ehre von der Ungiltigkeit
jeder Ketzertaufe gerichtete Schrift De rebaptismate gehen die
Ansichten, sowohl was die nahere Fassung und Begriindung
ihrer Tauflehre als auch was die Zeit und den Ort ihres Ur-
sprungs anbelangt, betrichtlich auseinander?).

In der Zeitschr. f. neutest. Wiss. 1907, 190 ff. suchte ich
nach dem Vorgange von Schiler und Nelke nachzuweisen, dass
die Abhandlung bald nach der dritten karthagischen Ketzer-
taufsynode vom September 256 verfasst worden sein miisse.
Joh. Ernst, dem der Nachweis gegolten hatte, hielt in der T1b.
theol. Quartalschr. 1908, 579 ff., 1909, 20 ff. gegen mich und
ebendaselbst 1909, 364 ff. gegen den mir beipflichtenden H.
v. Soden an seiner Aufstellung fest, dass die Schrift zwischen
dem 72. und dem 73. Brief Cyprians, bzw. zwischen der zweiten
und der dritten kuarthagischen Ketzertaufsynode entstanden
sei?). Da die Frage nicht bloss fiir die Literaturgeschichte und
fir die Zeitfolge des Ketzertaufstreits in Betracht kommt, sondern
auch dogmengeschichtlich nicht ohne Belang ist, so soll sie hier

1) Reinhold Seeberg bezeichnet die Schrift neuestens (Lehrb. d. Dogmen-
gesch. 1%, 1922, 620 A.2) als ,merkwiirdig und bedeutend“ und sagt, man
konne den unbckannten Verfasser den ersten Scholastiker nennen, da auch
er die Methode der Scholastik, Gegensiitze aufzudecken und dann mitein-
ander auszugleichen, befolge.

?) Zustimmend #&ussert sich Bardenkewer, Gesch. d. altkirchl. Lit. II3,
1914, 499 ff,, wihrend sich Jordan, Gesch. d. altchr. Lit. 1911, 342 und Kriiger
in Schanz’ Gesch. d. rom. Lit. III® 1922, 374 zuriickhalten.



— 136 —

nochmals untersucht werden. Der Kiirze halber aber lasse ich
alles Drum und Dran, alle Stellen, deren Verhiltnis man so
oder so ansehen kann, beiseite und nehme bloss die Beweis-
grinde vor, denen Ernst selber entscheidendes Gewicht beilegt.
Dazu kommt eine Auseinandersetzung mit den von Gerhard
Rauschen in der Einleitung zu seiner neuen Ausgabe von Tert.
de bapt. und Ps. = Cypr. de rebapt. (Florilegium Patristicum,
fasc. XI, Bonn 1916) und in der Ztschr. f. kath. Theol. 1917,
83 {I. vorgetragenen Anschauungen, auf die FErnst in der ge-
nannten Ztschr. 1917, 164 ff. und 450 ff,, erwiderte ).

1. Ernst ist (Theol. Quartalschr. 1908, 582; 1911, 364) mit
mir in dem methodischen Grundsatze einig, dass bei der An-
nahme von bestimmten Beziehungen zwischen dem Buche von
der Wiedertaufe und den Briefen Cyprians Vorsicht gelibt und
mit verlorengegangener Literatur gerechnet werden miisse. Da-
gegen, meint er (Quartalschr. 1908, 605 ff.; 1911, 365 ff.), ver-
liere seine Bezugnahme auf eine untergegangene Schrift alle
‘Wahrscheinlichkeit, wenn sich eine Stelle des Anonymus als
offenkundiges Missverstandnis einer cyprianischen Ausfithrung
darstelle, das dann Cyprian selber wieder berichtige. Das sei
aber bei Ep. 72, 1, De rebapt. ¢. 3 und 4, und Ep. 73,9 der
Fall. Der Anonymus unterstelle seinem Gegner infolge eines
Missverstindnisses die Meinung, ,dass Taufe und Firmung émmer
zusammen gespendet werden miissten, und dass nur solche, welche
beide Sakramente, Taufe und Firmung, empfangen hiitten, in
den Besitz des Himmelreiches gelangen konnten“. Unter andern
Griinden gegen die dem hl. Cyprian filschlich unterstellte Lehre
fiihre er auch das Beispiel der Samaritaner an, die vom Diakon
Philippus getauft worden waren, aber erst viel spéter durch
die Apostel Petrus und Johannes das Sakrament der Handauf-
legung empfingen. Wenn von diesen bloss getauften Samari-
tanern, fihre er in c. 4 (Hartel A. 73, 29) aus, der eine oder
andere vor Ankunft der Apostel gestorben sei, miisste er da
wirklich als des Heiles verlustig erachtet werden? Wenn aber,
wie man es im Falle der Samaritaner sehe, die Taufe allein
und erst spiter die Firmung wieder fir sich gespendet werden
konne, warum es dann unzuldssig sein solite, den Konvertiten

1) Meine Abhandlung war schon niedergeschrieben, als Raaschens Auf-
satz in der Ztschr. f. kath. Theol. 1917, 83 ff. erschien, der in der Kritik der
Ernstschen Datierung (99 ff.) mit mir zusammentrifft.



— 136 —

aus der Héresie bei ihrer Aufnahme in die Kirche nur die Fir-
mung fiir sich allein zu erteilen, von der Wiederholung der
Taufe aber abzusehen, da sie, im Namen Jesu gespendet, bereits
vorausgegangen sei? An diesem biblischen Argument iibe nun
Cyprian in Ep. 73, 9 Antikritik. Also misse De rebapt. zwischen
Ep. 12 und 73 verfasst sein. ,

Nun fihrt Cyprian in Ep. 73, 9 aus: wenn einige sagen,
dass den in Samarien Getauften bei der Ankunft der beiden
Apostel nur die Hand zum Empfang des hl. Geistes aufgelegt,
aber nicht die Taufe nochmals erteilt worden sei, so besagt
diese Stelle fiir die vorliegende Frage gar nichts. Denn jene
Samaritaner hatten den wahren Glauben angenommen und
innerhalb der einen, allein mit dem Recht der Stindennachlas-
sung ausgestatteten Kirche die Taufe empfangen, so dass sie
nur noch der Geistesmitteilung bedurften. Das trifft auch jetzt
noch bei uns zu: die in der Kirche Getauften werden den Bi-
schofen vorgestellt, um unter Gebet und Handauflegung den
hl. Geist und die Vollendung des Herrnzeichens zu empfangen.

Soweit Cyprian. Und das soll eine Entgegnung auf ein
,Missverstindnis“ des Namenlosen sein, auf eine filschliche
yUnterstellung“, als ob Cyprian die Notwendigkeit der gleich-
zeitigen Spendung von Taufe und Firmung gelehrt und dem
Nichtgefirmten das Heil abgesprochen hétte? Kein Wort davon,
dass man ihn missverstanden, ihm eine von ihm nicht vertre-
tene Anschauung unterstellt habe, dass er nie behauptet habe
und nicht behaupten wolle, Taufe und Firmung missten immer
miteinander gespendet werden, weil man ohne Firmung nicht
selig werden konne, dass er also den vor der Firmung gestor-
benen Samaritanern den Himmel nicht streitie machen wolle.
Und wenn Cyprian sagt: ,quod nunc quoque apud nos geritur,
ut qui in ecclesia baptizantur, praepositis ecclesiae offerantur
et per nostram orationem ac manus impositionem spiritum
sanctum consequantur et signaculo dominico consummentur®, so
konnte das Prasens ,baptizantur® (statt ,baptizati sunt“) eher
zur Verstirkung des ,Missverstindnisses® beitragen statt ihm
zu begegnen. Jedenfalls wire Cyprians Ausfithrung, wenn sie
eine Entgegnung auf eine derartige Unterstellung sein soll,
gerade am springenden Punkte vorbeigegangen. Ja, in Ep. 73,
21 schreibt er, seine Worte von Ep. 72, 1 wiederholend: et
ideo baptizari eos oportet, qui de haeresi ad ecclesiam veniunt,



— 137 —

ut qui legitimo et vero atque unico sanctae ecclesiae baptismo
ad regnum Dei regeneratione divina praeparantur, sacramento
utroque nascantur.* Ist das die Art und Weise, ein Missver-
stiindnis aufzukliren ?

Wie steht es aber in Wirklichkeit mit dem von Ernst an-
genommenen Missverstindnis, der félschlichen Unterstellung ?
In Ep. 72, 1 sagt Cyprian im Verein mit den andern Synodal-
bischofen, die ausserhalb der Kirche bei Héaretikern oder Schisma-
tikern Getauften miissten, wenn sie zur einen Kirche kimen,
getauft werden, ,eo quod parum sit eis manum imponere ad
accipiendum spiritum sanctum, nisi accipiant et ecclesiae bap-
tismum; tunc enim demum plene sanctificari et esse filii Dei
possunt, si sacramento utroque nascantur, cum scriptum sit
Joh. 3, 5.4 Seien doch nach der Apostelgeschichte (10, 44 ff.)
sogar die im Hause des Hauptmanns Kornelius Versammelten,
obwohl sie voll glithenden Glaubens den hl. Geist schon empfan-
gen hatten, doch noch von Petrus getauft worden, um ja nichts
vom gottlichen Gebot und evangelischen Gesetze ausser acht
zu lassen. Dass aber das, was die Hiretiker spendeten, keine
Taufe sei und bei den Gegnern Christi die Gnade Christi nicht
wirksam sein konne, habe er kiirzlich in mehreren Briefen
dargetan.

Wie man sieht, spricht Cyprian, wo er die Notwendigkeit
der Spendung beider Sakramente, der Taufe und der Firmung,
betont, ausdriicklich von Hiretikern, und er fithrt das Beispiel
des Kornelins und seiner Genossen als Beleg dafiir an, wie
peinlich streng sich die Apostel an das gottliche Gebot — iiber
die Taufe! — gehalten hitten, dass sie diese selbst da, wo der
Emptang des Geistes bei richtigem Glauben schon erfolgt war,
doch nachgeholt hiitten: um wieviel mehr miisste dies da der
Fall sein, wo bei falschem Glauben tiberhaupt keine Gnaden-
wirkung stattfinden konne. Was Cyprian betont, ist also klar:
und deutlich die Notwendigkeit der Taufe, nicht etwa der Firmung.
Von einer gleichzeitigen Spendung der Taufe und der Firmung
ist vollends keine Rede. Ein Missverstindnis ist also nichts we-
niger als naheliegend. Das gibt auch Ernst zu oder richtiger:
er betont diesen Umstand sogar, um ihn fir seinen Beweisgang
zu verwerten und es als- unwahrscheinlich hinzustellen, dass.
ausser dem Anonymus noch andere an dieser Stelle dem gleichen
Missverstindnis erlegen wiren. Diese Unwahrscheinlichkeit ist:



— 138 —

in der Tat so stark, dass sie schon beim Verfasser der Schrift
De rebaptismate anfingt. Aber schliesslich kann ja bei ent-
sprechender geistiger Verfassung alles missverstanden werden,
und es kann auch am guten Willen, richtig zu verstehen, fehlen.
Wie steht es damit beim Namenlosen?

Sein Gedankengang in c¢. 3 und 4 ist folgender: Du wirst
mii", redet er seinen Gegner an, Joh. 3, 3 und 5 entgegenhalten
und daraus folgern: ',,illi baptisma solum prodesse, cui possit
etiam spiritus sanctus inesse,“ und darauf verweisen, dass auf
den Herrn selbst bei der Taufe der hl. Geist herabgekommen
sel. Nun wird dem niemand von uns widersprechen, ,scilicet
rebus integris et omni modo ita in ecclesia gerundis et secun-
dum disciplinae ordinem perpetuo a nobis observandis“. Wenn
sich aber in demselben Neuen Testamente das, was wir hier
vereint antreffen, manchmal auch geteilt und getrennt und so
georduet findet, wie wenn es Ilandlungen fiir sich wéren, so
ist zu erwégen, ,utrum possint esse aliquando etiam singulariter
solitaria, quasi non sint mutila sed tanquam integra atque per-
fecta“. Durch die bischéfliche Handauflegung némlich wird
Jjedem Gldaubigen der hl. Geist erteilt, wie es die Apostel bei den
Samaritanern nach der Taufe durch Philippus gemacht haben,
da diese nur im Namen des Herrn Jesus getauft gewesen waren;
auch den Aposteln hat der Herr erst nach seiner Auferstehung
durch Anhauchen den hl. Geist mitgeteilt (Joh. 20, 22). Da dem
so ist, was meinst du nun? Wenn einer nicht von einem Bischof
getauft wurde, so dass er im Anschluss daran (in continenti)
auch gleich die Handauflegung empfangen hétte, und er stirbt
vor Empfang des hl. Geistes, glaubst du, dass er das Heil er-
langt habe oder nicht? Haben doch selbst die Apostel und die
Jiunger, die sogar andere tauften, nach ihrer Taufe durch den
Herrn nicht sofort den hl. Geist empfangen, der noch gar nicht
da war, da Jesus noch nicht verherrlicht war, sondern erst
nach seiner Auferstehung, also nach einer nicht unbetricht-
lichen Zwischenzeit. Ahnlich war es bei den Samaritanern. Da
konnte also wohl einer vor Empfang des hl. Geistes sterben,
wie auch jetzt viele (oder: manche. Beides bedeutet ,plerique*
im spéteren Latein) nach der Taufe ohne bischoéfliche Hand-
auflegung aus der Welt abscheiden und doch als Voligldubige
gelten. Ahnlich beim ithiopischen Verschnittenen, der vom
Diakon Philippus getauft wurde: auch ihm wurde von keinem



— 139 —

Bischof die Hand aufgelegt. , Wenn du das zugibst und die Heils-
wirkung annimmst und dich nicht zur Anschauung aller Gldubigen
in Gegensatz stellst, dann musst du auch zugestehen — und darauf
lauft unsere ganze Abhandlung hinaus —, dass auch jenes andere
in weiterem Sinne bestehen kann, d. h. dass einem andern
bei Reue und Glauben durch die alleinige bischofliche Hand-
auflegung der hl. Geist mitgeteilt werden kann, weil die Taufe
im Namen Jesu Christi unseres Herrn vorangegangen ist, da
nach der Schrift die an Christus Glaubenden im Geiste getauft
werden miissen, so dass diese dann an Gnadenbesitz den Voll-
christen nicht nachstehen und man also nicht zu fragen braucht,
was das fir eine Taufe gewesen sei, die sie im Namen Jesu
Christi empfangen haben.* ;Wenn dem so ist“, heisst esin ¢.b
weiter, ,wenn ein derartiger Zufall einem gliubigen Menschen
das Heil nicht rauben kann, dann gibst du damit selber zu, dass
auch beim halben Mysterium im Notfall das Heil einem gliu-
bigen und reumdiitigen Menschen nicht verloren geht, dass es
also nicht, wie du behauptest, das ganze sein muss.* Andernfalls
wiirde allen Bischofen das Heil abgesprochen, wenn sie nicht
allen ihrer Seelsorge Anbefohlenen personlich zu Hilfe kiimen,
da der niedere Klerus ihnen das nicht spenden kann und so-
mit das Blut der ochne Geistesempfang Sterbenden aus der Hand
der DBischofe gefordert werden miisste. Iis ist aber, wie auch
nicht unbekannt ist, glaubigen Menschen der hl. Geist auch
schon ohne Wassertaufe gespendet worden, wie es in der
Apostelgeschichte 10, 44 ff. (Kornelius und Genossen) erzihlt
wird. Hier hatte die nachfolgende Taufe nur den Zweck, ihnen
auch die Anrufung des Namens Jesu zu verschaffen, ,ne quid
eis deesse videretur ad integritatem ministerii et fidei (vielleicht:
mysterii fidei)“.

So der Namenlose. Er geht also von dem Gedanken aus,
dass Taufe und Firmung zwei fiir sich bestehende, verhéltnis-
méassig in sich vollstindige Sakramente seien, die wohl meistens
zusammen gespendet wiirden, die aber gelegentlich auch ge-
trennt werden konnten, ohne dass das Heil dessen gefihrdet
wire, der noch vor Empfang des Geistes stiirbe. Dabei ist er
iiberzeugt, dass diese Anschauung so sehr die Ubereinstimmung
der Kirche fiir sich habe, dass auch sein Gegner ihr nicht wider-
sprechen werde (quod si hoc admittis et salutare esse credis
nec opinioni omnium fidelium refragaris). Ist das eine ,Unter-



— 140 —

stellung¥, dass der Gegner die Notwendigkeit der gleichzeitiger:
Spendung von Taufe und Firmung und die Unentbehrlichkeit
der Firmung zum Heile lehre? In Wirklichkeit ist es eine
argumentatio ex concessis: in diesem Vordersatz weiss sich der
Ungenannte mit seinem Gegner eins und er folgert nun aus
diesem Vordersatz den Beweisgegenstand seiner ganzen Ab-
handlung, dass man die Handauflegung auch erteilen kénne,
ohne die vorangegangene Taufe im Namen Jesu auf ihre Be-
schaffenheit zu prifen (necesse est confitearis, proinde autem
atque hoc latius tractatu procedit etc.). Der erste Satz in c¢. b
fasst dann nochmals Vordersatz und Schlussfolgerung kurz zu-
sammen: ,quod si ita est et potest aliquid horum eveniens sa-
lutem homini credenti non praeripere, tu quoque ipse annuis,
quoniam modo dimidiatum et non, ut contendis, consummatum
mysterium fidei, si qua necessitas intervenit, salutem adimere
non posse credenti et paenitenti homini.“ _

Hier wird nun allerdings der Namenlose zum Verdreher
und Sophisten. Cyprian hat in Ep. 72, 1, aber nur im Zusammen-
hang der Ketzertaufe, nur wo es sich um die Aufnahme eines
Ubertretenden (durch Taufe und Firmung) handelt, von der Not-
wendigkeit eines ,sacramento utroque nasci“ gesprochen. Diesen
Gedanken spielt der Ungenannte gegen Cyprian aus, um ihm so
etwas wie Selbstwiderspruch vorzuwerfen. Er folgert: von den
beiden Sakramenten, Taufe und Firmung, kann manchmal das
zweite, die Firmung, wegfallen, ohne dass dadurch das Heil ge-
fahrdet wire — also kann auch einmal das erste, die Taufe, dahin-
gestellt bleiben, wenn die Handauflegung erteilt wird, ohne dass
das Heil gefihrdet wire; es muss nicht immer ein ,consumma-
tum mysterium fidei“ da sein.‘ Cyprian hatte bei dem ,sacra-
mento utroque nasci“ gerade die unbedingte Notwendigkeit der
(kirchlichen) Taufe, nicht die der Firmung im Auge. Das weiss
natiirlich auch der Namenlose — hat er doch unmittelbar zuvor
die Entbehrlichkeit der Firmung als etwas allgemein Zugestan-
denes behandelt —, sein Gedankengang ist kein ,Missverstind-
nis“, sondern ein sophistischer Schluss, der aus der Entbehr-
lichkeit der Firmung die Entbehrlichkeit der Taufe folgern will.
Vollends ist es eine starke Ubertreibung, wenn Ernst (Quartalschr.
1911, 365) behauptet, dass sich die Polemik gegen den miss-
deuteten Satz Cyprians wie ein roter Faden durch das ganze
Corpus des Traktats von c. 3 bis 15 hindurchziehe. Mit der



— 141 —

Feststellung der Trennbarkeit von Taufe und Firmung und dem
Schluss von der Entbehrlichkeit der Firmung auf die Entbehr-
lichkeit der Taufe (c. 3—5) hat auf alle Falle das ,Missver-
stindnis® seine Schuldigkeit getan und den Weg zu weiteren
Gedankengingen und Schlussfolgerungen geebnet.

Es bleibt also auch bei unserer Erklarung auf seiten des
Ungenannten eine Zweideutigkeit und Unehrlichkeit, auf die
Cyprian in einer ,Entgegnung®, wie sie in Ep. 73, 9 vorliegen
soll, hétte hinweisen miissen, wihrend er in Wirklichkeit nur
sagt, der Vorgang in Samarien beweise nichts, weil die Samari-
taner die kirchliche Taufe empfangen hitten. Gerade von der
Eigenart und den springenden Punkten des Gredankengangs in
De rebapt. 3 ff., dem Vordersatz von der Trennbarkeit der beiden
Sakramente und ihrer verhiltnisméssigen Selbstdndigkeit und
Vollstindigkeit, dem Gentigen der Taufe zur Seligkeit und der
Sicherheit des Heiles auch ohne Firmung, und der daraus ge-
zogenen Folgerung, dass das auch noch weiter gefasst und auf
die Taufe im Namen Jesu iiberhaupt angewandt werden konne
— davon findet sich in der angeblichen Antwort keine Spur,
sie nimmt darauf auch nicht im leisesten Bezug. Der Namen-
lose schafft sich mit viel Redeschwall eine breite Grundlage,
von der aus er ex concessis weiterschliesst und mit allgemeinen
und mehrdeutigen Wendungen seinem Beweisziele zustrebt. Die
»Antwort* aber lidsst den Ausgangspunkt ganz unberiihrt und
leuchtet mit keinem Distinguo in das Halbdunkel, in das Un-
bestimmte und Verschwommene der gegnerischen Ausfithrungen
hinein.

Damit sind aber die Schwierigkeiten, die der Ernstschen
Anschauung im Wege stehen, noch nicht erschopft. Wir haben
schon bemerkt, dass Cyprian in Ep. 72, 1 wohl von ,sacra-
mento utrogue nasci“ spricht, aber nicht die Wendung ,con-
summatum mysterium fidei* gebraucht, die der Namenlose c. b
seinem Gegner in den Mund legt. Nun ist aber gerade in Ep. 73, 9,
der angeblichen Antwort Cyprians, zu lesen: ,quod nunc quo-
que apud nos geritur, ut qui in ecclesia baptizantur, praepo-
sitis ecclesiae offerantur et per nostram orationem ac manus
impositionem spiritum sanctum consequantur et signaculo domi-
nico consummentur.“ Hier ist also die Wendung, die der vom
Namenlosen angezogenen am nichsten kommt, hier ist das be-
zeichnende ,consummare“. Ist es da nicht viel wahrscheinlicher,



— 142 —

dass dem Ungenannten Ep. 73, 9 vorschwebt, als umgekehrt?
Néaherhin verstehen sich die Ausfiihrungen in De rebapt. 3 ff.
am besten als eine Verschmelzung aus Ep. 72, 1 und 73, 9:
dort sprach Cyprian von der Notwendigkeit, den Ubertretenden
die Wiedergeburt aus beiden Sakramenten zu verschaffen, hier
von der Gewohnheit, die Tauflinge dem Bischof zur Vollendung
durch das Herrensiegel vorzufiihren — beides zusammen ergab
das Durcheinander des Ungenannten c. 3 ff.

Noch ein anderer Umstand weist dessen Ausfiibrungen eben-
falls hinter Ep. 73, 9: Cyprian erklirt hier, der Vorgang in
Samarien beweise nichts fiir die Ketzertaufe, da die Samari-
taner die kirchliche Taufe empfangen hitten — richtig veran-
schaulicht auch der Namenlose an diesem Vorgang unmittelbar
nur noch die Trennbarkeit und verhéltnisméssige Selbstindig-
keit von Taufe und Firmung, um von diesem, wie er liberzeugt
ist, auch vom Gegner anerkannten Boden aus durch einen wei-
teren Schluss zu seinem Ziele zu gelangen.

Im Eingange von c. 3 sagt der Ungenannte, sein Gegner
berufe sich auf Joh. 3, 5, und folgere daraus: ,illi baptisma
solum prodesse, cui possit etiam spiritus sanctus inesse; super
ipsum enim Dominum, cum baptizaretur, spiritum sanctum des-
cendisse factumque ejus atque dictum pariter congruere nec
alia ulla ratione mysterium istud posse consistere.“ Die Beru-
fung auf Joh. 3, 5 liegt allerdings in Ep. 72, 1 vor, aber nicht
mit der angegebenen Schlussfolgerung. Cyprian sagt hier nicht,
dass auch der Geist notwendig sei, sondern dass auch die Taufe,
nicht bloss die Handauflegung, erteilt werden miisse. Es finden
sich aber anderwirts Stellen, die dhnliche Gedanken ausspre-
chen: Ep. 69, 11 (759, 18), 70, 3 (769, 15), u. a. Am néchsten
aber kommt der Wendung des Anonymus Ep. 74, 4: ,utique
et baptisma, quod in eadem unitate consistit, esse apud haere-
ticos non potest, quia separari neque ab ecclesia neque a sancto
spiritu potest,” und 74, H: ,quare aut et spiritum necesse est
ut concedant esse illic ubi baptisma esse dicunt, aut nec bap-
tisma est ubi spiritus non est, quia baptisma esse sine spiritu
non potest* — also in einem Briefe, den Ernst hinter De rebapt.
legt!

Und wenn der Namenlose in c. 3 sagt, sein Gegner pflege
(ut soles) auf Joh. 3, b, hinzuweisen, so wird er wohl mehrere
Stellen mit diesem Hinweis vor sich gehabt haben. Die Beru-



143 —

fung auf Joh. 3, 5 findet sich aber ausser in Ep. 72, 1 nur
noch in Ep. 73, 21 — ein weiterer Fingerzeig, dass auch dieser
Brief vor der Streitschrift des Ungenannten liegt?).

Fin Hinweis auf die Taufe Jesu im Jordan, den der Namen-
lose ebenfalls seinem Gegner in den Mund legt, lisst sich aus
Cyprians Briefsammlung iiberhaupt nicht belegen. FErnst ver-
mutete frither, der Anonymus gebe hier ein mogliches (nicht
wirkliches) responsum des Gegners. Jetzt will er eine andere
Vermutung vorziehen, dass namlich das Zitat aus einem ver-
lorengegangenen Briefe Cyprians stamme (Quartalschr. 1909,
31 ). Diese Moglichkeit muss ohne weiteres zugegeben werden..
Es gibt aber noch eine dritte Moglichkeit, die ebensoviel fiir
sich hat: die Taufe Jesu kann auch in einer nichtcyprianischen
Streitschrift angefithrt gewesen sein. Meinem Hinweis auf das
,quidam dicunt* (in Ep. 73, 9) hat Ernst (Quartalschr. 1908,
607) mit Recht entgegengehalten, dass man aus einer derartigen
Zitationsweise nicht auf eine Mehrzahl der zitierten Schrift-
steller schliessen diirfe. Es ist aber nicht minder schriftstelle-
rische Gepflogenheit des Altertums, was man bei mehreren
Gegnern gefunden hat, zusammenzufassen und dem bekimpften
Hauptgegner oder dem Gegner iiberhaupt beizulegen. So sam--
melt Tertullian in seiner Schrift De pudicitia alle Schriftstellen,
Beispiele, Beweisgénge, die auf katholischer Seite zugunsten der
Lossprechung der Fleischesslinder ins Feld gefiihrt wurden, und
widerlegt sie dem von ihm angeredeten Gegner ins Angesicht.
Dieser Gegner aber ist der romische Bischof Kallist als Urbild
eines katholischen Bischofs und , Psychikers“. Und éhnlich macht
er es in seinen andern montanistischen Streitschriften. Darum
wechseln Mehrzahl und Einzahl in Anfiihrungen und Reden oft
im gleichen Kapitel, in wenigen Zeilen ).

!y Auch De rebapt. c. 8 heisst es: ,sed ad haec, uf soles, contradices
opponendo nobis tunc, cum baptizarentur, integre ac recte discipulos, ac
non ut hos haereticos, esse baptizatos“. Auch hier wird der Namenlose
wenigstens dhnliche Gedanken seines Gegners im Auge haben. Sie finden

sich aber — in Ep. 78, 9, wo Cyprian das Beispiel der Samaritaner als
nicht hierher gehorig abweist, weil diese ,fide vera crediderant et intus
in ecclesia ... baptizati erant®, und 73, 22, wo er die von den Gegnern

ebenfalls angefiibrten Katechumenenmirtyrer ebensowenig als Gegen-

beweis gelten ldsst, mit der Begriindung: sciant huiusmodi homines. ..

catecuminos illos primo integram fidem et ecclesiae veritatem tenere etc.
%) Vgl. H. Kock, Kallist und Tertullian 1920, 59 ff.



— 144 —

Ahnlich mag es bei unserm Schriftsteller sein. Der Haupt-
gegner ist ohne Zweifel Cyprian, da auf ihn wie mit dem
Finger gewiesen wird, aber Cyprian als Hauptvertreter der
Taufwiederholung bei Ubertritten, als Fihrer der Wiedertiufer,
Darum tragt der Verfasser wohl kein Bedenken, was irgendwo
zugunsten der Taufwiederholung geschrieben wurde, einfach
diesem Hauptgegner unterzulegen. Daraus folgt aber, dass man
bei vermeintlichen Beriihrungen sehr zuriickhaltend urteilen
muss und eine unmittelbare Bezugnahme nur bei ganz zwin-
genden Anzeichen feststellen darf?).

Mit diesem zuriickhaltenden Ergebnis bin ich beziiglich des
Verhiltnisses von Cypr. Ep. 72, 1, De rebapt. c. 3 ff. und Cypr.
Ep. 73, 9 zufrieden, wenngleich ich vorher dargetan zu haben
glaube, nicht bloss dass die Ernstsche Annahme, De rebapt.
¢, & ff. ndhmen auf Ep. 72, 1 und nur darauf, Ep. 73, 9 aber
nehme auf De rebapt. 3 ff. Bezug, mit grossen Schwierigkeiten
‘belastet sei, sondern auch, dass die Verlegung von De rebapt.
hinter Ep. 73 eine glatte Erklarung der beiderseitigen Gedanken
und Redewendungen biete. Jedenfalls hat sich uns gezeigt, dass
die Aufstellung Ernsts nicht der unerschiitterliche Bau ist, wofiir
ihn sein Urheber hilt, vielmehrins Wanken kommt und zusammen-
fallt, von welcher Seite immer die Stosse angesetzt werden.

) In seiner Schrift ,Papst Stephan I. und der Ketzertaufstreit“ 1905,
.35 f., versteht Ernsf unter dem in Ep. 73 bekimpften Gegner, auch wo er
in der Einzahl angeredet wird, nicht einen bestimmten Gegner, etwa Papst
Stephan, sondern ,die Gegner Cyprians im allgemeinen“. Und in der Theol.
Quartalschr. 1911, 253, schreibt er: ,Wer sagt uns denn, dass der ganze
Brief an Jubajan sich gegen die Epistola wendet, die dieser dem hl. Cyprian
zugesandt hatte? Cyprian nimmt wohl c. 4 und c. 5 auf die in Rede stehende
Epistola Bezug, aber dafiir, dass die ganze lange Ep. 73 mit ihren 26 Ka-
piteln ausschliesslich mit diesem Dokument sich beschiiftigt, miisste der
Nachweis erst erbracht werden. Liegt es nicht viel niher, dass Cyprian in
diesem Briefe alle seine Gegner Revue passieren lisst und sie seiner Kritik
unterstellt?“ In dieser Anmerkung verwahrt er sich sodann gegen ein
Missverstdndnis, als ob er den hl. Cyprian in Ep. 73 haupfsichlich den Liber
de rebaptismate widerlegen liesse. Merkwiirdig ist nur, dass Ernst sich wie
in seiner fritheren Schrift ,Papst Stephan und der Ketzertaufstreit® 19035,
34 f. A. 2, 80 neuerdings in der Quartalschr. 1911, 253 f. unter anderm
auch auf — die Zitationsweise ,quidam dicunt® (¢. 9) u. i. beruft, nachdem
er das Recht dieser Berufung zwischenhinein in der Quartalschr. 1908, 607
mir gegeniiber bestritten hatte, und nicht weniger merkwiirdig, dass schon
Quartalschr. 1911, 366 f., im selben Aufsatze unter den ,quidam® von Ep. 73,
9 und 22 wieder — der eine Liber de rebaptismate verstanden wird.



— 145 —

2. Eine ,ebenso unleugbare und in die Augen springende
Bezugnahme“ auf den Liber de rebapt. findet Ernst (Quartalschr.
1909, 20 ff.) in derselben Ep. 73, c. 22 (295, 15 ff.). De rebapt.
¢. 11 heisst es namlich: Was glaubst du von einem Horer des |
Wortes, der ergriffen wurde und sogleich das Bekenntnis im
Namen Jesu ablegte und dann hingerichtet wurde, ehe ihm die
Wassertaufe erteilt werden konnte — wirst du ihn fiir verloren
erkliaren, weil er nicht mit Wasser getauft war, oder wirst du
annehmen, dass etwas Ausserliches ihm zu seinem Heile zugute
kommen und die fehlende Wassertaufe ersetzen wird? Der An-
nahme, dass er verlorengegangen sei, steht das Wort des Herrn
Mt. 10, 32 entgegen, da es keinen Unterschied ausmacht, ob der
Bekenner bloss Horer des Wortes oder Vollehrist sei, wenn er
nur Christum selbst, den er bekennen muss, bekennt.

Cyprian aber schreibt Ep. 73, 22: Bei dieser Stelle — vorher
war Joh, 3, 5 angefiilbrt — halten uns einige die Katechumenen
entgegen, wenn von ihnen einer vor Empfang der kirchlichen
Taufe beim Bekenntnis des Namens (Jesu) ergriffen und getotet
wurde, ob dieser der Hoffnung des Heils und des Lohnes fiir
sein Bekenntnis verlustig gehe, weil er nicht mehr aus dem
Wasser wiedergeboren worden sei. Es mogen aber solche Be-
giunstiger und Gonner der Ketzer wissen, dass fiirs erste jene
Katechumenen den unversehrten Glauben und die kirchliche
Wahrheit festhalten und zur Niederringung des Teufels aus
dem gottlichen Lager mit der vollen und aufrichtigen Erkenntnis
des Vaters und Christi und des hl. Geistes vorgehen, sodann
dass ihnen auch das Sakrament der Taufe nicht abgeht, da sie
Ja mit der glorreichsten und grossten Taufe, der des Blutes,
getault werden.

Man muss Ernst zunéchst zugeben, dass er hier den Schein
des Rechtes mehr fiir sich hat als im ersten Falle: der Namen-
lose stellt an seinen Gegner die Frage, wie er tiber das Schicksal
eines Katechumenenmértyrers urteile, und Cyprian sagt, man
halte ihm den Katechumenenmértyrer entgegen mit der Frage
nach seinem Schicksal. Allein man darf sich durch diesen Schein
nicht zu einem vorschnellen Urteil verleiten lassen. Es ist ndm-
lich sofort auch zu beriicksichtigen, dass Cyprian ausdriicklich
bemerkt: quo in loco mdmlich zu Joh.3, 5) quidam catecuminos
nobis opponunt. Das trifft aber beim Ungenannten nicht zu: bei

Internat. kirchl. Zeitschrift, Heft 3/4, 1924, 10



— 146 —

ihm schliesst sich die Frage nach dem Katechumenenmértyrer
nicht an Joh. 3, 5 an. Ernst behauptet allerdings (Quartalschr.
1909, 22, vgl. 1911, 367), dass ,in der Tat die ganze Polemik
des Anonymus von c.3 bis c. 15 der Verwertung der genannten
Schriftstelle durch Cyprian gewidmet“ sei, dass auch das Argu-
ment vom Katechumenenméartyrer dazu dienen miisse ,nachzu-
weisen, dass nicht, wie Cyprian wolle, die Wiedergeburt aus
den beiden Sakramenten, der Wassertaufe und der Firmung,
zusammen zum Heile notwendig“ sei. Diesen letztern Punkt
haben wir schon im vorigen beleuchtet!). Was aber die Be-
handlung von Joh. 3, 5 beim Namenlosen betrifft, so fiihrt er
sie allerdings in c. 3 als einen Einwand seines Gegners an und
schliesst daran seine Erorterung tber Taufe und Geistesempfang.
Er behandelt aber von c¢. 3 bis 10 iiber ein Dutzend anderer
Schriftstellen, die er teils vom Gegner itibernimmt, teils selber
vorbringt. So widerlegt er in c¢. 7 mit der Wendung ,nec
aestimes huic tractatui contrarium esse quod dicit Dominus
etc.“ einen aus Mt. 28, 19 geholten Einwand, in c. 8 (sed ad
haec, ut soles, contradices opponendo nobis etc.) eine auf die
Taufe der Jinger Jesu beziigliche Gegenbemerkung. In c. 10
macht er seinem (Gegner einen Einwand mit der Frage, was
er von den Taufen lasterhafter oder des Ritus unkundiger
Bischofe halte. Wenn er dann endlich (nach 10 Druckseiten bei
Hartel) in c. 11 auf den Katechumenenméirtyrer kommt, kann
man da noch sagen, dass sich diese Frage an die (eingangs
von c. 3) angefiihrte Schriftstelle Joh. 3, b anschliesse? Auch
der Schluss der ganzen Abhandlung zeigt, dass diese Schrift-
stelle in ihr nicht die Rolle spielt, die Ernst ihr zuschreibt.
Hier sagt nédmlich der Schriftsteller (c. 19), dass er in seiner
Abhandlung hauptséchtich drei Schriftstellen erklart und in die
richtige Beleuchtung gesetzt habe: Luk. 3, 16, Joh. 5, 8 und
Mt. 1, 5. Kein Wort von Joh, 3, 5, der Schriftstelle, deren Ver-
wertung durch Cyprian nach Ernst die Erdrterungen von c. 3

) Wie sehr das ,Missverstindnis“ bei Ernst selber, nicht beim Schrift-
steller liegt, zeigt auch De rebapt, c. 11, wo beim Katechumenenmirtyrer
nur das Fehlen der Wassertaufe, nicht aber auch das Fehlen der Firmung
geltend gemacht wird, was doch notwendig der Fall sein miisste, wenn
der Schriftsteller der Meinung wire, dass sein Gegner das Heil von Taufe
and Firmung abhdngig mache.



— 147 —

bis c. 15, also zwei Drittel der ganzen Schrift, gewidmet sein
sollen 1)!

Aber auch inhaltlich kann Ep. 73, 22 nicht wohl als Ent-
gegnung auf De rebapt. c. 11 verstanden werden, da das, was
Cyprian dort sagt, vom Ungenannten selber ausgefiihrt wird.
Nach dem oben Angefiihrten heisst es némlich in De rebapt.
c. 11 weiter: Freilich darf das nicht weiter gefasst werden, als
ob es sich beliebig ausdehnen liesse, da den Namen Christi
auch ein Héretiker bekennen kann, der doch in Wirklichkeit
Christum selber verleugnet, weil er an einen andern Christus
glaubt. Christus aber erklirt, dass das ihm nichts niitzen konne,
dass er vielmehr selbst im Bekenntnis vor den Menschen ent-
halten sein miisse, was ohne ihn selber und ohne seinen ver-
ehrungswiirdigen Namen nicht geschehen kann. Darum muss
beides vollstindig und aufrichtig und unbefleckt und unverletzt
beim Bekenntnis vorhanden sein usw. Wie man sieht, sagen
beide dasselbe. Ks zeigt sich aber auch hier wieder, dass die
Ausfithrungen des Namenlosen viel besser als Bezugnahme
auf Cyprian zu verstehen sind als umgekehrt. Cyprian sagt:
Das Katechumenenmartyrium und dessen Heilswirkung spricht
nicht gegen meine Anschauung, denn ein Katechumene hat
firs erste den wahren Glauben und fiirs zweite empfangt er
ja die hochste Taufe, die Bluttaufe?). Daraufhin ftihrt der
Ungenannte aus: Freilich muss ein Katechumene den wahren
Glauben haben, wenn sein Bekenntnis ihm zum Heile gereichen
soll 3), aber es ist ein Unterschied zwischen dem Martyrium

1) Mit vollem Recht wendet H. v. Sodern (Quellen u. Forschungen XII,
1909, 29) gegen Ernst auch ein, dass Cyprian, der in Ep. 18, 2 (524, 14),
und in Ep. 29 (548, 8) nicht von ,catecumini sondern von ,audientes“
gpricht — Testim. III, 98 steht tiir sich —, dieses Wort auch in Ep. 73, 22
gebrauchen wiirde, wenn er De rebapt. mit seinem durchgingigen ,verbum
audiens® (c. 11 zweimal, ferner c. 12 u. 14) vor sich hitte. Dagegen war in
Rom die Bezeichnung catecumenus iiblich, wie Ep. 8, 3 zeigt (vgl. Internat.
kirchl. Ztschr. 1923, 82 A. 1).

%) In der Quartalschr. 1911, 369 kehrt Ernst die Reihenfolge dieser
beiden Punkte, nicht ganz ohne Absicht, um.

®) Der Anonymus steigert noch die Sprache Cyprians, um ja dem Ver-
dachte zuvorzukommen, als ob er dem Martyrium eines Hiretikers Heilkraft
zuschreibe. Cyprian: infegram fidem et ecclesiae veritatem tenere ... cum
plena et sincera Dei patris et Christi et spiritus sancti cognitione. De rebapt.:
et ideo integrum ac sincerum et incontaminatum et inviolatum utrumque
debet consistere confitenti.



— 148 —

eines hiretischen Katechumenen und der Taufe eines Haretikers,
weil hier noch Zeit zur Verbesserung und Ergianzung bleibt, dort
aber nicht?).

Die einzige Schwierigkeit ist die einleitende Wendung De
rebapt. ¢. 11 .,quid autem statues in personam ejus verbum
audientis etec.”, die Frage des Namenlcsen tiiber einen Punkt,
den Cyprian bereits erortert hat. Sie ist aber nicht derart,
wie sie von Ernst (zuletzt in der Quartalschr. 1911, 369) auf-
gebauscht wird, vielmehr eine Kleinigkeit gegeniiber den
Schwierigkeiten, die Ernsts Auffassung im Wege stehen. Ich
bleibe bei meiner fritheren Erklarung, dass bei der offenkun-
digen Rhetorik des Buches eine solche Ubergangswendung
nicht gepresst und kein Beweis darauf gebaut werden darf.

) Ernst bestreitet (Quartalschr. 1909, 26, vgl. Ztschr. f. kath. Theol.
1896, 234 f., 1907, 696 ff.) auch diese meine Wiedergabe des Gedankens in
De rebapt., und er meint, nach c. 14 (86, 22) kinne jede Art hiretischer
Taufe korrigiert werden, auch die Bluttaufe, die nach der Meinung des
Anonymus nicht immer mit dem Mirtyrertod zu identifizieren, sondern
schon mit dem Blutvergiessen fiir den Glauben an Christus gegeben sei.
Mit der hiretischen Biluttaufe habe es an sich ganz dieselbe Bewandtnis
wie mit der héretischen Wassertaufe: beide erteilten nicht fiir den Augen-
blick die Gnade, konnten aber bei spiterer Bekehrung und Korrektur des
Glaubens nachtriglich zur Erteilung der Gnade fithren, wenn solche Be-
kehrung und Besserung nicht durch den &ussern Umstand des Todes des
hiretischen Mértyrers unmoglich gemacht werde. Zur Wiederlegung setfze
ich die Worte des Anonymus selber her, ¢.11: qui illic (sc. bei der hire-
tischen Wassertaufe) quidem tempus supererat ad corrigenda quae mutila
vel prava sunt... martyrium autem non nisi in ipso et per ipsum Dominum
possit consummari, ¢. 13: et ideo cum in martyrio tanta sit mutatio rerum
in momento temporis, ut in re perquam veloci possint mutari universa,
nemo sibi blandiatur qui occasionem amiserit gloriosae salutis, si forte se
ab ea excluserit propria sua culpa... qua ratione etiam ille haereticus,
qui confitendo Christi nomen trucidatur, nihil postea potest corrigere, si
quid de Deo aut de Christo male senserit, c. 18: sanguine festinantius per-
veniri per compendium ad salutis praemia. Allerdings heissen im dritten
Jahrhundert (bei Tertullian und Cyprian) nicht bloss die Hingerichteten, son-
dern auch die Geziichtigten ,Mértyrer®, aber das die Seligkeit ansser Frage
stellende Martyrinm, die , Bluttanfe, liegt nur im Martertod am Jesn Christi
willen. Wenn es De rebapt. c. 14 heisst: et usque adeo omne illud haereti-
"corum baptisma intercedente aliquo intervallo temporis corrigi potest, si
quis supervixerit et filem correxerit®, so sind damit nur die hiretischen
Wassertaufen gemeint, und als beste Korrektur einer solchen Taufe wird
angegeben — die Bluttaufe bei rechtem Glauben: ut Deus noster in evan-
gelio secundum Lucam ad discipulos suos locutus est dicens (Luk. 12, 50) efe.



— 149 —

Bei Ernsts Auffassung wiirde Cyprian mit der Wendung ,sciant
igitur ejusmodi homines etc.“ einen Gedanken einleiten, den der
Namenlose selber schon, sogar breiter und nachdriicklicher,
ausgesprochen hat. Auch Ernst erklart diese Wendung aus der
Rhetorik (Quartalschr. 1909, 25)1). Unsere Anleihen wiegen
sich also hier gegenseitig auf. Es bleiben aber die sonstigen
Riickstande Ernsts. Und im tibrigen bin ich auch bei dieser
zweiten angeblichen Bezugnahme Cyprians auf den Anonymus
mit der Feststellung zufrieden, dass sie keineswegs so sicher
und unanfechtbar ist, wie Krast meint.

3. Wir kommen nun zu dem Punkte, den ich meinerseits
als ausschlaggebend bezeichnet habe. Nach Ernst lehrt der
Anonymus, dass die Wassertaufe, auch die innerhalb der Kirche
gespendete, ohne unmittelbare Heilswirkung sei, aus sich weder
Gnade noch Siindenvergebung erteile; Siindenvergebung und
Gnade sei Wirkung der Geistestaufe, des baptisma spiritus, das
fiir gewohnlich mit der Handauflegung, der Firmung, identisch
sei, aber auch auf ausserordentlichem Wege erfolgen konne.
In meiner Schrift ,Die Tauflehre des Liber de rebaptismate®,
1907, 42 ff.,, kam ich zum Ergebnis, dass der Namenlose nur
der hiéretischen, nicht auch der kirchlichen Taufe Sinden-
vergebung und Heilskraft abspreche. Nach Ernsts Gegenaus-.
fihrungen (Ztschr. f. kath. Theol. 1907, 648—699) und Rauschens
Beitrag (Ztschr. f. kath. Theol. 1917, 83 ff.) erscheint mir nun-
mehr die Frage doch in einem etwas andern Lichte. Sind mir
auch nicht alle Bedenken geschwunden, so gebe ich doch zu,
dass hier Ernsts Auffassung viel, ja vielleicht dic grossere
Wahrscheinlichkeit fiir sich hat?2).

1) Ernst vermeidet freilich das Wort rhetorisch und spricht von einer
Jironischen Redewendung®, was ich nicht verstehe. Auch die von ihm in
einer Anmerkung als Beispiel angefiihrte Redewendung zeigt nur, dass er
mit dem Wort ,ironisch“ einen Begriff verbindet, den sonst niemand damit
verbindet.

2} Ich muss nochmals auf die oben behandelte ,Unterstellung“, das
»Missverstindnis“ des Anonymus beziiglich Cypr. Ep. 72, 1 zuriickkommen.
Nach Ernst soll der Anonymus seinem Gegner infolge eines Missverstind-
nisses die falsche Unterstellung, den Vorwurf machen, dass er die Not-
wendigkeit der Firmung zur Seligkeit behaupte. Und derselbe Anonymus
soll — wieder nach Ernst — Siindennachlassung und Heilswirkung nicht
in die Taufe, sondern in die Firmung verlegen! Cyprian aber soll an dieser
Aufstellung einfach voriibergehen. Dass hier etwas nicht stimmt, liegt auf



— 150 —

Darin ist Ernst mit mir einig: unser Ungenannter ver-
teidigt zwar die Giltigkeit der Ketzertaufe mit Berufung auf
die cigenartige Kraft und Wirksamkeit des dabei angerufenen
Namens Jesu, spricht ihr aber ausdriicklich und nachdriicklich
jegliche Heilswirkung ab; diese tritt erst bei der nachfolgenden
Ergéinzung, bei der durch Handauflegung und Geistesmitteilung
besiegelten Bekehrung ein, erst da werden die Siinden getilgt,
die Herzen gereinigt und geheiligt. Ferner gibt Ernst (Quartal-
schrift 1909, 40 ff.) zu, dass Cyprian, der sonst auf die ihm
entgegentretenden Gedanken und Wendungen der Reihe nach
eingeht, diese Fassung unbeachtet lisst — ,sie hochstiens
fliichtig streift“, fiigt er S. 47 einschrinkend hinzu; aber nicht
einmal soviel ist zu entdecken —, dass er immer nur eine An-
schauung bekampft, die der Ketzertaufe nicht bless Guitigkeit,
sondern auch Stindennachlassung und Heilswirkung, Reinigung
und Heiligung zuschreibt?), und wie er, so auch die Stimmen
des dritten Ketzertaufkonzils vom September 256. Drittens
raumt Ernst die Wucht dieser Tatsache ein, die natiirlich
noch grosser ist, wenn Ernst mit seiner Anschauung recht hat,
dass der Anonymus auch der kirchlichen Taufe die Heilskraft
abspreche und diese der Geistesmitteilung zuschiebe. ,Wir
verkennen durchaus nicht das Gewicht des Kochschen Argu-

der Hand; eine Erklirung, die einen solchen Widerspruch in sich schliesst,
kann unméglich richtig sein. In Ep. 75, 13 schreibt Firmilian, indem er, wie
er sagt, auf breitere Ausfiihirungen des cyprianischen Briefes kurz eingeht:
psequitur enim illud, quod interrogandi sunt a nobis, qui haereticos defen-
dunt, utrum carnale sit eorum baptisma an spiritale. si enim carnale est,
nihil differunt a Judaeorum baptismo, quo sic illi utuntur, ut eo tamquam
communi et vulgari lavacro tantum sordes abluantur. Si autem spiritale
est quomodo apud illos esse baptisma spiritale potest, apud quos sanctus
spiritus non est? ac per hoc aqua, qua tinguntur, lavacrum est illis carnale
tantum, non baptismi sacramentum.“ Nun mag man die Tauflehre des
Namenlosen so oder so auffassen: ein Dilemma, wie es Cyprian und
Firmilian hier stellen, kennt noch keine Losung, wonach Siindennach-
lassung und Heilswirkung (wenn auch nur bei den Hiretikern) nicht in
der Wassertaufe, sondern in der nachfolgenden Geistestaufe (Firmung)
liegt, und die sich zu den verfinglichen Sétzen zuspitzt: fide emundari
corda, spiritu autem ablui animas, porro autem per aquam lavari corpora
(De rebapt. c. 18). — P. de Labriolle (Histoire de la littérature latine chré-
tienne 1920, 219) sagt, dass in De rebapt. die zu Cyprian gegensitzliche
Anschauung von der Ketzertaufe ,sous une forme curieusement para-
doxale“ ausgesprochen sei.
1) Man lese Ep. 73, 16—20; 74, 5. 7. 8.



— 151 —

mentes, wenn dasselbe auch nur ein argumentum ex silentio
ist. Auch fir uns wire dasselbe nahezu entscheidend, wenn
wir nicht durch entgegenstehende, durchaus beweiskriftige
Argumente versichert wéren, dass der Liber de rebapt. vor
Ep. 73 verfasst sein muss“ (8. 45). Nun haben wir aber die
,Beweiskraft der Ernstschen Hauptgriinde in ihrer ganzen
Schwiche und Hinfélligkeit kennengelernt und dabei zugleich
gesehen, dass jedesmal die Umkehrung des von Ernst ange-
nommenen Verhdltnisses die Hindernisse nimmt und den Ge-
danken und Wendungen bei Cyprian und dem Ungenannten
am besten gerecht wird., Da somit mein Hauptheweis durch
die von Ernst vorgebrachten Gegengriinde nicht aufgewogen
wird, behilt er seine entscheidende Bedeuntung.

Auch die von Ernst zur Erklarung des Cyprianschen
Schweigens herbeigeschleppten IHilfskrifte (Quartalschr. 1909,
45 ff.) kénnen der aufgerollten Linie keinen Halt mehr geben.
Die Ansicht des Anonymus sei eine ganz singulire gewesen,
die in der Kirche, auch bei den Gegnern des Anabaptismus,
kaum irgendwo auf Beifall habe rechnen koénnen, darum habe
sich Cyprian davon fiir dispensiert erachten konnen, sich mit
dem ,Einspinner“ in ldngere Diskussionen einzulassen, seine
sonderbare Tauflehre zum Gegenstand der Kritik wund
Polemik zu machen. Cyprian nehme seine Gegner in Ep. 73
nicht einzeln fir sich zur kritischen Behandlung vor, sondern
unterwerfe sie en bloc seiner Kritik, setze bei seinen Geegnern
tiberall dieselbe, in der Kirche allgemein geltende Grundauf-
fassung von der Taufe voraus und sei dadurch gewissermassen
gezwungen, die Sondertheorie des Liber de rebapt. beiseite zu
lassen. So werde es auch verstdndlich, dass gewisse Original-
gedanken des Anonymus von Cyprian bekdmpft wiirden ohne
Berticksichtigung der eigentiimlichen Stellung, die diese Ge-
danken im System des Anonymus eingenommen hétten, ja dass
sie sogar vorgefihrt wiirden in Verbindung mit der traditionellen,
der Sondertheorie des Liber de rebapt. schnurstracks entgegen-
gesetzten Lehre von der Taufe. Auch habe Cyprian ein tak-
tisches Interesse daran gehabt, die eigentiimliche, wohl nur
von wenigen angenommene Spekulation des Anonymus aus dem
Spiele zu lassen. Fiir ihn sei es giinstiger gewesen, nur nach
einer Seite hin Stellung zu nehmen, statt gegen zwei Fronten
zu kimpfen. Zudem habe, was die spekulative Seite der Ketzer-



tauffrage betreffe, die Positien Cyprians und seiner Gesinnungs-
genossen durch die neue Tauftheorie des Anonymus keineswegs
gewonnen gehabt, da ein wahrer Kern darin gelegen habe, die
spatere Lehre vom character indelebilis. Die Theorie des Ano-
nymus von der Taufe sei in der Tat geeignet gewesen, dem
hl. Cyprian seine schirfste Waffe — das Zugestindnis seiner
Gegner, dass der hl. Geist nicht ausserhalb der Kirche sei, und
den von Cyprian daraus gezogenen Schluss auf die Wirkungs-
losigkeit der Ketzertaufe — aus der Hand zu schlagen. End-
lich nehme speziell in Ep. 74 das Edikt des Papstes Stephan
eine dominierende Stellung ein, und alles sonst An- und Bei-
gezogene grupplere sich um das Interesse an diesem Papst-
briefe und seinem Inhalte. Stephan aber habe eine andere
Auffassung von der Taufe und ihrer Wirksamkeit gehabt als
der Anonymus. Darum hiétte sich eine kritische Besprechung
dieser Tauftheorie schlecht zu den sonstigen Erorterungen in
Ep. 74 gefiigt.

Quot sententiae tot — miseriae. Um eine unmdogliche Ver-
bindung von Gegensitzen zu erklaren, greift Ernst zu einer
neuen, ebenso unmoglichen. Die von ihm herbeigerufenen Hilfs-
truppen geraten in ihr eigenes gegenseitiges Feuer. Die Tauf-
lehre des Ungenannten war nach Ernst so eigenartig und un-
kirchlich, dass sie von seinen eigenen sonstigen Gesinnungs-
genossen zuriickgewiesen wurde. Sie enthielt aber einen so
richtigen Kern, dass sie der Anschauung Cyprians die grosste
Getahr brachte und ihr den Boden zu entziehen geeignet war.
Deshalb verlangte es die Taktik von Cyprian, diese seine
gefdhrdetste Seite ungedeckt dem feindlichen Angriff preiszu-
geben, der Stelle, wo die Gefahr eines Durchbruchs am grossten
war, keine Aufmerksamheit zu schenken! Wie mir scheint, wird
im Kampfe der Geister eine andere Taktik befolgt. Einer der
starksten Einwénde gegen Augusting Pridestinationslehre war
der aus I. Tim. 2, 4 geholte, er war fiir sie geradezu vernich-
tend. Augustin aber miht sich immer wieder mit der Wider-
legung dieses Einwandes ab, er bietet eine dreifache Erkli-
rung dieser Stelle, die eine gezwungener und unmdglicher als
die andere, aber er geht nicht einfach daran voriiber. Ernst
selber macht es ebenso: auch er iibergeht den wundesten Punkt
seiner Aufstellung nicht, sondern sucht ihn zu decken und zu
schiitzen. Das gelingt ihm zwar nicht, aber den Versuch hat er



— 153 —

doch gemacht. Cyprian aber soll sich gerade seine ,schirfste
Waffe“ aus der Hand schlagen lassen, ohne auch nur einen
Versuch zu ihrer Rettung zu machen?!). Er soll in Ep. 74 in der
Hauptsache sich gegen Papst Stephan wenden, aber doch in
¢. 5 die Auffassung des Ungenannten von der Wirksamkeit des
Namens Jesu in der ausserkirchlichen Taufe aufs Korn nehmen,
obwohl Cyprian als den von seinen Gegnern der ,maiestas
nominis“ zugeschriebenen ,effectus baptismi“ ausdricklich an-
gibt, ,ut qui in nomine Jesu Christi ubicumque et quomodo-
cumque baptizantur, innovati et sanctificati iudicentur”, wihrend
der Namenlose doch gerade die innere Erneuerung und Heili-
gung der ausserkirchlichen (nach Ernst sogar der kirchlichen)
Taufe abspricht und der spéteren Handauflegung zuschreibt.
Cyprian soll also der Namen-Jesu-Spekulation des Anonymus
einen Sinn unterstellen, der von diesem nicht nur nicht ver-
treten, sondern in ganz eigenttimlicher und grundlegender Weise
abgelehnt wird, und doch auf den Namen eines ehrlichen
Kampfers Anspruch haben (Quartalschr. 1909, 47)%). Und in
Ep. 73, 9 und 22 soll Cyprian auf Einwénde des Namenlosen
antworten, dabei aber nicht auf dessen eigenartige Tauflehre
eingehen, obwohl diese nicht etwa nur nebenbei ausgesprochen
wird, sondern die Grundlage fiir die Anerkennung der Ketzer-
taufe bildet und wegen ihres Widerspruches mit der tiber-
lieferten Auffassung nicht bloss ihn, sondern auch die ganze
Sache, die er vertrat, kirchlich blosszustellen geeignet war und
in diesem Sinn ausgeniitzt werden konnte. Und wie Cyprian in
seinen Briefen, so sollen auch die Synodalen im September 256
in ihren Stimmen es versiumt haben, auf diese anfechtbare
Anschauung den Finger zu legen und mit ihr die Gegner ad
absurdum zu fithren. Das alles ware einfach unerkléirlich, zumal
wenn der Anonymus nicht bloss die ausserkirchliche, sondern

1) In der Ztschr. f. kath. Theol. 1917, 465 sagt Ernst, dass Cyprian
das fatale Zugestiindnis seiner Gegner — die Ungiiltigkeit der hiretischen
Firmung — mit Erfolg beniitzt habe, um sie ad absurdum zu fiihren, und
dass diese deshalb gezwungen gewesen seien, einen Ausweg zu suchen,
eben die Tauflehre in De rebaptismate. Und nun soll Cyprian diesen Aus-
weg kennen und trotzdem seine Gegmner hier unbehelligt entschliipfen
lassen!

?) Das ist etwas wesentlich anderes als die oben beschriebene schrift-
stellerische Gepflogenheit.



— 154 —

auch die kirchliche Taufe als eine Form betrachtet, die erst
durch die nachfolgende Handauflegung Inhalt und Wirkung
erhalten muss?).

Das ist nun freilich ein argumentum e silentio, aber ge-
radezu ein Schulbeispiel dafiir, dass auch ein solcher Beweis
unter Umstanden durchlagen kann, selbst wenn er allein stiinde,
was jedoch nicht der Fall ist. Wir haben oben gefunden, dass
die von Ernst selber als seine Hauptbeweise bezeichneten Stellen
durchaus nicht das ergeben, was er will, sondern eher das
Gegenteil, dass jedesmal die Gedankenfolgen bei Cyprian und
dem Verfasser der Schrift De rebapt. die Umkehrung des vonu
Ernst angenommenen Verhéltnisses empfehlen. Das trifft auch
hier wieder zu. Wahrend bei Ernst das Schweigen Cyprians
und der Septembersynode 256 iiber die Anschauung des Un-
genannten ein ungelostes Ritsel bleibt — dass seine Erklédrung
wnicht durchaus erschoépfend“ sei, gesteht Ernst zu guter letzt
selber —, versteht es sich wieder ganz gut, wie der Namen-
lose, nachdem die bisherigen Griinde an Cyprian und seinen
Gesinnungsgenossen wirkungslos abgeprallt waren, mit der
Wendung kommt: darin habt ihr freilich recht, dass die Ketzer-

1) Ein Beispiel, wie Cyprian auf die ihm entgegentretenden Gedanken
eingeht und sie von den verschiedensten Seiten beleuchtet. In Ep. 69, 12 ff.
bespricht er auf die Anfrage des Magnus hin auch die durch Begiessung
gespendete Krankentaufe. Nach seiner Anschauung sei sie ebenso giiltig
wie die Untertauchung, und er sehe keinen Grund ein, warum man den
so Getauften einen medizinischen Namen gebe und sie Kliniker statt ein-
fach Christen nenne. ,An consecuti sunt quidem gratiam dominicam, sed
breviore et minore mensura muneris divini ae spiritus sancti, ut habeantur
quidem christiani, non sint tamen ceteris adaequandi?“ (69,13 Hartel 763,5).
Und nun zeigt Cyprian in c. 14, dass der hl. Geist ,non de mensura datur
sed super credentem totus infunditur®, dass Christus, die wahre Soune, in
seiner Kirche ,lumen vitae aeternae pari aequalitate largitur“. Zum Schluss
heisst es: ,quid est ut quod a Deo aequaliter distribuitur, humana inter-
pretatione minuatur ?* Warum ldsst Cyprian nicht dhnliche Gedanken gegen
den Namenlosen und seine Lehre spielen? In c.9 sucht der Anonymus zu
zeigen, dass die Apostel yneque integram neque perfectam fidem* gehabt
hitten, als sie — zu Lebzeiten Jesu — die Taufe spendeten. Ich glaube
nicht, dass Cyprian einen solchen Vorwurf auf den Aposteln sitzen gelassen
hiitte, er, der in Ep. 74, 2 schreibt: ut nemo infamare apostolos debeat,
quasi illi haereticorum baptismata probaverint aut eis sine ecclesiae bap-
tismo communicaverint (vgl. de sing. cleric. c. 24 {Hartel 200, 26]: ne auf
sanctos patiamur remanere in crimine ete.). — In der Ztschr. f. kath. Theol,,
1917, 174 £. (vgl. auch S. 466) bringt Ernst noch einen neuen Gesichtspunkt



— 1556 —

taufe nicht die Stinden tilgen und die Herzen reinigen kann;
aber das ist auch gar nicht notwendig, sie ist trotzdem nicht
vergebens gespendet, sie schafft immerhin durch die Kraft des
Namens Jesu die Voraussetzung zur Geistesmitteilung, sie setzt
eine Form, die sich nachher mit Inhalt fiillen kann — sie verleiht
den character indelebilis, um mit der Scholastik zu reden -,
bei der Bekehrung und Handauflegung bringt dann der Geist
die fehlende Stndennachlassung und Heiligung. Diese Fassung
bhat ihre richtige Stelle hinter den uns erhaltenen Ketzertauf-
streitschriften und hénter der Septembersynode von 256. Die
versohnliche Haltung des romischen Bischofs Sixtus II., des
Nachfolgers Stephans, nahm dem Streit den giftigen Stachel,
und die ausbrechende valerianische Verfolgung machte ihn und
bald auch den beredten Mund Cyprians verstummen.

4. Dass der Liber de rebaptismate nach der September-
synode von 256 und nach Cypr. Ep. 73 und 74 verfasst sei,
glaubt auch der inzwischen heimgegangene Gerhard Rauschen
(Florileg. Patrist., fase. XI, 9sqq und Ztschr, f. kath. Theol. 1917,
104 ff.). Aber er will die Schrift tberhaupt nicht der cypria-
nischen Zeit, sondern dem 4. Jahrhundert zuweisen, wic das

zur Erklirung des Cyprianischen Schweigens vor: durch seine Erklirung
von Joh. 3, 5 in Ep. 72, 1 (und 73, 21), habe Cyprian sich selbst den Weg
zu einer wirksamen Bekampfung des Anonymus verlegt. Denn da nach
Cyprian der Mensch auch ex spiritu geboren werden miisse (= Firmung),
s0 bleibe fiir ex aqua (= Taufe) nichts mehr vom hl. Geist und seiner
Gnadenwirkung iibrig. Diese Konsequenz, die geradewegs zur Tauflehre
des Anonymus hinfiihre, habe wohl Cyprian gefiihlt und es deshalb ver-
mieden, sich weiter auf diese Tauftheorie einzulassen. Damit sind aber nur
Ernsts Selbstwiderspriiche um ein Glied bereichert. Denn vorher hat er
eine derartige Auffassung und Ausdeutung der Tauflehre Cyprians als ein
flir den Anonymus bezeichnendes Missverstindnis hingestellt. Jetzt aber
soll sie auf einmal wirklich in der Folgerichtigkeit der Cyprianischen Lehre
liegen. Wie man sieht, ist es Ernst selber, der sich jeden Ausweg verlegt
hat und vom Regen in die Traufe geriit. Im iibrigen braucht nur noch daran
erinnert zu werden, dass es geradezu eine Selbstverstindlichkeit Cyprians
ist, dass die in der (Wasser)taufe erfolgende Wiedergeburt, Siindennach-
lassung und Reinigung eine Wirkung des hl. Geistes sei und darum die
Taufe nur da gespendet werden konne, wo der Geist iiberhaupt vorhanden
und wirksam sei (Ep. 69, 11; 70, 1 u. 2; 73, 7; 74, 4 u. a.). In Ep. 63, 8
heisst es geradezu: ,per baptisma spiritus sanctus accipitur et sic baptizatis
et spiritum sanctum consecutis ad bibendum calicem Domini pe:venitur®
und in Ep. 69, 15: ,in hominis corpore in quo baptizato et sanctificato
incipit spiritus sanctus habitare®.



— 166 —

wohl schon Gennadius (De script. eccl. c¢. 27) getan hat. Die
von ihm vorgebrachten Griinde mogen jedoch ,eindrucksvoll
und zum Teil neu“ sein (Ksser, Theol. Revue 1917, 256), durch-
schlagend sind sie in keiner Weise. Richtig betrachtet, spricht
die ganze Schrift entschieden gegen das 4. Jahrhundert und
fiur die cyprianische Zeit?).

a) Rauschen verweist auf zwei sprachliche Eigentiimlich-
keiten, die sonst nur im spitern Latein (seit dem 4. Jahrhundert)
nachgewiesen seien, niamlich in c. 14 einen Nominativ absolutus
(igitur dicens, quemadmodum geminari potest baptisma, quod
apostolus unum esse praedicat, ubique manifestum est ea ra-
tione ete.) und in ec¢. 16 ,quam mox“ in der Bedeutung von
ysimulatque®“. Nun sind solche sprachliche Erscheinungen als
Merkmale sicher nicht gering zu schitzen, aber anderseits auch
wieder mit grosser Vorsicht zu verwerten, da der Vergleichs-
stoff verhiltnismissig beschriankt ist und auch eine friithere
Schrift Erscheinungen des Volkslateins und des Sprachzerfalls
enthalten kann, die sonst erst spiiter begegnen, zumal wenn die
Schrift, wie das bei De rebapt. der Fall ist, eine nicht gerade
sehr gewandte Feder verrat. Jedenfalls sind die sprachlichen
Griinde den sachlichen unterzuordnen 2).-

b) Rauschen ist mit Joh. Ernst liberzeugt, dass der Unge-
nannte jeder, auch der kirchlichen Taufe die Heilswirkung
abspreche und diese in die Firmung verlege, und dass diese
Anschauung bei ihm die Grundlage fiir die Anerkennung der
Ketzertaufe bilde. Und nun glaubt er, dass der Ungenannte als
Zeitgenosse und Gegner Cyprians diesen Unterschied hitte

1) Meine Ablehnung der Rauschenschen Zeitbestimmung war schon
fertig, als Ernsts Aufsatz in der Ztschr. f. kath. Theol. 1917, 450—471 er-
schien. Mit Ernsts Ergebnis bin ich einverstanden, nicht aber mit allen
seinen Beweisgingen. Gegen Rauschens Ansatz nimmt auch G. Ariger in
M. Schanzens Gesch. d. rom. Lit. II1? 1922, 374 Stellung. Ebenso A. d’4les,
La théologie de Saint Cyprien 1922, 396 ff., der beziiglich der Tauflehre
des Buches Ernst und Rauschen beipflichtet, wihrend sich Kriiger hieriiber
nicht ausspricht.

2y Ubrigens ist die Stelle aus Florus, an der soviel herumgebessert
wurde, und die auch Rauschen als verderbt bezeichnet, ganz in Ordnung,
Epit. I, 20, 2 (ed. Rossbach 1896, 50): quam mox caluere pugna, statim in
sudorem eunt et levi motu quasi sole laxantur. Wir haben damit einen
Beleg aus dem 2. Jahrhundert. Vgl. jetzt Weymans Gutachten bei Ernst
S. 460 f.



— 157 —

auseinandersetzen und gegen Cyprian verteidigen miissen, wih-
rend er ihn in Wirklichkeit ganz zu tibersehen scheine und
keine Ahnung davon verrate, dass er mit seiner Tauflehre im
Gegensatz zur allgemeinen Auffassung seiner Zeit stehe. Aber
war etwa die besagte Tauflehre im 4. Jahrbundert so verbreitet,
dass dann eine nihere Auseinandersetzung und Verteidigung
entbehrlicher gewesen wiire als zur Zeit Cyprians? Rauschen
fihrt allerdings Stellen aus Augustin und Hieronymus an, worin
der Ketzertaufe, unter Anerkennung ihrer Giiltigkeit, die Kraft
der Siindentilgung und Heilswirkung ,abgesprochen wird. Aber
er misste von seinem Standpunkt aus unbedingt solche abend-
lindische Stimmen nennen konnen, die die kirchliche Taufe der-
artig einschétzten'). Dafiir’ weiss er aber nur die Apostolischen
Konstitutionen VII, 44, 3 (Funk 450, 16) anzufiihren, wo aller-
dings die Notwendigkeit der Salbung und Handauflegung nach
der Taufe betont wird mit der Begrindung: éfav yao un eis
Exa0rov covtwy Enixdials yévyrar maga 1ot sv0efodc (s0wg TOLAUTY
€5, &ls vdwo uovov xarafaiva o Pentliusvos wc oi Tovdulot, xedi
amotidstar uévor Tov §vmov Tot cwuareg, ov TOV QUTov Tig Yoyl
So bemerkenswert diese Stelle ist, so geniigt sie doch nicht,
um die Sorglosigkeit und Unbedenklichkeit zu erkldren, womit
nach Rauschen der Namenlose seine Tauflehre vortridgt, auch
wenn er erst im 4. Jahrhundert schreibt. Dagegen diirfte eine
andere Erwigung dieses Verhalten gentigend erklidren: die An-
schauung des Namenlosen kommt der Cyprianischen Partei
insofern entgegen, als sie gerade das preisgibt, was dort den
grossten Anstoss erregt hatte — die Vorstellung, dass durch
die Ketzertaufe Siinden vergeben und Seelen gereinigt und ge-
heiligt werden sollten. Das war ein Zugestindnis an den Gegner,
das der Namenlose ebendeshalb nicht erst gegen diesen ver-
teidigen zu miissen glaubte. Es kam aber erst in einem Augen-
blick, wo der Taufstreit eben daran war vor dem valerianischen
Sturm zu verstummen.

¢) Rauschen gibt zu, dass der Namenlose die Briefe Cyprians,
namentlich Ep. 73, kennt und beniitzt und mit den Worten in
c. 1 ,ut unus homo etc.“ den Bischof von Karthago im Auge
hat. Dagegen sei es unerweislich, dass der katholische Bischof,
den er in seinem Traktate anrede und bekédmpfe, gerade Cyprian

1) Vgl. auch Ernst, S. 466 ff.



— 168 —

gewesen sei. Auch im 4. Jahrhundert habe ein Kkatholischer
Bischof eine Schrift zur Verteidigung der Wiedertaufe heraus-
geben konnen, auf die dann De rebapt. die Antwort sein konne,
da die Wiedertaufe noch vielfach innerhalb und ausserhalb der
Kirche in Ubung gewesen sei. Im Abendland speziell habe
Optatus von Mileve die Ungultigkeit der Ketzertaufe behauptet
und vielleicht sei gerade er der Bischof, gegen den sich der
Anonymus wende. Allein in c¢. 1 hat es nicht den Anschein,
dass der ,unus homo®, von dem es heisst, dass er ,magnae
prudentiae et constantiae esse praedicatur“, einer fernen Ver- -
gangenheit angehore, vielmehr muss allem nach seine ,Klug-
heit und Festigkeit* sich in der Gegenwart geltend machen.
Auch die Bemerkung iiber die Bischéfe, die ,non tam ornate
ut tu et composite“ ihre Worte bilden konnten (c. 10), fasst
man mit Recht als Anrede an Cyprian und Anspielung auf
seinen gewdhlten Stil. Im tibrigen habe ich meine Anschauung
tiber den in De rebapt. bekdmpften Gegner und die schrift-
stellerische Art der Polemik des Anonymus schon oben dar-
gelegt.

Dazu kommt etwas anderes, was ganz gegen Rauschens
Annahme spricht. Unser Traktat steht insofern noch auf dem
Standpunkte des Papstes Stephan und seiner Partei, als er die
Taufen nicht bloss der Schismatiker, sondern auch aller Hé-
retiker gelten lédsst, ohne bei diesen einen Unterschied zu
machen oder nach der Art und Weise der Taufspendung zu
fragen (Cypr. Ep. 73, 16. 74, 1 u. 5. De rebapt. c. 4. 14. 15).
Seit dem 4. Jahrhundert aber nahm man die hiretischen Tauf-
spendungen nicht mehr in Bausch und Bogen, sondern fing an
zu unterscheiden. Schon das Konzil von Arles (314) fordert in
can. 8, dass bei Konvertiten nach dem Symbolum gefragt werde
und (nur) eine auf die Trinitit gespendete Taufe Giiltigkeit haben
solle. Die Synode von Nicéa aber verwarf in c¢. 19 nur die Taufe
der Haviierioévewy ausdriicklich?). Was noch speziell den
Bischof Optatus von DMileve betrifft, so verwirft er zwar die
Taufen der Héretiker, weil diese ,sani et verissimi symboli
desertores“ seien, anerkennt aber die der Schismatiker (Dona-

1) Ernsts Deutung der beiden Kanones von Arles und von Nicia (Die
Ketzertaufangelegenheit in der altehristl. Kirche nach Cyprian 1901, 52 ff.
und 58 ff., und in Ztschr. f. kath. Theol. 1903, 759 ff.) ist nicht einwandfrei.



— 159 —

tisten), ,quia nobiscum vera et communia sacramenta traxistis®
(C. Parm. Donat. I, 12 ed. Ziwsa p. 14)?). Der Liber de rebapt.
aber ist mit seinem Gegner darin einig, dass ,spiritus sanctus
extra ecclesiam non sit, fides quoque non solum apud haereticos,
verum etiam apud eos, qui in schismate constituti sunt, sana
esse non possit* (c. 10 A. 82, 12), und bekampft eine An-
schauung, die daraus den Schluss zieht, dass jede ausserkirch-
liche Taufe ungiiltig sei. Also kann sein Gegner nicht Optatus sein.

d) Rauschen gibt zu, dass die Ketzertauffrage zur Zeit
Cyprians eher ,nova“ (De rebapt. c. 1) gewesen sei als im
4. Jahrhundert. Aber einerseits sei sie auch damals nicht im
eigentlichen Sinne neu gewesen, da die Synoden von Ikonium
und Synnada in Asien ca. 235 und die karthagische Synode
unter Agrippin ca. 220 schon die Wiedertaufe der Ketzer be-
schlossen gehabt hitten. Anderseits habe sie auch im 4. Jahr-
hundert eine neue genannt werden kénnen, da sie damals nach
langer Ruhe wieder erwacht sei. Allein die De rebapt. c. 1
gekennzeichnete ,nova quaestio“ ist nicht bloss eine literarische
Streitfrage mit Schriften und Gegenschriften (nonnulla super
hac nova quaestione scripta aut rescripta esse iactabantur),
sondern ein den Frieden und die FKinigkeit der Briider aufs
ausserste gefdhrdender Streit (contra ecclesiarum quietem atque
pacem ... discordias et simultates et schismata allaturum). Ist
uns nun schon von einer schriftstellerischen Ketzertauffrage
im 4. Jabhrhundert nichts bekannt, so vollends nichts von einem
so gefdhrlichen Kirchenstreit?). Beides aber trifft fir die Zeit
Cyprians vollauf zu, und auf sie fithrt vollends mit zwingender
Notwendigkeit der Zusammenhang, in dem nach c. 1 die ,nova
quaestio“ mit dem ,unus homo“ steht. Wann gab es noch eine
Zeit, wo ein Ketzertaufstreit so mit dem Namen eines Mannes
verkniipft gewesen wire, wie im sechsten Jahrzent des dritten
Jahrhunderts? Man pflegt eine Schrift der Zeit zuzuweisen, in
die sie nach den durch andere Zeugnisse bekannten Verhalt-
nissen hineinpasst, nicht in eine Zeit, deren néhere Verhiltnisse

N Vgl auch Ernst in der angefiihrten Schrift 1901, 44 ff.

*) Wir héren durch Hieronymus (Alterc. Lucif. et orthod. c. 27) von
»libelli de haereticis rebaptizandis“ eines luziferianischen Diakons Hilarius
zu Rom, die aber keine Beachtung fanden (Bardenhewer, Gesch. d. altkirchl.
Lit. IIT 1912, 477). Eine Rolle spielte die Tauffrage auch im Donatisten-
streit, aber sie war weder Ausgangspunkt noch Kernpunkt des Streites.



— 160 —

aus der Schrift selber erst gewonnen werden miissten, was auf
einen Zirkel hinausliefe. Zudem ist die ,nova quaestio“ in c. 6
niher gekennzeichnet als ein jadversus prisca consulta post
tot saeculorum tantam seriem nunc primuwm repente ac sine ra-
tione insurgere“. Kann etwa ein Schriftsteller des 4. Jahrhun-
derts mit ,unus homo* auf Cyprian und den Ketzertaufstreit
des 3. Jahrhunderts anspielen und zugleich behaupten, dass
man sich ,jetzt zum ersten Male“ gegen die kirchliche Uber-
lieferung erhebe? Muss er nicht vielmehr ein Zeitgenosse Cy-
prians sein??) |

e) Was die Behandlung der Martyrien in ¢. 12 und 13 be-
trifft, so bestreitet Rauschen die Berechtigung eines Schlusses
auf vorkonstantinische Zeit, da es auch im 4. Jahrhundert, na-
mentlich in dem von den donatistischen Circumcellionen heim-
gesuchten Afrika, Martyrien gegeben habe und zudem ein
Schriftsteller die Verfolgungen, auch nachdem sie langst er-
loschen gewesen seien, in den Bereich seiner Eroérterungen
habe ziehen konnen. Allein wenn es in c. 13 heisst: et ideo

1) In der Ztschr. f. kath. Theol. 1917, 458, betrachtet Exrnst den Satz
Cyprians Ep. 78, 3: ,apud nos autem rnow nova aut repenlina res est, ut
baptizandos censeamus eos qui ab haereticis ad ecclesiam veniunt®, als
Entgegnung auf die aus der Nachbarprovinz Mauretanien heriiberschallen-
den Vorwiirfe der Neuerung (De rebapt. ¢. 1: nove quaestio, ¢. 6.: nunc
primum repenie). Diese Annahme ist keineswegs notwendig, da Cyprian
nicht erst in Ep. 73, 3, sondern schon in Ep.70, 1 (767, 5) und in Ep. 71, 4
(774, 12), betont, dass die Wiedertaufe der Konvertiten nicht eine neue,
sondern eine schon von den fritheren Bischéfen zur Zeit Agrippins be-
schlossene Sache sei. Ja die Erklarung, dass etwas nicht eine nova aut
repentina res sei, scheint geradezu ein rednerischer 7dmwog¢ zu sein. ,Nec
nova aut repentina haec sunt quae nunc accidunt christianis® sagt Cyprian
ad Fort. c. 11 (886, 26). ,Nec radis iste ant novus est in Celerino carissimo
nostro titulus gloriarum®, Ep. 39, 3. ,Nec hoe nobis nnnc nuper consilium
cogitatum est nec haec apud nos adversus improbos modo supervenerunt
repentinag subsidia, sed aenfigna haec apud nos severitas, antiqua fides, dis-
ciplina legitur antiqua“ heisst es im romischen Schreiben Ep. 30, 2. ,Neu“
und ,repentinus“ sind geradezu Synonyma. Arnob. adv. nat. I, 71: nova
fuit ac repentina, c. 72: inauditas incognitas repentinas agitare atque in-
ducere religiones. August. Conf. IT, 6: tibi enim quid insolitum, quid repen-
tinum? III, 9: cum aliquid tu repente inusitatum et improvisum imperas.
Seneca Ep. 117, 19: nihilque in hoc mundo repentinum aut expers ordinis
volutetur, 16, 6: si repentina ac subita dominantur (107, 2: nihil horum
insolitum, nihil inexpectatum est). Apul. Apol. c. 44: omnis ista accusatio
temeraria et repentina fuit.



— 161 —

cum in martyrio tanta sit mutatio rerum in momento temporis,
ut in re perquam veloci possint mutari universa, nemo sibi
blandiatur, qui occasionem amiserit gloriosae salutis, si forte se
ab ea excluserit propria sua culpa ... qua ratione etiam ille
haereticus, qui confitendo Christi nomen trucidatur, nihil postea
potest corrigere, si quid de Deo aut de Christo male senserit
ete.“, so ist das eher zu einer Zeit geschrieben, wo die Moglich-
keit des Martyriums noch in greifbarer Nihe liegt, und der
Verfasser hat dabei kirchliche und héretische Martyrien durch
den heidnischen Staat im Auge. Auch der Satz in c. 11: ,quid
autem statues in personam eius verbum audientis, qui forte
adprehensus in nomine Chrisul statim confessus ac, priusquam
baptizari aqua permitteretur ei, fuerit punitus“, weist entschieden
auf eine Ergreifung und Aburteilung durch die heidnische Obrig-
keit hin. Von Jesus selber heisst es in c¢. 6 und c. 11, dass er
wadprehensus est“. Und dieses Wort ist stindige Bezeichnung
fiir die Festnahme des Christen durch die Behorde?).

Alles in allem genommen, sind die Anzeichen fir das dritte
Jahrhundert und gegen das vierte so deutlich, dass man sich
wundern muss, wie sie verkannt werden konnten ?).

5. Wir haben eingangs bemerkt, dass unsere Frage auch
einer dogmengeschichtlichen Seite nicht entbehre. Wie schon in

') So heisst es bei Cypr. Ep. 56, 1: qui in persecutione adprehensi
prius fuerant et momen Domini confessi violentiam magistratus vicerant.
Ep. 60, 4: quamquam etsi aliquis ex talibus fuerit adprehensus, non est
quod sibi quasi in confessione nominis blandiatur ete. Ep. 81: adprehensus
enimm et traditus loqui debet. De laps. ¢. 3: primus est victoriae titulus
gentilium manibus adprehensum Dominum confiteri. Passio ss. Felic. et
Perpet. c¢.2 (Anopf, Ausgewihlte Mirtyrerakten 1901, 45): apprehensi sunt
adolescentes catechumeni. Acta Agap. Chion. ete. ¢. 2 (Knopf, S. 91): com-
prehensae. Passio ss. Montani Lucii ete. c. 2 (Ruinart, Acta Martyr. Ratis-
bonae 1859, 275): apprehensi. Aecta Fructuosi ete. ¢. 1 (Ruinart, p. 264):
comprehensus. Acta Cypr. c. 4 (Knopf, S. 77): deprehensus. Apollinaris bei
Euseb. Hist. eccl. V, 16, 12: xpmendeic vmép 100 0vouaros oravowdn.
Freilich spricht Augustin de civ. Dei I, 18 von ,adprehensa et oppressa
caro“ auch bei Barbareneinfiiller, aber er meint damit geschlechtliche Ver-
gewaltigung.

?) Was die Heima? betrifft, so ist sie wahrscheinlich Afrika. Dafiir
spricht auch der Bibeltext der Schrift (H. v. Soden, Quellen u. Forschungen
XII. 1909, 32), sowie die Bezeichnung ,verbum audiens® statt ,catecumenus®
{siehe oben). Von den afrikanischen Provinzen hat aber wieder Mauretanien
die grosste Wahrscheinlichkeit fiir sich (Zrusé, Theol. Quartalschr. 1911, 374).

Internat. kirchl. Zeitschrift, Heft 8/4, 1924, 11



— 162 —

der Ztschr. I. kath. Theol. 1896, 218 [. und im Histor. Jahrb.
1898, 419 (619) f., so erkliart es nimlich Ernst auch in der
Quartalschr. 1908, 593 f., fiir ,unwahrscheinlich, ja unmoglich,
dass der Anonymus in einem Traktate, wenn er nach dem
Edikte Stephans geschrieben wire, eine andere Doktrin iiber
die Taufe und speziell tiber die Ketzertaufe entwickelt hiitte
als der Papst. Nun aber gestehe dieser der ausserkirchlichen
Taufe ausdriicklich die Nachlassung der Siinden, die Heiligung
und Wiedergeburt der Seele zur Gotteskindschaft als direkte
Wirkung zu, wihrend der Anonymus dies in Abrede stelle, ja
der Wassertaufe tiberhaupt jede unmittelbare und reale Gnaden-
wirkung abspreche. Also miisse der Traktat De rebapt. vor dem
Stephan’schen Lrlasse verfasst worden sein.

Dieser Schluss beruht aber auf einem unbewiesenen Ober-
satze und darum auf einer petitio principii. Wenn die Afrikaner
nach Empfang der pépstlichen Ausserung auf ihrer gegenteiligen
Anschauung und Ubung beharren konnten, wie dies — auch
abgesehen von der Frage, ob die Septembersynode ein ,Oppo-
sitionskonzil* gegen Rom gewesen sei oder nicht!) — wirklich
der Fall war, so ist nicht einzusehen, warum nicht ein anderer
Bischof — allem nach wahrscheinlich auch in Afrika —, der
im iibrigen mit Stephan an der Giltigkeit der Ketzertaufe fest-
hielt, zur Begriindung dieser Giiltigkeit sollte einen andern Weg
haben einschlagen und eine andere Grundlage fiir den Beweis
haben wihlen konnen. Stephan war ein Hierarch, der Gehorsam
forderte; seine theologische Begabung und Bildung ist uns un-
bekannt. Er konnte aber zufrieden sein, wenn sich eine Feder
zur Verteidigung der romischen Sitte einsetzte, auch wenn diese
Verteidigung tiber abschiissige Wege ging. Zudem: konnte die
Schrift nicht nach Stephans Tod, unter dem den Afrikanern
wieder entgegenkommenden Sixtus IT verfasst sein? Man braucht
nicht gerade anzunehmen, dass Sixtus sachlich dem afrikani-
schen Standpunkt beigetreten sei (vgl. dariiber Harnack, T. U.
13, 1. 1895, 39 ff.,, und gegen ihn Ernst in der Ztschr. f. kath.
Theol. 1905, 277 ff.). Aber wieweit er die Anschauung seines
Vorgingers teilte, wissen wir auch nicht. Bei der Wandel-
barkeit der rémischen Kirche in damaliger Zeit — vgl. meine
Bemerkungen in Ztschr. f. wiss. Theol. 1913, 310 — ist eine

') Vgl diese Ztschr. 1923, 73 ff.



— 163 —

Abweichung nicht bloss in der Kirchenpolitik, sondern auch
in der sachlichen Auffassung keineswegs ausgeschlossen.

Auf diese Erwidgungen kommt es aber gar nicht an: unsere
Untersuchung hat aufs neue gezeigt, dass Ernsts Aufstellungen
unhaltbar sind und dass der Liber de rebaptismate nach der
Synode von 256 und nach Cypr. Ep. 73 und 74, also nach dem
Erlasse Stephans geschrieben worden scin muss. Zu diesem
Ergebnis sind wir auf rein literarhistorischem Wege, ohne
Bezugnahme auf einen romischen Primat irgendwelcher Art,
gekommen. Nun aber konnen wir als kirchen- und dogmen-
geschichtliche Frucht die Tatsachen einbringen: in der Mitte
des dritten Jahrhunderts schreibt in einem die ganze Kirche
tief erregenden Streite, wie dem Ketzertaufstreit, nachdem der
romische Bischof bereits seine Stimme abgegeben hat, ein an-
derer, allem nach ein afrikanischer Bischof !) eine Schrift, worin
er die gleiche Ubung verteidigt, die auch der Papst eingehalten
wissen will. Er tut das aber, ohne auf den romischen Erlass
als auf eine entscheidende Kundgebung hinzuweisen, ja ohne
ihn tiberhaupt zu erwihnen, ja vielleicht ohne den Erlass
auch nur zu beriticksichtigen #). Er spricht von der ,venerabilis
ecclesiarum omnium auctoritas* (c. 1, A. 70, 7), von ,tot an-
norum totque ecclesiarum itemque apostolorum et episcoporum

1y Dass der Verfasser Bischof ist, geht aus ¢. 10 (A 82, 7 u. 10) hervor.

) Rauschen (Prolegg., p. 18sq) schliesst aus der Nichterwihnung des
romischen Bischofs auf einen nichtitalienischen Schriftsteller, ein Schluss,
der nicht einmal fiir das von Rauschen angenommene vierte Jahrhundert
zwingend ist, vom dritten ganz zu schweigen. In der Ztschr. f. neutest.
Wiss. 1907, 209 f. glaubte ich, ohne irgendein Gewicht darauf zu legen,
Spuren einer Beriihrung des Liber de rebapt. mit der Stephanschen Kund-
gebung aufzeigen zu konnen. Ernst lehnt sie natiirlich ab (Quartalschr.
1908, 591 f.). Eine Sicherheit ist hier allerdings nicht zu gewinnen. Wenn
man aber in c. 1 liest ,si unusquisque nostrum ... nikil innovare gestirvet . ..
contra priscam et memorabilem ... observationem“ und ,quia non poterat
id quod irnovabatur sine dissensione fratrum et dammno ecclesiastico consis-
tere“, und bedenkt, welche Rolle das Stephansche ,rikil innovelnr nisi
quod traditum est ete.“ im Laufe der Zeiten spielte von Cyprians Ep. 74
iiber Augustin De bapt. contra Donatist. V, 26, 37 (Migne PL. 41, 194)
und Vincenz von Lerinum (c. 6, al. 9, ed. Jillicher 8, 19) bis zur Enzyklika
Benedikts XV ,Ad beatissimi apostolorum principis* (Acta apost. sed.
1914, 611), so wird es einem schwer, in De rebapt. ¢. 1 an ein Spiel des
Zufalls zu glauben. Nimmt aber der Verfasser auf den Erlass des romischen
Bischofs Bezug, dann ist es um so bezeichnender, wie unbektimmert er
iiber ihn hinweggeht.



— 164 —

auctoritas* (c. 6, A. 77, 8), von ,tanti temporis tot virorum
veneranda consuetudo et auctoritas“ (c. 15, A. 89, 19), aber
nicht davon, dass die romische Kirche durch ihre Tradition,
der oberste Bischof durch seine Stellungnahme die Frage ent-
schieden hétte. Der hl. Petrus ist ihm ,dux ac princeps aposto-
lorum“ (c. 9, A. 80, 13), aber dass dieser Prinzipat im rémischen
Bischof fortlebe, die Stimme Petri durch den Mund des romischen
Bischofs weiterklinge, sagt er nicht. Aber nicht bloss das: der
bischofliche Schriftsteller verliasst sogar in seiner Beweisfiihrung
die vom romischen Bischof vorgezeichnete Linie und geht, um
zum gleichen Ziele zu gelangen, von einer andern Grundan-
schauung aus; wéahrend jener der Ketzertaufe die Kraft der
Siindennachlassung und Heiligung zuerkannte, hilt dieser zwar
an ihrer dusseren Giiltigkeit fest, legt ihr aber keineriei Gnaden-
wirkung bei. Ja wenn Ernst mit seiner Auffassung von der
Tauflehre des Anonymus recht hat, so spricht er sogar der
kirchlichen Taufe die Heilswirkung ab und verlegt diese in
die Firmung?).

Die Anschauung, dass ein mit dem pépstlichen Erlasse im
Endergebnis tibereinstimmender, aber in der néheren Begriin-
dung eine andere theologische Auffassung verratender Traktat
nicht nach diesem pépstlichen Erlasse geschrieben sein kénne,
ist die irrige Grundvoraussetzung der Ernstschen Aufstellungen.
Sie hat ihm die zeitliche Stellung dieser Schrift vorgezeichnet
und ihm die Augen gehalten, dass er die deutlichen Fingerzeige,
die den Traktat an das Ende des Taufstreites weisen, verkannt
und missachtet hat. Ernsts Vorurteil dussert aber nicht bloss
hier seinen verhingnisvollen Einfluss: eine ungeschichtliche
Vorstellung von der Art und dem Umfang des romischen Pri-
mates im 3. Jahrhundert zieht sich als petitio principii wie ein
roter Faden durch die vielen fleissigen und sonst so scharfsinnigen
Untersuchungen Ernsts tiber den Verlauf des Ketzertaufstreites
hindurch, so dass sie trotz dem Anklang, den sie vielfach auch
auf protestantischer Seite gefunden haben, und trotz richtigen
Beobachtungen im einzelnen alle sorgfaltig nachgepriift werden
miissen.

1) Mit Unrecht meint also neuestens 4’ 4/¢s (La théologie de S.Cyprien

1922, 191), dass der Liber de rebaptismate ,intéresse la théologie du baptéme,
mais non celle de la papauté®.




	Die Abfassungszeit des Liber de rebaptismate : auch ein Beitrag zur Primatsfrage

