Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 14 (1924)

Heft: 2

Artikel: Die Bedeutung der Kirche in den johanneischen Schriften
Autor: Gaugler, E.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403989

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403989
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Bedeutung der Kirche
in den johanneischen Schriften.

Wenn!) von der Bedeutung der Kirche fiir die Anschau-
ungen eines Schriftstellers erst dann gesprochen werden diirfte,
wenn bei ihm eine klare Beschreibung der Verfassung seiner
Kirche und ein ausgebildeter Kirchenbegriff sichtbar wiirden,
dann konnte von der Bedeutung der Kirche in den johannei-
schen Schriften nichts ausgesagt werden?). So sehr aber die

) Wie wenig Material die Schriften des Johannes fiir eine Darstellung
der Verfassungsgeschichte der christlichen Kirche enthalten, zeigt die Kiirze
des Abschnitts in dem Buche Adolf Harnacks iiber die ,Entstehung und
Entwicklung der Kirchenverfassung und des Kirchenrechts in den zwei
ersten Jahrhunderten, Leipzig 1910, wo der genannte johanneische Stoff
auf zwei Seiten (S. 48—49) gesammelt ist.

?) Ich gebrauche folgende Abkiirzungen:

1. Fir die biblischen Biicher die iiblichen. Die johanneischen Schriften
zitiere ich:

a) mit nackten Zahlen: die Stellen aus dem Evangelium;

b) mit vorgesetzter romischer Ziffer I., II., ITl.: die Briefe.

2. Kommentarwerke:

Baumgarten bei J. Weiss = Otto Baummgarten, Die Johannesbriefe in: Die
Schriften des Neuen Testaments, herausgegeben von Johannes Weiss,
II. Band 3, Gottingen 1908.

Bengel, Gnomon = Joh. Alberti Bengelii, Gnomon Novi Testamenti, 1773,
Berolini, Gust. Schlawitz, 1860.

Bengel, Gnomon D. A. = Dass., Deutsche Ausgabe in Bibliothek theoleg.
Klassiker, Gotha, F. A. Perthes, 1894. .

Bisping = Aug. Bisping, Erklirung des Evang. nach Johannes 2, Miinster
1869 (Kath.).

Calvin = Joannis Calvini, Opera quae supersunt omnia edd. Baum Cunitz
Reuss, Brunsvigae 1892, Vol. XLLVII. Dass., deutsch: Johannes Calvins
Auslegung der hl. Schrift in deutscher Ubersetzung, Verlag der Buch-
handlung des Erziehungsvereins Neukirchen, Kreis Moers, 1905, 10. Band.

Godet = F. Godet, Komm. zu dem Evang. des Joh., deutsch bearbeitet in
7. Aufl. von E. Reineck und C. Schmid, Hannover und Berlin 1903.

Internat. kirchl, Zeitschrift, Heft 2, 1924. 7



— 98 —

Forschung iiber die inwendige und auswendige Gestalt der Ur-
kirche in vielen Punkten auf Vermutungen angewiesen ist, so
ist doch der Satz, dass die Kirche da war, ehe sie eine gesetz-
lich festgelegte Verfassung besass und ehe sie begriffiich tiber
sich selbst nachgedacht hatte, unter solchen, die die Tatsachen
sehen wollen, unbestritten?). Eine Kirche?) war da in dem

Heitmiiller bei J. Weiss = W. Heitmiiller, Das Johannes-Evangelium in: Die
Schriften des Neuen Testaments, herausg. von Johannes Weiss, II. Band 2
Gottingen 1908.

Lange = J. P. Lange, Das Evangelium nach Johannes, 2, Bielefeld 1862.

Schanz = Paul Schanz, Komm. iiber das Evangelium des hl. Johannes,
Tiibingen 1885 (Kath.).
Schlatter, ENT = A. Schlatter, Erliuterungen zum Neuen Testament,

I. Band, Calw u. Stuttgart 1916.

Tholuck = Tholuck, Komm. zum Evangelium Johannis, Hamburg 1844.

Tillmann = Fritz Zillmann, Das Johannes-Evangelium, Berlin 1914 (Kath.).

B. Weiss bei Meyer — Bernhard Weiss, Das Johannes-Evangelium, krit.-
exeget. Komm. iiber das Neue Testament, begriindet von Heinr. Aug.
Wilh, Meyer, o, GOttingen 1902.

Zahn = Theodor Zahn, Das Evangelium des Johannes in seinem Komm.
zum Neuen Testament, 5—6., 1921, Leipzig.

3. Neutestamentliche Theologien :

Feine, ThNT = Paul Feine, Theologie des Neuen Testam. %, Leipzig 1922.

Holtzmann, LNTTh = H. J. Holtzmann, Lehrbuch der neutestamentlichen
Theologie %, herausgegeben von A. Jiilicher und W. Bauer, Tiibingen
1911.

Schlatter, TANT = A. Schiatfer, Die Theologie des Neuen Testaments,
Calw u. Stuttgart 1910.

Weinel, BThNT = H. Weinel, Biblische Theologie des Neuen Testaments,
Die Religion Jesu und des Urchristentums. In: Grundriss der theolo-
gischen Wissenschaften 3, Tiibingen 1921.

4. Spezialwerke:

Harnack, Dgs = Adolf Harnack, Lehrbuch der Dogmengeschichte *, Tii-
bingen 1909. 7

J. Weiss, Rgs — Johannes Weiss, Die Predigt Jesu vom Reiche Gottes 3,
Gottingen 1900.

5. Periodische Schriften und Lexika:

Rgs Vb = Religionsgeschichtliche Volksbiicher, herausgegeben von Friedr.
Michael Schiele, J. C. B. Mohr, Tiibingen.

R G G = Religion in Geschichte und Gegenwart, Tiibingen.

ThStK = Theologische Studien und Kritiken, herausgegeben von Katten-
busch und Loofs, Gotha.

) Dies diirfte das wesentliche Ergebnis der zwischen Rudolf Sozm und
Adolf Harnack gefithrten Diskussion iiber die Entstehung des Katholizismus
sein. Siehe Rudolf Sokm, Kirchenrecht I, 1892 (Leipzig), und ders., Wesen
und Ursprung des Katholizismus, Leipzig 1912, sowie von Harnack das
S. 1 zitierte Werk. Vgl. auch Otto Scheel, Zum urchristlichen Kirchen- und
Verfassungsproblem in ThStK 1912, S. 403—457, und ders., Die Kirche im
Urchristentum, Rgs Vb, Tiibingen 1912.

) Y3, fxxdnoic imreligiésen Sinne, cf. Trench, Synonyma des Neuen
Testaments, ausgew. und iibers. von H. Werner, Tiibingen 1907.



e G e

Augenblick, als es Menschen gab, die sich von Gott zu gemein-
samer Beziehung zu ihm berufen und dadurch vereinigt wussten.
Die christliche Kirche war da von dem Augenblicke an, als es
Menschen gab, die diese gemeinsame Beziehung durch den
Namen Jesu Christi ausdriickten und gewiss waren, nur in
ihm das Gtemeinsame aussprechen zu konnen.

Diese gemeinsame Beziehung #dusserte sich — aufs Allge-
meine reduziert — von Anfang an durch die immer wiederholte
Darstellung dieser Beziehung im Wort der Verkiindigung?), in
gemeinsamer Anbetung (Kultus), im gemeinsamen Empfangen
(Sakrament), in der vereinigenden Betétigung einer festen
Lebensordnung (Gebot), die das Zusammenleben geistig formte,
und im Festhalten einer gemeinsamen Erwartung (Hoffnung).

Wo diese Auswirkungen der Beziehung des Menschen zu
Gott als der Ausdruck eines gemeinsamen Besitzes in einer
Schrift deutlich werden, da diirfen wir vom Sichtbarwerden
des kirchlichen Elements im Bewusstsein des Verfassers reden.
So wird die Kirche bei Johannes deutlich sichtbar, trotzdem
das Wort éxxineiax®), wie auch die direkte Besprechung seines
Inhaltes®) in den johanneischen Schriften*) fast ganz fehlen.
Eine Darstellung der Bedeutung der Kirche flir das johanne-
ische Schrifttum hat darum vor allem Andeutungen, die auf
jenes Gemeinsame des religiosen Bewusstseins zurlickweisen,
ing Licht zu rticken.

Dabei wird aber vorerst noch ein anderes Merkmal des
kirchlichen Geistes zu besprechen sein. Es ist in der Sache
begrindet, dass in einer Gemeinschaft, die sich durch ein
starkes Gegenwirtiges geeinigt weiss, dieses Gegenwértige all-
méhlich dem noch Zukiinftigen tibergeordnet wird, besonders
wenn die Unsicherheit tiber den Zeitpunkt des FKintreffens der
erwarteten Ereignisse fiir die Erkenntnis der Wartenden als
unbestimmbar gelten muss. So lidsst sich sagen, dass das kirch-

1) Diese Verkiindigung erfolgte unter mannigfaltigster Gestalt: als
Zeugenbericht ,derer, die mit Jesus waren®, als immer erneute Dar-
stellung des Gehorten durch Lehrer, als weissagendes Eingreifen Gottes in
die Handlungen der Gemeinde und Hinweis auf die zukiinftigen ,,Gross-
taten Gottes durch die Propheten. Sie war durch kein Schema begrenzt
ist darum auch nicht durch ein solches zu umfassen.

¥) Nur der dritte Johannesbrief gebraucht es dreimal.

%) Vgl. Schiatter, Adolf, Die Theologie des Neuen Testaments, IT, S.101.

%) Die Apokalypse scheidet hier aus der Betrachtung aus. Zur Be-
griindung siehe das im Schlussteil der Einleitung Gesagte.



— 100 —

liche Bewusstsein gerade durch das Zuriicktreten der Hoffnungs-
gedanken in gewissem Sinne stirker wird. Die Motive, die
eine kraftige Ausgestaltung des Gegenwiirtig- Gemeinsamen
wiinschenswert machen, mehren sich dadurch. Je blasser die
Hoffnung, umsomehr richtet sich die Gemeinschaft fiir ein
laingeres Andauern des gegebenen Zustandes ein. Man beginnt
im gegenwirtigen Besitz das zu erkennen, was er mit dem
zukiinftigen gemeinsam hat und demgeméss entbehrt man das
noch Ausstehende weniger. Ein Zukiinftiges kann ja auch ge-
danklich nicht erfasst werden, wenn nicht eine Verbindungs-
linie zwischen dem gegenwirtigen Besitz und dem erst kom-
menden Hoffnungsgut besteht. Je linger aber das erwartete
Gut ausbleibt, umso leichter stellt sich eine Betrachtungsweise
ein, die dieses Verbindende als Vorausbesitz des Zukiinftigen
betrachtet, also das Zukiinftige gleichsam vergegenwairtigt. Das
ist moglich auch unter ernsthafter Beibehaltung der alten Hoff-
nung. Die Hoffnungsgedanken werden nicht verdussert, sondern
nur gleichsam ,in den Schrank gestellt.“ '

Diese Vergegenwirtigung ist aber fiir das Dasein eines
kraftvollen Kirchenbewusstseins so wesentlich, dass sie, wo
sie beobachtet werden kann, geradezu Riickschliisse auf das
Vorhandensein eines solchen erlaubt. Wir diirfen annehmen
dass dort, wo ein gegenwértiger religioser Besitz in kriftiger
Weise auf Kosten des erst erwarteten Gutes betont wird, hinter
den religiosen Aussagen das Leben der Kirche in ausgebilde-
terer Form pulsiert als dort, wo eine ,eschatologische Grund-
stimmung“ die religiosen Aussagen kennzeichnet. Darum ist
der gegebene Ausgangspunkt fiir eine Untersuchung des Kirchen-
problems bei Johannes die Beantwortung der Frage, inwieweit
in seinem Schrifttum diese Vergegenwirtigung vollzogen ist.
Auf einer Beantwortung dieser Frage kann sich erst die Dar-
stellung der Auswirkungen des kirchlichen Geistes dieser
Schriften aufbauen. Die Betrachtung aber muss ihren Abschluss
finden in einer Zusammenschau des in ihnen vorliegenden
kirchlichen Materials, die eine Charakterisierung der johanne-
ischen Kirche ermoglicht. Anhangsweise wird sich dann auch
der kirchengeschichtliche Standort dieser Gemeinde bestimmen
lassen.

Bevor aber iiber einen einzelnen Gegenstand der johanne-
ischen Schriften gehandelt werden kann, muss noch die Stel-



— 101 —

lungnahme zu diesen selbst dargestellt werden. Es kénnen hier
natiirlicherweise nur Angaben ohne nihere Begriindung ge-
macht werden.

Bei grosser lexikographischer Verwandtschaft der Apoka-
lypse des Johannes mit der iibrigen Johannesliteratur ist der
Stil doch ein so verschiedener, dass die Annahme der Identitat
der Verfasser die Wahrscheinlichkeit gegen sich hat. Dadurch
ist das Vorgehen, das die Apokalypse von der folgenden Unter-
suchung ausschliesst, gerechtfertigt.

Dagegen geht diese von der Einheitlichkeit der Verfasser-
schaft der iibrigen johanneischen Schriften aus. Die Trennung
des Evangeliums vom ersten Brief wird durch die geringen
sachlichen Unterschiede nicht als notwendig erwiesen. Die Ver-
schiedenheit von Veranlassung und Zweck reicht zu ihrer Er-
klarung aus. Der zweite und dritte Johannesbrief haben wahr-
scheinlich den gleichen Verfasser, wenn schon das Urteil, dass
sie ,nur einen Hauch seines Geistes verspiirt haben“ !) zutreffend
ist. Da sie aber nur kurze Vorbemerkungen enthalten, die
unter der Voraussicht baldiger griindlicher Aussprache ge-
schrieben sind, ist es nicht verwunderlich, dass sie im allge-
meinen den Rahmen &usserlicher Anordnungen nicht tiiber-
schreiten.

Wer aber ist der Verfasser dieser Schriften, die jahrhun-
dertelang fir viele dem Neuen Testament das Geprige gaben?
Wenn man in der Beantwortung dieser Frage nicht iiber die
grossten Schwierigkeiten mit konstruierender Getrostheit hin-
wegschreiten will, wird man vor jede Vermutung, die méglich
ist, von vorneherein das Vorzeichen Harnacks setzen miissen,
»dass die Entstehung des johanneischen Evangeliums literar-
und dogmengeschichtlich betrachtet, das grosste Rétsel ist,
das die alteste Geschichte des Christentums bietet“ ®). Ange-
sichts des Gewichtes der Berufung des Evangeliums auf das
Zeugnis des Lieblingsjingers und des Anspruchs auf Augen-
zeugenschaft, sowie der Moglichkeit, dass in einzelnen Punkten
eine dltere Uberlieferung als die synoptische durchwirkt, kann
die Aussage der kirchlichen Tradition iiber die Verfasserschaft
nicht leicht genommen werden. Angesichts der Beniitzung der
Synoptiker und der Souverinitit, mit der der Verfasser mit

) So Weinel, H., BThNT, S. 581.
%) Dgs, S. 108.



— 102 —

dem geschichtlichen Stoffe und insbesondere der Logieniiber-
lieferung verfahrt, stehen der Zustimmung zur Tradition die
schwersten Bedenken entgegen. Unter dem Gewicht dieser Be-
denken scheint mir die Annahme, dass der Verfasser von
Evangelium und Brief in naher Beziehung zum Apostel Jo-
hannes gestanden habe, vielleicht seinem Schiilerkreis ange-
horte, der seine personliche Tradition vertrat, am meisten
Wahrscheinlichkeit zu besitzen. Die Annahme des Aufenthalts
des Apostels Johannes in Ephesus ist durch die Uberlieferung
stirker zu stiitzen als seine Verfasserschaft !). Dass mit dieser
Hypothese nicht alle Schwierigkeiten behoben werden, soll ehr-
lich angemerkt werden 2).

Der Text des Evangeliums wird im folgenden als litera-
rische Einheit betrachtet®). Die unverkennbaren ,Unstimmig-
keiten und Risse* im Aufbau des Textes finden ihre natiirliche
Brklarung durch die Annahme, dass die Schrift mit grésseren
Unterbrechungen niedergeschrieben worden sei®).

Als Abfassungszeit fir das Evangelium und die Briefe
kann unter obigen Voraussetzungen nur der Anfang des zweiten
Jahrhunderts in Betracht kommen. Die zeitliche Aufeinander-
folge der einzelnen Schriften selbst ist nicht sicher festzustellen.
Den terminus a quo (circa 100) ergibt die Tatsache der Be-
nutzung der synoptischen Evangelien. Den terminus ad quem
erhédlt man durch die Beobachtung, dass die Ignatiusbriefe
nachjohanneisch sein missen. Die Abfassungszeit der letzteren
kann aber frithestens in die Zeitperiode 110—117 und spétestens .
in die Jahre 117—125 verlegt werden. Fir diese Vermutung,

1) Carl Weizsiicker, Das apostolische Zeitalter der christlichen Kirche 2
Tiibingen und Leipzig 1902, S. 480 ff. — In diesem weitgefassten -Sinne
wird im Folgenden, der Einfachheit halber, der Verfassername ,,Johannes“
beibehalten.

?) Besonders schwierig gestaltet sich unter dieser Voraussetzung d1e
Deutung der allerdings auch sonst unklaren Bemerkung Ovvds éotw ¢
padnTys o ... yodyeg radre (21, 24). Vgl dazu die sorgfiltige Erwi-
gung aller Auslegungsmoglichkeiten in Friedrich Loogfs, Wer war Jesus
Christus ? Halle a. d. S. 1916, S. 105—108.

3) Uber die Unechtheit der Perikope 7,53—8,11 braucht man heute keine
Worte mehr zu verlieren. Von den sonst problematischen Stellen: 1,s; 5,43
10,6; (21,25) hat fiir unsern Gegenstand nur die Variante -$ed¢ zu 1, eine
gewisse Bedeutung (Kultus). Vgl. Adolf Jilicher, Einleitung in das Neue
Testament 8, Tiibingen 1921, S. 351 ff.

Y) Vgl. das Zitat aus Arnold Meyer bei Loofs, a. a: O., S. 110.



— 103 —

dass die johanneische Literatur vorignatianisch sei, spricht auch
die Gestalt, welche die johanneische Kirche zeigt.

Eine Charakterisierung der inwendigen Eigentiimlichkeiten
dieser Literatur wirde an dieser Stelle zu weit filhren. Hier
sei nur auf die dem Evangelium des Johannes eigentiimliche
Erscheinung hingewiesen, dass in seiner Darstellung das Wort
Jesu und sein eigenes Urteil nicht nur dusserlich oft ineinander
tberfliessen, sondern durchwegs durch die gleiche Stilform
ausgedriickt sind, und dies in einer so sehr den Inhalt be-
rithrenden Form, dass uns in beiden eine einheitliche Auffassung
aller beschriebenen Objekte entgegentritt?). Diese Sachlage er-
laubt uns, ohne damit ein Urteil tiber die Geschichtlichkeit der
verarbeiteten Uberlieferung zu fiillen, in unserer Untersuchung
Jesu Wort in gleicher Weise zur Darstellung der Anschauung
des Evangelisten heranzuziehen wie sein eigenes.

I.

Die Vergegenwiirtigung der endgeschichtlichen Vorginge
und Gaben.

Die Gemeinde kann auf die Dauer nicht leben ohne einen
lebendigen Besitz. Wollte sie allein in der Hoffnung leben, so
miisste das bel einer Hinausschiebung der erwarteten Ereig-
nisse ohne ein reiches Gegenwartsgut zu verderblicher Ent-
tduschung, und diese wieder zur Erstarrung in einer Hoffnungs-
lehre oder dann zu phantastischer Ausschweifung in immer un-
wahrscheinlichere Hoffnungstheorien fithren, die den Zusammen-
halt verunmoglichten. Die geschichtliche Entwicklung ist aber
nie lange in diesen Richtungen verlaufen. Vielmehr hat die
unmittelbare Einwirkung Gottes immer ein Besitztum und das
Bewusstsein davon geschenkt, das zum Fundament einer Kirch-
lichen Gestaltung werden konnte. Wie dieses Fundament der
Kirche bei Johannes sichtbar wird, hat die folgende Vorunter-
suchung zu erweisen. Sie kann naturgeméss nicht eine umfas-
sende Darstellung der behandelten Objekte bieten, sondern als
Voruntersuchung nur den Charakter einer hinleitenden Skizze
beanspruchen.

') So auch Schlatter, ThN T, II, S. 99: ,Eine Bemiihung, das Wort
Jesu durch eine besondere Firbung vom seinigen zu unterscheiden, wird
bei Johannes nicht sichtbar.



— 104 —

1. Die Vergegenwirtigung der eschatologischen Vorgange.

Die synoptische Uberlieferung iiber die Verkiindigung Jesu
ist gekennzeichnet durch das Wort vom kommenden Reiche
Gottes ). Der eschatologische Charakter dieser Predigt beruht
nicht darauf, dass die Reden Jesu tliber diesen Zentralgedanken
der Zahl nach liberwiegend Zukunftsaussagen enthalten?). Es
gibt tatsidchlich eine Reihe von Logien des Herrn, die von der
Gegenwart des Reiches reden3). Die beiden Arten von Aussagen
haben aber darin ihr Gemeinsames, dass sie die Gottesherr-
schaft als die Gottesgeschichte aufweisen, die ohne Zutun der
Menschen mit entscheidenden Ereignissen in die Menschenge-
schichte einbricht und schon einzubrechen begonnen hat. Eine
aktive Mitwirkung der Menschen im Sinne eines ,Bauens“ am
Reiche Gottes fillt ausser den Rahmen der Gedanken Jesu.
Allerdings ist die psvavoixt), ja sogar eine hochgespannte
dixctoovyy ®) die Bedingung fiir die Aufnahme in die feacilsia
rov Jeov. Auch zieht sie die Sehnsucht® und das Gebet?) der
Jiunger herbei. Ihre eschatologische Art zeigt sich aber in dem
Umstand, dass der schon erkennbare Anbruch in einem Ge-
schehen, dem Kamptf Jesu mit dem Reich des Dadmonenfiirsten
besteht (Mt. 12,es; Lk. 11,20), nicht, wie es oft dargestellt wird,

) Vgl. vor allem: Johannes Weiss, Die Predigt Jesu vom Reiche
Gottes *, Gottingen 1900. Der eschatologische Charakter der Verkiindigung
Jesu und die Gegenwartsaussagen iiber das Reich Gottes: S. 64 ff. — Eine
feinsinnige Studie, die kurz das geschichtliche Material iiber die Vorstel-
lungen vom Reiche Gottes, von ihrem Entstehen an bis in die neutesta-
mentliche Zeit hinein, durchgeht, ist der Vortrag von B. Dwhm, Das kom-
mende Reich Gottes, Tiibingen 1910, 38 S. Darin die eschatologische
Gedankenwelt Jesu, S. 32 ff.

) Die Grundform der Zukunftsaussagen steht Mt. 4,17 ; 10,7; Lk. 10,9; 10,11.

8) Der charakteristische Ausdruck dafiir liegt Mt. 12,38 = Lk. 11,20 vor.

%) Vgl. Mt. 4,17 und Lk, 13,.

8) Mt. 5,30. Nicht der Charakter des Interimistischen kennzeichnet die
Ethik Jesu (gegen Albert Schweitzer, Geschichte der Leben-Jesu-Forschung %,
Tiibingen 1918, z. B. S. 414), sondern die Bezogenheit auf das Urteil des
liebegerechten Gottes, vor dem keine Verdienst- und Gesetzesethik, sondern
nur das Tun der gottgearteten ,Kinder des himmlischen Vaters® bestehen
kann. Darin hat Paulus seinen Herrn verstanden und haben ihn alle die,
die seine Ethik mit der ,,autonomen® kantischen Gewissensethik in eins
setzen, missverstanden. Vgl. die Ausfiihrungen von J. Weiss, Rgs iiber den
Begriff der ,,Gerechtigkeit®, S. 75 f., 145 ff., und Exkurs II, S. 187 ff.

8) Luk. 18, s.

) Cf. Anm. 3 und Mt. 6,1.



— 105 —

in einer Gemeinschaft von Menschen ?!). Die Gemeinschaft der
Jinger Jesu, die ,kleine Herde“, ist vielmehr erst die Schar
der bis jetzt gesammelten Auserwihlten, denen Gott das Reich
geben wird (LK. 12,32), vermacht (Lk. 22,5), wie ein Erbteil,
das ihnen vor der Grundlegung der Welt zubereitet ist (Mt. 25,3) *)
Gewiss liegt in der Art, wie sich die Jinger Jesu anschlossen,
in ihrem Bekenntnis zur Messianitit Jesu ,gemeindebildende
Kraft“ 8), aber die Gemeinde war eben nicht das Reich Gottes,
gsondern die Gemeinschaft derer, die mit Grund erwarteten,
hineinzukommen. Gott wird es den Juden nehmen und ,einem
andern Volke“ geben (Mt. 21,s). Es ist eine Gabe (Lk. 1233;
22,29 1), welche den Jingern in Aussicht gestellt wird, aber
noch nicht ihr Gegenwartsbesitz. Zur Vervollstindigung des
Bildes muss aber auch der unapokalyptische Charakter der Ver-
kiindigung Jesu betont werden %). Gewiss teilte er die realis-
tischen Vorstellungen seiner Volksgenossen in weitgehendem
Masse. Vollig abgestreift hatte er nur den national-politischen
Charakter ihrer Hoffnungslehre, und jeden Gedanken an revo-
lutionsire Selbsthilfe. Aber, wenn die viel erorterte Stelle
Lk. 17,20 f. etwas beweisen kann, so beweist sie nicht, dass ,in
cordibus vestris“ der Ort der Gottesherrschaft ist, sondern zu-
sammen mit MK. 13,32, Mt. 24,56 die Loslésung Jesu von allem
Errechnen und Festlegen von Terminen, womit man Gott mehr
beaufsichtigt als erwartet.

Diese durch die straffe Hingewandtheit auf Gottes Tun
ausgezeichnete Haltung der Reichserwartung Jesu und seiner
Schiler ist auch im Evangelium des Johannes festgehalten. An
der einzigen Stelle, wo der Begriff des Reiches Gottes noch
gebraucht wird, im Gesprich mit Nikodemus, 3,5 und s, ist er
ebenfalls endgeschichtlich zu verstehen. Der Akzent liegt da
allerdings auf der Bedingung fiir das Erleben des Reichs: Eav
wi Tig yavin dvwdsv (3 vdarog xei mvevparog), aber die Aus-
drucksweise ov Jdivvarar idsiv ey focidsiov (sioédIsiv &lg TRy
Bacilsiay) Tot Ysov, zusammengehalten mit der historischen Si-

1) J. Weiss, Rgs, S.78. Weinel, BThNT, S. 24, gegen Feinre, ThN'T,
S. 86.

%) J. Weiss, Rgs, S. 74.

%) So richtig Feine, TANT, 8. 87. Vgl. weiter unten seine Unterschei-
dung von Reich Gottes und Kirche, sogar an Hand von Mt. 16, f.

%) Diesen empfand sogar der iltere (J. Ch.) Blumhardt. Siehe Blitter
aus Bad Boll 1877, Nr. 8, S. 62.



— 106 —

tuation, beweist, dass hier das Wort ,Reich Gottes“ wie in den
synoptischen Evangelien verstanden wird?!). Das ¢deiv ist hier
als ,erleben, erfahren, teilnehmen“?) zu verstehen.

Aber nicht ohne tieferen Grund zeigen viele Exegeten
Neigung, das Wort in einem iibertragenen, vergegenwirtigten
Sinn zu erkldren. Das ,hoc (regnum) videt, qui Christum videt“
Bengels?®) ist eine Wendung, die durchaus ,johanneisch¥ ist. Es
ist auch unverkennbar, dass die Bedingung der Wiedergeburt
auch wenn der Ausdruck avwJer sprachlich nur als ein denuo
genommen werden diirfte¢), durch die Niherbestimmung von
v. D é& vdavog el mveducros den Begriff dem Gebiet geistiger
Vorgdnge néiher riickt, als es bei den Synoptikern der Fall ist.
Es fallt ein eigentiimliches Zwielicht auf den sonst so be-
stimmten Ausdruck?). In dem Wort von der Neugeburt finden
wir schon den verborgenen Hinweis auf das Wort, das wie
kein anderes dem johanneischen Denken das Geprige gibt:
,das Leben“ oder ,das ewige Leben“. Hat dieses Wort schon
MK. 9,43, 10,17 mit dem gewohnten Ausdruck gewechselt, so ver-
driangt es ihn bei Johannes in der Folge, schon von V. 11 des
gleichen Kapitels an, vollig ®).

Dass diese Vergegenwirtigung des Begriffs der fegilsia
Johannes naheliegt, zeigt aber ausserdem deutlich die andere
Reichsstelle: 1836 f., in der Jesus dreimal den Ausdruck 7
Buaidsice v; éurj gebraucht. Ist schon der Ausdruck an sich auf-
fallig (in den Synoptikern steht Ahnliches nur Mt. 16,ss, 20,21,

1) So Tholuck, Bisping, Schanz, B. Weiss, Zahn, Heitmiiller, Till-
mann z. d. St. — Am schérfsten betont den eschatologischen Charakter dieser
Stelle J. Weiss, Rgs, S. 110, Anm. 1. Gestiitzt auf eine nach seiner Verwen-
dung bei Justin, Ps. Clemens, Clemens Alexandr. gebrauchte Fassung
kommt er zu der Vermutung, dass sich das Wort urspriinglich nicht auf
die geistige Wiedergeburt bei der Taufe, sondern auf die Verwandlung bei
der Parusie bezog.

*) So Bisping und Zahn.

%) Bengel, Gnomon 3%, 1773, Berlin 1860, p. 209.

%) So Schanz und Zahn.

5) Heitmiiller bei J. Weiss, II, S. 741: ,Das Wort hat hier einen gar
eigenartigen Klang angenommen; es klingt tiefer, mystischer, radikaler.

%) Ebenda, S. 745. ,,An seine Stelle tritt «das IL.eben» oder <das
ewige Leben».* So schon Calvin: ,,Regnum Dei... spiritualem vitam signi-
ficat“. Wenn er allerdings im Fortgang der Erklirung das ,,videre Regnum
Dei* mit ,,vere aggregari in ecclesiam posse* deutet, so verengt er den
Begriff ohne sachliche No6tigung. — Richtig hebt den Tatbestand hervor
Alfred Loisy, Evangelium und Kirche, Miinchen 1904, S. 134.



— 107 —

Lk. 1,83, 22,50 23,:2), 80 ist es noch mehr die Selbstbezeichnung
Jesu als Bagideve. Dieser Titel wird sonst nur durch den Mund
Dritter uber Jesus genannt (Mt. 2,2, 21,5, Lk. 19,38, Joh. 12,
13, 15 [Einzugsgeschichte], Mk. 15, Mt. 27, Lk. 23 [Leidensge-
schichte]), an besonders exponierter Stelle im Bild vom Welt-
gericht, wo der richtende Menschensohn Mt. 25,4, 4 ,der Ko-
nig* heisst). Hier iberrascht es uns im Worte Jesu selbst.

Noch iiberraschender, wenn man die Erinnerung an das
synoptische Vorstellungsbild vom Reiche Gottes festhdlt, ist
die Beschreibung der Tétigkeit seines Konigs, die hier gegeben
wird, ,Zeugen von der Wahrheit“. Hier tritt uns das Neue, das
die Auffassung des Johannes durchzieht, entgegen: An die
Stelle der erwarteten Gottesgeschichte ist das gottliche Walten
Jesu in die Mitte des Blickfeldes geriickt. Das Seiende hat das
Kommende in den Hintergrund gedringt. Das Gegenwirtige
verwirklicht so viel vom Zukiinftigen, dass von diesem weniger
oft, ja fast selten geredet wird. An der Stelle der Hoffnungs-
gedanken sind die Glaubens- und Gewissheitsgedanken zentral
geworden. Ja, noch mehr: die Person des messianischen Ko-
nigs uberschattet die zukiinftize messianische Geschichte. Sein
gegenwirtiges Tun gewahrt schon so viel von den zukiinftigen
(Gaben, dass der Blick von diesen abgewandt, der Gegenwart
zugewandt sein kann. Der ,Konig der Wahrheit* ist nicht nur
ein Tronanwirter, sondern ein geistiger Herrscher, dessen
Konigtum allezeit ist. Dieser Konig hat schon jetzt sein Reich
und regiert in der personhaften Region der einzelnen Menschen,
die ,aus der Wahrheit sind¥ und ,seine Stimme horen“. Es
ist ein geistiges Reich!). Es ist naheliegend, das Reich in der
Gemeinschaft der ,Horenden“ zu sehen, also hier die Auffassung
von der Gegenwart des Reiches zu finden, die man in den
Synoptikern gerade vermisst?). Doch steht das nicht da. Die
Tatsache, dass der Evangelist nie den Terminus der Konigs-
herrschaft fiir die Gesamtheit der Auserwéhlten braucht, mahnt
zur Vorsicht. Eher diirfte hier der origenistische Gedanke der
avrofacilsic %), der den Christus mit dem Reich identifiziert,

) So Bisping und Tillmann.

%) Ob unter den vangesrar die Jiinger Jesu gemeint sind, ist unklar.
B. Weiss bei Meyer bejaht diese Frage entschieden, andere, vor allem
Schanz, bestreiten es ebenso scharf.

%) Cf. Feine, ThN'T, S. 80.



— 108 —

zur Erklirung und Verdeutlichung der johanneischen Sonder-
auffassung herangezogen werden.

Der eschatologische Charakter des Gedankens ist aber
dennoch nicht fallen gelassen. Er findet seinen Ausdruck in
dem scharf betonten, nicht allein durch die Notigung zur Ab-
wehr politischer Beschuldigungen veranlassten ovx Zozwy x vov
xdouov vovrov (V. 36 in dreifacher Form!).

Beachten wir mit gleicher Aufmerksamkeit beide Eigen-
timlichkeiten der johanneischen Verkiindigung: die Neigung,
das Gegenwirtige ins Zentrum zu riicken und zugleich die
eschatologische Erwartung nicht aufzugeben, so lédsst sich
schon jetzt sagen: Die Eschatologie ist auch bei Johannes un-
zweideutig ausgesprochen, aber die Gegenwartsaussagen haben
tber das bei den Synoptikern und bei Paulus Vorliegende hin-
aus iliberméssige Bedeutung gewonnen. Wir haben vor uns
schon das bekannte Starkenverhiltnis in der Zeichnung der
beiden Linien, das in der Entwicklung der Kirche immer deut-
licher wird. Die Betonung der Eschatologie wird das Merkmal
unkirchlicher Bewegungen oder aussergewohnlicher Regungen
des religiosen Geistes innerhalb der Kirche. Diese Entwicklung
hat in glicklicher und vielleicht auch zeitweise verhingnis-
voller Weise das Johannesevangelium unterbaut.

Diese Einsicht wird bestétigt durch eine Untersuchung des
Gebrauchs der andern eschatologischen Begriffe bei Johannes.

Das Bringen der vollen Konigsherrschaft ist nach den
ersten Evangelisten die Aufgabe des kommenden Menschen-
sohns, MKk. 13,26, 14,62 !). Die Identifikation der Person Jesu mit
der Gestalt des danielischen Menschensohns, die Jesus in keu-
scher Zuriickhaltung unausgesprochen lisst, ist im Bewusstsein
der Gemeinde, die durch die Darstellung hindurch spricht, un-
verkennbar vollzogen. Wihrend Jesus nur von der Ankunft
,des Menschensohns“ gesprochen hat, geht ihre Erwartung auf
Jesu Wiederkunft, die das Reich bringen muss (Apgs. l,. 11).
Seine Parusie ist hinfort sein zweites Kommen, der entschei-

1) Die Zusammenstellung der Parusieaussagen Jesu siehe bei J. Weiss,
Rgs, S. 161, Anm. 1. — Dazu iiber die messianische Bedeutung des Menschen-
sohntitels ebenda S. 159—170, wo Weiss eine zarte Erklirung der Zuriick-
haltung Jesu, die ihn die Identifikation seiner Person mit dem danielischen
Menschensohn nicht aussprechen lidsst, gibt. Das Material iiber die Ver-
wendung der Bezeichnung ,,Menschensohn“ ist kritisch gesichtet bei
H. Weinel, BThNT, S. 208—219.



— 109 —

dende Augenblick der Gottesgeschichte. Diese Erwartung ist
auch bei Johannes stark ausgesprochen. Besonders deutlich
redet der I. Brief: 2ys, xai viv, vexvia, pucvers év ave@, ive éav
paveewdi, Oy@dusy magensiay xai Wy aloyvyIdusy dn’ avrod &v vj
Tagovaig avrod.

War aber beim Begriff der gxaidsia die Vergegenwirtigung
durch das der Gemeinde wichtige Ofienbarungswirken des
Bacidsvs erreicht, so ist hier bedeutsam, dass der Hinweis auf
das eschatologische Geschehnis nicht mehr um seiner selbst
willen dasteht, sondern ganz im Dienste der aufbauenden Ar-
beit der Kirche, als Hebel zur Vertiefung des religios-ethischen
Gegenwartsbesitzes eingesetzt wird (V. 29).

In gleicher Weise sind auch an den anderen Stellen des
I. Briefs, die, ohne das Wort zu verwenden, von der Parusie
oder ihrer Nihe reden, die eschatologischen Gedanken bentitzt,
Sie sind fiir das Ganze durchaus nicht unwesentlich, aber nicht
mehr zentral betont. Das zeigt sich auch 3,1-s. Praesentische
und eschatologische Aussagen sind in diesen Versen mit gleichem
Nachdruck nebeneinander geriickt. Stolzes Bewusstsein des Be-
sitzes einer reichen Gegenwart driickt sich aus in dem festen,
doppelten (zsxvee Jeot) sousv kriftige Zukunftsgewissheit sagt
das oldausy, 61 dav gavsgwdi Suotor avT Eodusede, ot oYdusda
avTov xedwg S0Tv. -

Aber wiederum ist das Zukiinftige als Begriindung des
sittlichen Verhaltens in der Gegenwart in die Betrachtung ein-
bezogen. Die Eschatologie ist dadurch nicht weniger scharf
betont, aber doch nicht mehr um ihrer selbst willen hervor-
gehoben. Sie dient wiederum dem seelsorgerlichen Bediirfnis
der gegenwirtigen Gemeinde, allerdings ohne jenen selbstsiich-
tigen Regungen zur Stiitze zu werden, die sich bei solcher
Betrachtungsweise leicht einstellen!). Darin zeigt sich beides:
Sowohl das, was sie mit der alten eschatologischen Anschau-
ung gemeinsam hat, wie das neue, das ibhr eine andere Be-
deutung gibt. Die Verbindungslinie, die von der urchristlichen
Eschatologie zu dieser neuen Gestalt der Erwartung fiihrt, liegt in
der Betonung der sittlichen Vorbedingung. Diese geht der Be-
tonung der Busse und bessern Gerechtigkeit als Vorbedingungen
fir den Eintritt ins Gottesreich in der Predigt Jesu parallel.
Aber zugleich ist mit der starken Hervorhebung eines schon

) Vgl. Baamgarten bei J. Weiss, 11, S. 882.



— 110 —

Vorhandenen, das in der Zukunft bleibt, eine neue Anschau-
ung involviert. Das Reich Gottes ist nicht der Abbruch des
alten Zustandes, sondern eine Folge des Gegenwirtigen, seine
Vollendung. Ein starkes Gemeindebewusstsein kommt in diesen
Wir-Aussagen zum Wort, eine Heilsgewissheil, die auf eine
dauernde Verbindung mit dem Bringer der Vollendung schliessen
lasst, welche die Gliaubigen in der Erwartung getroster macht
als es die ersten Christen waren. Damit hingt zusammen, dass
der Blick auf der geistigen Zusténdlichkeit, nicht auf dem Ge-
schehen, das von Gott aus tiber den vorlidufigen Zustand her-
einbrechen wird, ruht?).

Ebenfalls im Dienst der Festigung der Gemeinde stehen
die Hinweise auf die Ndhe der Parusie, die der Verfasser aus
der Kampfansage der Irrlehrer gegen den Jesus der Gteschichte
und des Glaubens erschliesst. Die grosse Zahl der ,Antichristen“
lasst erkennen, dass es ,die letzte Stunde“ ist (I 2,s, 4,3). Hier
haben wir die konkreteste eschatologische Bemerkung. Das
nyysy v fagidsic vov Feov der Jesusreden klingt wieder an.
Aber es ist nur ein Anklingen. Es mag die alte Erwartung in
neuer Form sein. Aber eben diese Form gibt ihr das Eigen-
geprige. Wenn wir diese Ermahnungen im Zusammenhang mit
der ganzen johanneischen Darstellung lesen, dann sind sie
von jener Ankiindigung charakteristisch unterschieden. Sie sind
mit paulinischen Aussagen, etwa denen im I. Thessalonicher-
brief 4,13-1s viel verwandter als mit denen der synoptischen
Evangelien. Es ist die letzte Stunde wvor allem fiir die Ge-
meinde, die ihren Herrn zuriickerwartet. Das Geschick derer,
die draussen sind, beschaftigt die Gedanken des Verfassers
nicht mehr stark. Die ,Seinen“ sind gesammelt, die Gedanken
drehen sich nur noch um Ihn und sie, den Herrn und das Ge-
schick der Seinen. '

Dass Johannes an der Parusieerwartung in diesem Sinne
teil hat, zeigt auch das wdiw Zoyouer in 14,3. Die Stelle hat
eschatologische Bedeutung. Die Vermutung, dass V. 18 die Er-
klarung zu dieser Wendung enthalte, also vom Kommen Jesu
,im Geiste* die Rede sei, ist verkehrt, da er ja damit die

1) Die Versuche Wilhelm Bonmssefs, die eschatologischen Aussagen bei
Johannes als mit der Grundiiberzeugung nur anorganisch verbundene Be-
standteile oder gar als redaktionelle Beifligungen zu erweisen, miissen als
unbegriindet abgewiesen werden. Cf. Kyrios Christos 2, 1921, S. 164, 177.



— 111 —

Jinger nicht in die bereiteten Wohnungen des Vaters holte?).
Noch vager ist die Unterschiebung eines Abholens der Glau-
bigen durch Jesus bei ihrem Tode?®). Das Néchstliegende ist
doch, an das zu denken, woran altchristliche Leser unwillkiir-
lich denken mussten, wenn von einem nmdiw Zoyeodar Jesu die
Rede war?). Aber wiederum zeigt sich die Bezogenheit auf die
Gemeinde. Dass sie der Herr zu sich nimmt — nicht dass er
kommt — ist das Wichtige. Und fast konnte man auf den Ge-
danken kommen, dass diese Parusie nicht ,die neue Erde“,
sondern nur eine Erfiilllung des Himmels bringe 4). Wie in den
paulinischen Parusievorstellungen liegt dem Verfasser alles
daran, dass die Gemeinde dereinst untrennbar mit dem Herrn
verbunden ist. Auch die Parusiestelle des Nachtrags (21,20, 22 ff.)
dndert an diesem Bilde nichts. Im Gegenteil zeigt sie, wie in
der Gemeinde die Reflexion sich um das Geschick der ihr
werten Personen mehr als um ein weltweites Geschehen drehte.
Dass von solchen Stimmungen aus die Gedanken heriiber-
schweiften zu dem, was die Gemeinde an Jesusgemeinschaft
schon besass, ist selbstverstiandlich. Ja, dass die Generation,
in der das Evangelium geschrieben wurde, damit das Wesentliche
schon zu besitzen sich bewusst war, ist gewiss. Es ist ja in
einer Evangelienschrift gegeben, dass in ihr hauptséchlich von
dem ersten Kommen Jesu gesprochen wird. Aber die Art, wie
Johannes davon spricht, ist neu. Der irdische Jesus besitzt
schon die Glorie des himmlischen. Er weiss, woher er kommt
(8,12), ndmlich von obenher, vom Himmel, von Gott (1,11; 3,3; 31),
im Namen des Vaters (5,4s), nicht von sich selbst (7,2s; 8,42),
er kommt als Lebensbringer (10,10), als Offenbarer der gott-
lichen Wirklichkeit. Wer ihn sieht, sieht den Vater (14,), ja
in ihm sah man Gottes Liebe (1. 4y), ja Gottes Herrlichkeit
(1,14). Dass er schon bei seinem ersten Kommen zum Ziel
hatte, ,die Werke des Teufels“ zu zerstoren (I, 3,s), also den
Sieg des Gottesreichs schon heraufzufiihren, deckt sich noch

1) So Godet und Bisping.

%) So Lange, S. 319, 6.

%) Richtig beziehen die Stelle auf die Parusie Calvin, Rieger, Schanz,
Zahn, J. Holtzmann, auch Heitmiiller in bedingter Weise.

*) Calvin spricht trotz eschatologischer Deutung der Stelle von ,nostri
in coelum ingressus“. — Noch schroffer J. Hollemann, LNT Th 2, 1I, 573.
Nach ihm ist fiir Johannes Parusie nur denkbar, wo man Ihn liebt. Die
Manifestation an die ,,Welt“ und jeder apokalyptische Akt fallen weg.



— 112 —

leidlich mit dem geschilderten Anbruch des Gottesreiches nach
dem synoptischen Verstindnis. Aber, dass sein erstes Kommen
nicht nur gottliches Geschehen, sondern gottliche Substanz auf
diese Erde herabbringt, durchbricht die Schranken des befang-
enen, urchristlichen Denkens und erhéht den Glaubensstand
der johanneischen Gemeinde, die viel von dem schon ergriffen
hat, was die alte Gemeinde erst erhoffte 1).

Diese Vergegenwirtigung der anfinglich rein zukunftsge-
schichtlich gedachten Wirkungen, wird vor allem an der Be-
schreibung der Gerichts- und Auferstehungsvorgéinge sichtbar.
Der Begriff des Gerichts hat eine ,darchgreifende Metamor-
phose“ erfahren®). Die Spuren der Verarbeitung verschiedener
Gedankenreihen sind zwar nicht véllig verwischt, sondern zeigen
das Ineinander von tliberliefertem Gedankengut und lebendiger
Gegenwartserkenntnis offen. Aber die letztere beherrscht die
Gesamtanschauung. Das eschatologische Moment wird von ihr
aus neu umschrieben. Im I. Brief findet sich der Terminus ,der
Tag des Gerichts* (4,17) ganz im urspriinglichen Sinn gebraucht.
Bei niherem Zusehen ist aber gerade hier die Uberleitung zu
der Auffassung des Gerichts, die dem johanneischen Schrifttum
eigentiimlich ist, eingezeichnet. Denn fiir die liebende Gemeinde
ist der Gerichtsgedanke hinfillig. Sie hat ja die meponoic und
braucht keine Furcht vor der Strafe zu hegen. Die Liebe hat
sie verdringt. Diese Betrachtungweisc bezieht sich nicht auf
psychische 3), sondern auf religiose Tatbestinde. Johannes ist
getragen von dem unerhoérten Glauben an eine vollendete
Liebe, deren Trager schon hier jenseits des Gerichtes stehen.
Damit befinden wir uns auch mit dieser Stelle auf dem Boden
des typisch johanneischen Gerichtsgedankens: Der Glaubende
kommt nicht ins Gericht. Er steht schon im ,Leben“ b, o z'ov
Aoyov pov dxodwy xal mioreiov v méupavti ps Exst {ony aldvioy,
xeel sl x0(Oty ovx oystal, alld peraféfnxsy &x tod Javdarov sic iy
{wnr. Diesen fir den johanneischen Christus bezeichnendsten

1) Nach J. Holtzmann, LN T Th, II, S. 574, ist die Zukunftsperiode des
Christentums fiir den Evangelisten Gegenwart, die Gegenwart der erstarkten
Christenheit, welche sich bereits als die mit dem gottlichen Geist erfiillte
Gemeinschaftsform, als die dauernde Fortsetzung der Fleischwerdung des
Logos, als gegenwiirtigen ,,Leib des Christus* im Sinue von Eph., also als
Kirche weiss.

?) Ebenda, II, S. 576.

) Ygl. Baumgarter bei J. Weiss, II, S. 891 ff.



— 113 —

Ausspruch stiitzen viele &dhnliche. ,Wer an ihn glaubt, wird
nicht gerichtet, wer nicht glaubt, ist schon gerichtet, weil er
nicht zum Glauben an den Namen des eingeborenen Sohnes
Gottes gekommen ist* (3,1s). ,Das ist das Gericht, dass das
Licht in die Welt gekommen ist, und die Menschen liebten die
Finsternis mehr als das Licht, denn ihre Werke waren bose.“
(3,19). Die, die gerichtet werden, vollziehen das Gericht selbst
an sich, durch die bergende Flucht vor dem Licht, das ihre
Werke enthiillen miisste (3,20). Selbst der Tdufer hat hier diese
vergeistigte Auffassung iibernommen. Nur wie ein Nachklang
seines leidenschaftlichen Bussrufs steht von denen, die dem
Sohn nicht folgen, dass die opyy to? Yeot auf ihnen bleibe (3,30).
Von Jesus aber wird immer erneut versichert, dass er nicht
gekommen sei zu richten, sondern zu retten (3,17; 12,7; 8,15),
- da er die, welche ,die Wahrheit tun¥, durch seine geistige Ver-
wandtschaft an sich zieht (3,21).

Daneben nehmen sich auf das erste Hoéren hin die zahl-
reichen Stellen, die nun doch davon reden, dass Jesus ein Ge-
richt vollzieht, wie Widerspriiche aus. Aber es ist der Zwang
der Wirklichkeit, der den Evangelisten zwingt, ,beides“ zu
sehen, weil beides wahr ist. Es ist ebenso wahr, dass Jesus
nicht richten will und dass er dennoch richten muss. Ja, zum
Gericht (xefue) ist er ,in diese Welt gekommen, damit, die
da nicht sehen, sehen, und die da sehen, blind werden“
(9,805 12,10). Er vollzieht das Verstockungsgericht gerade mit
seiner rettenden Tatigkeit. Sie zwingt zur Entscheidung und
filhrt dadurch zur Scheidung, zur xgiow, die fir die Finsternis-.
freunde ein xgiue, ein Strafurteil in sich schliesst (8,15, 16): Ich
richte niemand; wenn ich aber richte (1), so ist mein Gericht
wahr. Es ist dieselbe Flut, die die einen trigt und die andern
in den Abgrund reisst; nicht richtend richtet er doch. Es ist
die Erfahrung der Gemeinde, die diese Scheidung an der Per-
son Jesu gegenwiirtig erlebt. Es ist die persénliche Erfahrung
des Evangelisten, der durch Jesus aus dem Tode ins Leben
libergefithrt wurde und zugleich sehen muss, wie Tausende
sich vom Herrn weg in noch dunklere Finsternis wenden. So
zeichnet er mit scharfen Strichen das Bild der richtenden Ti-
tigkeit Jesu. Wahrend aber wohl die Gemeinde zuerst mithsam
lernen musste, das Gerichtsverfahren der Endzeit in die Gegen-
wart zuriick zu projizieren, fiihrt sie der Evangelist nochmals

Internat, kirchl. Zeitsebrift, Heft 2, 1024, 8



— 114 —

den umgekehrten Weg und gewinnt aus der gegenwiirtigen
Erfahrung ein umfassenderes Verstindnis des zukiinftigen Ge-
schehens. Wihrend Jesus in der alten Eschatologie nur der
Richter war?), wird er nun in der gewaltigen eschatologischen
Rede b, 19-30 vom Gegenwartsgeschehen aus gesehen auch der Er-
wecker in Gegenwart und Endzeit. Ja, die richterliche Téatig-
keit wird dem Werk der Lebensmitteilung in der Gegenwart
und der Auferweckung im Enddrama untergeordnet?). Das fir
unsere Fragestellung Aufschlussreiche dieser Ausfithrungen
liegt in dem Ineinander der Beschreibung des gegenwirtigen
und endgeschichtlichen Geschehens. Der oben erwihnte klas-
sische Ausdruck fiur das Neue an der johanneischen Gerichts-
auffassung (b.,4), die Tatsache des derzeitigen Auferweckungs-
wirkens Jesu, ist mitten hineingestelit in die Verheissung des
katastrophalen Gerichts, das sich durch die allgemeine Aufer-
weckung 'am Ende des laufenden Aons ereignet. Die Erkli-
rung liegt in der Doppelheit des Objektes, dessen Geschick be-
schrieben wird. Schlatter weist mit Recht darauf hin, dass diese
,reichste eschatologische Stelle des Berichts in der Streitrede
gegen die Jerusalemiten steht, wo Jesus der jiudischen Er-
wartung die Erfallung verheisst, wiahrend er mit den Jingern
nicht mehr von den gedffneten Grabern spricht, aus denen die
Toten hervorkommen, und keine Beschreibung seines Gerichtes
entwirft“ %), Johannes teilt die Erwartung des Endgerichts fiir
die za gadle modooovesc?), fir die Gemeinde aber hat der Ge-
danke seine Bedeutung verloren. Die Lebensgewissheit hat ihn
iiberwunden. Die dvdeoraoic {wic ist nur der Eingang in die
Vollendung der {wi, die schon jetzt die (wy alwrwos ist. Die
g1, des Anrufers der leiblich Toten ist denen vertraut, die sein
Wort mit hérenden Ohren horten. Das Leben, das sie in der
Auferstehung besitzen werden, ist ihnen jetzt nicht erst ver-
sprochen, sie haben es wesentlich schon. So kann Jesus der

) So Heitmiiller bei J. Weiss, II, S. 769: ,,Nach den drei dltern Evan-
gelien (hat Jesus) ... die Auferweckung am jingsten Tage nicht sich zu-
gewiesen.”

2y Zahn, S. 304: ,Des Gerichtes (ist) nur als eines unabtrennbaren
Seitenstiicks zum Lebendigmachen gedacht.*

%) Sehlatter, ThNT, II, S. 102.

4) Johannes hat die Erwartung des Endgerichts nicht nur aus dem
Gemeindeglauben beibehalten (so Holtzmann, LNT Th, II, 577), sondern
selbst geteilt.



s 115" e

gliubigen Martha seine eigene Verheissung, dass er die, die
ihm der Vater gegeben, die der Vater zu ihm zieht, die ihn
sehen und an ihn glauben, die ihn im Sakrament empfangen,
wam jiungsten Tage auferwecken werde“ (6,39,40,44,54), die sie
ihm (11,24) in weinendem Glauben nachspricht, mit gewaltiger
‘Wucht ins Gegenwirtige wenden: ,Ich bin die Auferstehung
und das Leben“. ,Wer an mich glaubt, wird leben, auch wenn
er stirbt. Und wer da lebt und glaubet an mich, wird nimmer-
mehr sterben in Ewigkeit“ (11,2426). Unverhiillter kann der
Anprall der beiden Grundanschauungen nicht mehr dargestelit
werden. Und dennoch gehort die eine zur andern. Nur lédsst der
Evangelist nicht im Zweifel dariiber, in welcher er lebt, auf
welcher Seite sein Herz schligt. Die Vergegenwirtigung, die
das messianische Geschehen bei Johannes erfihrt, hat nichts
zu tun mit der verflachenden Ausmerzung der eschatologischen
Aussagen, die dem ,modernen Empfinden“ entspricht, sie ist
bei ihm vielmehr der Ausdruck einer Frommigkeit, die vom
lebenden Christus so tiberwiiltigt ist, dass sie in ihm alles be-
sitzt. Sie konnte die Frommigkeit eines grossen religivsen In-
dividualisten sein ), sie kann aber auch der eigengeformte in-
dividuelle Ausdruck einer noch lebendigen Kirchlichkeit sein,
von der sie ebenso getragen wird, wie sie sich von ihr ab-
hebt. Das scheint mir bei Johannes-der Fall zu sein. Auf jeden
Fall weist der Tatbestand auf eine spatere Periode der Ge-
meindeerfahrung hin. Zusammenfassend lisst sich sagen: die
Endereignisse sind nicht mehr der Abbruch einer alten Ge-
schichte und der Einbruch einer véllig neuen Gestaltung von
oben her. Sie sind nur die Vollendung eines im Guten und
Bosen schon Vorhandenen. Die Eschatologie ist nicht verwischt,
aber sie hat die Gestalt bekommen, die sich am besten als das
Resultat einer langern ,Kirchengeschichte“ begreifen lisst.
Ist es verwunderlich, dass sich die Kirche mehr als alle
altehristlichen Hoffnungen diese Lazarus-Perikope fiir ihre Ewig-

') So sieht Friedrich Heiler die johanneische Irommigkeit. Siehe sein
Werk: Der Katholizismus, seine Idee und seine Erscheinung, Miinchen 1923,
S. 66 ff. Eine Parallele zu der johanneischen Frommigkeit aus unserer Zeit
schildert uns der gleiche Religionsforscher in seinem Buche iiber den ,,Sadhu
Sundar Singh. Ein Apostel des Ostens und des Westens. Basel 1924, Auch
hier tritt die johanneische Frommigkeit in ausgepriigt unkirchlichem Ge-
wande auf.



— 116 —

keitsbetrachtung zu eigen gemacht hat. Sie kann des eschato-
logischen Einschlags, der Beziehung zu dem Wirken, das Gottes
letzte Tat ist, nicht entbehren und verdirbt, wenn iiber dem,
was sie besitzt, das Kommende, das sie selbst aufnimmt und
damit aufhebt, verdchtlich behandelt oder gar als feindseliges
Prinzip auffasst, weil sie Eigengemachtes an seine Stelle ge-
setzt!). Aber sie miisste auch zu ungesunden Erscheinungen
kommen, wenn sie auf die Dauer ihr Leben nur in der Zukunft
erkennen konnte. Die Hohepunkte kirchlichen Lebens brachten
immer eine kriftice Erwartung, aber diese war immer eine
Folge reicher Gegenwartserfahrung. Umgekehrt lisst sich sagen:
wo die Gegenwartserfahrung betont wird, darf angenommen
werden, dass den Aussagen meist eine lebendige Kkirchliche
Gemeinsamkeit zugrunde liegt. So steht die johanneische Kirche
vor uns, in lebendiger Erwartung, aber reich schon in dem,
was sie bereits empfangen hat.

Wir stehen am Ende der Betrachtung der eschatologischen
Aussagen des Johannes. Fiir uns lautete die Frage: Lisst sich
in seinem Schrifttum ein Zuriicktreten der eschatologischen
Aussagen hinter den Gegenwartsaussagen beobachten, so dass
sich vermuten lédsst, dass seine Frommigkeit durch eine er-
starkte kirchliche Gemeinschaft unterbaut ist, die vom Gegen-
wartigen leben kann? Die Frage konnte bejaht werden. Ja,
Weiss konstatiert mit Recht, dass diese Vergeistigung und Ver-
gegenwirtigung der ehemals rein eschatologisch beschriebenen
Gottestaten im Johannesevangelium so kréftig ausgesprochen
wird, dass sie jahrhundertelang auch der Nacherzahlung der
synoptischen evangelischen Berichte den Stempel aufdriickte.
Unter dem Banne des Johannesevangeliums stehend, deutete
man auch die synoptischen Aussagen um und tibersah man die
zentrale Bedeutung, die der Eschatologie in der Predigt Jesu
zukommt ?).

Aber der Dienst des Johannes war notwendig. Er vergass
der Enderscheinungen nicht. Sie blieben ihm ein Korrektiv

) Die Kirche, die sich selbst so geordnet hat, dass sie konsequenter-
weise zu Jesus sagen muss: ,,Du aber komme iiberhaupt nicht wieder,
store uns wenigstens nicht mehr, darf sich nicht nur nicht auf die ersten
Christen, sondern auch nicht auf Johannes berufen. Vgl. Dostojewskij, Die
Briider Karamasoff. Der Grossinquisitor. Piper, Miinchen 1914, I, S. 501.

%) J. Weiss, Rgs, S. 60. So erklirt er sich auch die Versuche Well-
hausens, die Eschatologie aus den Synoptikern wegzudeuten.



— 117 —

und eine Erfiillung. Aber er sprach das aus, was die Kirche
zur Kirche machte, was sie vor sektenhaftem Fanatismus und
phantastischer Schwérmerei bewahrte?!), und sie doch nicht
von der in der Transzendenz ruhenden und aus ihr allein
segnend hervorbrechenden Gottestat trennte. Was Paulus durch
den Geist-Christus seiner Verkiindigung zum ersten Mal aus-
sprach, was aber nach ihm doketisch als Loslésung des gei-
stigen Geschehens vom geschichtlichen missverstanden zu werden
drohte, das sprach Johannes geistig und geschichtlich zugleich
aus, indem er die Gleichsetzung des geistigen Christus und
geschichtlichen Jesus mit vollem Ausdruck vollzog. So konnte
er auch die gegenwirtigen und endzeitigen Vorgénge inein-
ander sehen, ohne die Bedeutung der letzteren aufzuheben,
aber doch die ersteren vertiefend. Das gegenwirtige Geschehen
darf aber nicht nur in negativer Zeichnung — als nicht escha-
tologisch — beschrieben werden, zur vollen Darstellung er-
iibrigt noch ein positiver Teil, der die gegenwirtigen Giter
ins Licht rickt.

N J. Weiss, Rgs, S. 61. 5 G
. UAUGLER.

(Fortsetzung folgt.)




	Die Bedeutung der Kirche in den johanneischen Schriften

