
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 14 (1924)

Heft: 2

Artikel: Die Bedeutung der Kirche in den johanneischen Schriften

Autor: Gaugler, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403989

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403989
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


97 —

Die Bedeutung der Kirche
in den johanneischen Schriften.

Wenn1) von der Bedeutung der Kirche für die Anschauungen

eines Schriftstellers erst dann gesprochen werden dürfte,
wenn bei ihm eine klare Beschreibung der Verfassung seiner
Kirche und ein ausgebildeter Kirchenbegriff sichtbar würden,
dann könnte von der Bedeutung der Kirche in den johanneischen

Schriften nichts ausgesagt werden2). So sehr aber die

') Wie wenig Material die Schriften des Johannes für eine Darstellung
der Verfassungsgeschichte der christlichen Kirche enthalten, zeigt die Kürze
des Abschnitts in dem Buche Adolf Harnack?, über die „Entstehung und
Entwicklung der Kirchenverfassung und des Kirchenrechts in den zwei
ersten Jahrhunderten", Leipzig 1910, wo der genannte johanneische Stoff
auf zwei Seiten (S. 48—49) gesammelt ist.

2) Ich gebrauche folgende Abkürzungen :

1. Für die biblischen Bücher die üblichen. Die johanneischen Schriften
zitiere ich:

a) mit nackten Zahlen: die Stellen aus dem Evangelium;
b) mit vorgesetzter römischer Ziffer I., II., III.: die Briefe.

2. Kommentarwerke:
Baumgarten bei J. Weiss Otto Banmgarten, Die Johannesbriefe in : Die

Schriften des Neuen Testaments, herausgegeben von Johannes Weiss,
IL Band », Göttingen 1908.

Bengel, Gnomon Joh. Alberti Bengelii, Gnomon Novi Testamenti, 1773,

Berolini, Gust. Schlawitz, 1860.

Bengel, Gnomon D. A. Dass., Deutsche Ausgabe in Bibliothek theolog.
Klassiker, Gotha, F. A. Perthes, 1894.

Bisping Aug. Bisping, Erklärung des Evang. nach Johannes 2, Münster
1869 (Kath.).

Calvin Joannis Calvini, Opera quae supersunt omnia edd. Baum Cunitz
Reuss, Brunsvigae 1892, Vol. XLVII. Dass., deutsch : Johannes Calvins
Auslegung der hl. Schrift in deutscher Übersetzung, Verlag der
Buchhandlung des Erziehungsvereins Neukirchen, Kreis Moers, 1905, 10. Band.

Godet F. Oodet, Komm, zu dem Evang. des Joh., deutsch bearbeitet in
7. Aufl. von E. Reineck und C. Schmid, Hannover und Berlin 1903.

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 192*. 7



— 98 —

Forschung über die inwendige und auswendige Gestalt der
Urkirche in vielen Punkten auf Vermutungen angewiesen ist, so
ist doch der Satz, dass die Kirche da war, ehe sie eine gesetzlich

festgelegte Verfassung besass und ehe sie begrifflich über
sich selbst nachgedacht hatte, unter solchen, die die Tatsachen
sehen wollen, unbestrittenx). Eine Kirche2) war da in dem

Heitmüller bei J. Weiss W. Eeitmüller, Das Johannes-Evangelium in : Die
Schriften des Neuen Testaments, herausg. von Johannes Weiss, IL Band 2,

Göttingen 1908.

Lange J. P. Lange, Das Evangelium nach Johannes, 2, Bielefeld 1862.
Schanz Paul Sellane, Komm, über das Evangelium des hl. Johannes,

Tübingen 1885 (Kath.).
Schlatter, ENT A. Schlatter, Erläuterungen zum Neuen Testament,

I. Band, Calw u. Stuttgart 1916.
Tholuck Tholuck, Komm, zum Evangelium Johannis, Hamburg 1844.
Tillmann Fritz Tillmann, Das Johannes-Evangelium, Berlin 1914 (Kath.).
B. Weiss bei Meyer Bernhard Weiss, Das Johannes-Evangelium, krit.-

exeget. Komm, über das Neue Testament, begründet von Heinr. Aug.
Wilh. Meyer, 9, Göttingen 1902.

Zahn Theodor Zahn, Das Evangelium des Johannes in seinem Komm.
zum Neuen Testament, 5.-6., 1921, Leipzig.

3. Neutestamentliche Theologien:
Feine, ThNT Paul Feine, Theologie des Neuen Testam.4, Leipzig 1922.
Holtzmann, L N T Th H. J. Holtsmann, Lehrbuch der neutestamentlichen

Theologie ', herausgegeben von A. Jülicher und W. Bauer, Tübingen
1911.

Schlatter, ThNT A. Schlatter, Die Theologie des Neuen Testaments,
Calw u. Stuttgart 1910.

Weinel, BThNT H. Weinet, Biblische Theologie des Neuen Testaments,
Die Religion Jesu und des Urchristentums. In: Grundriss der
theologischen Wissenschaften 8, Tübingen 1921.

4. Spesialwerke :
Harnack, Dgs Adolf Harnack, Lehrbuch der Dogmengeschichte 4,

Tübingen 1909.
J. Weiss, Rgs Johannes Weiss, Die Predigt Jesu vom Reiche Gottes 2,

Göttingen 1900.
5. Periodische Schriften and Lexika:

Rgs Vb Religionsgeschichtliche Volksbücher, herausgegeben von Friedr.
Michael Schiele, J. C. B. Mohr, Tübingen.

RGG Religion in Geschichte und Gegenwart, Tübingen.
ThStK Theologische Studien und Kritiken, herausgegeben von Katten¬

busch und Loofs, Gotha.
') Dies dürfte das wesentliche Ergebnis der zwischen Rudolf Sohm und

Adolf Harnack geführten Diskussion über die Entstehung des Katholizismus
sein. Siehe Rudolf Sohm, Kirchenrecht I, 1892 (Leipzig), und ders., Wesen
und Ursprung des Katholizismus, Leipzig 1912, sowie von Harnack das
S. 1 zitierte Werk. Vgl. auch Otto Scheel, Zum urchristlichen Kirchen- und
Verfassungsproblem in Th St K 1912, S. 403—457, und ders., Die Kirche im
Urchristentum, RgsVb, Tübingen 1912.

s) ^"-p! sxxXxjGia im religiösen Sinne, cf. Trench, Synonyma des Neuen
Testaments, ausgew. und übers, von H. Werner, Tübingen 1907.



— 99 —

Augenblick, als es Menschen gab, die sich von Gott zu gemeinsamer

Beziehung zu ihm berufen und dadurch vereinigt wussten.
Die christliche Kirche war da von dem Augenblicke an, als es
Menschen gab, die diese gemeinsame Beziehung durch den
Namen Jesu Christi ausdrückten und gewiss waren, nur in
ihm das Gemeinsame aussprechen zu können.

Diese gemeinsame Beziehung äusserte sich — aufs Allgemeine

reduziert — von Anfang an durch die immer wiederholte
Darstellung dieser Beziehung im Wort der Verkündigung *), in
gemeinsamer Anbetung (Kultus), im gemeinsamen Empfangen
(Sakrament), in der vereinigenden Betätigung einer festen
Lebensordnung (Gebot), die das Zusammenleben geistig formte,
und im Festhalten einer gemeinsamen Erwartung (Hoffnung).

Wo diese Auswirkungen der Beziehung des Menschen zu
Gott als der Ausdruck eines gemeinsamen Besitzes in einer
Schrift deutlich werden, da dürfen wir vom Sichtbarwerden
des kirchlichen Elements im Bewusstsein des Verfassers reden.
So wird die Kirche bei Johannes deutlich sichtbar, trotzdem
das Wort sxxXrlalai), wie auch die direkte Besprechung seines

Inhaltes8) in den johanneischen Schriften*) fast ganz fehlen.
Eine Darstellung der Bedeutung der Kirche für das johanneische

Schrifttum hat darum vor allem Andeutungen, die auf
jenes Gemeinsame des religiösen Bewusstseins zurückweisen,
ins Licht zu rücken.

Dabei wird aber vorerst noch ein anderes Merkmal des
kirchlichen Geistes zu besprechen sein. Es ist in der Sache
begründet, dass in einer Gemeinschaft, die sich durch ein
starkes Gegenwärtiges geeinigt weiss, dieses Gegenwärtige
allmählich dem noch Zukünftigen übergeordnet wird, besonders
wenn die Unsicherheit über den Zeitpunkt des Eintreffens der
erwarteten Ereignisse für die Erkenntnis der Wartenden als
unbestimmbar gelten muss. So lässt sich sagen, dass das kirch-

*) Diese Verkündigung erfolgte unter mannigfaltigster Gestalt: als
Zeugenbericht „derer, die mit Jesus waren", als immer erneute
Darstellung des Gehörten durch Lehrer, als weissagendes Eingreifen Gottes in
die Handlungen der Gemeinde und Hinweis auf die zukünftigen „Grosstaten

Gottes" durch die Propheten. Sie war durch kein Schema begrenzt,
ist darum auch nicht durch ein solches zu umfassen.

z) Nur der dritte Johannesbrief gebraucht es dreimal.
3) Vgl. Schlatter, Adolf, Die Theologie des Neuen Testaments, II, S. 101.

4) Die Apokalypse scheidet hier aus der Betrachtung aus. Zur
Begründung siehe das im Schlussteil der Einleitung Gesagte.



— 100 —

liehe Bewusstsein gerade durch das Zurücktreten der Hoffnungsgedanken

in gewissem Sinne stärker wird. Die Motive, die
eine kräftige Ausgestaltung des Gegenwärtig-Gemeinsamen
wünschenswert machen, mehren sich dadurch. Je blasser die
Hoffnung, umsomehr richtet sich die Gemeinschaft für ein
längeres Andauern des gegebenen Zustandes ein. Man beginnt
im gegenwärtigen Besitz das zu erkennen, was er mit dem

zukünftigen gemeinsam hat und demgemäss entbehrt man das
noch Ausstehende weniger. Ein Zukünftiges kann ja auch
gedanklich nicht erfasst werden, wenn nicht eine Verbindungslinie

zwischen dem gegenwärtigen Besitz und dem erst
kommenden Hoffnungsgut besteht. Je länger aber das erwartete
Gut ausbleibt, umso leichter stellt sich eine Betrachtungsweise
ein, die dieses Verbindende als Vorausbesitz des Zukünftigen
betrachtet, also das Zukünftige gleichsam vergegenwärtigt. Das
ist möglich auch unter ernsthafter Beibehaltung der alten
Hoffnung. Die Hoffnungsgedanken werden nicht veräussert, sondern
nur gleichsam „in den Schrank gestellt."

Diese Vergegenwärtigung ist aber für das Dasein eines
kraftvollen Kirchenbewusstseins so wesentlich, dass sie, wo
sie beobachtet werden kann, geradezu Rückschlüsse auf das
Vorhandensein eines solchen erlaubt. Wir dürfen annehmen

>

dass dort, wo ein gegenwärtiger religiöser Besitz in kräftiger
Weise auf Kosten des erst erwarteten Gutes betont wird, hinter
den religiösen Aussagen das Leben der Kirche in ausgebildeterer

Form pulsiert als dort, wo eine „eschatologische
Grundstimmung" die religiösen Aussagen kennzeichnet. Darum ist
der gegebene Ausgangspunkt für eine Untersuchung des
Kirchenproblems bei Johannes die Beantwortung der Frage, inwieweit
in seinem Schrifttum diese Verge genwrärtigung vollzogen ist.
Auf einer Beantwortung dieser Frage kann sich erst die
Darstellung der Auswirkungen des kirchlichen Geistes dieser
Schriften aufbauen. Die Betrachtung aber muss ihren Abschluss
finden in einer Zusammenschau des in ihnen vorliegenden
kirchlichen Materials, die eine Charakterisierung der johanneischen

Kirche ermöglicht. Anhangsweise wird sich dann auch
der kirchengeschichtliche Standort dieser Gemeinde bestimmen
lassen.

Bevor aber über einen einzelnen Gegenstand der johanneischen

Schriften gehandelt werden kann, muss noch die Stel-



— 101 —

lungnahme zu diesen selbst dargestellt werden. Es können hier
natürlicherweise nur Angaben ohne nähere Begründung
gemacht werden.

Bei grosser lexikographischer Verwandtschaft der Apokalypse

des Johannes mit der übrigen Johannesliteratur ist der
Stil doch ein so verschiedener, dass die Annahme der Identität
der Verfasser die Wahrscheinlichkeit gegen sich hat. Dadurch
ist das Vorgehen, das die Apokalypse von der folgenden
Untersuchung ausschliesst, gerechtfertigt.

Dagegen geht diese von der Einheitlichkeit der Verfasserschaft

der übrigen johanneischen Schriften aus. Die Trennung
des Evangeliums vom ersten Brief wird durch die geringen
sachlichen Unterschiede nicht als notwendig erwiesen. Die
Verschiedenheit von Veranlassung und Zweck reicht zu ihrer
Erklärung aus. Der zweite und dritte Johannesbrief haben
wahrscheinlich den gleichen Verfasser, wenn schon das Urteil, dass
sie „nur einen Hauch seines Geistes verspürt haben" 1) zutreffend
ist. Da sie aber nur kurze Vorbemerkungen enthalten, die
unter der Voraussicht baldiger gründlicher Aussprache
geschrieben sind, ist es nicht verwunderlich, dass sie im
allgemeinen den Rahmen äusserlicher Anordnungen nicht
überschreiten.

Wer aber ist der Verfasser dieser Schriften, die
jahrhundertelang für viele dem Neuen Testament das Gepräge gaben
Wenn man in der Beantwortung dieser Frage nicht über die
grössten Schwierigkeiten mit konstruierender Getrostheit
hinwegschreiten will, wird man vor jede Vermutung, die möglich
ist, von vorneherein das Vorzeichen Harnacks setzen müssen,
„dass die Entstehung des johanneischen Evangeliums literar-
und dogmengeschichtlich betrachtet, das grösste Rätsel ist,
das die älteste Geschichte des Christentums bietet" *). Angesichts

des Gewichtes der Berufung des Evangeliums auf das
Zeugnis des Lieblingsjüngers und des Anspruchs auf
Augenzeugenschaft, sowie der Möglichkeit, dass in einzelnen Punkten
eine ältere Überlieferung als die synoptische durchwirkt, kann
die Aussage der kirchlichen Tradition über die Verfasserschaft
nicht leicht genommen werden. Angesichts der Benützung der
Synoptiker und der Souveränität, mit der der Verfasser mit

') So Weinet, H., BThNT, S. 581.
2) Dgs, S. 108.



— 102 —

dem geschichtlichen Stoffe und insbesondere der Logienüber-
lieferung verfährt, stehen der Zustimmung zur Tradition die
schwersten Bedenken entgegen. Unter dem Gewicht dieser
Bedenken scheint mir die Annahme, dass der Verfasser von
Evangelium und Brief in naher Beziehung zum Apostel
Johannes gestanden habe, vielleicht seinem Schülerkreis
angehörte, der seine persönliche Tradition vertrat, am meisten
Wahrscheinlichkeit zu besitzen. Die Annahme des Aufenthalts
des Apostels Johannes in Ephesus ist durch die Überlieferung
stärker zu stützen als seine Verfasserschaft *). Dass mit dieser
Hypothese nicht alle Schwierigkeiten behoben werden, soll ehrlich

angemerkt werden2).
Der Text des Evangeliums wird im folgenden als

literarische Einheit betrachtet8). Die unverkennbaren „Unstimmigkeiten

und Risse" im Aufbau des Textes finden ihre natürliche
Erklärung durch die Annahme, dass die Schrift mit grösseren
Unterbrechungen niedergeschrieben worden sei*).

Als Abfassungszeit für das Evangelium und die Briefe
kann unter obigen Voraussetzungen nur der Anfang des zweiten
Jahrhunderts in Betracht kommen. Die zeitliche Aufeinanderfolge

der einzelnen Schriften selbst ist nicht sicher festzustellen.
Den terminus a quo (circa 100) ergibt die Tatsache der
Benutzung der synoptischen Evangelien. Den terminus ad quem
erhält man durch die Beobachtung, dass die Ignatiusbriefe
nachjohanneisch sein müssen. Die Abfassungszeit der letzteren
kann aber frühestens in die Zeitperiode 110—117 und spätestens
in die Jahre 117—125 verlegt werden. Für diese Vermutung,

') Carl Weissäcker, Das apostolische Zeitalter der christlichen Kirche 3

Tübingen und Leipzig 1902, S. 480 ff. — In diesem weitgefassten -Sinne
wird im Folgenden, der Einfachheit halber, der Verfassername „Johannes"
beibehalten.

2) Besonders schwierig gestaltet sich unter dieser Voraussetzung die
Deutung der allerdings auch sonst unklaren Bemerkung Ovxóg sGxiv ó

patXrjxrjÇ ó ygàipaç xavxa (21, 24). Vgl. dazu die sorgfältige Erwägung

aller Auslegungsmöglichkeiten in Friedrich Loofs, Wer war Jesus
Christus? Halle a. d. S. 1916, S. 105-108.

3) Über die Unechtbeit der Perikope 7,53—8,n braucht man heute keine
Worte mehr zu verlieren. Von den sonst problematischen Stellen: l,is; 5,4;

10,8 ; (21,2s) hat für unsern Gegenstand nur die Variante d-soç zu l,is eine

gewisse Bedeutung (Kultus). Vgl. Adolf Jülicher, Einleitung in das Neue
Testament6, Tübingen 1921, S. 351 ff.

*) Vgl. das Zitat aus Arnold Meyer bei Loofs, a. a. O., S. 110.



— 103 —

dass die johanneische Literatur vorignatianisch sei, spricht auch
die Gestalt, welche die johanneische Kirche zeigt.

Eine Charakterisierung der inwendigen Eigentümlichkeiten
dieser Literatur würde an dieser Stelle zu weit führen. Hier
sei nur auf die dem Evangelium des Johannes eigentümliche
Erscheinung hingewiesen, dass in seiner Darstellung das Wort
J esu und sein eigenes Urteil nicht nur äusserlich oft ineinander
überfliessen, sondern durchwegs durch die gleiche Stilform
ausgedrückt sind, und dies in einer so sehr den Inhalt
berührenden Form, dass uns in beiden eine einheitliche Auffassung
aller beschriebenen Objekte entgegentrittx). Diese Sachlage
erlaubt uns, ohne damit ein Urteil über die Geschichtlichkeit der
verarbeiteten Überlieferung zu fällen, in unserer Untersuchung
Jesu Wort in gleicher Weise zur Darstellung der Anschauung
des Evangelisten heranzuziehen wie sein eigenes.

Die Vergegenwärtigung der endgeschichtlichen Vorgänge
und Gaben.

Die Gemeinde kann auf die Dauer nicht leben ohne einen
lebendigen Besitz. Wollte sie allein in der Hoffnung leben, so

musste das bei einer Hinausschiebung der erwarteten Ereignisse

ohne ein reiches Gegenwartsgut zu verderblicher
Enttäuschung, und diese wieder zur Erstarrung in einer Hoffnungs-
lehre oder dann zu phantastischer Ausschweifung in immer
unwahrscheinlichere Hoffnungstheorien führen, die den Zusammenhalt

verunmöglichten. Die geschichtliche Entwicklung ist aber
nie lange in diesen Richtungen verlaufen. Vielmehr hat die
unmittelbare Einwirkung Gottes immer ein Besitztum und das
Bewusstsein davon geschenkt, das zum Fundament einer
kirchlichen Gestaltung werden konnte. Wie dieses Fundament der
Kirche bei Johannes sichtbar wird, hat die folgende Voruntersuchung

zu erweisen. Sie kann naturgemäss nicht eine umfassende

Darstellung der behandelten Objekte bieten, sondern als
Voruntersuchung nur den Charakter einer hinleitenden Skizze
beanspruchen.

») So auch Schlatter, ThNT, II, S. 99: „Eine Bemühung, das Wort
Jesu durch eine besondere Färbung vom seinigen zu unterscheiden, wird
bei Johannes nicht sichtbar."



— 104 —

1. Oie Vergegenwärtigung der eschatologischen Vorgänge.

Die synoptische Überlieferung über die Verkündigung Jesu
ist gekennzeichnet durch das Wort vom kommenden Reiche
Gottes1). Der eschatologische Charakter dieser Predigt beruht
nicht darauf, dass die Reden Jesu über diesen Zentralgedanken
der Zahl nach überwiegend Zukunftsaussagen enthalten2). Es

gibt tatsächlich eine Reihe von Logien des Herrn, die von der
Gegenwart des Reiches reden ^. Die beiden Arten von Aussagen
haben aber darin ihr Gemeinsames, dass sie die Gottesherrschaft

als die Gottesgeschichte aufweisen, die ohne Zutun der
Menschen mit entscheidenden Ereignissen in die Menschengeschichte

einbricht und schon einzubrechen begonnen hat. Eine
aktive Mitwirkung der Menschen im Sinne eines „Bauens" am
Reiche Gottes fällt ausser den Rahmen der Gedanken Jesu.

Allerdings ist die psxdvoia*), ja sogar eine hochgespannte
âixcaoGvvrj5) die Bedingung für die Aufnahme in die ßaoiXsia
xov Irsov. Auch zieht sie die Sehnsucht6) und das Gebet7) der
Jünger herbei. Ihre eschatologische Art zeigt sich aber in dem
Umstand, dass der schon erkennbare Anbruch in einem
Geschehen, dem Kampf Jesu mit dem Reich des Dämonenfürsten
besteht (Mt. 12,ss; Lk. ll,2o), nicht, wie es oft dargestellt wird,

') Vgl. vor allem: Johannes Weiss, Die Predigt Jesu vom Reiche
Gottes 2, Göttingen 1900. Der eschatologische Charakter der Verkündigung
Jesu und die Gegenwartsaussagen über das Reich Gottes : S. 64 ff. — Eine
feinsinnige Studie, die kurz das geschichtliche Material über die Vorstellungen

vom Reiche Gottes, von ihrem Entstehen an bis in die
neutestamentliche Zeit hinein, durchgeht, ist der Vortrag von B. Duhm, Das
kommende Reich Gottes, Tübingen 1910, 38 S. Darin die eschatologische
Gedankenwelt Jesu, S. 32 ff.

2) Die Grundform der Zukunftsaussagen steht Mt. 4,n ; 10,7 ; Lk. 10,9 ; 10,n.
8) Der charakteristische Ausdruck dafür liegt Mt. 12,38 Lk. ll,2o vor.
4) Vgl. Mt. 4,i7 und Lk. 13,3.

B) Mt. 5,20. Nicht der Charakter des Interimistischen kennzeichnet die
Ethik Jesu (gegen Albert Schweitser, Geschichte der Leben-Jesu-Forschung '',

Tübingen 1913, z. B. S. 414), sondern die Bezogenheit auf das Urteil des

liebegerechten Gottes, vor dem keine Verdienst- und Gesetzesethik, sondern
nur das Tun der gottgearteten „Kinder des himmlischen Vaters" bestehen
kann. Darin hat Paulus seinen Herrn verstanden und haben ihn alle die,
die seine Ethik mit der „autonomen" kantischen Gewissensethik in eins
setzen, missverstanden. Vgl. die Ausführungen von J. Weiss, Rgs über den
Begriff der „Gerechtigkeit", S. 75 f., 145 ff., und Exkurs II, S. 187 ff.

6) Luk. 18,7, s.

') Cf. Anm. 3 und Mt. 6,io.



— 105 —

in einer Gemeinschaft von Menschen *). Die Gemeinschaft der
Jünger Jesu, die „kleine Herde", ist vielmehr erst die Schar
der bis jetzt gesammelten Auserwählten, denen Gott das Reich
geben wird (Lk. 12,82), vermacht (Lk. 22,«»), wie ein Erbteil,
das ihnen vor der Grundlegung der Welt zubereitet ist (Mt. 25,3*) ')
Gewiss liegt in der Art, wie sich die Jünger Jesu anschlössen,
in ihrem Bekenntnis zur Messianität Jesu „gemeindebildende
Kraft"3), aber die Gemeinde war eben nicht das Reich Gottes,
sondern die Gemeinschaft derer, die mit Grund erwarteten,
hineinzukommen. Gott wird es den Juden nehmen und „einem
andern Volke" geben (Mt. 21,43). Es ist eine Gabe (Lk. 12,32;
22,2» f.), welche den Jüngern in Aussicht gestellt wird, aber
noch nicht ihr Gegenwartsbesitz. Zur Vervollständigung des
Bildes muss aber auch der unapokalyptische Charakter der
Verkündigung Jesu betont werden 4). Gewiss teilte er die
realistischen Vorstellungen seiner Volksgenossen in weitgehendem
Masse. Völlig abgestreift hatte er nur den national-politischen
Charakter ihrer Hoffnungslehre, und jeden Gedanken an
revolutionäre Selbsthilfe. Aber, wenn die viel erörterte Stelle
Lk. 17,20 f. etwas beweisen kann, so beweist sie nicht, dass „in
cordibus vestris" der Ort der Gottesherrschaft ist, sondern
zusammen mit Mk. 13,32, Mt. 24,36 die Loslösung Jesu von allem
Errechnen und Festlegen von Terminen, wromit man Gott mehr
beaufsichtigt als erwartet.

Diese durch die straffe Hingewandtheit auf Gottes Tun
ausgezeichnete Haltung der Reichserwartung Jesu und seiner
Schüler ist auch im Evangelium des Johannes festgehalten. An
der einzigen Stelle, wo der Begriff des Reiches Gottes noch
gebraucht wird, im Gespräch mit Nikodemus, 3,3 und 5, ist er
ebenfalls endgeschichtlich zu verstehen. Der Akzent liegt da

allerdings auf der Bedingung für das Erleben des Reichs : 'Eàv

pr] xiç ysvvrjlrfj avwS-sv (è'Ç xôaxoç xal nvsvpaxoç), aber die Aus-
drucksweise ov ôvvaTai lôsïv xrjv ßaGiXsiav (siasXd-sïv sic xiyv

ßaaiXsiav) xov tisov, zusammengehalten mit der historischen Si-

») J. Weiss, Rgs, S. 78. Weinet, BThNT, S. 24, gegen Feine, ThNT,
S. 86.

2) J. Weiss, Rgs, S. 74.
3) So richtig Feine, ThNT, S. 87. Vgl. weiter unten seine Unterscheidung

von Reich Gottes und Kirche, sogar an Hand von Mt. 16,is f.
4) Diesen empfand sogar der ältere (J. Ch.) Blumhardt. Siehe Blätter

aus Bad Boll 1877, Nr. 8, S. 62.



— 106 —

tuation, beweist, dass hier das Wort „Reich Gottes" wie in den
synoptischen Evangelien verstanden wird1). Das lôsïv ist hier
als „erleben, erfahren, teilnehmen" 2) zu verstehen.

Aber nicht ohne tieferen Grund zeigen viele Exegeten
Neigung, das Wort in einem übertragenen, vergegenwärtigten
Sinn zu erklären. Das „hoc (regnum) videt, qui Christum videt"
Bengels5) ist eine Wendung, die durchaus „johanneisch" ist. Es
ist auch unverkennbar, dass die Bedingung der Wiedergeburt
auch wenn der Ausdruck avwü-sv sprachlich nur als ein denuo

genommen werden dürfte*4), durch die Näherbestimmung von
v. 5 e£ vâaxoç xal nvsvpaxoç den Begriff dem Gebiet geistiger
Vorgänge näher rückt, als es bei den Synoptikern der Fall ist.
Es fällt ein eigentümliches Zwielicht auf den sonst so
bestimmten Ausdruck6). In dem Wort von der Neugeburt finden
wir schon den verborgenen Hinweis auf das Wort, das wie
kein anderes dem johanneischen Denken das Gepräge gibt:
„das Leben" oder „das ewige Leben". Hat dieses Wort schon
Mk. 9,43, 10,i7 mit dem gewohnten Ausdruck gewechselt, so

verdrängt es ihn bei Johannes in der Folge, schon von V. 11 des

gleichen Kapitels an, völlig6).
Dass diese Vergegenwärtigung des Begriffs der ßaadsia

Johannes naheliegt, zeigt aber ausserdem deutlich die andere
Reichsstelle: 18,se f., in der Jesus dreimal den Ausdruck x]

ßaadsia rj spr] gebraucht. Ist schon der Ausdruck an sich
auffällig (in den Synoptikern steht Ähnliches nur Mt. 16,28, 20,2i,

*) So Tholuck, Bisping, Schanz, B. Weiss, Zahn, Heitmüller,
Tillmann z. d. St. — Am schärfsten betont den eschatologischen Charakter dieser
Stelle J. Weiss, Rgs, S. 110, Anm. 1. Gestützt auf eine nach seiner Verwendung

bei Justin, Ps. Clemens, Clemens Alexandr. gebrauchte Fassung
kommt er zu der Vermutung, dass sich das Wort ursprünglich nicht auf
die geistige Wiedergeburt bei der Taufe, sondern auf die Verwandlung bei
der Parusie bezog.

2) So Bisping und Zahn.
3) Bengel, Gnomon », 1773, Berlin 1860, p. 209.

4) So Schanz und Zahn.
5) Heitmüller bei J. Weiss, II, S. 741 : „Das Wort hat hier einen gar

eigenartigen Klang angenommen ; es klingt tiefer, mystischer, radikaler."
6) Ebenda, S. 745. „An seine Stelle tritt «das Leben» oder «das

ewige Leben»." So schon Calvin: „Regnum Dei... spiritualem vitam
significat". Wenn er allerdings im Fortgang der Erklärung das „videre Regnum
Dei" mit „vere aggregari in ecclesiam posse" deutet, so verengt er den

Begriff ohne sachliche Nötigung. — Richtig hebt den Tatbestand hervor
Alfred Loisy, Evangelium und Kirche, München 1904, S. 134.



— 107 —

Lk. l,9s, 22,3o 23,42), so ist es noch mehr die Selbstbezeichnung
Jesu als ßaaiXsvc. Dieser Titel wird sonst nur durch den Mund
Dritter über Jesus genannt (Mt. 2,2, 21,5, Lk. 19,88, Joh. 12,

i3, is [Einzugsgeschichte], Mk. 15, Mt. 27, Lk. 23 [Leidensgeschichte]),

an besonders exponierter Stelle im Bild vom
Weltgericht, wo der richtende Menschensohn Mt. 25,34, « „der
König" heisst). Hier überrascht es uns im Worte Jesu selbst.

Noch überraschender, wenn man die Erinnerung an das

synoptische Vorstellungsbild vom Reiche Gottes festhält, ist
die Beschreibung der Tätigkeit seines Königs, die hier gegeben
wird, „Zeugen von der Wahrheit". Hier tritt uns das Neue, das
die Auffassung des Johannes durchzieht, entgegen: An die
Stelle der erwarteten Gottesgeschichte ist das göttliche Walten
Jesu in die Mitte des Blickfeldes gerückt. Das Seiende hat das
Kommende in den Hintergrund gedrängt. Das Gegenwärtige
verwirklicht so viel vom Zukünftigen, dass von diesem weniger
oft, ja fast selten geredet wird. An der Stelle der Hoffnungsgedanken

sind die Glaubens- und Gewissheitsgedanken zentral
geworden. Ja, noch mehr: die Person des messianischen
Königs überschattet die zukünftige messianische Geschichte. Sein

gegenwärtiges Tun gewährt schon so viel von den zukünftigen
Gaben, dass der Blick von diesen abgewandt, der Gegenwart
zugewandt sein kann. Der „König der Wahrheit" ist nicht nur
ein Tronanwärter, sondern ein geistiger Herrscher, dessen

Königtum allezeit ist. Dieser König hat schon jetzt sein Reich
und regiert in der personhaften Region der einzelnen Menschen,
die „aus der Wahrheit sind" und „seine Stimme hören". Es
ist ein geistiges Reich1). Es ist naheliegend, das Reich in der
Gemeinschaft der „Hörenden" zu sehen, also hier die Auffassung
von der Gegenwart des Reiches zu finden, die man in den
Synoptikern gerade vermisst2). Doch steht das nicht da. Die
Tatsache, dass der Evangelist nie den Terminus der
Königsherrschaft für die Gesamtheit der Auserwählten braucht, mahnt
zur Vorsicht. Eher dürfte hier der origenistische Gedanke der
avxoßaadsi'a3), der den Christus mit dem Reich identifiziert,

') So Bisping und Tillmann.
2) Ob unter den vmqgsxai die Jünger Jesu gemeint sind, ist unklar.

B. Weiss bei Meyer bejaht diese Frage entschieden, andere, vor allem
Schanz, bestreiten es ebenso scharf.

8) Cf. Feine, ThNT, S. 80.



— 108 —

zur Erklärung und Verdeutlichung der johanneischen
Sonderauffassung herangezogen werden.

Der eschatologische Charakter des Gedankens ist aber
dennoch nicht fallen gelassen. Er findet seinen Ausdruck in
dem scharf betonten, nicht allein durch die Nötigung zur
Abwehr politischer Beschuldigungen veranlassten ovx s'axtv sx xov
xóGpov xovxov (V. 36 in dreifacher Form!).

Beachten wir mit gleicher Aufmerksamkeit beide
Eigentümlichkeiten der johanneischen Verkündigung: die Neigung,
das Gegenwärtige ins Zentrum zu rücken und zugleich die
eschatologische Erwartung nicht aufzugeben, so lässt sich
schon jetzt sagen : Die Eschatologie ist auch bei Johannes
unzweideutig ausgesprochen, aber die Gegenwartsaussagen haben
über das bei den Synoptikern und bei Paulus Vorliegende hinaus

übermässige Bedeutung gewonnen. Wir haben vor uns
schon das bekannte Stärkenverhältnis in der Zeichnung der
beiden Linien, das in der Entwicklung der Kirche immer
deutlicher wird. Die Betonung der Eschatologie wird das Merkmal
unkirchlicher Bewegungen oder aussergewöhnlicher Regungen
des religiösen Geistes innerhalb der Kirche. Diese Entwicklung
hat in glücklicher und vielleicht auch zeitweise verhängnisvoller

Weise das Johannesevangelium unterbaut.
Diese Einsicht wird bestätigt durch eine Untersuchung des

Gebrauchs der andern eschatologischen Begriffe bei Johannes.
Das Bringen der vollen Königsherrschaft ist nach den

ersten Evangelisten die Aufgabe des kommenden Menschensohns,

Mk. 13,26, 14,6s*). Die Identifikation der Person Jesu mit
der Gestalt des danielischen Menschensohns, die Jesus in
keuscher Zurückhaltung unausgesprochen lässt, ist im Bewusstsein
der Gemeinde, die durch die Darstellung hindurch spricht,
unverkennbar vollzogen. Während Jesus nur von der Ankunft
„des Menschensohns" gesprochen hat, geht ihre Erwartung auf
Jesu Wiederkunft, die das Reich bringen muss (Apgs. 1,6. n).
Seine Parusie ist hinfort sein zweites Kommen, der entschei-

') Die Zusammenstellung der Parusieaussagen Jesu siehe bei J. Weiss,

Rgs, S. 161, Anm. 1. — Dazu über die messianische Bedeutung des Menschen-
sohntitels ebenda S. 159—170, wo Weiss eine zarte Erklärung der
Zurückhaltung Jesu, die ihn die Identifikation seiner Person mit dem danielischen
Menschensohn nicht aussprechen lässt, gibt. Das Material über die
Verwendung der Bezeichnung „Menschensohn" ist kritisch gesichtet bei
H. Weinet, BThNT, S. 208—219.



— 109 —

dende Augenblick der Gottesgeschichte. Diese Erwartung ist
auch bei Johannes stark ausgesprochen. Besonders deutlich
redet der I. Brief: 2,28, xal vvv, xsxvi'a, psvexs iv avxifj, Iva sdv

(pavsgioiHj, 0%cöpev naggrjGiav xal pij aiG^vvD-wpsv an avxov iv xfj
nagovala avxov.

War aber beim Begriff der ßaadsia die Vergegenwärtigung
durch das der Gemeinde wichtige Ofienbarungswirken des
ßaGiXsvg erreicht, so ist hier bedeutsam, dass der Hinweis auf
das eschatologische Geschehnis nicht mehr um seiner selbst
willen dasteht, sondern ganz im Dienste der aufbauenden
Arbeit der Kirche, als Hebel zur Vertiefung des religiös-ethischen
Gegenwartsbesitzes eingesetzt wird (V. 29).

In gleicher Weise sind auch an den anderen Stellen des

I. Briefs, die, ohne das Wort zu verwenden, von der Parusie
oder ihrer Nähe reden, die eschatologischen Gedanken benützt.
Sie sind für das Ganze durchaus nicht unwesentlich, aber nicht
mehr zentral betont. Das zeigt sich auch 3,1-3. Praesentische
und eschatologische Aussagen sind in diesen Versen mit gleichem
Nachdruck nebeneinander gerückt. Stolzes Bewusstsein des
Besitzes einer reichen Gegenwart drückt sich aus in dem festen,
doppelten (xsxva 3-sov) iopsv kräftige Zukunftsgewissheit sagt
das oïôapsv, oxi sàv (pavsgwlrfj opoioi avxifi saópsda, oxi SlpópsS-a
ctvxòv xaO-wç sGxiv.

Aber wiederum ist das Zukünftige als Begründung des
sittlichen Verhaltens in der Gegenwart in die Betrachtung
einbezogen. Die Eschatologie ist dadurch nicht weniger scharf
betont, aber doch nicht mehr um ihrer selbst willen
hervorgehoben. Sie dient wiederum dem seelsorgerlichen Bedürfnis
der gegenwärtigen Gemeinde, allerdings ohne jenen selbstsüchtigen

Regungen zur Stütze zu werden, die sich bei solcher
Betrachtungsweise leicht einstellen '). Darin zeigt sich beides :

Sowohl das, was sie mit der alten eschatologischen Anschauung

gemeinsam hat, wie das neue, das ihr eine andere
Bedeutung gibt. Die Verbindungslinie, die von der urchristlichen
Eschatologie zu dieser neuen Gestalt der Erwartung führt, liegt in
der Betonung der sittlichen Vorbedingung. Diese geht der
Betonung der Busse und bessern Gerechtigkeit als Vorbedingungen
für den Eintritt ins Gottesreich in der Predigt Jesu parallel.
Aber zugleich ist mit der starken Hervorhebung eines schon

') Vgl. Baumgarten bei J. Weiss, II, S. 882.



— 110 —

Vorhandenen, das in der Zukunft bleibt, eine neue Anschauung

involviert. Das Reich Gottes ist nicht der Abbruch des

alten Zustandes, sondern eine Folge des Gegenwärtigen, seine

Vollendung. Ein starkes Gemeindebewusstsein kommt in diesen
Wir-Aussagen zum Wort, eine Heilsgewissheit, die auf eine
dauernde Verbindung mit dem Bringer der Vollendung schliessen

lässt, welche die Gläubigen in der Erwartung getroster macht
als es die ersten Christen waren. Damit hängt zusammen, dass

der Blick auf der geistigen Zuständlichkeit, nicht auf dem
Geschehen, das von Gott aus über den vorläufigen Zustand
hereinbrechen wird, ruht1).

Ebenfalls im Dienst der Festigung der Gemeinde stehen
die Hinweise auf die Nähe der Parusie, die der Verfasser aus
der Kampfansage der Irrlehrer gegen den Jesus der Geschichte
und des Glaubens erschliesst. Die grosse Zahl der „Antichristen"
lässt erkennen, dass es „die letzte Stunde" ist (I 2,8, 4,8). Hier
haben wir die konkreteste eschatologische Bemerkung. Das
rjyyixsv rj ßaaiXsia xov &sov der Jesusreden klingt wieder an.
Aber es ist nur ein Anklingen. Es mag die alte Erwartung in
neuer Form sein. Aber eben diese Form gibt ihr das
Eigengepräge. Wenn wir diese Ermahnungen im Zusammenhang mit
der ganzen johanneischen Darstellung lesen, dann sind sie

von jener Ankündigung charakteristisch unterschieden. Sie sind
mit paulinischen Aussagen, etwa denen im I. Thessalonicherbrief

4,i3-i8 viel verwandter als mit denen der synoptischen
Evangelien. Es ist die letzte Stunde vor allem für die
Gemeinde, die ihren Herrn zurückerwartet. Das Geschick derer,
die draussen sind, beschäftigt die Gedanken des Verfassers
nicht mehr stark. Die „Seinen" sind gesammelt, die Gedanken
drehen sich nur noch um Ihn und sie, den Herrn und das
Geschick der Seinen.

Dass Johannes an der Parusieerwartung in diesem Sinne
teil hat, zeigt auch das ndXiv sg%opai in 14,3. Die Stelle hat
eschatologische Bedeutung. Die Vermutung, dass V. 18 die
Erklärung zu dieser Wendung enthalte, also vom Kommen Jesu

„im Geiste" die Rede sei, ist verkehrt, da er ja damit die

') Die Versuche Wilhelm Bonssets, die eschatologischen Aussagen bei
Johannes als mit der Grundüberzeugung nur anorganisch verbundene
Bestandteile oder gar als redaktionelle Beifügungen zu erweisen, müssen als
unbegründet abgewiesen werden. Cf. Kyrios Christos 2, 1921, S. 164, 177.



— Ill —

Jünger nicht in die bereiteten Wohnungen des Vaters holte1).
Noch vager ist die Unterschiebung eines Abholens der
Gläubigen durch Jesus bei ihrem Tode8). Das Nächstliegende ist
doch, an das zu denken, woran altchristliche Leser unwillkürlich

denken mussten, wenn von einem ndXiv sg%sad-ai Jesu die
Rede war3). Aber wiederum zeigt sich die Bezogenheit auf die
Gemeinde. Dass sie der Herr zu sich nimmt — nicht dass er
kommt — ist das Wichtige. Und fast könnte man auf den
Gedanken kommen, dass diese Parusie nicht „die neue Erde",
sondern nur eine Erfüllung des Himmels bringe4). Wie in den

paulinischen Parusievorstellungen liegt dem Verfasser alles
daran, dass die Gemeinde dereinst untrennbar mit dem Herrn
verbunden ist. Auch die Parusiestelle des Nachtrags (21,2o, 22 ff.)
ändert an diesem Bilde nichts. Im Gegenteil zeigt sie, wie in
der Gemeinde die Reflexion sich um das Geschick der ihr
werten Personen mehr als um ein weltweites Geschehen drehte.
Dass von solchen Stimmungen aus die Gedanken
herüberschweiften zu dem, was die Gemeinde an Jesusgemeinschaft
schon besass, ist selbstverständlich. Ja, dass die Generation,
in der das Evangelium geschrieben wurde, damit das Wesentliche
schon zu besitzen sich bewusst war, ist gewiss. Es ist ja in
einer Evangelienschrift gegeben, dass in ihr hauptsächlich von
dem ersten Kommen Jesu gesprochen wird. Aber die Art, wie
Johannes davon spricht, ist neu. Der irdische Jesus besitzt
schon die Glorie des himmlischen. Er weiss, woher er kommt
(8,14), nämlich von obenher, vom Himmel, von Gott (l,n ; 3,s ; 31),

im Namen des Vaters (5,«), nicht von sich selbst (7,2»; 8,42),

er kommt als Lebensbringer (10,io), als Offenbarer der
göttlichen Wirklichkeit. Wer ihn sieht, sieht den Vater (14,<>), ja
in ihm sah man Gottes Liebe (I. 4,9), ja Gottes Herrlichkeit
(1,14). Dass er schon bei seinem ersten Kommen zum Ziel
hatte, „die Werke des Teufels" zu zerstören (I, 3,s), also den
Sieg des Gottesreichs schon heraufzuführen, deckt sich noch

*) So Godet und Bisping.
2) So Lange, S. 319, 6.

3) Richtig beziehen die Stelle auf die Parusie Calvin, Rieger, Schanz,
Zahn, J. Holtzmann, auch Heitmüller in bedingter Weise.

4) Calvin spricht trotz eschatologischer Deutung der Stelle von „nostri
in coelum ingressus". — Noch schroffer J. Holtsmann, LNTTh2, II, 573.

Nach ihm ist für Johannes Parusie nur denkbar, wo man Ihn liebt. Die
Manifestation an die „Welt" und jeder apokalyptische Akt fallen weg.



— 112 —

leidlich mit dem geschilderten Anbruch des Gottesreiches nach
dem synoptischen Verständnis. Aber, dass sein erstes Kommen
nicht nur göttliches Geschehen, sondern göttliche Substanz auf
diese Erde herabbringt, durchbricht die Schranken des befangenen,

urchristlichen Denkens und erhöht den Glaubensstand
der johanneischen Gemeinde, die viel von dem schon ergriffen
hat, was die alte Gemeinde erst erhoffte*).

Diese Vergegenwärtigung der anfänglich rein zukunftsgeschichtlich

gedachten Wirkungen, wird vor allem an der
Beschreibung der Gerichts- und AuferstehungsYorgänge sichtbar.
Der Begriff des Gerichts hat eine „durchgreifende Metamorphose"

erfahren2). Die Spuren der Verarbeitung verschiedener
Gedankenreihen sind zwar nicht völlig verwischt, sondern zeigen
das Ineinander von überliefertem Gedankengut und lebendiger
Gegenwartserkenntnis offen. Aber die letztere beherrscht die
Gesamtanschauung. Das eschatologische Moment wird von ihr
aus neu umschrieben. Im I. Brief findet sich der Terminus „der
Tag des Gerichts" (4,n) ganz im ursprünglichen Sinn gebraucht.
Bei näherem Zusehen ist aber gerade hier die Überleitung zu
der Auffassung des Gerichts, die dem johanneischen Schrifttum
eigentümlich ist, eingezeichnet. Denn für die liebende Gemeinde
ist der Gerichtsgedanke hinfällig. Sie hat ja die naggrjaia und
braucht keine Furcht vor der Strafe zu hegen. Die Liebe hat
sie verdrängt. Diese Betrachtungweiso bezieht sich nicht auf
psychische8), sondern auf religiöse Tatbestände. Johannes ist
getragen von dem unerhörten Glauben an eine vollendete
Liebe, deren Träger schon hier jenseits des Gerichtes stehen.
Damit befinden wir uns auch mit dieser Stelle auf dem Boden
des typisch johanneischen Gerichtsgedankens: Der Glaubende
kommt nicht ins Gericht. Er steht schon im „Leben" 5,2* o x"ov

Xóyov pov dxovwv xal maxsvwv xijf ns'pipavxi ps s%si Çwfjv alwviov,
xal sic xgioiv ovx sg%sxai, dXXà psxaßsßrjxsv ix xov Havâxov sic xryv
{fjwrjv. Diesen für den johanneischen Christus bezeichnendsten

*) Nach J. Holtsmann, LNTTh, II, S. 574, ist die Zukunftsperiode des
Christentums für den Evangelisten Gegenwart, die Gegenwart der erstarkten
Christenheit, welche sich bereits als die mit dem göttlichen Geist erfüllte
Gemeinschaftsform, als die dauernde Fortsetzung der Fleischwerdung des

Logos, als gegenwärtigen „Leib des Christus" im Sinne von Eph., also als
Kirche weiss.

*) Ebenda, II, S. 576.

3) Vgl. Baiimgarten bei J. Weiss, II, S. 891 ff.



— 113 -
Ausspruch stützen viele ähnliche. „Wer an ihn glaubt, wird
nicht gerichtet, wer nicht glaubt, ist schon gerichtet, weil er
nicht zum Glauben an den Namen des eingeborenen Sohnes

Gottes gekommen ist" (3,is). „Das ist das Gericht, dass das

Licht in die Welt gekommen ist, und die Menschen liebten die
Finsternis mehr als das Licht, denn ihre Werke waren böse."
(3,19). Die, die gerichtet werden, vollziehen das Gericht selbst
an sich, durch die bergende Flucht vor dem Licht, das ihre
Werke enthüllen musste (3,2o). Selbst der Täufer hat hier diese

vergeistigte Auffassung übernommen. Nur wie ein Nachklang
seines leidenschaftlichen Bussrufs steht von denen, die dem
Sohn nicht folgen, dass die ógyrj xov Osov auf ihnen bleibe (3,36).

Von Jesus aber wird immer erneut versichert, dass er nicht
gekommen sei zu richten, sondern zu retten (3,i7 ; 12,47 ; 8,iS),
da er die, welche „die Wahrheit tun", durch seine geistige
Verwandtschaft an sich zieht (3,2i).

Daneben nehmen sich auf das erste Hören hin die
zahlreichen Stellen, die nun doch davon reden, dass Jesus ein
Gericht vollzieht, wie Widersprüche aus. Aber es ist der Zwang
der Wirklichkeit, der den Evangelisten zwingt, „beides" zu
sehen, weil beides wahr ist. Es ist ebenso wahr, dass Jesus
nicht richten will und dass er dennoch richten muss. Ja, zum
Gericht (xgtpa) ist er „in diese Welt gekommen, damit, die
da nicht sehen, sehen, und die da sehen, blind werden"
(9,89; 12,4o). Er vollzieht das Verstockungsgericht gerade mit
seiner rettenden Tätigkeit. Sie zwingt zur Entscheidung und
führt dadurch zur Scheidung, zur xgîoiç, die für die Finsternisfreunde

ein xgtpa, ein Strafurteil in sich schliesst (8,15, ie) : Ich
richte niemand; wenn ich aber richte so ist mein Gericht
wahr. Es ist dieselbe Flut, die die einen trägt und die andern
in den Abgrund reisst; nicht richtend richtet er doch. Es ist
die Erfahrung der Gemeinde, die diese Scheidung an der Person

Jesu gegenwärtig erlebt. Es ist die persönliche Erfahrung
des Evangelisten, der durch Jesus aus dem Tode ins Leben
übergeführt wurde und zugleich sehen muss, wie Tausende
sich vom Herrn weg in noch dunklere Finsternis wenden. So

zeichnet er mit scharfen Strichen das Bild der richtenden
Tätigkeit Jesu. Während aber wohl die Gemeinde zuerst mühsam
lernen musste, das Gerichtsverfahren der Endzeit in die Gegenwart

zurück zu projizieren, führt sie der Evangelist nochmals
Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 1924. 8



— 114 —

den umgekehrten Weg und gewinnt aus der gegenwärtigen
Erfahrung ein umfassenderes Verständnis des zukünftigen
Geschehens. Während Jesus in der alten Eschatologie nur der
Richter war *), wird er nun in der gewaltigen eschatologischen
Rede 5, 19-30 vom Gegenwartsgeschehen aus gesehen auch der Er-
wecker in Gegenwart und Endzeit. Ja, die richterliche Tätigkeit

wird dem Werk der Lebensmitteilung in der Gegenwart
und der Auferweckung im Enddrama untergeordnet2). Das für
unsere Fragestellung Aufschlussreiche dieser Ausführungen
liegt in dem Ineinander der Beschreibung des gegenwärtigen
und endgeschichtlichen Geschehens. Der oben erwähnte
klassische Ausdruck für das Neue an der johanneischen
Gerichtsauffassung (5,24), die Tatsache des derzeitigen Auferweckungs-
wirkens Jesu, ist mitten hineingestellt in die Verheissung des

katastrophalen Gerichts, das sich durch die allgemeine
Auferweckung am Ende des laufenden Äons ereignet. Die Erklärung

liegt in der Doppelheit des Objektes, dessen Geschick
beschrieben wird. Schlatter weist mit Recht darauf hin, dass diese

„reichste eschatologische Stelle des Berichts in der Streitrede
gegen die Jerusalemiten steht, wo Jesus der jüdischen
Erwartung die Erfüllung verheisst, während er mit den Jüngern
nicht mehr von den geöffneten Gräbern spricht, aus denen die
Toten hervorkommen, und keine Beschreibung seines Gerichtes
entwirft"3). Johannes teilt die Erwartung des Endgerichts für
die xà cpavXa ngaGGovxsçi), für die Gemeinde aber hat der
Gedanke seine Bedeutung verloren. Die Lebensgewissheit hat ihn
überwunden. Die dvàaruGiç Çw-rjç ist nur der Eingang in die
Vollendung der fon;, die schon jetzt die £wrj aiwvwç ist. Die
(porvrj des Anrufers der leiblich Toten ist denen vertraut, die sein
Wort mit hörenden Ohren hörten. Das Leben, das sie in der
Auferstehung besitzen werden, ist ihnen jetzt nicht erst
versprochen, sie haben es wesentlich schon. So kann Jesus der

') So Heitmüller bei J. Weiss, II, S. 769 : „Nach den drei altern
Evangelien (hat Jesus) die Auferweckung am jüngsten Tage nicht sich
zugewiesen."

2) Zahn, S. 304: „Des Gerichtes (ist) nur als eines unabtrennbaren
Seitenstücks zum Lebendigmachen gedacht."

*) Schlatter, ThNT, II, S. 102.

*) Johannes hat die Erwartung des Endgerichts nicht nur aus dem
Gemeindeglauben beibehalten (so Holtzmann, LNTTh, II, 577), sondern
selbst geteilt.



— 115" —

gläubigen Martha seine eigene Verheissung, dass er die, die
ihm der Vater gegeben, die der Vater zu ihm zieht, die ihn
sehen und an ihn glauben, die ihn im Sakrament empfangen,
„am jüngsten Tage auferwecken werde" (6,39,40,44,54), die sie
ihm (11,2*) in weinendem Glauben nachspricht, mit gewaltiger
Wucht ins Gegenwärtige wenden: „Ich bin die Auferstehung*
und das Leben". „Wer an mich glaubt, wird leben, auch wenn
er stirbt. Und wer da lebt und glaubet an mich, wird nimmermehr

sterben in Ewigkeit" (11,24-26). Unverhüllter kann der
Anprall der beiden Grundanschauungen nicht mehr dargestellt
werden. Und dennoch gehört die eine zur andern. Nur lässt der
Evangelist nicht im Zweifel darüber, in welcher er lebt, auf
welcher Seite sein Herz schlägt. Die Vergegenwärtigung, die
das messianische Geschehen bei Johannes erfährt, hat nichts
zu tun mit der verflachenden Ausmerzung der eschatologischen
Aussagen, die dem „modernen Empfinden" entspricht, sie ist
bei ihm vielmehr der Ausdruck einer Frömmigkeit, die vom
lebenden Christus so überwältigt ist, dass sie in ihm alles
besitzt. Sie könnte die Frömmigkeit eines grossen religiösen
Individualisten sein x), sie kann aber auch der eigengeformte
individuelle Ausdruck einer noch lebendigen Kirchlichkeit sein,
von der sie ebenso getragen wird, wie sie sich von ihr
abhebt. Das scheint mir bei Johannes der Fall zu sein. Auf jeden
Fall weist der Tatbestand auf eine spätere Periode der Ge-
meindeerfahrung hin. Zusammenfassend lässt sich sagen: die
Endereignisse sind nicht mehr der Abbruch einer alten
Geschichte und der Einbruch einer völlig* neuen Gestaltung von
oben her. Sie sind nur die Vollendung eines im Guten und
Bösen schon Vorhandenen. Die Eschatologie ist nicht verwischt,
aber sie hat die Gestalt bekommen, die sich am besten als das
Resultat einer längern „Kirchengeschichte" begreifen lässt.

Ist es verwunderlich, dass sich die Kirche mehr als alle
altchristlichen Hoffnungen diese Lazarus-Perikope für ihre Ewig-

') So sieht Friedrich Heiler die johanneische Frömmigkeit. Siehe sein
Werk: Der Katholizismus, seine Idee und seine Erscheinung, München 1923,
S. 66 ff. Eine Parallele zu der johanneischen Frömmigkeit aus unserer Zeit
schildert uns der gleiche Religionsforscher in seinem Buche über den „Sadhu
Sundar Singh. Ein Apostel des Ostens und des Westens. Basel 1924". Auch
hier tritt die johanneische Frömmigkeit in ausgeprägt unkirchlichem
Gewände auf.



- 116 —

keitsbetrachtung zu eigen gemacht hat. Sie kann des

eschatologischen Einschlags, der Beziehung zu dem Wirken, das Gottes
letzte Tat ist, nicht entbehren und verdirbt, wenn über dem,
was sie besitzt, das Kommende, das sie selbst aufnimmt und
damit aufhebt, verächtlich behandelt oder gar als feindseliges
Prinzip auffasst, weil sie Eigengemachtes an seine Stelle
gesetzt1). Aber sie musste auch zu ungesunden Erscheinungen
kommen, wenn sie auf die Dauer ihr Leben nur in der Zukunft
erkennen könnte. Die Höhepunkte kirchlichen Lebens brachten
immer eine kräftige Erwartung, aber diese war immer eine

Folge reicher Gegenwartserfahrung. Umgekehrt lässt sich sagen:
wo die Gegenwartserfahrung betont wird, darf angenommen
werden, dass den Aussagen meist eine lebendige kirchliche
Gemeinsamkeit zugrunde liegt. So steht die johanneische Kirche
vor uns, in lebendiger Erwartung, aber reich schon in dem,
was sie bereits empfangen hat.

Wir stehen am Ende der Betrachtung der eschatologischen
Aussagen des Johannes. Für uns lautete die Frage : Lässt sich
in seinem Schrifttum ein Zurücktreten der eschatologischen
Aussagen hinter den Gegenwartsaussagen beobachten, so dass

sich vermuten lässt, dass seine Frömmigkeit durch eine
erstarkte kirchliche Gemeinschaft unterbaut ist, die vom
Gegenwärtigen leben kann? Die Frage konnte bejaht werden. Ja,
Weiss konstatiert mit Recht, dass diese Vergeistigung und
Vergegenwärtigung der ehemals rein eschatologisch beschriebenen
Gottestaten im Johannesevangelium so kräftig ausgesprochen
wird, dass sie jahrhundertelang auch der Nacherzählung der
synoptischen evangelischen Berichte den Stempel aufdrückte.
Unter dem Banne des Johannesevangeliums stehend, deutete
man auch die synoptischen Aussagen um und übersah man die
zentrale Bedeutung, die der Eschatologie in der Predigt Jesu

zukommt2).
Aber der Dienst des Johannes war notwendig. Er vergass

der Enderscheinungen nicht. Sie blieben ihm ein Korrektiv

') Die Kirche, die sich selbst so geordnet hat, dass sie konsequenterweise

zu Jesus sagen muss : „Du aber komme überhaupt nicht wieder,
störe uns wenigstens nicht mehr," darf sich nicht nur nicht auf die ersten
Christen, sondern auch nicht auf Johannes berufen. Vgl. Dostojewskij, Die
Brüder Karamasoff. Der Grossinquisitor. Piper, München 1914, I, S. 501.

2) J. Weiss, Rgs, S. 60. So erklärt er sich auch die Versuche
Wellhausens, die Eschatologie aus den Synoptikern wegzudeuten.



— 117 —

und eine Erfüllung. Aber er sprach das aus, was die Kirche
zur Kirche machte, was sie vor sektenhaftem Fanatismus und
phantastischer Schwärmerei bewahrtel), und sie doch nicht
von der in der Transzendenz ruhenden und aus ihr allein
segnend hervorbrechenden Gottestat trennte. Was Paulus durch
den Geist-Christus seiner Verkündigung zum ersten Mal
aussprach, was aber nach ihm doketisch als Loslösung des

geistigen Geschehens vom geschichtlichen missverstanden zu werden
drohte, das sprach Johannes geistig und geschichtlich zugleich
aus, indem er die Gleichsetzung des geistigen Christus und
geschichtlichen Jesus mit vollem Ausdruck vollzog. So konnte
er auch die gegenwärtigen und endzeitigen Vorgänge
ineinander sehen, ohne die Bedeutung der letzteren aufzuheben,
aber doch die ersteren vertiefend. Das gegenwärtige Geschehen
darf aber nicht nur in negativer Zeichnung — als nicht escha-
tologisch — beschrieben werden, zur vollen Darstellung
erübrigt noch ein positiver Teil, der die gegenwärtigen Güter
ins Licht rückt.

') J. Weiss, Rgs, S. 61.
E. Gauglee.

(Fortsetzung folgt.)


	Die Bedeutung der Kirche in den johanneischen Schriften

