
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 14 (1924)

Heft: 2

Artikel: Der Katholizismus und seine Ideale [Schluss]

Autor: Keussen, Rudolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403988

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403988
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 78 —

Der Katholizismus und seine Ideale.
(Fortsetzung statt Schluss.)

Es wird übersehen, dass die Denk- vArie die Sprachformen
zeitgeschichtlich bedingt sind, es wird vor allem übersehen,
dass die Sprache dem Symbolismus verhaftet bleibt, dass sie
darum einen Bedeutungsgehalt immer nur anzeigen, aber nicht
zur unmittelbaren Evidenz bringen kann. Die tiefer Blickenden

unter den katholischen Dogmatikern, ein Augustinus, selbst
Thomas von Aquin, haben diesen Sachverhalt wohl erkannt,
aber in der Durchführung ihres theologischen Denkens nicht
ausgewertet. Erst John Henry Newman hat auf katholischer
Seite dieses Problem in seiner Untersuchung über die Entwicklung

der christlichen Lehre zum ersten Male klar gesehen, er
hat erkannt, dass das Traditionsprinzip unhaltbar sei, wenn
es im Sinne einer starren Identität der Lehre ausgelegt werde.
„Ich bin nie jemanden begegnet," so schrieb er seinem Freunde
Dr. Russell, „der die ältesten Kirchenväter gelesen und dann
behauptet hätte, ein Wachstum der Lehre gebe es nicht."
Seine Untersuchung enthalte demgemäss den Versuch „die
Gesetze aufzustellen, nach denen der implizite Glaube explizit
wird" 1). Dem Traditionsprinzip will Newman dabei in der Art
gerecht werden, dass er eine Einheit des Typus, eine Einheit
der Prinzipien und der Idee für den Katholizismus behauptet,
dagegen eine Anpassung seiner Lehre und Institutionen an die
Bedingungen des geschichtlichen Lebens zugibt. In seiner Idee
also ist der Katholizismus unveränderlich, in seiner geschichtlichen

Erscheinung ist er es nicht. Hier ist er vielmehr den
Gesetzen geschichtlicher Entwicklung unterworfen. — Nun ist
allerdings das Problem der praktischen Glaubensorientierung
vorwiegend auf die Frage geschoben, wie im Flusse des ge-

*) Ch. Blennerhassett, John Henry Kardinal Newman, 1904, S. 142 f.



— 79 —

schichtlichen Lebens die Unversehrtheit der katholischen Idee,
die Stabilität der Prinzipien gewahrt werden könne. Denn
zweifellos besteht doch die durch den Verlauf der Kirchengeschichte
erhärtete Gefahr, dass die Entwicklung auch zur Korruption
führen könne. — Hier greift Newman entschlossen auf das
kirchliche Autoritätsprinzip zurück. Die Fortführung der
Offenbarung muss sich desselben Mittels zu ihrer Erhaltung bedienen,
das ihr einst den Weg in die Welt eröffnete. Dieses Mittel aber
ist die unfehlbare Autorität der göttlichen Lehre und derer,
die sie zu verkündigen haben. „Wir haben keinen Grund,
anzunehmen, dass ein so grosser Unterschied in der Verfassung
zwischen uns und der ersten Christengeneration ist, dass sie
eine lebendige, unfehlbare Leitung hatten und wir keine.*'

„Gleich wie die Schöpfung eine fortdauernde Regierung beAveist,
so sind die Apostel Voiiäufer der Päpste." „Die Idee der
Offenbarung begreift einen gegenwärtigen Lehrer und Führer,
und zwar einen unfehlbaren in sich"J). ¦—¦ Schliesslich finden Avir
die Tragfähigkeit der Beweisgedanken Newmans in die Frage
zusammengezogen: „Wenn das Christentum eine soziale Religion
ist, wie es gewiss ist, und wenn es auf gewissen, als göttlich
anerkannten Ideen oder einem Glauben beruht und wenn
diese Ideen verschiedene Gesichtspunkte zu ihrer Betrachtung
bieten und auf verschiedene Geister verschiedene Eindrücke
machen und folglich in eine Vielfältigkeit von Entwicklungen,
wahre oder falsche oder gemischte, sich teilen welcher
andere Einfluss Avird sodann hinreichen, diese streitigen Verhältnisse

auszugleichen und sie zu schlichten als eine höchste
Autorität, welche die individuellen Urteile nach einem göttlichen
Rechte und einer anerkannten Weisheit ordnet und versöhnt?"2).

Vielfach verwandte Gedankengänge begegnen uns in der
berühmten Apologie der katholischen Glaubensprinzipien, in
Möhlers Symbolik. Nur ist hier die soziologische Grundlage des

Autoritätsgedankens stärker hervorgehoben. Diese ruht in der
kirchlichen Gemeinschaft. Denn die Gemeinschaft bildet durch
die Erziehung, durch das Leben in ihr, den sich dauernd
fortpflanzenden christlichen Sinn heraus, „der nicht ohne seinen
Inhalt zu denken ist, der sich vielmehr an seinem und durch

') J. H. Newman, über die Entwicklung* der christl. Lehre. Deutsch
von Brühl, 1846. S. 137 und 139.

2) a. a. O., S. 141.



— 80 —

seinen Inhalt gebildet hat" *). Demgemäss ist die Tradition
subjektiv das in seinem Inhalt lebendige, kirchliche Bewusstsein
und das.aus ihm fliessende Gesamtverständnis der kirchlichen
Lehre zu nennen; objektiv stellt sie sich in den äusserlichen
historischen Zeugnissen über den Gesamtglauben der Kirche
durch alle Jahrhunderte hindurch dar. — Im Zusammenhang
dieser Erörterungen zieht Möhler einen ansprechenden
Vergleich zwischen dem in der kirchlichen Überlieferung lebendigen

Geist und dem Nationalgeist der Völker2). Wie dieser in
allen ihren Lebensäusserungen, in Kunst und Wissenschaft, in
ihrem geschichtlichen Wesen zutage tritt, so gilt gleiches
auch für die Kirche und den sie beseelenden christlichen Geist.
— Dieser darf metaphysisch als die Auswirkung des Geistes
Christi betrachtet werden, da ja die Kirche der Leib des Herrn,
„seine sichtbare Gestalt, seine bleibende, ewig sich verjüngende
Menschheit, seine ewige Offenbarung ist: im Ganzen ruht er
ganz, dem Ganzen sind alle seine Verheissungen, alle seine
Gaben hinterlassen, keinem Individuum für sich allein, nach
den Zeiten der Apostel"3). — Hieraus zieht nun Möhler die
Konsequenz, dass im Konfliktsfalle „das Gesamtverständnis
gegen das des einzelnen, das Urteil der Kirche gegen das des

Individuums" entscheidet, sowie das auch ein von Newmann
zitiertes Augustinuswort bündig zum Ausdruck bringt : „securus
iudicat orbis terrarum"4).

Wir sehen nunmehr die Klammern, die das Traditionsprinzip

mit dem kirchlichen Autoritätsgedanken verbinden. Sie

bestehen einmal in dem Glauben an die Fortdauer der
göttlichen Offenbarung. In ihr wurzelt die Evolution des
kirchlichen Dogmas. Wohl vollzieht sich diese im Bereich der menschlichen

Geschichte, aber doch nicht als ein Werk der menschlichen

Geschichte. Die Dogmengeschichte versinnbildet die Einheit

der dogmatischen Idee, die sich im Bereich der
religionsgeschichtlichen Zufälligkeiten behauptet. Das ist der Gehalt des

Traditionsprinzips : Der Sinn des Dogmas bleibt der gleiche,
auch wenn seine Ausdrucksformen wechseln. Denn diese
Ausdrucksformen sind naturgemäss Anpassungen an die intellek-

') Möhler, Symbolik, S. 357.
2) a. a. 0., S. 358.
3) a, a. O., S. 356.

*) Augustinus contra epist. Parmen, 103, 4, 24.



— 81 —

tuelle Kultur eines bestimmten Zeitalters. — Sie sind zugleich
das Mittel, die Einheit der dogmatischen Idee gegenüber
dieser Kultur zu wahren '). — Nun ergibt sich allerdings das
weitere Problem: wieweit deckt der Offenbarungsgedanke mit
seiner Autorität die dogmengeschichtliche Entwicklung? —
Begreift er auch die dogmatische Formel unter sich, die aus
den Bedürfnissen einer bestimmten Zeit entstanden ist? —
Kein Zweifel, dass das altkirchliche Dogma von dieser Voraussetzung

getragen wird. Die Kirche und ihre Vertretung, das
allgemeine Konzil, sind Gefässe des heiligen Geistes und darum
in ihren dogmatischen Entscheidungen mit dem Vorrecht der
Unfehlbarkeit begabt. Zugleich aber sind diese Entscheidungen
an die Tradition, das depositum fidei, gebunden. Ein im eigentlichen

Sinne neues Dogma ist eine Unmöglichkeit, nur eine

Vertiefung des Verständnisses des überlieferten alten, eine
Abgrenzung seines Sinnes gegen die Irrtümer der Häresie. — So

lauten durchgängig die Versicherungen der katholischen
Theologen. Wir wollen hier nicht untersuchen, ob der
dogmengeschichtliche Befund diese Theorie und ihre Anwendung auf
die dogmatischen Lehrformeln erträgt. Nur ihre Erkenntnisgrundlage

sei noch einmal zu deutlicher Klarheit gebracht.
Diese besteht in der Behauptung: Das kirchliche Dogma ist
ein Ausfluss göttlicher Offenbarung, und zwar ist diese
Offenbarung eine in der Kirche fortwirkende Tatsache. Das ist die
metaphysische Voraussetzung für diese Theorie. Erfassbar wird
die Offenbarung in der Tradition, im kirchlichen Gesamtgeist,
dessen Ausdruck dann eben die dogmatische Lehrformel ist. —
Die Tradition wie der kirchliche Gesamtgeist sind hiernach
die geschichtlich und psychologisch greifbaren Niederschläge
des religiösen Bewusstseins gegenüber der Offenbarung. Diese
Niederschläge liegen im menschlichen Medium; sie können also
auch ihre Autorität nicht von dieser Seite aus haben. Liegt aber

*) „Der Panzer des Dogmas begreift sich nur, wenn man ihn als

Sicherung gegen die alte, ausserchristliche Welt versteht. Die Naturenlehre
die Substanz- und Personenlehre, die Formulierungen der Gottheit und
der Jungfrauengeburt sind alle nur sinnvoll gegenüber einer Welt, die
Götter, Naturen, Substanzen glaubt. Einer Welt wie der unseren ist das

Dogma daher insoweit entfremdet, als sie kein antikes Heidentum mehr
in sich hat." Eugen Eosenstock, Die Welt vor dem Blicke der Kirche. Die
Tat. 1923, XV, 1, S. 16.

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 1924. 6



— 82 —

das Verhältnis so, so kann die Autorität der dogmatischen
Lehrformel nur in ihrer Beziehung auf den metaphysischen
Offenbarungsgedanken gegründet sein. — Was aber bedeutet
das? Soll damit gesagt sein, dass etwa die Sätze der Glaubenssymbole

dictante spiritu sancto entstanden seien Soll also die
Lehre von der Verbalinspiration der hl. Schrift ihre geradlinige
Fortsetzung in der Auffassung* finden, dass die dogmatischen
Formulierungen des kirchlichen Glaubensbewusstseins gleichfalls

als Äusserungen einer göttlichen Inspiration zu gelten
hätten — Allein in dieser Form lässt sich die Inspirationslehre
so wenig hier wie dort noch aufrechthalten. Es bleibt daher
nur übrig, die Autorität der Symbole auf den religiösen Gehalt
der von ihnen formulierten Glaubenslehren zu beschränken. Sie
stellen Versuche dar, das unaussprechliche Geheimnis des
Absoluten durch Bilder und Gleichnisse, durch gedankliche
Hinweise für das menschliche Erkennen und Erleben fassbar zu
machen, sie stellen diesen Versuch insbesondere für die
Persönlichkeit Christi dar, indem sie das Leben Jesu aus der Ebene
menschlicher Geschichte herausnehmen und ihm einen
metaphysischen Hintergrund geben, der durch den Gedanken der
Gottessohnschaft nun auch dem menschlichen Leben des Herrn
seine übermenschliche Bedeutung zuerteilt. Somit sind für das
kirchliche Glaubensbewusstsein beide Bilder, das menschliche
und das göttliche, der Christus der Geschichte und der Christus
des Glaubens, ineinander verwoben, weil nur in ihrer
gegenseitigen Durchdringung* ihr religiöser Gehalt und die fortdauernde

Geltung* dieses Gehalts für den Glauben zur Anschauung
gebracht werden kann. Es ist kein Zufall, sondern im Wesen
des christlichen Offenbarungsglaubens tief begründet, dass die
Auseinandersetzung über das christologische Dogma die alte
Kirche so tief ergriffen hat. Sie wrollte sich auf diesem Wege
des Gedankens versichern, dass ein unwiederholbares Erlebnis
von ewigem Gehalt mit dem Leben Jesu in die menschliche
Geschichte eingetreten sei. — Die Formulierung ihres Glaubens
ist gewiss mit begrifflichen Hilfsmitteln erfolgt, die für uns
überlebt sind, der Gehalt dieses Glaubens aber ist das katholische
Ideal der Durchdringung alles Menschlichen durch das Absolute,

und dieses Ideal zu vorbildlicher Anschauung gebracht
und zum Lebensprinzip für alles kirchliche Gemeinschaftsleben
gemacht in dem Leben Christi.



— 83 —

Nun ist allerdings das von uns gemachte Zugeständnis,
dass die christologischen Formeln zeitgeschichtlich bedingt
sind, dass sie bereits Auslegungen und wissenschaftliche
Deutungen eines ungemein selbstsicheren Denkens sind, durch den
Syllabus Lamentabili und die Encyklika Pascendi verworfen
worden. Man hält also in der römischen Kirche daran fest,
dass das Traditionsprinzip die Unabänderlichkeit und Unbe-
weglichkeit des Wortlauts in der dogmatischen Formel
Anlange und sucht nun die Autorität der so verstandenen Tradition
durch kirchliche Zwangsmassnahmen allerengster Art zu sichern,
ein Verfahren, das im Augenblick gewiss in den davon
betroffenen Kreisen den gewünschten Erfolg erzielt hat, im übrigen
aber das Problem genau so gelassen hat, wie es zuvor schon
war. Die Frage bleibt demgemäss bestehen, ob das die allein
mögliche Auslegung des katholischen Traditionsprinzips sei,
wonach die Autorität des Glaubens nur durch eine gekünstelte
Identität der Glaubensaussagen im Verlauf der Jahrhunderte zu
sichern wäre, und wonach der Wortlaut dieser Aussagen als ihrem
Sinn durchaus kongruent zu gelten hätte, oder ob wir das Recht
haben, eine geschichtliche Entwicklung dieser Aussagen anzunehmen

und sie zugleich als symbolische Hinweise auf unerschöpfliche
metaphysische Tatsachen zu bewerten. Denn mit diesem Recht
würden wir das weitergreifende Recht gewinnen, die dogmatischen

Auslegungen der Tradition in ihrem Verhältnis zur
Offenbarung selbst zu bewerten und diese im Sinne und mit den
Denkmitteln unserer Zeit zu verstehen. Die Tradition bliebe
dann in ihrem Wert bestehen, nur wäre dieser Wert dann
nicht ein abschliessender und für alle Zeiten endgültiger, sondern
er wäre ein relativer, d. h. ein Mittel, um sich des Sinnes zu
bemächtigen, der in der Tradition und in ihren dogmatischen
Formeln verborgen ist. Erst dieser Sinn wäre dann der
religiöse Fundamentalwert übergeschichtlicher Art, das slôog des
Göttlichen für die Erkenntnis, die Tradition dagegen ein
Beziehungswert, der im Wandel der Begriffe und Symbole dieses
Ursprüngliche und Unvergängliche dem geschichtlich
orientierten Bewusstsein immer wieder gegenwärtig hält.

Die hier gegebene Auslegung des Traditionsprinzips ist frei
gegenüber dem Buchstaben und der Formel, aber sie ist
durchdrungen von dem Wort: „Gott ist Geist, und die ihn anbeten
sollen ihn im Geist und in der Wahrheit anbeten." „Der



— 84 —

Buchstabe tötet, der Geist aber macht lebendig." Es ist der
Versuch eines vergeistigten Katholizismus, den wahren Sinn
des Traditionsprinzips gegenüber allen Veräusserlichungen, die
es erfahren hat, zu bestimmen. Dieser Sinn wird nicht dadurch
gefunden, dass man eine Sammlung* historischer Zeugnisse über
irgendeine dogmatische Frage zusammenstellt, — das ist höchstens

eine Vorarbeit, die wir leisten müssen, um ihn in seiner
historischen Spiegelung kenntlich zu machen ; dieser Sinn wird
auch nicht durch einen konziliaren Mehrheitsbeschluss oder durch
eine mit kirchlichen Zensuren gesicherte Erklärung des
kirchlichen Lehramtes bestimmt, als wenn Menschen ihm ihre Autorität
leihen mussten, damit er verbindlich werde. — Dieser Sinn
ist vielmehr ein göttliches a priori, das nicht wir feststellen,
sondern das mit zwingender Macht den Menschengeist und die
menschliche Geschichte bewältigt, dieser Sinn ist die
Offenbarung Gottes an uns, die wir nicht aus menschlichen Bedingtheiten

ableiten können, sondern verstehen müssen aus dem
Logos, dem ewigen übergeschichtlichen göttlichen Geiste, aus
einer unser Denken und Glauben normierenden Ideenwelt, aus
einer einzigen Gottestat, an der alle menschliche Geschichte
sich auszurichten und ihr Ziel zu suchen hat. Indem das katholische

Traditionsprinzip diesen Sinn als das beseelende und
dauernd wirksame Prinzip der Geschichte erkennt und immer
wieder deutlich macht, wahrt es den Ewigkeitsgehalt der
Religion.

Mit diesen Überlegungen haben wir nunmehr auch die

Grundlage für die Beantwortung der Frage gewonnen, in
welchem Sinne von einer Gehorsamspflicht des Individuums gegenüber

dem geschichtlich überlieferten Glauben die Rede sein kann.
Diese Frage mutet allerdings auf den ersten Blick seltsam an.
Denn zum Gehorsam kann, so scheint es, nur der Wille, nicht
aber die Erkenntnis angehalten werden. Denn die Wahrheit
und dementsprechend auch die Erkenntnis, in der wir die Wahrheit

für uns formen, hat ihre eigene Evidenz, die uns ursprünglich

gegeben, nicht aber unserer Willkür anheimgegeben ist.
Nun ist zwar das Reich der Wahrheit in Hinsicht auf seine

Evidenz, mit der es uns als Erkenntnis zugänglich ist, in Stufen

aufgebaut. Erfahrungserkenntnisse weisen eine andere Art von
Begründung wie auch ATon Evidenz auf wie die apriorischen oder
mathematischen Erkenntnisse, und diese wiederum eine andere



— 85 —

wie die Glaubenserkenntnisse. An diesen, die für uns in diesem

Zusammenhang allein zur Erörterung stehen, scheint nun allerdings

der Wille insofern beteiligt, als ihre logische Evidenz mit
der Evidenz wissenschaftlicher Wahrheit nicht gleichen Wertes
ist. Das Wahrheitsbewusstsein bedarf hier einer Verstärkung
aus anderen Quellen, und die Möglichkeit ist nicht abzuweisen,
dass unter diesen Quellen Gemütsbedürfnisse und Willensneigungen

eine ausschlaggebende Rolle spielen. Dementsprechend
bestreiten denn auch bestimmte Religions- und Glaubenstheorien
die rationale Evidenz der Glaubenserkenntnisse durchaus und
führen ihre Haltung ganz auf diese irrationalen Quellen zurück.
Man mag darin eine starke Übertreibung der an sich richtigen
Einsicht von der logisch unzureichenden Evidenz der
Glaubenserkenntnisse erblicken. Diese Einsicht selbst aber ist nicht
abzuweisen : sieliegt auch der bekannten ÄusserungFichtes zugrunde,
dass die Annahme einer Weltanschauung, die Entscheidung für
den Dogmatismus oder den Idealismus durch den Charakter
bedingt sei1).

Doch noch eine andere Möglichkeit steht zur Erwägung,
dass nämlich die GlaubensWahrheit der suchenden Erkenntnis
überhaupt nicht zugänglich ist, wofern nicht der Erkenntnissuchende

durch eine Geisteshaltung anderer Art sich den Weg
für ihr Verständnis freimacht. Wir dürfen, ehe wir von Schelers
Begründung dieser Auffassung Kenntnis nehmen, vorab auf die
Tatsache verweisen, dass der individuelle Gehalt unserer
Glaubenserkenntnis zunächst aus der geschichtlichen Überlieferung
hervorwächst. Dementsprechend hat diese Erkenntnis auf der
ersten Stufe ihrer Annahme den Charakter des Autoritätsglaubens.
Persönliche Verkündigung begründet und gewährleistet sie.
Doch die personale Vermittlung stützt sich zuletzt auf den
Gedanken einer weiteren Vermittlung, insofern sie sich als die
mittelbare Überlieferung göttlicher Offenbarung gibt. Somit
leitet diese Form des Autoritätsglaubens zuletzt zum Glauben
an Gott und seine Offenbarung hinüber. Und hier würde er den
Charakter einer unbedingten Verpflichtung annehmen und die
Forderung einschliessen, die Vernunft dem Glauben zu
unterwerfen (captivare intellectum in obsequium fidei), wenn eben
die Gewissheit bestünde, dass der kirchliche Überlieferungs-

*) Werke, I, 434.



— 86 -
glaube nun wirklich auch durch die Autorität der göttlichen
Offenbarung gedeckt werden könnte. — Dass davon nur in
sehr bedingter Form gesprochen werden kann, glauben wir oben
gezeigt zu haben.

Indessen die Vertreter des kirchlichen Autoritätsprinzips
lehnen diese von uns geäusserten erkenntniskritischen und
geschichtlichen Bedenken als „Modernismus" ab. Sie stützen sich
dabei sachlich auf den Gedanken einer fortdauernden Geltung
des göttlichen Offenbarungsprinzips in der geschichtlichen Welt,
Die Entfaltung dieses Gedankens ist uns bereits bei Newman
und Möhler begegnet. Auf Newmans Äusserungen dürfen wir
in diesem Zusammenhange noch einmal zurückgreifen, weil sie
den bedeutsamen Versuch enthalten, die Gehorsamspflicht gegen
die kirchliche Lehrautorität aus dem Prinzip der Offenbarung
zu begründen und zugleich diese Pflicht in Parallele zu stellen
mit der Gehorsamspflicht gegen das Gewissen. Newman gelangt
so zu folgenden Sätzen: „Offenbarung liegt im Sichtbarwerden
unsichtbarer göttlicher Macht oder : im Ersatz der Stimme des
Gewissens durch die Stimme eines Gesetzgebers. Oberhoheit
des Gewissens ist Wesen der natürlichen Religion; Oberhoheit
eines Apostels oder eines Papstes oder einer Kirche oder der
Bischöfe ist Wesen der geoffenbarten : Nimmt man diese äussere
Autorität hinweg-, so ist der Geist wieder notwendig an jenen
inneren Führer gewiesen, den er besass, ehe Offenbarung ihm
geschenkt ward. So ist, was Gewissen in der Ordnung der
Natur, die Stimme der Schrift oder der Kirche oder des

heiligen Stuhles (wie wir es fassen) in der Ordnung der
Offenbarung."

„Man kann allerdings einwenden, das Gewissen sei nicht
unfehlbar. — Gewiss ; aber dennoch ist man ihm zu jeder Zeit
Gehorsam schuldig Genau das ist das Vorrecht, das dem
heiligen Stuhl zukommt: auch er ist nicht in allen Fällen unfehlbar;

jenseits seines Bezirkes kann er irren — aber in allen
Fällen hat er Anspruch auf unsern Gehorsam Und wie der
Gehorsam gegen das Gewissen — auch gegen falsch berichtetes
Gewissen — auf Fortschritt unseres sittlichen Wesens hinausläuft

(letztlich auch unserer Erkenntnis), so wird auch der
Gehorsam gegen den kirchlichen Oberen unserem Wachstum in
Erleuchtung und Heiligkeit dienen, auch wenn dieser etwas



— 87 —

Übertriebenes oder Unzweckmässiges befehlen oder etwas lehren
würde, was ihm nicht zustände1)."

Als Maxime seines eigenen Handelns hat Newman das hier
ausgesprochene Prinzip im Verlauf seiner religiösen Entwicklung

befolgt. Er konnte daher bei seinem Übertritt zur römischen
Kirche dem Bischof Wiseman schreiben: er wolle dem Papst
gehorchen, wie er seinem Bischof in der anglikanischen Kirche
gehorcht habe. — Aber eben diese Erklärung lässt die Grenzen
des formalen Gehorsamsprinzips bei ihm erkennen. Denn nicht
um eine fortlaufende Linie handelt es sich für ihn in der
Befolgung dieses Prinzips, sondern um einen Bruch, der ihm den
weiteren kirchlichen Gehorsam gegen den anglikanischen Bischof
zur Unmöglichkeit machte, und dieser Bruch war aus einer
veränderten Erkenntnis- und Gewissenslage erwachsen. Damit aber
wird deutlich, dass das Gewissen auch bei Newman den Primat
gegenüber dem kirchlichen Autoritätsprinzip behauptet hat.
Man wird dem entgegenhalten, dass für Newman diese Lage in
dem Augenblick eine andere geworden sei, wo er sich der
wahren kirchlichen Autorität und dem unfehlbaren Papste
unterworfen habe ; denn damit habe er die Gewähr einer allem
Zweifel entrückten Leitung des Gewissens durch die kirchliche
Autorität gewonnen. — Allein die persönliche Lage, in der sich
Newman nach seinem Übertritt geborgen fühlte, bedeutet etwas
anderes als ein Prinzip. Und dieses Prinzip der Suprematie des
Gewissens hat Newman als römischer Katholik noch festgehalten.
Auf das Gesetz des Gewissens, auf seine Heiligkeit wollte er
die Autorität des Papstes in der Theorie und seine Macht in
der Praxis begründet wissen. „Die Verteidigung des moralischen
Gesetzes und des Gewissens ist seine raison d'être." Würde er
(Newman) aufgefordert, der Religion bei einem Trinkspruch zu
gedenken, so würde er zuerst auf das Gewissen und dann auf
den Papst trinken8). Damit ist deutlich genug gesagt, dass die
Oberhoheit der kirchlichen Autorität ihre Grenze an den
Forderungen des Gewissens findet ; ja unter ausdrücklicher Zustimmung

führt Newman eine Äusserung des Kardinals Jakobatius

1) J. H. Newman, Über die Entwicklung der christl. Lehre, S. 138 f.
Vorstehende Übersetzung ist entnommen den Auszügen aus Newmans
Werken von Przywava und Karrer unter dem Titel Christentum, Freiburg
1922, Bd. 2, S. 49 f.

2) Ch. Blennerhasset, John Henry Kardinal Newman, S. 222—224.



an, dass man im Konfliktsfalle sich nicht dem Urteil und der
Weisung des Papstes anpassen dürfe, sondern dem eigenen
privaten Gewissen folgen müsse1). Somit bleibt für alle Fälle
der Satz des vierten Laterankonzils bestehen „Quidquid fit contra
conscientiam, aedificat ad gehennam" z).

Kann unter solchen Voraussetzungen die Unterordnung des

eigenen Urteils, der persönlichen Überzeugung unter die Autorität

der lehrenden Kirche überhaupt noch gefordert werden?
— Jedenfalls nur dann, wenn das Gewissen eine solche
Unterordnung, ein solches sacrifizio dell' intelletto notwendig macht.
— Aber lässt sich eine solche Notwendigkeit begründen, lässt
sie sich sittlich und religiös rechtfertigen Lässt es sich
rechtfertigen, dass um der religiösen Lebensgemeinschaft oder um
der Liebe willen intellektuelle Werte zurückgestellt oder
aufgegeben werden? — Unter den Philosophen der Gegenwart hat
M. Scheler mit nachdrücklichster Entschiedenheit diese Frage
bejaht. Er begründet diese Bejahung in seiner Untersuchung
„über die Probleme der Religion" 8) in gedrängter Zusammenfassung

mit folgenden Sätzen: „Erkenntnis und Wahrheit, die
einen möglichen Gott personaler Seinsform betreffen, können
wesensgesetzlich nicht durch spontane Akte vom Menschen
erdacht wrerden, sondern müssen von Gott gegeben werden. Keine
leibfreie geistige Person kann qua Person auch nur in ihrem
Dasein, erst recht in ihrem besonderen Wesen erkannt Averden,
es sei denn, sie „offenbare" sich frei dem Menschen. Kein
allgütiger personaler Gott kann aber Offenbarung unterlassen.
Also muss auch der „ursprünglich Heilige" ausschliesslich
kraft seiner heiligen Person selbst, absolute Glaubens- und
Heils,autorität' sein"4). „Darum sind die vom Heiligen
gelehrten Wahrheiten nicht nur in dem Sinne absolut, wie es alle
Wahrheiten qua Wahrheiten sind ; sie sind vielmehr absolut
in einem zwiefach gesteigerten Sinne. Sie sind auch absolute
Wahrheiten über das absolute Sein und zweitens „die" Wahr-

*) Newman, Offener Brief an den Herzog von Norfolk. Deutsch.,
1875, S. 86.

2) A. a. 0., S. 71, vgl. auch meine Studie über Newman, S. A., 1902,
S. 142 f.

3) Aufgenommen in den Sammelband „Vom Ewigen im Menschen",
Leipzig 1921, S. 279—723.

4) Scheler, a.a.O., S. 697.



— 89 —

heit (über Gott), d. h. die totale, vollendete, unvermehrbare und
unverminderbare Wahrheit. Alle „Entwicklung" kann also nur
betreffen die Entwicklung des Eindringens in diese erkannte,
d. h. im Menschenkreise gegebene, Wahrheitstotalität — nicht
mehr eine Entwicklung der Gotteserkenntnis im Menschenkreise
überhaupt. Darum muss auch die geistige Glaubensannahme
dieser Wahrheit auf einer frei autonomen Selbstunterwerfung
der Vernunft beruhen Drittens liegt es im Wesen dieser
Erkenntnis und Wahrheit, dass sie allen zuteil werden könne —
unabhängig von Volkstum, Bildungsstufe etc. Das besagt aber,
dass es im Wesen eines ursprünglich Heiligen selbst gelegen
sein musste, eine solche Veranstaltung zu treffen, dass die höchsten

Glaubensgüter durch diese Veranstaltung kraft seiner
Autorität und ihrer rechtmässigen Übertragung erhalten und
verwaltet Averden, allen zugänglich seien und allen zugewendet
werden Wollte Gott allen — schlechthin — über eine Sache,
— die dem Menschen notwendigste —, nämlich über sein eigenes
Wesen und das Endziel des Menschen und aller Dinge aus Liebe
Erkenntnis zuwenden — und er musste wesensgesetzlich so

wollen, sofern er Person und zugleich allgütig* ist —, allen,
unabhängig von ihren Begabungsformen und ihrer besonderen
Lage in Menschheit und Gesellschaft... und sollte diese
Erkenntnis absolut in dem oben bezeichneten Sinne sein : Musste
dann der ursprünglich Heilige, dem Gott „sich" selbst, d. h.
sein Selbst gab, nicht auch eine Veranstaltung treffen, diese
Erkenntnis so zu formulieren und zu bewahren und auszu-
spenden für alle mögliche Folgezeit, dass sie unverletzlich durch
alle Geistesströmungen der Geschichte und durch alle Anmas-
sungen der Vernunft partikularer Kreise, z. B. der Gebildeten,
der Gelehrten hindurch gerettet werde Die Unfehlbarkeit einer
allumfassenden „Kirche" qua Kirche in Heilsdingen ist also eine
Folge davon, dass nicht primär eine Allweisheit, nicht primär
eine Allmacht, nicht primär eine gerechte Ordnung, sondern
eine personhafte Alliebe zu allen Menschen im Zentrum der
Dinge und im Regimente der Welt gedacht ist und gedacht
werden muss Wer nicht absolut glaubt, der glaubt auch
nicht an das absolute Sein. Wer nicht an die Idee der
allumfassenden Heilsanstalt und ihren dauernden Wahrheitsbesitz
glaubt, der glaubt auch nicht ernsthaft an die Allgüte Gottes.

Wer seine Religion nicht für die absolut wahre hält, sondern



— 90 —

nur für die relativ vollkommenste (bisheriger Geschichte), kann
auch nicht glauben, es sei das, woran er geglaubt, ein Gott
und ein personaler Gott usw. Einheit und Einigkeit, Allgütig-
keit und absolute Autorität der Kirche (schon als Wesensidee
von Kirche) sind also wesensgesetzliche Merkmale der Idee
„Kirche", als der Kirche eines persönlichen allgütigen Gottesx)."

„Die Akte im Geiste des Menschen, auf die sich das Sein

von Autorität gründet, ja in denen Autorität sich konstituiert,
sind Liebe und Vertrauen, und zwar einsichtig gegründetes
Vertrauen auf die höhere und tiefere Einsicht der Autorität, vermöge
deren innerer schau-und fühlbarer Würde. Diese „Würde" besitzt
sie nicht durch die individuell persönlichen Qualitäten ihrer
„Verwalter", sondern vermöge ihres Ursprungs als Stiftung, und
damit all ihrer Ämter durch den Heiligen Gottes." — Das
absolute Vertrauen, das ihm als der fleischgewordenen Wahrheit
entgegengebracht wird, wird „auf seine sichtbare Stiftung
übertragen, deren unsichtbares Oberhaupt er bleibt und in der er
auf mystische Weise gegenwärtig ist". So allein wird es
verständlich und gerechtfertigt, „dass diese und nur diese unter
allen möglichen Autoritäten auch das höchste und in strengstem
Sinne vollkommenste und edelste Opfer fordern darf, das ein
Mensch opfern kann: das freie Opfer seines individuellen
Verstandes, das sog. sacrifizio dell'intelletto2)."

Dieses Opfer ist weder schimpflich noch ein notwendiges
Übel; es ist vielmehr „eine freie, ja fröhliche Dahingabe von
etwas, das man gerade als hohen und positiven Wert empfindet."
Dabei werde eine eminente Hochschätzung eben dieser
individuellen Vernunft als das „lumen naturale", des natürlichen, in
jede Seele einstrahlenden Gotteslichtes, ein reines und starkes
Besitzgefühl an ihr und ein tiefes Vertrauen auf ihre Kraft.
Auch soll der Aktus der Unterwerfung „nicht bloss ausdrücken
eine Überordnung des Ganzen der Kirche über das Individuum.
Denn gerade das Individuum, die individuelle Person und Seele
adelt sich selbst in diesem Opfer ihres höchsten vernünftigen
Teiles am meisten. Die Erhaltung der Einheit des Glaubens ist
nur eine Folge, nicht der subjektive Zweck dieses edlen Tuns."
— Es handelt sich ferner bei diesem Opfer um „eine systema-

') A. a. 0., S. 698—701.

') S. 702—703.



— 91 —

tische, d. h. nicht den einzelnen Vernunftakt ad hoc, sondern
die Vernunft als Ganzes treffende freie, selbst noch auf Grund
der Weltautonomie der Vernunft vollzogene Unterordnungsbereitschaft

des Willens unter die Autorität, unter ihren Anspruch
der Interpretation und Fixierung der höchsten Glaubens- und
Sittenregeln im Sinne ihres Stifters. Und diese autonome und
freie Unterordnungs- und Gehorsamsbereitschaft ruht wieder
auf der selbst noch vernunftgemässen Überzeugung, dass nur ein
Miteinander der religiös-kirchlichen Gemeinschaft (auf Grund
des Primates der Wechselliebe all ihrer Kinder in Gott vor der
rationalen Erkenntnis Gottes) und dass nur durch freie
Anerkennung der kirchlichen Stiftung als einer solidarischen
Heilsanstalt von Erkenntnis göttlicher Dinge überhaupt zu gewinnen
sei." — Endlich werden dabei nicht untergeordnet und geopfert
die objektiven idealen Prinzipien und Formen und Ideen der
Vernunft — im Sinne des sachlich-idealen, das Sein aller Dinge
durchformenden Xoyoç, sondern es wird untergeordnet das
subjektive, menschliche, irrtumsfähige Vermögen, sich dieses Xoyoç

zu versichern1).
Mit Absicht habe ich die Lehre Schelers hier möglichst

in av örtlichen Auszügen mitgeteilt, ehe ich kritisch zu ihr
Stellung nehme. Ich hebe nun zunächst die Sätze hervor, in
welchen ich mit Scheler einig zu gehen glaube: Offenbarung
ist nicht ein Entwicklungsmoment menschlicher Geistesgeschichte,

sondern uns gegeben, und zwar durch Vermittlung
prophetischer Naturen, abschliessend gegeben im Sinne des

christlichen Glaubens durch Jesus als den homo religiosus
schlechthin, in welchem wir darum Gottes w*esenhafte
Offenbarung in der Liebe erfassen. Auswirkung und zugleich Mittel
zur Bewahrung dieser Offenbarung ist die Kirche. Denn ihr
Ziel ist: Das Heilsgut der göttlichen Offenbarung allen ihren
Gliedern mitzuteilen und in allen lebendig zu erhalten. Ein
Mittel zur Erreichung dieses Zieles — nicht das einzige — ist
die Lehre. Sie bedeutet zugleich die Übertragung der
offenbarten Heilsidee in den intellektuellen Prozess, durch den sich
die Menschheit aller dinglichen Gegebenheiten und ihrer
Gesetze, aller Werte und der in ihnen gesetzten Aufgab.en zu

') A. a. O., S. 703 ff., besonders 706 f. — Zu vergleichen sind noch die
Ausführungen in dem Aufsatz „Vom Wesen der Philosophie", S. 71—77.



— 92 —

bemächtigen sucht. Insofern ist die Kirchenlehre das Ergebnis
eines geistesgeschichtlichen Prozesses, in dem immer wieder
nach vertiefter Erkenntnis des Offenbarungsgehaltes gesucht
wird. — Kann nun aber die Kirche als „Heilsanstalt", kann
die Kirchenlehre als Darstellung der göttlichen Offenbarung
absolute Autorität für sich beanspruchen? — Scheler bejaht,
wie die vorstehenden Ausführungen deutlich machen, diese

Frage unbedingt. Der Glaube an die Allgüte Gottes schliesst
für ihn den Glauben an die absolute Autorität der Kirche ein ;

das Vertrauen, das wir Christus als dem Heiligen Gottes, als
der fleischgewordenen Wahrheit entgegenbringen, muss — so

behauptet er — auf seine sichtbare Stiftung übertragen werden.
— Indessen kann, so will mir scheinen, die Allgüte Gottes für uns
nur in der persönlichen Wesenheit des „Heiligen", niemals aber
in einer sichtbaren Institution in die Erscheinung treten. Wie
wäre es auch sonst zu erklären, dass die geschichtliche Kirche
die Idee der Allgüte so sehr verläugnen und sich gegenüber
den Ketzern als eine harte und grausame Mutter erweisen
konnte Inquisition und Ketzerverbrennung sind gewiss
schwerwiegende Beweisgründe gegen den Gedanken, dass die Kirche
in ihrer geschichtlichen Erscheinung den göttlichen Liebeswillen

an der Menschheit immer zur Auswirkung gebracht
habe und darum die gleiche Autorität beanspruchen könne wie
dieser. Dieser Gedanke scheint mir vielmehr letzten Endes auf
eine Profanation des Göttlichen hinauszulaufen. Die ideale
Aufgabe der Kirche verwandelt sich für die hier charakterisierte
Auffassung in ein Amt, das als solches die Würde und Autorität
des Heiligen besitzen soll, den es vertritt. Aber eine solche
Stellvertretung wäre nur dann sinnvoll, wenn die Gewähr
bestünde, dass der Geist Jesu in seinem Stellvertreter in der Fülle
seines religiösen und sittlichen Gehalts lebendig wäre. Sofern
das nicht der Fall ist, kann die Autorität des Amtsgedankens
nur noch als eine juridische aufrecht erhalten werden. Mit einer
solchen mag man sich unter menschlichen Verhältnissen
abfinden können. Aber man beschwere die Gewissen nicht mit
der Zumutung, darin die Autorität Gottes und Christi versinn-
bildet zu sehen.

Und nicht anders ist es mit der unfehlbaren Lehrautorität
der Kirche. Auch für diese würde nur dann eine Gewähr
bestehen, wenn wir gewiss sein könnten, dass das kirchliche



— 93 —

„Lehramt" nicht nur seinem idealen Berufe nach, sondern auch
in seiner geschichtlichen Erscheinung durchaus als Organ des

heiligen Geistes betrachtet werden könnte, wenn seine
Manifestationen unzweideutig als Offenbarungen des göttlichen
Logos zu gelten hätten, und wenn die Möglichkeit einer
Grenzüberschreitung in der Ausübung dieses Amtes gegenüber dem
Forschungsbereich der menschlichen Vernunft ausgeschlossen
wäre. Dann andernfalls wräre ja die sinngemässe Anwendung
des Lehramtes dauernd dem Zweifel ausgesetzt und wo möglich
der theologischen Kontroverse die Entscheidung darüber
überlassen, was als unfehlbare Lehrentscheidung zu gelten hätte
und was nicht. Wird aber trotz solcher Bedenken auf der
unfehlbaren Autorität des kirchlichen Lehramtes bestanden, so

wird wiederum dem Amte ein formal juridisches Recht
beigelegt an Stelle einer idealen Aufgabe, wie sie etwa Anselm
A*on Canterbury in dem Satze zum Ausdruck bringt: „fides
quaerens intellectum". Die Formalität dieses Rechts wird nur
schlecht verhüllt, Avenn das vatikanische Konzil Gott zum Bürgen
dieses Rechtes macht und dementsprechend Unterwerfung unter
die kirchliche Lehrautorität fordert „non propter intrinsecam
rerum veritatem naturali rationis lumine perspectam, sed
propter auctoritatem ipsius Dei revelantis, qui nec falli nec fallere
potest". Das bedeutet nichts anderes als die bedingungslose Opferung

des Intellekts unter eine geistige Zwangsgewalt. J) Wohl
wird diese Gewalt Gott selbst beigelegt, der Unterwerfung
unter die von ihm offenbarte Wahrheit fordert. Aber worauf
gründet sich die Gewissheit, dass im gegebenen Falle eine
göttliche Offenbarung vorliege? — Auf die Zusicherung der
kirchlichen Autorität, und diese soll wiederum gedeckt sein
durch den Glauben, Organ der göttlichen Offenbarung* zu sein.
Der Zirkel des kirchlich befangenen Denkens ist hier offenbar.
— Wir können ihm nur dann entgehen, wenn wir den letzten
Entscheidungsgrund für die Annahme einer Glaubenswahrheit
nicht in dem Diktat der kirchlichen Autorität, sondern in dem
Verhältnis des Intellekts zur göttlichen Wahrheit erblicken.
Die Kirche mag zur Wahrheit hinführen — in dieser
Wegweisung liegt, wie wir gezeigt haben, der unersetzliche Wert
der kirchlichen Tradition — aber die Überzeugungskraft der

') Vgl. Heinr. Scholz, Religionsphilosophie, 2. Aufl., 1922, S. 184 f.



— 94 —

Wahrheit kann nur in ihr selbst ruhen, in der Evidenz, die
der in ihr waltende göttliche Logos ihr verleiht. Niemals kann
die kirchliche Gemeinschaft oder Autorität mir das Recht dieser
persönlichen Einsichtnahme abnehmen, niemals mir die Pflicht
bestreiten, auf dieser letzten Wahrheitsevidenz zu bestehen.
Denn mit ihr steht und fällt nicht nur „das subjektive, menschliche,

irrtumsfähige Vermögen, sich des Logos zu versichern"
— mit ihr steht und fällt mein geistiges Selbst, soweit dieses
sich gründet auf die Überzeugung, dass Gott sich mir im
intellektuellen Gewissen offenbare. Eine solche Abwürgung des

Gewissens, das wäre kein religiös zu rechtfertigendes Opfer
mehr, das wäre geistiger Selbstmord und zugleich Vernichtung*
einer mir wesentlichen Gnadenbeziehung zu Gott.

Trotzdem möchten wir Schelers Verteidigung des „sacrificio

dell' intelletto" nicht unbedingt ablehnen. Sie deutet auf
eine Geisteshaltung hin, die sich in bestimmten Erkenntnis, wie
auch in gewissen praktischen Lebenslagen wohl rechtfertigen
lässt. — Zunächst: Es gibt Glaubenswahrheiten von wesenhafter

Bedeutung, die für uns intellektuell undurchdringlich
sind. Hier mag die Einsicht in die Grenzen der menschlichen
Vernunft zugleich die Demut vor dem unerforschlichen
Geheimnis des Göttlichen bestärken. Diese Einsicht ist in der
menschlichen Erkenntnislage überhaupt begründet, in der
Unmöglichkeit mit unseren Mitteln das Unendliche zu begreifen.
Aus diesem Empfinden heraus ist etwa die Äusserung Goethes

zu verstehen, dass die Mensehen, Avenn sie von der Grösse
Gottes durchdrungen wären, verstummen würden und ihn „vor
Verehrung nicht nennen mögen x)." — Diese Ehrfurcht, die der
menschlichen Vernunft und Sprache schweigende Unterwerfung
gebietet, kann zur sittlich gebotenen Haltung im religiösen
Erkenntnis- und Erfahrungsbereich auch dann werden, wenn
die Reife der persönlichen Einsicht, wenn die individuelle
Lebenstiefe nicht ausreicht, um bestimmte religiöse Erkenntnisse
zu erfassen. Hier kann in der Tat die kirchliche Tradition und
Autorität gegenüber einer vordringlichen und oberflächlichen
Vernunft das Recht überlegener Weisheit besitzen. Aber gerade
in Konfliktsfällen sollte sich dann die Überlegenheit der Au-

') Gespräche mit Soret., 31. Dezbr. 1823, Goethes Selbstzeugnisse zur
Religion, von Y. Vogel, 2. Aufl, S. 27.



— 95 —

torität darin bewähren, dass sie nicht mit Zensuren und Straf-
massnahmen eine Unterwerfung des irrenden Gewissens zu
erreichen sucht, sondern durch die Kraft des göttlichen Geistes
und der göttlichen Liebe. — Endlich kann auch eine Zurückstellung

der eigenen, ihrer Überlegenheit sich bewussten
Einsicht aus Schonung für die Schwachen im Glauben und in der
Erkenntnis erfolgen. Allerdings wird es sich dann nicht um
eine Unterwerfung, sondern um eine Zurückhaltung der
besseren Erkenntnis gegenüber solchen handeln, die für ihr
Verständnis noch nicht reif sind. Hier lässt der sittliche Takt eine
weitgehende Verschiedenheit in der Mitteilung der Wahrheitserkenntnis

zu, von der herben Zurückhaltung „man soll seine
Perlen nicht vor die Säue werfen" bis zu dem wohl
durchdachten Versuch des Erziehers, seinen Zögling in Stufen zur
Wahrheit hinaufzuführen. — Im ganzen bleibt für alle hier
besprochenen Fälle die sittliche Forderung bestehen, dass
sowohl die Selbstbescheidung wie die Zurückhaltung des eigenen
Urteils und der Vernunft niemals zu ihrer bewussten
Verleugnung führen darf. Denn wenn auch das Paradox und der
Satz Tertullians „credo quia absurdum" den Glauben gelegentlich

als ein Wagnis der Erkenntnis richtig charakterisieren,
so bleibt doch für das Gewissen die letzte Wegweisung in allen
Schwierigkeiten der Satz des Römerbriefes: „Alles, was nicht
aus Überzeugung geschieht, ist Sünde."

Welche abschliessenden Folgerungen ergeben sich nun aus
diesen Darlegungen für das Verhältnis der kirchlichen Autorität

zur individuellen Vernunft und zum Gewissen der Einzelnen

— Die Kirche hat das Recht und die Pflicht, ihre Glieder
zu erziehen, indem sie den Weg zum Absoluten in den uns
erreichbaren göttlichen Wesensentfaltungen weist. Bei diesem

Erziehungswerke ruht ihre Autorität darauf, dass sie hinter
ihren Überlieferungen, Lehren, Weisungen, Handlungen,
Symbolen, religiöse Fundamentalwerte weiss, die sie ihren
Gläubigen vermittelt. Aber sie selbst gibt nicht diese Fundamentalwerte,

sondern die göttliche Wahrheit, Liebe und Gnade, die
in ihr wirken. — Dementsprechend ist auch nicht die Kirche
unfehlbar, sondern die göttliche Wahrheit; sie besitzt diese

nicht, sondern sie weist nur darauf hin. Sie ist auch nicht
heilig im Vollsinn des Wortes ; denn in diesem eignet Heiligkeit
nur dem göttlichen Leben und Willen. Aber sie strebt nach



— 96 —

Heiligkeit und sie stellt Nachbilder des „Heiligen" vor uns hin.
— Göttliches Leben wirkt in sie hinein, aber sie ist nicht das

göttliche Leben. Sobald sich die Kirche in die Rangstellung des

Absoluten vordrängen will, bringt sie dieses in die Gefahr einer
Entwertung. Sie belastet es mit geschichtlich unzulänglichen
Vermittlungsversuchen, wie das die Dogmen- und Sittengeschichte,

die Geschichte des Kultus nur zu deutlich zeigen. —
Aus dieser Begrenzung ihres geschichtlichen Lebens ergibt sich

notwendig auch die Begrenzung ihrer Autorität. Sie kann im
Leben und Erkennen den Weg zu Gott vermitteln; aber sie
kann nicht Gott im Gewissen ersetzen.

Konstanz. Rudolf Keussen.
(Schluss folgt.)


	Der Katholizismus und seine Ideale [Schluss]

