Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 14 (1924)

Heft: 2

Artikel: Der Katholizismus und seine Ideale [Schluss]
Autor: Keussen, Rudolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403988

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403988
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der Katholizismus und seine Ideale.

(Fortsetzung statt Schluss.)

Es wird tibersehen, dass die Denk- wie die Sprachformen
zeitgeschichtlich bedingt sind, es wird vor allem tiibersehen,
dass die Sprache dem Symbolismus verhaftet bleibt, dass sie
darum einen Bedeutungsgehalt immer nur anzeigen, aber nicht
zur unmittelbaren Evidenz bringen kann. Die tiefer Blicken-
den unter den katholischen Dogmatikern, ein Augustinus, selbst
Thomas von Aquin, haben diesen Sachverhalt wohl erkannt,
aber in der Durchfiihrung ihres theologischen Denkens nicht
ausgewertet. Erst John Henry Newman hat auf katholischer
Seite dieses Problem in seiner Untersuchung iiber die Entwick-
lung der christlichen Lehre zum ersten Male klar gesehen, er
hat erkannt, dass das Traditionsprinzip unhaltbar sei, wenn
es im Sinne einer starren Identitit der Lehre ausgelegt werde.
»Ich bin nie jemanden begegnet,“ so schrieb er seinem Freunde
Dr. Russell, ,der die &dltesten Kirchenviiter gelesen und dann
behauptet hitte, ein Wachstum der ILehre gebe es nicht.“
Seine Untersuchung enthalte demgeméiss den Versuch ,die Ge-
setze aufzustellen, nach denen der implizite Glaube explizit
wird“ ). Dem Traditionsprinzip will Newman dabei in der Art
gerecht werden, dass er eine Linheit des Typus, eine Einheit
der Prinzipien und der Idee fiir den Katholizismus behauptet,
dagegen eine Anpassung seiner Lehre und Institutionen an die
Bedingungen des geschichtlichen Lebens zugibt. In seiner Idee
also ist der Katholizismus unveréinderlich, in seiner geschicht-
lichen Erscheinung ist er es nicht. Hier ist er vielmehr den
Gesetzen geschichtlicher Entwicklung unterworfen. — Nun ist
allerdings das Problem der praktischen Glaubensorientierung
vorwiegend auf die Frage geschoben, wie im Flusse des ge-

1) Ch. Blennerhassett, John Henry Kardinal Newman, 1904, S. 142 f{.



schichtlichen Lebens die Unversehrtheit der katholischen Idee,
die Stabilitdt der Prinzipien gewahrt werden kénne. Denn zwei-
fellos besteht doch die durch den Verlauf der Kirchengeschichte
erhiirtete Gefahr, dass die Entwicklung auch zur Korruption
filhren konne. — MHier greift Newman entschlossen auf das
kirchliche Autorititsprinzip zurtick. Die Fortfiihrung der Offen-
barung muss sich desselben Mittels zu ihrer Erhaltung bedienen,
das ihr einst den Weg in die Welt erdffnete. Dieses Mittel aber
ist die unfehlbare Autoritit der gottlichen Lehre und derer,
die sie zu verkilindigen haben. ,Wir haben keinen Grund, an-
zunehmen, dass ein so grosser Unterschied in der Verfassung
zwischen uns und der ersten Christengeneration ist, dass sie
eine lebendige, unfehlbare Leitung hatten und wir keine.“
,Gleich wie die Schopfung eine fortdauernde Regierung beweist,
so sind die Apostel Vorliufer der Pépste.“ ,Die Idee der
Offenbarung begreift einen gegenwirtigen Lehrer und Fiihrer,
und zwar einen unfehlbaren in sich“?'). — Schliesslich finden wir
die Tragfihigkeit der Beweisgedanken Newmans in die Frage
zusammengezogen: , Wenn das Christentum eine soziale Religion
ist, wie es gewiss ist, und wenn es auf gewissen, als gottlich
anerkannten Ideen oder einem Glauben beruht ... und wenn
diese Ideen verschiedene Gesichtspunkte zu ihrer Betrachtung
bieten und auf verschiedene Geister verschiedene Eindriicke
machen und folglich in eine Vielfidltigkeit von Entwicklungen,
wahre oder falsche oder gemischte, sich teilen . .., welcher an-
dere Einfluss wird sodann hinreichen, diese streitigen Verhalt-
nisse auszugleichen und sie zu schlichten als eine hochste Au-
toritdt, welche die individuellen Urteile nach einem géttlichen
Rechte und einer anerkannten Weisheit ordnet und verséhnt ?4%),

Vielfach verwandte Gedankenginge begegnen uns in der
- beriihmten Apologie der katholischen Glaubensprinzipien, in
Mohlers Symbolik. Nur ist hier die soziologische Grundlage des
Autoritiatsgedankens stirker hervorgehoben. Diese ruht in der
kirchlichen Gemeinschaft. Denn die Gemeinschaft bildet durch
die Erziehung, durch das Leben in ihr, den sich dauernd fort-
pflanzenden christlichen Sinn heraus, ,der nicht ohne seinen
Inhalt zu denken ist, der sich vielmehr an seinem und durch

1) J. H. Newman. Uber die Entwicklung der christl. Liehre. Deutsch
von Briihl, 1846. S. 137 und 139.
?) a. a. 0., S. 141.



— 80 —

seinen Inhalt gebildet hat“!). Demgemass ist die Tradition sub-
jektiv das in seinem Inhalt lebendige, kirchliche Bewusstsein
und das.aus ihm fliessende Gesamtverstindnis der Kirchlichen
Lehre zu nennen; objektiv stellt sie sich in den &usserlichen
historischen Zeugnissen iiber den Gesamtglauben der Kirche
durch alle Jahrhunderte hindurch dar. — Im Zusammenhang
dieser Erorterungen zieht Mohler einen ansprechenden Ver-
gleich zwischen dem in der kirchlichen Uberlieferung leben-
digen Geist und dem Nationalgeist der Volker ?). Wie dieser in
allen ihren Lebensiusserungen, in Kunst und Wissenschaft, in
ihrem geschichtlichen Wesen zutage tritt, so gilt gleiches
auch flr die Kirche und den sie beseelenden christlichen Geist.
— Dieser darf metaphysisch als die Auswirkung des Geistes
Christi betrachtet werden, da ja die Kirche der Leib des Herrn,
,seine sichtbare Gestalt, seine bleibende, ewig sich verjingende
Menschheit, seine ewige Offenbarung ist: im Ganzen ruht er
~ganz, dem Ganzen sind alle seine Verheissungen, alle seine
(taben hinterlassen, keinem Individuum fiir sich allein, nach
den Zeiten der Apostel“3). — Hieraus zieht nun Mohler die
Konsequenz, dass im Konfliktsfalle ,das Gesamtverstdndnis
gegen das des einzelnen, das Urteil der Kirche gegen das des
Individuums® entscheidet, sowie das auch ein von Newmann
zitiertes Augustinuswort bilindig zum Ausdruck bringt: ,securus
iudicat orbis terrarum®4).

Wir sehen nunmehr die Klammern, die das Traditions-
prinzip mit dem kirchlichen Autorititsgedanken verbinden. Sie
bestehen einmal in dem Glauben an die Fortdauer der gott-
lichen Offenbarung. In ihr wurzelt die Evolution des kirch-
lichen Do'gmas. Wohl vollzieht sich diese im Bereich der mensch-
lichen Geschichte, aber doch nicht als ein Werk der mensch-
lichen Geschichte. Die Dogmengeschichte versinnbildet die Fin-
heit der dogmatischen Idee, die sich im Bereich der religions-
geschichtlichen Zufilligkeiten behauptet. Das ist der Gehalt des
Traditionsprinzips: Der Sinn des Dogmas bleibt der gleiche,
auch wenn seine Ausdrucksformen wechseln. Denn diese Aus-
drucksformen sind naturgeméss Anpassungen an die intellek-

1) Mohler, Symbolik, S. 357.

% a. a. 0,, S. 358.

3 a, a. 0., S. 356.

%) Augustinus contra epist. Parmen, 103, 4, 24.



— 81 —

tuelle Kultur eines bestimmten Zeitalters. — Sie sind zugleich
das Mittel, die Einheit der dogmatischen Idee gegeniiber
dieser Kultur zu wahren!). — Nun ergibt sich allerdings das
weitere Problem: wieweit deckt der Offenbarungsgedanke mit
seiner Autoritit die dogmengeschichtliche Entwicklung? —
Begreift er auch die dogmatische Formel unter sich, die aus
den Bediirfnissen einer bestimmten Zeit entstanden ist? —
Kein Zweifel, dass das altkirchliche Dogma von dieser Voraus-
setzung getragen wird. Die Kirche und ihre Vertretung, das
allgemeine Konzil, sind Gefisse des heiligen Geistes und darum
in ihren dogmatischen Entscheidungen mit dem Vorrecht der
Unfehlbarkeit begabt. Zugleich aber sind diese Entscheidungen
an die Tradition, das depositum fidei, gebunden. Ein im eigent-
lichen Sinne neues Dogma ist eine Unmoglichkeit, nur eine
Vertiefung des Verstindnisses des iiberlieferten alten, eine Ab-
grenzung seines Sinnes gegen die Irrtimer der Héresie. — So
lauten durchgingig die Versicherungeén der katholischen Theo-
logen. Wir wollen hier nicht untersuchen, ob der dogmenge-
schichtliche Befund diese Theorie und ihre Anwendung auf
die dogmatischen Lehrformeln ertrigt. Nur ihre Erkenntnis-
grundlage sei noch einmal zu deutlicher Klarheit gebracht.
Diese besteht in der Behauptung: Das kirchliche Dogma ist
ein Ausfluss gottlicher Offenbarung, und zwar ist diese Offen-
barung eine in der Kirche fortwirkende Tatsache. Das ist die
metaphysische Voraussetzung fiir diese Theorie. Erfassbar wird
die Offenbarung in der Tradition, im kirchlichen Gesamtgeist,
dessen Ausdruck dann eben die dogmatische Lehrformel ist. —
Die Tradition wie der kirchliche Gesamtgeist sind hiernach
die geschichtlich und psychologisch greifbaren Niederschlige
des religiosen Bewusstseins gegeniiber der Offenbarung. Diese
Niederschlage liegen im menschlichen Medium; sie kénnen also
auch ihre Autoritét nicht von dieser Seite aus haben. Liegt aber

) ,Der Panzer des Dogmas ... begreift sich nur, wenn man ihn als
Sicherung gegen die alte, ausserchristliche Welt versteht. Die Naturenlehre
die Substanz- und Personenlehre, die Formulierungen der Gottheit und
der Jungfrauengeburt sind alle nur sinnvoll gegeniiber einer Welt, die
Gotter, Naturen, Substanzen glaubt. Einer Welt wie der unseren ist das
Dogma daher insoweit entfremdet, als sie kein antikes Heidentum mehr
in sich hat.“ Eugen Rosenstock, Die Welt vor dem Blicke der Kirche. Die
Tat. 1923, XV, 1, S. 16.

Internat. kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 1924, 6



— 82 —

das Verhiltnis so, so kann die Autoritit der dogmatischen
Lehrformel nur in ihrer Beziehung auf den metaphysischen
Offenbarungsgedanken gegriindet sein. — Was aber bedeutet
das? Soll damit gesagt sein, dass etwa die Sdtze der Glaubens-
symbole dictante spiritu sancto entstanden seien? Soll also die
Lehre von der Verbalinspiration der hl. Schrift ihre geradlinige
Fortsetzung in der Auffassung finden, dass die dogmatischen
Formulierungen des kirchlichen Glaubensbewusstseins gleich-
falls als Ausserungen einer gottlichen Inspiration zu gelten
hitten? — Allein in dieser Form lédsst sich die Inspirationslehre
so wenig hier wie dort noch aufrechthalten. Es bleibt daher
nur iubrig, die Autoritit der Symbole auf den religiosen Gehalt
der von ihnen formulierten Glaubenslehren zu beschrinken. Sie
stellen Versuche dar, das unaussprechliche Geheimnis des Ab-
soluten durch Bilder und Gleichnisse, durch gedankliche Hin-
weise fiir das menschliche Erkennen und Erleben fassbar zu
machen, sie stellen diesen Versuch insbesondere fiir die Per-
sonlichkeit Christi dar, indem sie das Leben Jesu aus der Ebene
menschlicher Geschichte herausnehmen und ihm einen meta-
physischen Hintergrund geben, der durch den Gedanken der
(Gottessohnschaft nun auch dem menschlichen Leben des Herrn
seine libermenschliche Bedeutung zuerteilt. Somit sind fiir das
kirchliche Glaubensbewusstsein beide Bilder, das menschliche
und das gottliche, der Christus der Geschichte und der Christus
des Glaubens, ineinander verwoben, weil nur in ihrer gegen-
geitigen Durchdringung ihr religioser Gehalt und die fortdau-
ernde Geltung dieses Gehalts fiir den Glauben zur Anschauung
gebracht werden kann. Es ist kein Zufall, sondern im Wesen
des christlichen Offenbarungsglaubens tief begrindet, dass die
Auseinandersetzung tliber das christologische Dogma die alte
Kirche so tief ergriffen hat. Sie wollte sich auf diesem Wege
des Gedankens versichern, dass ein unwiederholbares Erlebnis
von ewigem Gehalt mit dem Leben Jesu in die menschliche
Geschichte eingetreten sei. — Die Formulierung ihres Glaubens
ist gewiss mit begrifflichen Hilfsmitteln erfolgt, die fir uns
iberlebt sind, der Gehalt dieses Glaubens aber ist das katholische
Ideal der Durchdringung alles Menschlichen durch das Abso-
lute, und dieses Ideal zu vorbildlicher Anschauung gebracht
und zum Lebensprinzip fir alles kirchliche Gemeinschaftsleben
gemacht in dem Leben Christi.



— 83 —

Nun ist allerdings das von uns gemachte Zugestédndnis,
dass die christologischen Formeln zeitgeschichtlich bedingt
sind, dass sie bereits Auslegungen und wissenschaftliche Deu-
tungen eines ungemein selbstsicheren Denkens sind, durch den
Syllabus Lamentabili und die Encyklika Pascendi verworfen
worden. Man héilt also in der romischen Kirche daran fest,
dass das Traditionsprinzip die Unab#dnderlichkeit und Unbe-
weglichkeit des Wortlauts in der dogmatischen Formel ver-
lange und sucht nun die Autoritit der so verstandenen Tradition
durch kirchliche Zwangsmassnahmen allerengster Art zu sichern,
ein Verfahren, das im Augenblick gewiss in den davon be-
troffenen Kreisen den gewtiinschten Erfolg erzielt hat, im tibrigen
aber das Problem genau so gelassen hat, wie es zuvor schon
war. Die Frage bleibt demgemiss bestehen, ob das die allein
mogliche Auslegung des katholischen Traditionsprinzips sei,
wonach die Autoritdt des Glaubens nur durch eine gekiinstelte
Identitit der Glaubensaussagen im Verlauf der Jahrhunderte zu
sichern wire, und wonach der Wortlaut dieser Aussagen alsihrem
Sinn durchaus kongruent zu gelten hétte, oder ob wir das Recht
haben, eine geschichtliche Entwicklung dieser Aussagen anzuneh-
men und sie zugleich als symbolische Hinweise auf unerschopfliche
metaphysische Tatsachen zu bewerten. Denn mit diesem Recht
wirden wir das weitergreifende Recht gewinnen, die dogma-
tischen Auslegungen der Tradition in ihrem Verhéiltnis zur Offen-
barung selbst zu bewerten und diese im Sinne und mit den
Denkmitteln unserer Zeit zu verstehen. Die Tradition bliebe
dann in ihrem Wert bestehen, nur wire dieser Wert dann
nicht ein abschliessender und fiir alle Zeiten endgiiltiger, sondern
er wire ein relativer, d. h. ein Mittel, um sich des Sinnes zu
beméchtigen, der in der Tradition und in ihren dogmatischen
Formeln verborgen ist. Erst dieser Sinn wire dann der re-
ligitse Fundamentalwert tibergeschichtlicher Art, das sidog des
Gottlichen fir die Erkenntnis, die Tradition dagegen ein Be-
ziehungswert, der im Wandel der Begriffe und Symbole dieses
Urspriingliche und Unvergingliche dem geschichtlich orien-
tierten Bewusstsein immer wieder gegenwiértig hélt.

Die hier gegebene Auslegung des Traditionsprinzips ist frei
gegeniiber dem Buchstaben und der Formel, aber sie ist durch-
drungen von dem Wort: ,Gott ist Geist, und die ihn anbeten
sollen ihn im Geist und in der Wahrheit anbeten.“ _Der



. 84 —

Buchstabe totet, der Geist aber macht lebendig.“ Es ist der
Versuch eines vergeistigten Katholizismus, den wahren Sinn
des Traditionsprinzips gegeniiber allen Veradusserlichungen, die
es erfahren hat, zu bestimmen. Dieser Sinn wird nicht dadurch
gefunden, dass man eine Sammlung historischer Zeugnisse tiber
irgendeine dogmatische Frage zusammenstellt, — das ist hoch-
stens eine Vorarbeit, die wir leisten miissen, um ihn in seiner
historischen Spiegelung kenntlich zu machen; dieser Sinn wird
auch nicht durch einen konziliaren Mehrheitsbeschluss oder durch
- eine mit kirchlichen Zensuren gesicherte Erklarung des kirch-
lichen Lehramtes bestimimt, als wenn Menschen ihm ihre Autoritat
leihen miissten, damit er verbindlich werde. — Dieser Sinn
ist vielmehr ein gottliches a priori, das nicht wir feststellen,
sondern das mit zwingender Macht den Menschengeist und die
menschliche Geschichte bewaltigt, dieser Sinn ist die Offen-
barung Gottes an uns, die wir nicht aus menschlichen Bedingt-
heiten ableiten kénnen, sondern verstehen miissen aus dem
Logos, dem ewigen (ibergeschichtlichen géttlichen Geiste, aus
einer unser Denken und Glauben normierenden Ideenwelt, aus
einer einzigen Gottestat, an der alle menschliche Geschichte
sich auszurichten und ihr Ziel zu suchen hat. Indem das katho-
lische Traditionsprinzip diesen Sinn als das beseelende und
dauernd wirksame Prinzip der Geschichte erkennt und immer
wieder deutlich macht, wahrt es den Ewigkeitsgehalt der Re-
ligion.

Mit diesen Uberlegungen haben wir nunmehr auch die
Grundlage fir die Beantwortung der Frage gewonnen, in wel-
chem Sinne von einer Gehorsamspflicht des Individuums gegen-
iitber dem geschichtlich {iberlieferten Glauben die Rede sein kann.
Diese Frage mutet allerdings auf den ersten Blick seltsam an.
Denn zum Gehorsam kann, so scheint es, nur der Wille, nicht
aber die FErkenntnis angehalten werden. Denn die Wahrheit
und dementsprechend auch die Erkenntnis, in der wir die Wahr-
heit ftir uns formen, hat ihre cigene Evidenz, die uns urspring-
lich gegeben, nicht aber unserer Willkiir anheimgegeben ist.
Nun ist zwar das Reich der Wahrheit in Hinsicht auf seine
Evidenz, mit der es uns als Erkenntnis zugénglich ist, in Stufen
aufgebaut. Erfahrungserkenntnisse weisen eine andere Art von
Begrindung wie auch von Evidenz auf wie die apriorischen oder
mathematischen Erkenntnisse, und diese wiederum eine andere



— 8 —

wie die Glaubenserkenntnisse. An diesen, die fiir uns in diesem
Zusammenhang allein zur Erorterung stehen, scheint nun aller-
dings der Wille insofern beteiligt, als ihre logische Evidenz mit
der Evidenz wissenschaftlicher Wahrheit nicht gleichen Wertes
ist. Das Wahrheitsbewusstsein bedarf hier einer Verstarkung
aus anderen Quellen, und die Moglichkeit ist nicht abzuweisen,
dass unter diesen Quellen Gemiitsbediirfnisse und Willensnei-
gungen eine ausschlaggebende Rolle spielen. Dementsprechend
bestreiten denn auch bestimmte Religions- und Glaubenstheorien
die rationale Evidenz der Glaubenserkenntnisse durchaus und
fihren ihre Haltung ganz auf diese irrationalen Quellen zuriick.
Man mag darin eine starke Ubertreibung der an sich richtigen
Einsicht von der logisch unzureichenden Evidenz der Glaubens-
erkenntnisse erblicken. Diese Einsicht selbst aber ist nicht ab-
zuweisen: sieliegt auch der bekannten Ausserung Fichteszugrunde,
dass die Annahme einer Weltanschauung, die Entscheidung fiir
den Dogmatismus oder den Idealismus durch den Charakter
bedingt seit).

Doch noch eine andere Moglichkeit steht zur Erwigung,
dass nédmlich die Glaubenswahrheit der suchenden Erkenntnis
{iberhaupt nicht zugdnglich ist, wofern nicht der Erkenntnis-
suchende durch eine Geisteshaltung anderer Art sich den Weg
fir ihr Verstindnis freimacht. Wir dirfen, ehe wir von Schelers
Begriindung dieser Auffassung Kenntnis nehmen, vorab auf die
Tatsache verweisen, dass der individuelle Gehalt unserer Glau-
benserkenntnis zunichst aus der geschichtlichen Uberlieferung
hervorwichst. Dementsprechend hat diese Erkenntnis auf der
ersten Stufe ihrer Annahme den Charakter des Autoritéitsglaubens.
Personliche Verkiindigung begriindet und gewihrleistet sie.
Doch die personale Vermittlung stiitzt sich zuletzt auf den
Gedanken einer weiteren Vermittlung, insofern sie sich als die
mittelbare Uberlieferung gottlicher Offenbarung gibt. Somit
leitet diese Form des Autorititsglaubens zuletzt zum Glauben
an Gott und seine Offenbarung hintiber. Und hier wiirde er den
Charakter einer unbedingten Verpflichtung annehmen und die
Forderung einschliessen, die Vernunft dem Glauben zu unter-
werfen (captivare intellectum in obsequium fidei), wenn eben
die Gewissheit bestiinde, dass der kirchliche Uberlieferungs-

1) Werke, I, 434.



— 86 —

glaube nun wirklich auch durch die Autoritit der gottlichen
Offenbarung gedeckt werden koénnte. — Dass davon nur in
sehr bedingter Form gesprochen werden kann, glauben wir oben
gezeigt zu haben.

Indessen die Vertreter des Kkirchlichen Autoritidtsprinzips
lehnen diese von uns gedusserten erkenntniskritischen und ge-
schichtlichen Bedenken als ,Modernismus“ ab. Sie stiitzen sich
dabei sachlich auf den Gedanken einer fortdauernden Geltung
des gottlichen Offenbarungsprinzips in der geschichtlichen Welt,
Die Entfaltung dieses Gedankens ist uns bereits bei Newman
und Mohler begegnet. Auf Newmans Ausserungen diirfen wir
in diesem Zusammenhange noch einmal zurtickgreifen, weil sie
den bedeutsamen Versuch enthalten, die Gehorsamspflicht gegen
die kirchliche Lehrautoritit aus dem Prinzip der Offenbarung
zu begriinden und zugleich diese Pflicht in Parallele zu stellen
mit der Gehorsamspflicht gegen das Gewissen. Newman gelangt
so zu folgenden Sitzen: ,Offenbarung liegt im Sichtbarwerden
unsichtbarer gottlicher Macht oder: im Ersatz der Stimme des
Gewissens durch die Stimme eines Gesetzgebers. Oberhoheit
des Gewissens ist Wesen der natiirlichen Religion; Oberhoheit
eines Apostels oder eines Papstes oder einer Kirche oder der
Bischotfe ist Wesen der geoffenbarten: Nimmt man diese dussere
Autoritdt hinweg, so ist der Geist wieder notwendig an jenen
inneren Fiihrer gewiesen, den er besass, ehe Offenbarung ihm
geschenkt ward. So ist, was Gewissen in der Ordnung der
Natur, die Stimme der Schrift oder der Kirche oder des
heiligen Stuhles (wie wir es fassen) in der Ordnung der Offen-
barung.“

sMan kann allerdings einwenden, das Gewissen sei nicht
unfehlbar. — Gewiss; aber dennoch ist man ihm zu jeder Zeit
Gehorsam schuldig! Genau das ist das Vorrecht, das dem hei-
ligen Stuhl zukommt: auch er ist nicht in allen Fillen unfehl-
bar; jenseits seines Bezirkes kann er irren — aber in allen
Fillen hat er Anspruch auf unsern Gehorsam ... Und wie der
Gehorsam gegen das Gewissen — auch gegen falsch berichtetes
Gewissen — auf Fortschritt unseres sittlichen Wesens hinaus-
lauft (letztlich auch unserer Erkenntnis), so wird auch der Ge-
horsam gegen den kirchlichen Oberen unserem Wachstum in
Erleuchtung und Heiligkeit dienen, auch wenn dieser etwas



— 87 —

Ubertriebenes oder Unzweckméssiges befehlen oder etwas lehren
wiirde, was ihm nicht zustdnde 1).“

Als Maxime seines eigenen Handelns hat Newman das hier
ausgesprochene Prinzip im Verlauf seiner religiosen Entwick-
lung befolgt. Er konnte daher bei seinem Ubertritt zur romischen
Kirche dem Bischof Wiseman schreiben: er wolle dem Papst
gehorchen, wie er seinem Bischof in der anglikanischen Kirche
gehorcht habe. — Aber eben diese Erklarung lasst die Grenzen
des formalen Gehorsamsprinzips bei ihm erkennen. Denn nicht
um eine fortlaufende Linie handelt es sich fir ihn in der Be-
folgung dieses Prinzips, sondern um einen Bruch, der ihm den
weiteren kirchlichen Gehorsam gegen den anglikanischen Bischof
zur Unmoglichkeit machte, und dieser Bruch war aus einer ver-
anderten Erkenntnis- und Gewissenslage erwachsen. Damit aber
wird deutlich, dass das Gewissen auch bei Newman den Primat
gegentiber dem kirchlichen Autoritéitsprinzip behauptet hat.
Man wird dem entgegenhalten, dass fir Newman diese Lage in
dem Augenblick eine andere geworden sei, wo er sich der
wahren kirchlichen Autoritit und dem unfehlbaren Papste unter-
worfen habe; denn damit habe er die Gewé#dhr einer allem
Zweifel entriickten Leitung des Gewissens durch die kirchliche
Autoritit gewonnen. — Allein die personliche Lage, in der sich
Newman nach seinem Ubertritt geborgen fiihlte, bedeutet etwas
anderes als ein Prinzip. Und dieses Prinzip der Suprematie des
Gewissens hat Newman als romischer Katholik noch festgehalten.
Auf das Gesetz des Gewissens, auf seine Heiligkeit wollte er
die Autoritdt des Papstes in der Theorie und seine Macht in
der Praxis begriindet wissen. ,Die Verteidigung des moralischen
Gesetzes und des Gewissens ist seine raison d’étre.“ Wiirde er
(Newman) aufgefordert, der Religion bei einem Trinkspruch zu
gedenken, so wiirde er zuerst auf das Gewissen und dann auf
den Papst trinken ?). Damit ist deutlich genug gesagt, dass die
Oberhoheit der kirchlichen Autoritit ihre Grenze an den For-
derungen des Gewissens findet; ja unter ausdriicklicher Zustim-
mung fiihrt Newman eine Ausserung des Kardinals Jakobatius

1) J. H. Newman, Uber die Entwicklung der christl. Lehre, S. 138 f.
Vorstehende Ubersetzung ist entnommen den Ausziigen aus Newmans
Werken von Przywava und Karrer unter dem Titel Christentum, Freiburg
1922, Bd. 2, S. 49 1.

?) Ch. Blennerhasset, John Henry Kardinal Newman, S. 222224,



an, dass man im Konfliktsfalle sich nicht dem Urteil und der
Weisung des Papstes anpassen diirfe, sondern dem eigenen
privaten Gewissen folgen miisse ). Somit bleibt fir alle Falle
der Satz des vierten Laterankonzils bestehen ,Quidquid fit contra
conscientiam, aedificat ad gehennam* ?).

Kann unter solchen Voraussetzungen die Unterordnung des
eigenen Urteils, der personlichen Uberzeugung unter die Auto-
ritit der lehrenden Kirche iiberhaupt noch gefordert werden?
— Jedenfalls nur dann, wenn das Gewissen eine solche Unter-
ordnung, ein solches sacrifizio dell’ intelletto notwendig macht.
— Aber ldsst sich eine solche Notwendigkeit begriinden, lasst
sie sich sittlich und religios rechtfertigen? Lésst es sich recht-
fertigen, dass um der religiosen Lebensgemeinschaft oder um
der Liebe willen intellektuelle Werte zuriickgestellt oder auf-
gegeben werden? — Unter den Philosophen der Gegenwart hat
M. Scheler mit nachdriicklichster Entschiedenheit diese Frage
bejaht. Er begriindet diese Bejahung in seiner Untersuchung
,iber die Probleme der Religion“ %) in gedréngter Zusammen-
fassung mit folgenden Sitzen: ,Erkenntnis und Wahrheit, die
einen moglichen Gott personaler Seinsform betreffen, kénnen
wesensgesetzlich nicht durch spontane Akte vom Menschen er-
dacht werden, sondern miissen von Gott gegeben werden. Keine
leibfreie geistige Person kann qua Person auch nur in ihrem
Dasein, erst recht in ihrem besonderen Wesen erkannt werden,
es sei denn, sie ,offenbare“ sich frei dem Menschen. Kein all-
glitiger personaler Gott kann aber Offenbarung unterlassen.
Also muss auch der ,urspriinglich Heilige® . .. ausschliesslich
kraft seiner heiligen Person selbst, absolute Glaubens- und
Heils,autoritit’ sein“+4). ,Darum sind die vom Heiligen ge-
lehrten Wahrheiten nicht nur in dem Sinne absolut, wie es alle
Wahrheiten qua Wahrheiten sind...; sie sind vielmehr absolut
in einem zwiefach gesteigerten Sinne. Sie sind auch absolute
Wahrheiten tber das absolute Sein und zweitens ,die“ Wahr-

) Newman, Offener Brief an den Herzog von Norfolk. Deutsch.,
1875, S. 86.

% A.a. 0, S.71, vgl. auch meine Studie {iber Newman, S. A., 1902,
S.142f1. ‘

%) Aufgenommen in den Sammelband ,,Vom Ewigen im Menschen®,
Leipzig 1921, S. 279—723.

%) Scheler, a. a. 0., S. 697.



—_ 89 —

heit (iiber Gott), d. h. die totale, vollendete, unvermehrbare und
unverminderbare Wahrheit. Alle ,Entwicklung® kann also nur
betreffen die Entwicklung des Findringens in diese erkannte,
d. h. im Menschenkreise gegebene, Wahrheitstotalitit — nicht
mehr eine Entwicklung der Gotteserkenntnis im Menschenkreise
tiberhaupt. Darum muss auch die geistige Glaubensannahme
dieser Wahrheit auf einer frei autonomen Selbstunterwerfung
der Vernunft beruhen ... Drittens. .. liegt es im Wesen dieser
Erkenntnis und Wahrheit, dass sie allen zuteil werden kinne —
unabhéingig von Volkstum, Bildungsstufe etc. Das besagt aber,
dass es im Wesen eines urspriinglich Heiligen selbst gelegen
sein miisste, eine solche Veranstaltung zu treffen, dass die hoch-
sten Glaubensgiliter durch diese Veranstaltung kraft seiner Au-
toritat und ihrer rechtmissigen Ubertragung erhalten und ver-
waltet werden, allen zugéinglich seien und allen zugewendet
werden . .. Wollte Gott allen — schlechthin — fiber eine Sache,
— die dem Menschen notwendigste —, némlich tiber sein eigenes
Wesen und das Endziel des Menschen und aller Dinge aus Liebe
Erkenntnis zuwenden — und er musste wesensgesetzlich so
wollen, sofern er Person und zugleich allgiitig ist —, allen, un-
abhangig von ihren Begabungsformen und ihrer besonderen
Lage in Menschheit und Gesellschaft... und sollte diese Er-
kenntnis absolut in dem oben bezeichneten Sinne sein: Musste
dann der urspriinglich Heilige, dem Gott ,sich“ selbst, d. h.
sein Selbst gab, nicht auch eine Veranstaltung treffen, diese
Erkenntnis so zu formulieren und zu bewahren und auszu-
spenden fiir alle mogliche Folgezeit, dass sie unverletzlich durch
alle Geistesstromungen der Geschichte und durch alle Anmas-
sungen der Vernunft partikularer Kreise, z. B. der Gebildeten,
der Gelehrten hindurch gerettet werde? Die Unfehlbarkeit einer
allumfassenden , Kirche“ qua Kirche in Heilsdingen ist also eine
Folge davon, dass nicht primir eine Allweisheit, nicht priméir
eine Allmacht, nicht primér eine gerechte Ordnung, sondern
eine personhafte Alliebe zu allen Menschen im Zentrum der
Dinge und im Regimente der Welt gedacht ist und gedacht
werden muss ... Wer nicht absolut glaubt, der glaubt auch
nicht an das absolute Sein. Wer nicht an die Idee der allum-
fassenden Heilsanstalt und ihren dauernden Wahrheitsbesitz
glaubt, der glaubt auch nicht ernsthaft an die Allgite Gottes.
Wer seine Religion nicht fiir die absolut wahre hiilt, sondern



—_ 90 —

nur fir die relativ vollkommenste (bisheriger Geschichte), kann
auch nicht glauben, es sei das, woran er geglaubt, ein Gott
und ein personaler Gott usw. Einheit und Einigkeit, Allgiitig-
keit und absolute Autoritit der Kirche (schon als Wesensidee
von Kirche) sind also wesensgesetzliche Merkmale der Idee
,Kirche*, als der Kirche eines personlichen allgiitigen Gottes ).“

,Die Akte im Geiste des Menschen, auf die sich das Sein
von Autoritdt griindet, ja in denen Autoritidt sich Kkonstituiert,
sind Liebe und Vertrauen, und zwar einsichtig gegriindetes Ver-
trauen auf die hohere und tiefere Einsicht der Autoritit, vermoge
deren innerer schau- und fihlbarer Wiirde. Diese , Wiirde“ besitzt
sie nicht durch die individuell personlichen Qualititen ihrer ,Ver-
walter“, sondern vermoge ihres Ursprungs als Stiftung, und
damit all ihrer Amter durch den Heiligen Gottes.* — Das ab-
solute Vertrauen, das ihm als der fleischgewordenen Wahrheit
entgegengebracht wird, wird ,auf seine sichtbare Stiftung tiber-
tragen, deren unsichtbares Oberhaupt er bleibt und in der er
auf mystische Weise gegenwirtig ist“. So allein wird es ver-
stindlich und gerechtfertigt, ,dass diese und nur diese unter
allen moglichen Autoritidten auch das hochste und in strengstem
Sinne vollkommenste und edelste Opfer fordern darf, das ein
Mensch opfern kann: das freie Opfer seines individuellen Ver-
standes, das sog. sacrifizio dell’ intelletto #).“

Dieses Opfer ist weder schimpflich noch ein notwendiges
Ubel; es ist vielmehr ,eine freie, ja frohliche Dahingabe von
etwas, das man gerade als hohen und positiven Wert empfindet.“
Dabei werde eine eminente Hochschétzung eben dieser indivi-
duellen Vernunft als das ,lumen naturale“, des natiirlichen, in
jede Seele einstrahlenden Gotteslichtes, ein reines und starkes
Besitzgefiihl an ihr und ein tiefes Vertrauen auf ihre Kraft.
Auch soll der Aktus der Unterwerfung ,nicht bloss ausdricken
eine Uberordnung des Ganzen der Kirche iiber das Individuum.
Denn gerade das Individuum, die individuelle Person und Seele
adelt sich selbst in diesem Opfer ihres hochsten verniinftigen
Teiles am meisten. Die Erhaltung der Einheit des Glaubens ist
nur eine Folge, nicht der subjektive Zweck dieses edlen Tuns.“
— Es handelt sich ferner bei diesem Opfer um ,eine systema-

1 A.a. 0O, S. 698—701.
?) 8. 702—703.



—_— 9] —

tische, d. h. nicht den einzelnen Vernunftakt ad hoc, sondern
die Vernunft als Ganzes treffende freie, selbst noch auf Grund
der Weltautonomie der Vernunft vollzogene Unterordnungs-
bereitschaft des Willens unter die Autoritét, unter ihren Anspruch
der Interpretation und Fixierung der hochsten Glaubens- und
Sittenregeln im Sinne ihres Stifters. Und diese autonome und
freie Unterordnungs- und Gehorsamsbereitschaft ruht wieder
auf der selbst noch vernunftgemdssen Uberzeugung, dass nur ein
Miteinander der religios-kirchlichen Gemeinschaft {auf Grund
des Primates der Wechselliebe all ihrer Kinder in Gott vor der
rationalen Erkenntnis Gottes) und dass nur durch freie Aner-
kennung der Kkirchlichen Stiftung als einer solidarischen Heils-
anstalt von Erkenntnis géttlicher Dinge tiberhaupt zu gewinnen
sei. — Endlich werden dabei nicht untergeordnet und geopfert
die objektiven idealen Prinzipien und Formen und Ideen der
Vernunft — im Sinne des sachlich-idealen, das Sein aller Dinge
durchformenden Aéyos, sondern es wird untergeordnet das sub-
Jektive, menschliche, irrtumsfihige Vermogen, sich dieses idyos
© zZu versichern?),

Mit Absicht habe ich die Lehre Schelers hier moglichst
in wortlichen Ausziigen mitgeteilt, ehe ich kritisch zu ihr
Stellung nehme. Ich hebe nun zunichst die Sitze hervor, in
welchen ich mit Scheler einig zu gehen glaube: Offenbarung
ist nicht ein Entwicklungsmoment menschlicher Geistesge-
schichte, sondern uns gegeben, und zwar durch Vermittlung
prophetischer Naturen, abschliessend gegeben im Sinne des
christlichen Glaubens durch Jesus als den homo religiosus
schlechthin, in welchem wir darum Gottes wesenhafte Offen-
barung in der Liebe erfassen. Auswirkung und zugleich Mittel
zur Bewahrung dieser Offenbarung ist die Kirche. Denn ihr
Ziel ist: Das Heilsgut der gottlichen Offenbarung allen ihren
Gliedern mitzuteilen und in allen lebendig zu erhalten. Ein
Mittel zur Erreichung dieses Zieles — nicht das einzige — ist
die Lehre. Sie bedeutet zugleich die Ubertragung der offen-
barten Heilsidee in den intellektuellen Prozess, durch den sich
die Menschheit aller dinglichen Gegebenheiten und ihrer Ge-
setze, aller Werte und der in ihnen gesetzten Aufgaben zu

) A.a. 0, S.703 ff,, besonders 706 f. — Zu vergleichen sind noch die
Ausfiihrungen in dem Aufsatz ,,Vom Wesen der Philosophie“, S. 71—77.



—_ 92

beméchtigen sucht., Insofern ist die Kirchenlehre das Ergebnis
eines geistesgeschichtlichen Prozesses, in dem immer wieder
nach vertiefter Erkenntnis des Offenbarungsgehaltes gesucht
wird. — Kann nun aber die Kirche als ,Heilsanstalt®, kann
die Kirchenlehre als Darstellung der gottlichen Offenbarung
absolute Autoritit fir sich beanspruchen? — Scheler bejaht,
wie die vorstehenden Ausfiihrungen deutlich machen, diese
Frage unbedingt. Der Glaube an die Allgiite Gottes schliesst
fir ihn den Glauben an die absolute Autoritit der Kirche ein;
das Vertrauen, das wir Christus als dem Heiligen Gottes, als
der fleischgewordenen Wahrheit entgegenbringen, muss — so
behauptet er — auf seine sichtbare Stiftung tibertragen werden.
— Indessen kann, so will mir scheinen, die Allgiite Gottes fir uns
nur in der persénlichen Wesenheit des ,Heiligen“, niemals aber
in einer sichtbaren Institution in die Erscheinung treten. Wie
wire es auch sonst zu erklaren, dass die geschichtliche Kirche
die Idee der Allgite so sehr verlaugnen und sich gegeniiber
den Ketzern als eine harte und grausame Mutter erweisen .
konnte! Inquisition und Ketzerverbrennung sind gewiss schwer-
wiegende Beweisgriinde gegen den Gedanken, dass die Kirche
in ihrer geschichtlichen Erscheinung den gottlichen Liebes-
willen an der Menschheit immer zur Auswirkung gebracht
habe und darum die gleiche Autoritat beanspruchen konne wie
dieser. Dieser Gedanke scheint mir vielmehr letzten Endes auf
eine Profanation des Gdttlichen hinauszulaufen. Die ideale Auf-
gabe der Kirche verwandelt sich fiir die hier charakterisierte
Auffassung in ein Amt, das als solches die Wiirde und Autoritit
des Heiligen besitzen soll, den es vertritt. Aber eine solche
Stellvertretung wire nur dann sinnvoll, wenn die Gewéihr be-
stiinde, dass der Geist Jesu in seinem Stellvertreter in der Fiille
seines religiosen und sittlichen Gehalts lebendig wére. Sofern
das nicht der Fall ist, kann die Autoritit des Amtsgedankens
nur noch als eine juridische aufrecht erhalten werden. Mit einer
solechen mag man sich unter menschlichen Verhiltnissen ab-
finden konnen. Aber man beschwere die Gewissen nicht mit
der Zumutung, darin die Autoritit Gottes und Christi versinn-
bildet zu sehen.

Und nicht anders ist es mit der unfehlbaren Lehrautoritit
der Kirche. Auch fir diese wiirde nur dann eine Gewihr be-
stehen, wenn wir gewiss sein konnten, dass das kirchliche



—_— 093 —

»Lehramt“ nicht nur seinem idealen Berufe nach, sondern auch
in seiner geschichtlichen Erscheinung durchaus als Organ des
heiligen Geistes betrachtet werden konnte, wenn seine Mani-
festationen unzweideutig als Offenbarungen des gottlichen Lo-
gos zu gelten hitten, und wenn die Méglichkeit einer Grenz-
liberschreitung in der Ausilibung dieses Amtes gegeniiber dem
Forschungsbereich der menschlichen Vernunft ausgeschlossen
wire. Dann andernfalls wire ja die sinngeméisse Anwendung
des Lehramtes dauernd dem Zweifel ausgesetzt und wo moglich
der theologischen Kontroverse die Entscheidung dariiber tiber-
lassen, was als unfehlbare Lehrentscheidung zu gelten hitte
und was nicht. Wird aber trotz solcher Bedenken auf der un-
fehlbaren Autoritdt des kirchlichen Lehramtes bestanden, so
wird wiederum dem Amte ein formal juridisches Recht bei-
gelegt an Stelle einer idealen Aufgabe, wie sie etwa Anselm
von Canterbury in dem Satze zum Ausdruck bringt: fides
quaerens intellectum“. Die Formalitit dieses Rechts wird nur
schlecht verhiillt, wenn das vatikanische Konzil Gott zum Blirgen
dieses Rechtes macht und dementsprechend Unterwerfung unter
die kirchliche Lehrautoritit fordert ,non propter intrinsecam
rerum veritatem naturali rationis lumine perspectam, sed pro-
pter auctoritatem ipsius Dei revelantis, qui nec falli nec fallere
potest“. Das bedeutet nichts anderes als die bedingungslose Opfe-
rung des Intellekts unter eine geistige Zwangsgewalt. ) Wohl
wird diese Gewalt Gott selbst beigelegt, der Unterwerfung
unter die von ihm oftenbarte Wahrheit fordert. Aber worauf
grimdet sich die Gewissheit, dass im gegebenen Falle eine
gottliche Offenbarung vorliege? — Auf die Zusicherung der
kirchlichen Autoritit, und diese soll wiederum gedeckt sein
durch den Glauben, Organ der gottlichen Offenbarung zu sein.
Der Zirkel des kirchlich befangenen Denkens ist hier offenbar.
— Wir kénpnen ihm nur dann entgehen, wenn wir den letzten
Entscheidungsgrund fir die Annahme einer Glaubenswahrheit
nicht in dem Diktat der Kkirchlichen Autoritiit, sondern in dem
Verhéltnis des Intellekts zur gottlichen Wahrheit erblicken,
Die Kirche mag zur Wahrheit hinfithren — in dieser Weg-
weisung liegt, wie wir gezeigt haben, der unersetzliche Wert
der kirchlichen Tradition — aber die Uberzeugungskraft der

') Vgl. Heinr. Scholz, Religionsphilosophie, 2. Aufl.,, 1922, S, 184 f.



— 94 —

Wahrheit kann nur in ihr selbst ruhen, in der Evidenz, die
der in ihr waltende gottliche Logos ihr verleiht. Niemals kann
die kirchliche Gemeinschaft oder Autoritit mir das Recht dieser
personlichen Einsichtnahme abnehmen, niemals mir die Pflicht
bestreiten, auf dieser letzten Wahrheitsevidenz zu bestehen.
Denn mit ihr steht und fallt nicht nur ,das subjektive, mensch-
liche, irrtumsfiahige Vermogen, sich des Logos zu versichern
— mit ihr steht und fallt mein geistiges Selbst, soweit dieses
sich grindet auf die Uberzeugung, dass Gott sich mir im in-
tellektuellen Gewissen offenbare. Kine solche Abwiirgung des
Gewissens, das wéare kein religios zu rechtfertigendes Opfer
mehr, das wire geistiger Selbstmord und zugleich Vernichtung
einer mir wesentlichen Gnadenbeziehung zu Gott.

Trotzdem moéchten wir Schelers Verteidigung des ,sacri-
ficio dell’ intelletto“ nicht unbedingt ablehnen. Sie deutet auf
eine Geisteshaltung hin, die sich in bestimmten Erkenntnis, wie
auch in gewissen praktischen Lebenslagen wohl rechtfertigen
ldsst. — Zunéichst: Es gibt Glaubenswahrheiten von wesen-
hafter Bedeutung, die fir uns intellektuell undurchdringlich
sind. Hier mag die Einsicht in die Grenzen der menschlichen
Vernunft zugleich die Demut vor dem unerforschlichen Ge-
heimnis des Gottlichen bestirken. Diese Einsicht ist in der
menschlichen Erkenntnislage tiberhaupt begriindet, in der Un-
moglichkeit mit unseren Mitteln das Unendliche zu begreifen.
Aus diesem Empfinden heraus ist etwa die Ausserung Goethes
zu verstehen, dass die Menschen, wenn sie von der Grosse
Gottes durchdrungen wéiren, verstummen wiirden und ihn , vor
Verehrung nicht nennen mdogen !).* — Diese Ehrfurcht, die der
menschlichen Vernunft und Sprache schweigende Unterwerfung
gebietet, kann zur sittlich gebotenen Haltung im religitsen
Erkenntnis- und Erfahrungsbereich auch dann werden, wenn
die Reife der personlichen Einsicht, wenn die individuelle Le-
benstiefe nicht ausreicht, um bestimmte religiose Erkenntnisse
zu erfassen. Hier kann in der Tat die kirchliche Tradition und
Autoritit gegeniiber einer vordringlichen und oberflichlichen
Vernunft das Recht tiberlegener Weisheit besitzen. Aber gerade
in Konfliktsfdllen sollte sich dann die Uberlegenheit der Au-

) Gespriche mit Soret., 31. Dezbr. 1823, Goethes Selbstzeugnisse zur
Religion, von Y. Vogel, 2. Aufl, S. 27.



toritdt darin bew#hren, dass sie nicht mit Zensuren und Straf-
massnahmen eine Unterwerfung des irrenden Gewissens zu er-
reichen sucht, sondern durch die Kraft des gottlichen Geistes
und der gottlichen Liebe. — Endlich kann auch eine Zuriick-
stellung der eigenen, ihrer Uberlegenheit sich bewussten Ein-
sicht aus Schonung fiir die Schwachen im Glauben und in der
Erkenntnis erfolgen. Allerdings wird es sich dann nicht um
eine Unterwerfung, sondern um eine Zuriickhaltung der bes-
seren Erkenntnis gegeniiber solchen handeln, die fiir ihr Ver-
stindnis noch nicht reif sind. Hier ldsst der sittliche Takt eine
weitgehende Verschiedenheit in der Mitteilung der Wahrheits-
erkenntnis zu, von der herben Zuriickhaltung ,man soll seine
Perlen nicht vor die Sdue werfen“ bis zu dem wohl durch-
dachten Versuch des Erziehers, seinen Zo6gling in Stufen zur
Wahrheit hinaufzufiihren., — Im ganzen bleibt fiir alle hier
besprochenen Fille die sittliche Forderung bestehen, dass so-
wohl die Selbstbescheidung wie die Zuriickhaltung des eigenen
Urteils und der Vernunft niemals zu ihrer bewussten Ver-
leugnung fithren darf. Denn wenn auch das Paradox und der
Satz Tertullians ,credo quia absurdum® den Glauben gelegent-
lich als ein Wagnis der Erkenntnis richtig charakterisieren,
so bleibt doch fiir das (Gewissen die letzte Wegweisung in allen
Schwierigkeiten der Satz des Romerbriefes: , Alles, was nicht
aus Uberzeugung geschieht, ist Stinde.

Welche abschliessenden Folgerungen ergeben sich nun aus
diesen Darlegungen fiir das Verhéltnis der kirchlichen Auto-
ritit zur individuellen Vernunft und zum Gewissen der Einzel-
nen? — Die Kirche hat das Recht und die Pflicht, ihre Glieder
zu erziehen, indem sie den Weg zum Absoluten in den uns
erreichbaren gottlichen Wesensentfaltungen weist. Bei diesem
Erziehungswerke ruht ihre Autoritit darauf, dass sie hinter
ihren Uberlieferungen, Lehren, Weisungen, Handlungen, Sym-
bolen, religiose Fundamentalwerte weiss, die sie ihren Gliu-
bigen vermittelt. Aber sie selbst gibt nicht diese Fundamental-
werte, sondern die gottliche Wahrheit, Liebe und Gnade, die
in ihr wirken. — Dementsprechend ist auch nicht die Kirche
unfehlbar, sondern die géttliche Wahrheit; sie besitzt diese
nicht, sondern sie weist nur darauf hin, Sie ist auch nicht
heilig im Vollsinn des Wortes; denn in diesem eignet Heiligkeit
nur dem géttlichen Leben und Willen. Aber sie strebt nach



— 96 —

Heiligkeit und sie stellt Nachbilder des ,Heiligen“ vor uns hin.
— Gottliches Leben wirkt in sie hinein, aber sie ist nicht das
gottliche Leben. Sobald sich die Kirche in die Rangstellung des
Absoluten vordrangen will, bringt sie dieses in die Gefahr einer
Entwertung. Sie belastet es mit geschichtlich unzuldnglichen
Vermittlungsversuchen, wie das die Dogmen- und Sittenge-
schichte, die Geschichte des Kultus nur zu deutlich zeigen. —
Aus dieser Begrenzung ihres geschichtlichen Lebens ergibt sich
notwendig auch die Begrenzung ihrer Autoritit. Sie kann im
Leben und Erkennen den Weg zu Gott vermitteln; aber sie
kann nicht Gott im Gewissen ersetzen.

Konstanz. Rudolf KEUSSEN.
(Schluss folgt.)




	Der Katholizismus und seine Ideale [Schluss]

