Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 14 (1924)

Heft: 2

Nachruf: Bischof Dr. Eduard Herzog
Autor: E.M./AK.

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

+ Bischof Dr. Eduard Herzog.

Die schweizerischen Christkatholiken und die Altkatholiken
des Auslandes haben, vereint mit zahlreichen guten und treuen
Freunden, das Gedéchtnis des heimgegangenen Bischofs, Dr.
Eduard Herzog, in wiirdiger und schoner Weise gefeiert. Wo
man seiner gedachte, geschah es in Verehrung und Liebe, und
in der Bezeugung der Hochachtung vor seiner Personlichkeit,
und in der Anerkennung des reinen Charakters seines Strebens
und Wollens gesellten sich zu den Freunden auch die Gegner.

Auch die Gegner konnten Herzog nicht bestreiten, dass er
in seiner theologischen und Kkirchlichen Stellung sich gleich-
geblieben war. Er war in den Traditionen des liberalen Katho-
lizismus aufgewachsen, eines religiosen, durch und durch kirch-
lichen, aber keineswegs ultramontanen Katholizismus. Die
Uberspannung der pipstlichen Zentralgewalt, die jesuitischen
Frommeleien und die politischen Aspirationen hatten in jenem
Katholizismus so wenig Raum, so wenig sie dem der alten Kirche
eigen gewesen waren. Es war nichts als Konsequenz, wenn
diese Katholiken die Unfehlbarkeit des Papstes nicht annehmen
konnten,

Der junge Professor héatte also von sich selbst und, wie
er dessen sicher war, vom (tlauben und der Tradition der katho-
lischen Kirche abfallen miissen, wenn er 1870 sich dem neuen
Dogma hitte unterziehen wollen.

Dieser Stellung ist Herzog treu geblieben. Die Ablehnung
der pépstlichen Unfehlbarkeit und Allgewalt war nicht bloss
eine Negation, sondern noch viel mehr eine Position. Denn sie
fusste geradezu auf der alten katholischen Kirche und auf der
unverfilschten katholischen Tradition. Die Katholizitéit der christ-
katholischen Kirche ist von ihrem Bischof immer mit aller
Deutlichkeit betont worden. Ihr Glaubensbekenntnis ist das der
ungeteilten Kirche, ihre Reformen kénnen sich auf Kultus und

Internat. kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 1924. 5



— 66 — ,
Disziplin jener Kirche berufen; sie haben fiir sich die besten
Zeugen unter den Vitern der Kirche. Jene alte Kirche wusste
dagegen nichts von einem unfehlbaren Lehramt des Papstes
und nichts von seiner Gewalt tiber alle christlichen Kirchen.

Dieser kirchlich-theologischen Stellung Herzogs diente seine
wissenschaftliche TLebensarbeit. Wir mogen sie durchgehen von
seinen Anfangsarbeiten bis zur letzten Publikation, sie sind alle
Zeugen nicht einer Entwicklung, sondern eines Standpunktes,
einer gesicherten religiosen und kirchlichen Stellung. Der Ver-
tretung dieser Stellung diente auch die ,Internationale kirch-
liche Zeitschrift. Sie war zu diesem Zwecke und zur Foérde-
rung des Gedankens der Wiedervereinigung der christlichen
Kirchen gegriindet worden.

Die ,Internationale kirchliche Zeitschrift“ ist dem Ver-
storbenen zum grossten Dank verpflichtet, denn er gehort nicht
bloss zu ihren Griindern, sondern war neben Prof. Dr. Michaud
ihr fleissigster Mitarbeiter. War doch die Sache, die sie vertritt,
seine Sache, und zu den Aufgaben des Katholizismus der alten
Kirche gehorte nach seinen Vertretern, von Déllinger an bis
auf heute, der Gedanke der Wiedervereinigung. Von ihr und
der Zeitschrift gilt fur Herzog: Res tua agitur.

Ist ja schon die Wissenschaft selbst international, und wer
sich ihr ergibt, tritt ein in eine (Gesellschaft, welche, so ver-
schieden die Einzelnen und ihr Schaffen auch sein mag, das
Streben nach Wahrheit und Erkenntnis miteinander verbindet.
In diese Gesellschaft trat Herzog; sie war fiur ihn zugleich
eine Societas Jesu, in einem viel hohern Sinn als die, welche
sich so nennt, es ist oder zu sein vermag. Was nahm er hiezu
flir eine Ausriistung mit und welches waren seine Ausweise?

Von seiner biuerlichen Abstammung her nahm der kiinf-
tige Gelehrte einen riistigen Korper mit, von seinen Vorfahren
scharfen Verstand, treffliches Gedichtnis und aus der Umgebung,
in welcher er aufgewachsen war, den Sinn fiir eine nattirliche,
einfache Lebensfiihrung. Dazu geleitete ihn ein frohes Gemiit,
und ein herrliches Gottvertrauen war in guten und schweren
Stunden Stdrke und Trost. Bei dem Oheim von mitterlicher
Seite, dem geistig hochstehenden und gelehrten Professor und
Stiftspropst Burkard Leu in Luzern, fand der Gymnasiast und
Student reiche Anregung und Belehrung und die kirchliche
Richtung. Herzog gehérte von Anfang an zu den besten Schii-



— 67 —

lern der damaligen Luzerner Bildungsanstalten, und hier schon
eignete er sich die reichen Sprachkenntnisse an, welche die
Grundlage bildeten fiir seine spiteren Studien und Arbeiten.
Schon frith schrieb er den schénen und klaren Stil, der seine
Werke so genussreich macht und den einfachsten Brief aus
seiner Hand als ein vollendetes Kunstwerk empfinden lésst.
Bereits von Luzern aus trefflich vorgebildet, fand er an den
Hochschulen von Freiburg i. Br. und Tibingen in Alban
Stolz, Kuhn, Aberle und Hefele die Leuchten der damaligen
deutschen Theologie als seine Lehrer, und als die Luzerner
Erziehungsbehdrden, in der richtigen Erkenntnis, dass es sich
hier darum handle, einen hervorragenden Kopf fiir die akade-
mische Laufbahn vorzubilden, den jungen Gelehrten bewogen,
noch nach Bonn zu gehen, wurde ihm dort der treffliche
Heinrich Reusch Lehrer und véterlicher Freund zugleich. So
ausgeriistet eroffnete der junge Gelehrte seine akademische
Laufbahn als Lehrer der Exegese an der theologischen Bil-
dungsanstalt in Luzern. Seine erste Publikation war die dem
Verzeichnis der Studierenden der Kantonsschule und der Theo-
logie zu Luzern (1872) beigelegte Arbeit: , Uber die Abfassungs-
zeit der Puastoralbriefe“. Wenn auch das positive Resultat der
Untersuchung sich auf eine Voraussetzung stitzt, welche heute
nicht mehr gehalten werden kann, zeigt die Arbeit alle Vor-
ziige, welche die spétern auszeichnen, hervorragende, umfas-
sende Kenntnis der Literatur, scharfsinnige Beweisfiihrung,
klare Darstellung, das konservative Verfahren des katholischen
Exegeten und vornehme Haltung in Abwehr und Polemik.
Diese letztere zu bewédhren, hatte Professor Herzog in
Sturm und Drang wahrhaft bereits Gelegenheit gehabt. In der
von einigen geistlichen und weltlichen Professoren der Lehr-
anstalten von Luzern herausgegebenen , Katholische Stimme aus
den Waldstitten” hatten diese Ménner Stellung genommen zu
den Fragen, welche in dem in Rom tagenden Konzil behandelt
wurden, insbesondere zur Unfehlbarkeit. Professor Herzog
schrieb hauptsichlich exegetische und dogmengeschichtliche Auf-
sétze, so tiber Luk. 22, 31-34; ,Griinde gegen die Dogmatisierung
der pipstlichen Unfehlbarkeit“; ,Die Bulle Unam sanctam®;
»Hat der hl. Geist entschieden ?¥; , Der Stein des Anstosses“; ,Der
Kardinalpunkt“; ,Die personliche Unfehlbarkeit des Papstes®;
»Biblische Begriindung der theokratischen Papalhoheit“; ,Eine



— B8 —

gelehrte Darstellung der Griinde fiir den Glauben an die pépst
liche Unfehlbarkeit“; ,Die neueste Verteidigung der vatikanischen
Synode“. Auch wo sich Herzog mit den Gegnern auseinander-
setzt, geschieht es ruhig und vornehm, was von der Gegen-
seite nicht gesagt werden kaun. Im fiibrigen zeigen seine Ar-
tikel, wohl seine ersten Publikationen tiberhaupt, alle jene be-
reits erwéhnten Vorzilige. Grossere exegetische Arbeiten hat
Herzog nicht publiziert. Doch hat er in seiner Stellung als
Bischof, in seinen Hirtenschreiben, in der Begriindung des
christkatholischen Standpunktes, insbesondere in der Frage
der Ohrenbeichte und dann in zahlreichen Artikeln der ,Revue“
und der ,Internationalen Zeitschrift“ sich als vorziiglichen Exe-
geten erwiesen.

Der Bischof Herzog hat jedes Jahr wenigstens einmal zu
seinen Gemeinden gesprochen. Diese Hirfenbriefe sind ebenso
bedeutsame Kundgebungen -christlicher Weltanschauung wie
im einzelnen Beweise einer gelduterten, ruhig und besonnen
urteilenden Gelehrsamkeit und insbesondere, wie es Ausgangs-
punkt und Anlage erheischen, griindliche exegetische Arbeiten.
Beim Antritt des Bischofsamtes rechtfertigte er unser Vorgehen
und unsere Auffassung durch eine Darstellung dieses Amtes,
wie sie sich aus den neutestamentlichen Zeugnissen und den-
jenigen der alten Kirche ergibt. Er wies die erhobenen Ein-
wirfe in einer Antwort auf die am 4. Nov. 1876 publizierte
wHErklirung der schweizerischen Bischofe“ und auf die péapst-
liche Exkommunikationsbulle vom 6. Dez. 1876 zuriick. Im Hir-
tenbrief von 1876 sprach er tiber das wahre Oberhaupt der
Kirche, den einen, ewigen Hohenpriester, und das bischdofliche
Schreiben tiber ,Die drei Worte Jesu an den Apostel Petrus®
verbreitete sich nochmals tber die biblische Grundlage des
romischen und des katholischen Standpunktes in dieser Frage.
In einem Nachtrage untersuchte er die gleichen Fragen an-
hand der Lehre des hl. Augustin und erwies sich dabei als
griindlicher Kenner dieses Kirchenvaters. Diese hervorragenden
Kenntnisse der patristischen Literatur liessen ihn auch in der
Beichtfrage einc klare und unanfechtbare Stellung einnehmen.
Seine Beweisfilhrung dafiir, dass eine formliche und allgemeine
Verpflichtung zur speziellen Beichte den Glaubigen der abend-
lindischen Kirche erst durch die sogenannte IV, Lateransynode
vom Jahre 1215 auferlegt wurde, die er in dem Hirtenbrief



— 69 —

von 1880 erlduterte und spéter in einer Auseinandersetzung
mit dem romischen Bischof von St. Gallen, Augustin Egger,
wiederholte, erwies ihn neuerdings als scharfsinnigen Exegeten
und griindlichen Kenner der Zeugnisse der Viter. Insbesondere
gelang es ihm, so manches sog. altkirchliche Zeugnis, das
kritiklos von Mund zu Mund ging und einer dem andern
priifungslos nachschrieb, anhand der Urkunde selbst zu unter-
suchen und seine missbriuchliche Anwendung oder zweckbe-
wusste Verstimmelung nachzuweisen. Der Hirtenbrief auf die
Fastenzeit 1882 rechtfertigt den katholischen und zugleich na-
tionalen Charakter unserer kirchlichen Organisation und er-
weist die beiden Eigenschaften als Uberlieferungsgut der alten
Kirche. Schon auf den Bonner Unionskonferenzen, die 1874
und 1875 unter dem Vorsitze von Stiftspropst Dollinger statt-
fanden, war festgestellt worden, dass einer Interkommunion
zwischen den Altkatholiken und der englischen und der anglo-
amerikanischen Kirche nichts im Wege stehe. 1880 war Bi-
schof Herzog vom présidierenden Bischof der anglo-amerika-
nischen Kirche zur Teilnahme an der Generalsynode cinge-
laden worden. In einer Schrift tiber die Gemeinschaft mit der
anglo-amerikanischen Kirche und in dem Hirtenbrief mit der
gleichen Uberschrift wird die Berechtigung dieser Interkom-
munion und insbesondere auch die Giiltigkeit der anglika-
nischen Weihen und der ihnen zustehende Charakter der apo-
stolischen Sukzession nachgewiesen. Uber die grundsitzliche
Frage der Wiedervereinigung sprach sich Bischof Herzog in
dem Hirtenschreiben vom Jahre 1895 aus: ,Uber kirchliche
Wiedervereinigung mnach péapstlicher und christkatholischer
Auffassung“ und stellte dem pépstlichen Unterwerfungsgedan-
ken das Bild der briiderlichen Wiedervereinigung entgegen,
wie sie im Wesen des Christentums begriindet ist. In einer
schonen biblischen Begrindung schildert der Hirtenbrief des
Jahres 1888 die hl. Eucharistie als Gottesdienst der christlichen
Gemeinde. Zu den sozialen Fragen nahm wieder vom gleichen
Standpunkt aus, nach dem Gleichnis vom Schiedsrichter, der
Hirtenbrief von 1887 Stellung. In immer gleich erhebender
Weise, aus der unversieglichen Quelle des Evangeliums
schopfend, behandeln eine grosse Zahl der Hirtenbriefe ethisch-
religivse Gegenstande. ,Uber die Gemeinschaft des Gebetes®,
»Uber die Freiheit der Kinder GottesY, nﬁber die Pflege des



— 0 —

(ewissens“, ,Das hochste Gut im Reiche Gottes“, ,Die Reli-
gionsiibung in der Familie“, ,Das neue Gebot“, ,Das vollkom-
mene Gesetz der Freiheit“, ,Christentum und Kultur in der
Drangsal dieser Tage“ (1914), ,Christliche Personlichkeit und
kirchliche Gemeinschaft, ,Das Reich Gottes“, ,Von der Be-
deutung des Evangeliums fiir die Ordnung in der menschlichen
Gesellschaft“, , Vaterland und Reich Gottes“ (1922). Diese Hirten-
schreiben bilden ein unvergéingliches Erbe und bleiben ein er-
hebendes Zeugnis eines Exegeten, der es verstanden hat, aus
dem Schatze des Evangeliums dem Volk der Christen immer
wieder neue herrliche Gaben zu schenken.

- Einige der in den Hirtenbriefen in zugleich erbaulicher
Form vorgetragenen Gegenstinde hat Herzog in der ,Interna-
tionalen kirchlichen Zeitschrift vom rein wissenschaftlichen
Standpunkt aus behandelt, so die Beichtfrage in den Artikeln
,Vom Sakrament der Busse* (1900), ,Uber die Entstehung der
obligatorischen Ohrenbeichte in der abendlindischen Kirche*
(1901), ,Neue Abhandlungen tber die Beichte* (1902), ,Von
der Schlisselgewalt der Kirche*, ,Die Beichtpflicht* (1906),
,Binden und Losen* (1906), ,Ursprung der sakramentalen
Beichte* (1900).

Zu den rein exegetischen und patristischen Arbeiten sind
die Untersuchungen zu rechnen tiiber die missbriuchliche Aus-
legung und Anwendung der Stelle: ,Regnum coelorum vim pa-
titur* (1893), die schone Abhandlung iiber ,Das Vaterunser in
der Liturgie des hl. Augustin“ (1906), ,Von der Diamonologie der
Evangelien“ (1914), ,Ein Schreiben Augustins tiber kirchenpo-
litischen Zwang* (1916), ,Uber den Nachtrag zum Johannes-
evangelium® (1917), ,Die zwei Schlussartikel 15 und 16 des
Romerbriefes als urspriingliche Bestandteile dieses Schreibens*
(1919). In den letzten Jahrgéngen der Zeitschrift wandte seine
Aufmerksamkeit sich hauptsichlich dem neu herausgegebenen
Codex juris canonici zu, insbesondere all den Bestimmungen,
welche die pépstliche Jurisdiktion, die Abhéngigkeit des ro-
mischkatholischen Klerus von der Hierarchie und die Frage
der gemischten Ehen betreffen. Alle diese Artikel weisen nach,
wie aus dem Dogma von 1870 iiber den Summepiskopat des
Papstes sich dieses neue Papstrecht folgerichtig entwickeln
musste und welche Gefahren fiir den konfessionellen Frieden
in diesen Bestimmungen enthalten sind. Die allerletzten Ar-



— T e

beiten handeln iiber die kirchliche Wiedervereinigung. Die
historischen Grundlagen werden untersucht, die bisherigen
Unionsbestrebungen besprochen, die Methoden fiir die kommen-
den geprift, die tatsichlichen Vorginge gewlirdigt. Die letzte
Kundgebung ist eine freundliche Antwort aus dem Osten, der
Briefwechsel zwischen dem Patriarchen Gregorios von Kon-
stantinopel und Bischof Herzog, 1924,

Ein diesem Heft beigegebenes Verzeichnis aller in der
Zeitschrift erschienenen Artikel von Eduard Herzog zeigt eine
erstaunliche Fille. Es sind alles sorgfiltig ausgefiihrte, wissen-
schaftlich wohlfundierte Arbeiten, in der Kklaren Darstellung
des Verfassers, in seiner schonen Sprache geschrieben, mit der
Kunst, die er wie selten einer, verstand, die schwierigsten
Dinge einfach und klar zu behandeln.

Herzog war von Haus aus nicht Historiker. Der katho-
lische Exegete, der nicht bloss in der Bibel, sondern auch in
deren historischen Uberlieferung wurzelt, wird aber immer
historische Untersuchungen vorzunehmen haben. Auch dafiir
war Herzog ausserordentlich befahigt. In allen seinen Artikeln
finden wir ihn auch auf diesen Pfaden, und in einem der ersten
Jahrginge der Zeitschrift begann er mit seinen Arbeiten tiber
die Priscillianisten, die eine gldnzende Ehrenrettung fiir diese
wie fiir den grossen Bischof von Tours bedeuten und die alle
Vorziige von Herzogs Darstellung zeigen.

So hat er auch einige nicht bloss fiur die Sache des Alt-
katholizismus, sondern auch fir die Zeitgeschichte wertvolle
Monographien verfasst. Mit Nikolaus von der Flih hat er sich
mehrere Male beschiftigt. Es lag ihm hauptsdchlich daran,
den religiosen Zusammenhang mit den Gottesfreunden nachzu-
weisen, und insbesondere die letzten Untersuchungen, die er
diesem (fegenstande widmete, haben neben der grossen Bio-
graphie von Durrer viel zur Klirung der Gestalt des frommen
Bruders beigetragen.

Ein schones Denkmal setzte Herzog unsern Vorgidngern
in der Vergangenheit der katholischen Schweiz, dem Stadt-
pfarrer Thadddus Miller von Luzern, dem Pfarrer Kalin von
Ziirich und dem Stiftspropst Burkard Leu von Luzern. Das Le-
bensbild des Stadtpfarrers und bischéflichen Kommissirs war
zundchst ein Vortrag, den Bischof Herzog in der luzernischen -
Gemeinde hielt; mit den Ergéinzungen und zahlreichen An-



— 12

merkungen gibt er ein treffliches Bild jener wogenden Zeit
des politischen Ubergangs und der im Katholizismus mitein-
ander kdimpfenden Richtungen. Ein Vertreter des liberalen Ka-
tholizismus war spéter noch, bereits recht einsam geworden,
der Pfarrer der katholischen Gemeinde Ziirich, Robert Kélin.
Es waren im Klerus nur noch wenige, die offen zur Fahne
hielten; der Ultramontanismus hatte bereits alles, was an frei-
heitlichen Regungen vorhanden war, erstickt. Einer der letzten
Vertreter des alten Katholizismus und der Wessenbergischen
Richtung war, viel angefochten, verfolgt und verspottet, aber
dusserlich geschiitzt durch die Ziircher Regierung und inner-
lich abgekldrt und fest, jener Pfarrer der Zurcher Gemeinde,
dem Bischof Herzog in gleicher Weise wie dem Luzerner
Miiller eine liebevolle Monographie widmete, die auf die Zeit-
verhéltnisse, die Zeit der Badener Konferenzen, der Rappers-
wiler Bewegung und den Endkampf zwischen dem siegreichen
Ultramontanismus und den letzten Wessenbergern ein helles
Licht wirft. Die schoénste, inhaltreichste dieser Monographien
ist diejenige tiber den Stiftspropst Burkard Leu von Luzern,
den Onkel von Bischof Herzog. Die Wirren der Sonderbunds-
zeit, die Dogmatisierung der unbefleckten Empfiangnis, die
letzten Abwehrversuche der deutschen Gelehrtenversamm-
lungen, die Besetzung des Bischofstuhles des Bistums Basel
bilden denlebensvollen Hintergrund, auf dem sich dieses Lebens-
bild abhebt. Es ist nicht bloss eine Biographie, sondern eine
klare Charakteristik der katholischen Schweiz jener Zeiten,

Als Historiker wies sich Herzog auch aus, da er als Rek-
tor der Hochschule Bern als Thema seiner Rektoratsrede eine
Studie liber Religionsfreiheit in der helvetischen Republik ge-
wahlt hatte, in welcher er in seiner grindlichen Art.eine Ar-
beit schuf, die ein deutliches, wohl verstdndnisvolles, aber doch
unparteiisches Bild der kirchlichen Bestrebungen der Hel-
vetik gibt.

Im Anschluss an einen Vortrag tiber Walter Munzinger
stellte Herzog mit den nétigen Anmerkungen die Dokumente
zur Vorgeschichte der christkatholischen Kirche der Schweiz
zusammen, wiederum eine Arbeit von unbedingter Zuver-
lassigkeit.

Wenn wir nun diese wissenschaftliche Lebensarbeit Eduard
Herzogs tiberblicken und dann noch bedenken, dass er in den



—_ T3 —

,Katholischen Blattern* und im ,Katholik“ unzihlige Artikel pu-
blizierte, darunter solche, die nur aus griindlichster Kenntnis
der Materie geschrieben sein konnten, muss man staunen iiber
den Umfang dieses Lebenswerkes. Dazu kommt, dass alles,
was Herzog schrieb, als vollendet erscheint. Reif sein heisst
alles, trifft fiir sein L.eben, so gut wie fiir seine wissenschaft-
lichen Arbeiten zu. Er hinterlésst kein ,Werk“ im gewohnten
Sinne des Wortes; es sind alles verhéltnisméssig kleine Publi-
kationen, aber alle sind in ihrer Art Meisterwerke von be-
herrschtem Stoff, von unbedingter Zuverlissigkeit, von vollen-
deter Sprache und von einer Klarheit der Darstellung, wie
man sie selten findet.

Dollinger, mit dessen Methode und Darstellung Herzog
vieles gemein hat, nannte die Philosophie und die Gteschichte
die beiden Augen der Theologie. Herzog wiirde an Stelle der
Philosophie die Exegese gesetzt haben, die Dollinger der Ge-
schichte zuteilt, wie umgekehrt Herzog die Philosophie des
Christentums in der Exegese findet. Mit diesen beiden Augen
sah Eduard Herzog das Christentum und die Kirche.

Das Letzte, was Eduard Herzog geschrieben hat, war sein
Hirtenbrief auf den Bettag 1923 ,Vaterland und Reich Gottes®.
Ein Abschiedswort! Noch einmal fasste er die beiden Ideale
zusammen, denen sein reiches, inhaltsvolles, von Arbeit und
Liebe gesegnetes Leben in unverbriichlicher Treue und in
seltener Hingebung geweiht gewesen ist. E. M.

Yerzeichnis der Aufsiitze.
Internationale theologische Zeitschrift
1893—1910.

Regnum coelorum vim patitur, 1893, S. b8—13.

Orthodox-katholischer und réomischer Katechismus, 1893, S. 237
bis 253.

Priscillian, 1894, S. 1—27.

Priscillianisches, 1894, S. 370—372.

Rom und die orientalischen Kirchen, 1895, S. 39—48.

Die Nationalkirche, 1896, S. 14—28.

Priseillian, 1897, S. 223—231.

Leo XIII. und Leo Taxil, 1897, S. 557—583.



—_ 4 —

Bericht tiber den IV. internationalen Altkatholiken-Kongress in
Wien, 1898, S. 219—280.

Sendungsworte des auferstandenen Christus an seine Jiinger,
1900, S. 431—451.

Vom Sakrament der Busse, 1900, S. 646—664.

Uber die Entstehung der obligatorischen Ohrenbeichte in der
abendidndischen Kirche, 1901, S. 78—102.

Neue Abhandlungen iiber die Beichte, 1902, S. 354—365.

Die Fulham-Konferenz tiber die Beichte, 1902, S. 548—554.

Von der Schliisselgewalt der Kirche, 1902, S. 615—630.

‘Bedeutung der territorialen Grenzen der kirchlichen Juris-
diktion, 1904, S. 680—690.

Die Gefangennehmung des Apostels Paulus in Jerusalem, 1905,
S. 193—224. |

Zu Apg. 22, 23, 1905, S. 535 1.

,Die neue Hiresie“, 1905, S. 621—632.

Wieder eine Schrift iiber die obligatorische roémische Ohren-
beichte, 1905, S. TT1—T76.

Die Beichtpflicht, 1906, S. 113—124.

Priscillianisches, 1906, S. 220—229.

Binden und Losen, 1906, S. 404—422.

Das Vaterunser in der Liturgie des hl. Augustin, 1906, 641
bis 658.

Einfihrung neutestamentlicher Biicher in den liturgischen Ge-
brauch, 1908, S. 425—440.

Das bibelkritische Programm der Modernisten, 1909, S. 12—27.

7 George Tyrrell, 1909, S. 754—764.

Einige Dokumente vom altkatholischen Kongress in Wien:
1. Das exegetische Studium in der romischen Kirche, 1910,

S. 1—18;
2. von demr Rechte der Kirchen, sich gegenseitig zu exkom-
munizieren, S. 18—25.
Ursprung der sakramentalen Beichte, 1910, S. 444—451.
Die péapstliche Enzyklika ,Editae saepe®, 1910. S. 697—T10.

Internationale kirchliche Zeitschrift
1911—1924.

Der pépstliche Absolutismus unter Pius X., 1911, 8. 7—30,
- S. 187—209.



— 75 —

Mensa und Confessio nach Dr. F. Wieland und die christkatho-
lische Messliturgie, 1911, S. 340—361.

Ein Lutherbild, 1911, S. 433—443.

Das Dekret der Bibelkommission tiber das Matthdusevangelium,
1912, S. 10—33.

Eine ungeniigende Rechtfertigung der romisch- katholischen
Ohrenbeichte, 1912, S. 210—228.

Ein romisch-katholisches Bibelwerk, 1912, S. 308—318.

Von der englischen Bibeliibersetzung, 1912, S. 409—414.

Dekret der pépstlichen Bibelkommission iiber das Markus- und
Lukasevangelium und liber das synoptische Problem im all-
gemeinen, 1912, S. 442—4b5. '

De ecclesia Christi, 1913, S. 33—44,

Vom privaten Bibellesen, 1914, S. 23—37, S. 230—235.

‘Von der Damonologie der Evangelien, 1914, 433—450.

Neue Bestétigung der Hieronymusgesellschaft, 1914, S.570—572.

Vom Gebet fiir Verstorbene in der Kirche Englands, 1915,
S. 4—10.

Erlass der pépstlichen Bibelkommission iber den Hebréerbrief,
1915, S. 17—26.

Zwei Thesen tber die Giiltigkeit einer bischoflichen Konse-
kration, S. 271—296.

Ein Schreiben Augustins tiber kirchenpolitischen Zwang, 1916,
S. 1—26.

Kirchlichkeit und kirchliche Versténdigung, 1916, S. 121 —128.

Die heilige katholische Kirche: Die Gemeinschaft der Heiligen,
1916, S. 241—247.

Bischof Dr. John Wordsworth, 1916, S. 361—369.

Uber den Nachtrag zum Johannesevangelium, 1917, S. 1—29.

Protestantische Einigungsversuche in Amerika, 1917, S. 329
bis 340.

Der pépstliche Jurisdiktionsprimat im neuen Codex juris cano-
nici, 1918, S. 106—117.

Beziehungen zwischen der russischen und der anglikanischen
Kirche, 1918, S. 118—128.

Personliche Beziehungen des Apostels Paulus zur rémischen
Christengemeinde in der Zeit der Abfassung des Romer-
briefes, 1918, S. 201—224.

Die Folgen des neuen romischen Codex fiur romfreie katho-
lische Kirchen, 1918, S. 275—281.



— T8 —

Von den im neuen papstlichen Gesetzbuch auf Eingehung ge-
mischter Ehen gesetzten Strafen, 1918, S. 303—323.

Briefwechsel zwischen Stiftspropst Jos. Burkard Leu in Luzern
und Stiftspropst Dr. Ignaz Déllinger in Miinchen {iber den
Kirchenstaat, 1918, S. 324—333.

Internationale kirchliche Beziehungen der christkatholischen
Kirche der Schweiz, 1919, S. 1—37, S. 112—126.

Zu dem in voriger Nummer erschienenen Artikel: ,Von den
im neuen pépstlichen Gesetzbuch auf Eingehung gemischter
Ehen gesetzten Strafen, 1919, S. 56—63.

Abhéngigkeit des romisch-katholischen Klerus von der Hier-
archie nach dem neuen Codex juris canonici, 1919, S. 97—111.

Die zwei Schlusskapitel 15 und 16 des Romerbriefes als ur-
spriingliche Bestandteile dieses Schreibens, 1919, S. 193—229.

Der religiose Standpunkt der christkatholischen Kirche, 1919,
S. 273—288.

Weltkonferenz zur Erwigung von Fragen betreffend Glauben
und Kirchenordnung. Bericht der nach FKuropa und dem
Westen entsandten Abordnung. Aus dem Englischen iibersetzt,
1920, S. 1—3b.

Die Bedeutung der vatikanischen Dekrete vom 18. Juli 1870,
1920, S. 97—106.

Roms Stellung zu den kirchlichen Unionsbestrebungen nach den
neueren péipstlichen Kundgebungen, 1920, S. 107—119.

Unsere Stellung zu den kirchlichen Unionsbestrebungen. Hirten-
brief anlédsslich der Genfer Vorkonferenz tber Glauben und
Kirchenverfassung, 1920, S. 161—177.

Wiederbeginn der Unionsverhandlungen mit der orientalischen
Kirche, 1920, S. 225—228.

Nach welcher Methode ist die kirchliche Wiedervereinigung
zu versuchen? 1921, S. 1—16.

Vier Werke tiber kirchliche Wiedervereinigung, 1921, S. 73—92.

Antwort der altkatholischen Bischife auf die vier vom Sub-
jects Committee der Weltkonferenz iiber den Glauben in der
wiedervereinigten Kirche vorgelegten Fragen, 1921, S. 99—102.

Anregungen zur Veranstaltung einer Gebetswoche, aus dem
Englischen iibersetzt, 1922, S. 1—10.

Vorschlage zur Herbeifiihrung einer kirchlichen Einigung, 1922,
S. 11—25. '



— 1 —

Briefwechsel zwischen dem Patriarchen Meletios von Konstan-
tinopel und Bischof Herzog, 1922, S. 41—43.

Gebete fir die Einheit der Kirche. Aus dem Englischen fiber-
setzt, 1922, S. 73—11.

Die Kirche als der ,Leib Christi®.

Leibniz und Bossuet iiber kirchliche Wiedervereinigung, 1922,
S. 209—224.

Briefwechsel zwischen dem Patriarchen von Belgrad und dem
christkatholischen Bischof der Schweiz, 1922, S. 263—265.
Die Utrechter Kirche und der Altkatholizismus,1923, S. 26—32.
F. Heiler: Der Katholizismus, seine Idee und seine Erschei-

nung, S. 64—71.
Briefwechsel zwischen dem Patriarchen Gregorios von Kon-
stantinopel und Bischof Herzog, 1924, S. 60—62.
A. K.




	Bischof Dr. Eduard Herzog

