
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 14 (1924)

Heft: 2

Nachruf: Bischof Dr. Eduard Herzog

Autor: E.M. / A.K.

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


65

f Bischof Dr. Eduard Herzog.

Die schweizerischen Christkatholiken und die Altkatholiken
des Auslandes haben, vereint mit zahlreichen guten und treuen
Freunden, das Gedächtnis des heimgegangenen Bischofs, Dr.
Eduard Herzog, in würdiger und schöner Weise gefeiert. Wo
man seiner gedachte, geschah es in Verehrung und Liebe, und
in der Bezeugung der Hochachtung vor seiner Persönlichkeit,
und in der Anerkennung des reinen Charakters seines Strebens
und Wollens gesellten sich zu den Freunden auch die Gegner.

Auch die Gegner konnten Herzog nicht bestreiten, dass er
in seiner theologischen und kirchlichen Stellung sich
gleichgeblieben war. Er war in den Traditionen des liberalen
Katholizismus aufgewachsen, eines religiösen, durch und durch
kirchlichen, aber keineswegs ultramontanen Katholizismus. Die
Überspannung der päpstlichen Zentralgewalt, die jesuitischen
Frömmeleien und die politischen Aspirationen hatten in jenem
Katholizismus so wenig Raum, so Avenig sie dem der alten Kirche
eigen gewesen waren. Es war nichts als Konsequenz, wenn
diese Katholiken die Unfehlbarkeit des Papstes nicht annehmen
konnten.

Der junge Professor hätte also von sich selbst und, wie
er dessen sicher war, vom Glauben und der Tradition der
katholischen Kirche abfallen müssen, w*enn er 1870 sich dem neuen
Dogma hätte unterziehen wollen.

Dieser Stellung ist Herzog treu geblieben. Die Ablehnung
der päpstlichen Unfehlbarkeit und Allgewalt war nicht bloss
eine Negation, sondern noch viel mehr eine Position. Denn sie
fusste geradezu auf der alten katholischen Kirche und auf der
unverfälschten katholischen Tradition. Die Katholizität der
christkatholischen Kirche ist von ihrem Bischof immer mit aller
Deutlichkeit betont worden. Ihr Glaubensbekenntnis ist das der
ungeteilten Kirche, ihre Reformen können sich auf Kultus und

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 1024. 5



— 66 —

Disziplin jener Kirche berufen; sie haben für sich die besten
Zeugen unter den Vätern der Kirche. Jene alte Kirche wusste
dagegen nichts A'on einem unfehlbaren Lehramt des Papstes
und nichts von seiner Gewalt über alle christlichen Kirchen.

Dieser kirchlich-theologischen Stellung Herzogs diente seine
wissenschaftliche Lebensarbeit. Wir mögen sie durchgehen von
seinen Anfangsarbeiten bis zur letzten Publikation, sie sind alle
Zeugen nicht einer Entwicklung, sondern eines Standpunktes,
einer gesicherten religiösen und kirchlichen Stellung. Der
Vertretung dieser Stellung diente auch die „Internationale kirchliche

Zeitschrift". Sie war zu diesem Zwecke und zur Förderung

des Gedankens der Wiedervereinigung der christlichen
Kirchen gegründet worden.

Die „Internationale kirchliche Zeitschrift" ist dem
Verstorbenen zum grössten Dank verpflichtet, denn er gehört nicht
bloss zu ihren Gründern, sondern war neben Prof. Dr. Michaud
ihr fleissigster Mitarbeiter. War doch die Sache, die sie vertritt,
seine Sache, und zu den Aufgaben des Katholizismus der alten
Kirche gehörte nach seinen Vertretern, Aron Döllinger an bis
auf heute, der Gedanke der Wiedervereinigung. Von ihr und
der Zeitschrift gilt für Herzog: Res tua agitur.

Ist ja schon die Wissenschaft selbst international, und wer
sich ihr ergibt, tritt ein in eine Gesellschaft, welche, so
verschieden die Einzelnen und ihr Schaffen auch sein mag, das
Streben nach Wahrheit und Erkenntnis miteinander verbindet.
In diese Gesellschaft trat Herzog; sie war für ihn zugleich
eine Societas Jesu, in einem viel höhern Sinn als die, Avelche
sich so nennt, es ist oder zu sein vermag. Was nahm er hiezu
für eine Ausrüstung mit und welches waren seine Ausweise?

Von seiner bäuerlichen Abstammung her nahm der künftige

Gelehrte einen rüstigen Körper mit, von seinen Vorfahren
scharfen Verstand, treffliches Gedächtnis und aus der Umgebung,
in welcher er aufgewachsen Avar, den Sinn für eine natürliche,
einfache Lebensführung. Dazu geleitete ihn ein frohes Gemüt,
und ein herrliches Gottvertrauen Avar in guten und schweren
Stunden Stärke und Trost. Bei dem Oheim von mütterlicher
Seite, dem geistig hochstehenden und gelehrten Professor und
Stiftspropst Burkard Leu in Luzern, fand der Gymnasiast und
Student reiche Anregung* und Belehrung und die kirchliche
Richtung. Herzog gehörte von Anfang an zu den besten Schü-



— 67 —

lern der damaligen Luzerner Bildungsanstalten, und hier schon
eignete er sich die reichen Sprachkenntnisse an, welche die
Grundlage bildeten für seine späteren Studien und Arbeiten.
Schon früh schrieb er den schönen und klaren Stil, der seine
Werke so genussreich macht und den einfachsten Brief aus
seiner Hand als ein vollendetes Kunstwerk empfinden lässt.
Bereits von Luzern aus trefflich vorgebildet, fand er an den
Hochschulen von Freiburg i. Br. und Tübingen in Alban
Stolz, Kuhn, Aberle und Hefele die Leuchten der damaligen
deutschen Theologie als seine Lehrer, und als die Luzerner
Erziehungsbehörden, in der richtigen Erkenntnis, dass es sich
hier darum handle, einen hervorragenden Kopf für die
akademische Laufbahn vorzubilden, den jungen Gelehrten bewogen,
noch nach Bonn zu gehen, wurde ihm dort der treffliche
Heinrich Reusch Lehrer und väterlicher Freund zugleich. So

ausgerüstet eröffnete der junge Gelehrte seine akademische
Laufbahn als Lehrer der Exegese an der theologischen
Bildungsanstalt in Luzern. Seine erste Publikation war die dem
Verzeichnis der Studierenden der Kantonsschule und der Theologie

zu Luzern (1872) beigelegte Arbeit: „Über die Abfassungszeit

der Pastoralbriefeu. Wenn auch das positive Resultat der
Untersuchung sich auf eine Voraussetzung stützt, welche heute
nicht mehr gehalten Averden kann, zeigt die Arbeit alle
Vorzüge, welche die spätem auszeichnen, hervorragende, umfassende

Kenntnis der Literatur, scharfsinnige Beweisführung,
klare Darstellung, das konservative Verfahren des katholischen
Exegeten und vornehme Haltung in Abwehr und Poiemik.

Diese letztere zu bewähren, hatte Professor Herzog in
Sturm und Drang wahrhaft bereits Gelegenheit gehabt. In der
von einigen geistlichen und weltlichen Professoren der
Lehranstalten von Luzern herausgegebenen „Katholische Stimme aus
den Waldstättenu hatten diese Männer Stellung genommen zu
den Fragen, welche in dem in Rom tagenden Konzil behandelt
wurden, insbesondere zur Unfehlbarkeit. Professor Herzog
schrieb hauptsächlich exegetische und dogmengeschichtliche
Aufsätze, so über Luk. 22, 31-34; „Gründe gegen die Dogmatisierung
der päpstlichen Unfehlbarkeit" ; „Die Bulle Unam sanctam" ;

„Hat der hl. Geist entschieden?"; „Der Stein des Anstosses"; „Der
Kardinalpunkt" ; „Die persönliche Unfehlbarkeit des Papstes";
„Biblische Begründung der theokratischen Papalhoheit"; „Eine



— 68 —

gelehrte Darstellung der Gründe für den Glauben an die päpst
liehe Unfehlbarkeit"; „Die neueste Verteidigung der vatikanischen
Synode". Auch wo sich Herzog mit den Gegnern auseinandersetzt,

geschieht es ruhig und vornehm, was A7on der Gegenseite

nicht gesagt werden kann. Im übrigen zeigen seine
Artikel, wohl seine ersten Publikationen überhaupt, alle jene
bereits erwähnten Vorzüge. Grössere exegetische Arbeiten hat
Herzog nicht publiziert. Doch hat er in seiner Stellung als
Bischof, in seinen Hirtenschreiben, in der Begründung* des
christkatholischen Standpunktes, insbesondere in der Frage
der Ohrenbeichte und dann in zahlreichen Artikeln der „Revue"
und der „Internationalen Zeitschrift" sich als vorzüglichen
Exegeten erwiesen.

Der Bischof Herzog hat jedes Jahr wenigstens einmal zu
seinen Gemeinden gesprochen. Diese Hirtenbriefe sind ebenso
bedeutsame Kundgebungen christlicher Weltanschauung wie
im einzelnen Beweise einer geläuterten, ruhig und besonnen
urteilenden Gelehrsamkeit und insbesondere, wie es Ausgangspunkt

und Anlage erheischen, gründliche exegetische Arbeiten.
Beim Antritt des Bischofsamtes rechtfertigte er unser Vorgehen
und unsere Auffassung durch eine Darstellung dieses Amtes,
wie sie sich aus den neutestamentlichen Zeugnissen und
denjenigen der alten Kirche ergibt. Er wies die erhobenen
Einwürfe in einer Antwort auf die am 4. Nov. 1876 publizierte
„Erklärung* der schweizerischen Bischöfe" und auf die päpstliche

Exkommunikationsbulle vom 6. Dez. 1876 zurück. Im
Hirtenbrief von 1876 sprach er über das Avahre Oberhaupt der
Kirche, den einen, e\Arigen Hohenpriester, und das bischöfliche
Schreiben über „Die drei Worte Jesu an den Apostel Petrus"
A^erbreitete sich nochmals über die biblische Grundlage des
römischen und des katholischen Standpunktes in dieser Frage.
In einem Nachtrage untersuchte er die gleichen Fragen
anhand der Lehre des hl. Augustin und erwies sich dabei als
gründlicher Kenner dieses Kirchemraters. Diese hervorragenden
Kenntnisse der patristischen Literatur liessen ihn auch in der
Beichtfrage eine klare und unanfechtbare Stellung einnehmen.
Seine Beweisführung dafür, dass eine förmliche und allgemeine
Verpflichtung zur speziellen Beichte den Gläubigen der
abendländischen Kirche erst durch die sogenannte IV. Lateransynode
vom Jahre 1215 auferlegt wurde, die er in dem Hirtenbrief



— 69 —

von 1880 erläuterte und später in einer Auseinandersetzung
mit dem römischen Bischof von St. Gallen, Augustin Egger,
wiederholte, erwies ihn neuerdings als scharfsinnigen Exegeten
und gründlichen Kenner der Zeugnisse der Väter. Insbesondere
gelang es ihm, so manches sog. altkirchliche Zeugnis, das
kritiklos von Mund zu Mund ging und einer dem andern
prüfungslos nachschrieb, anhand der Urkunde selbst zu
untersuchen und seine missbräuchliehe Anwendung oder zweckbe-
wusste Verstümmelung nachzuweisen. Der Hirtenbrief auf die
Fastenzeit 1882 rechtfertigt den katholischen und zugleich
nationalen Charakter unserer kirchlichen Organisation und er-
Aveist die beiden Eigenschaften als Überlieferungsgut der alten
Kirche. Schon auf den Bonner Unionskonferenzen, die 1874
und 1875 unter dem Vorsitze von Stiftspropst Döllinger
stattfanden, Avar festgestellt Avorden, dass einer Interkommunion
zwischen den Altkatholiken und der englischen und der anglo-
amerikanischen Kirche nichts im Wege stehe. 1880 war
Bischof Herzog vom präsidierenden Bischof der anglo-amerikanischen

Kirche zur Teilnahme an der Generalsynode eingeladen

worden. In einer Schrift über die Gemeinschaft mit der
anglo-amerikanischen Kirche und in dem Hirtenbrief mit der
gleichen Überschrift wird die Berechtigung dieser Interkommunion

und insbesondere auch die Gültigkeit der anglikanischen

Weihen und der ihnen zustehende Charakter der
apostolischen Sukzession nachgewiesen. Über die grundsätzliche
Frage der Wiedervereinigung sprach sich Bischof Herzog in
dem Hirtenschreiben vom Jahre 1895 aus: „Über kirchliche
Wiedervereinigung* nach päpstlicher und christkatholischer
Auffassung" und stellte dem päpstlichen Unterwerfungsgedanken

das Bild der brüderlichen Wiedervereinigung entgegen,
wie sie im Wesen des Christentums begründet ist. In einer
schönen biblischen Begründung schildert der Hirtenbrief des
Jahres 1888 die hl. Eucharistie als Gottesdienst der christlichen
Gemeinde. Zu den sozialen Fragen nahm wieder vom gleichen
Standpunkt aus, nach dem Gleichnis vom Schiedsrichter, der
Hirtenbrief von 1887 Stellung. In immer gleich erhebender
Weise, aus der unversieglichen Quelle des Evangeliums
schöpfend, behandeln eine grosse Zahl der Hirtenbriefe
ethischreligiöse Gegenstände. „Über die Gemeinschaft des Gebetes",-
„Über die Freiheit der Kinder Gottes", „Über die Pflege des



- 70 —

Gewissens", „Das höchste Gut im Reiche Gottes", „Die
Religionsübung in der Familie", „Das neue Gebot", „Das vollkommene

Gesetz der Freiheit", „Christentum und Kultur in der
Drangsal dieser Tage" (1914), „Christliche Persönlichkeit und
kirchliche Gemeinschaft", „Das Reich Gottes", „Von der
Bedeutung des Evangeliums für die Ordnung in der menschlichen
Gesellschaft", „Vaterland und Reich Gottes" (1922). Diese
Hirtenschreiben bilden ein unvergängliches Erbe und bleiben ein
erhebendes Zeugnis eines Exegeten, der es verstanden hat, aus
dem Schatze des Evangeliums dem Volk der Christen immer
wieder neue herrliche Gaben zu schenken.

Einige der in den Hirtenbriefen in zugleich erbaulicher
Form vorgetragenen Gegenstände hat Herzog in der „Internationalen

kirchlichen Zeitschrift" vom rein wissenschaftlichen
Standpunkt aus behandelt, so die Beichtfrage in den Artikeln
„Vom Sakrament der Busse" (1900), „Über die Entstehung der
obligatorischen Ohrenbeichte in der abendländischen Kirche"
(1901), „Neue Abhandlungen über die Beichte" (1902), „Von
der Schlüsselgewalt der Kirche", „Die Beichtpflicht" (1906),
„Binden und Lösen" (1906), „Ursprung der sakramentalen
Beichte" (1900).

Zu den rein exegetischen und patristischen Arbeiten sind
die Untersuchungen zu rechnen über die missbräuchliche
Auslegung und Anwendung der Stelle : „Regnum coelorum vim
patitur" (1893), die schöne Abhandlung über „Das Vaterunser in
der Liturgie des hl. Augustin" (1906), „Von der Dämonologie der
Evangelien" (1914), „Ein Schreiben Augustins über kirchenpolitischen

Zwang" (1916), „Über den Nachtrag zum
Johannesevangelium" (1917), „Die zwei Schlussartikel 15 und 16 des

Römerbriefes als ursprüngliche Bestandteile dieses Schreibens"
(1919). In den letzten Jahrgängen der Zeitschrift wandte seine
Aufmerksamkeit sich hauptsächlich dem neu herausgegebenen
Codex juris canonici zu, insbesondere all den Bestimmungen,
welche die päpstliche Jurisdiktion, die Abhängigkeit des
römischkatholischen Klerus von der Hierarchie und die Frage
der gemischten Ehen betreffen. Alle diese Artikel weisen nach,
wie aus dem Dogma von 1870 über den Summepiskopat des

Papstes sich dieses neue Papstrecht folgerichtig entwickeln
musste und welche Gefahren für den konfessionellen Frieden
in diesen Bestimmungen enthalten sind. Die allerletzten Ar-



— 71 —

beiten handeln über die kirchliche Wiedervereinigung. Die
historischen Grundlagen werden untersucht, die bisherigen
Unionsbestrebungen besprochen, die Methoden für die kommenden

geprüft, die tatsächlichen Vorgänge gewürdigt. Die letzte
Kundgebung ist eine freundliche Antwort aus dem Osten, der
Briefwechsel zwischen dem Patriarchen Gregorios von
Konstantinopel und Bischof Herzog, 1924.

Ein diesem Heft beigegebenes Verzeichnis aller in der
Zeitschrift erschienenen Artikel von Eduard Herzog zeigt eine
erstaunliche Fülle. Es sind alles sorgfältig ausgeführte,
Avissenschaftlich wohlfundierte Arbeiten, in der klaren Darstellung
des Verfassers, in seiner schönen Sprache geschrieben, mit der
Kunst, die er wie selten einer, verstand, die schwierigsten
Dinge einfach und klar zu behandeln.

Herzog Avar Aron Haus aus nicht Historiker. Der katholische

Exegete, der nicht bloss in der Bibel, sondern auch in
deren historischen Überlieferung Avurzelt, wird aber immer
historische Untersuchungen vorzunehmen haben. Auch dafür
war Herzog ausserordentlich befähigt. In allen seinen Artikeln
finden wir ihn auch auf diesen Pfaden, und in einem der ersten
Jahrgänge der Zeitschrift begann er mit seinen Arbeiten über
die Priscillianisten, die eine glänzende Ehrenrettung für diese
wie für den grossen Bischof von Tours bedeuten und die alle
Vorzüge von Herzogs Darstellung zeigen.

So hat er auch einige nicht bloss für die Sache des

Altkatholizismus, sondern auch für die Zeitgeschichte wertvolle
Monographien verfasst. Mit Nikolaus von der Flüh hat er sich
mehrere Male beschäftigt. Es lag ihm hauptsächlich daran,
den religiösen Zusammenhang mit den Gottesfreunden nachzuweisen,

und insbesondere die letzten Untersuchungen, die er
diesem Gegenstande widmete, haben neben der grossen
Biographie von Durrer viel zur Klärung der Gestalt des frommen
Bruders beigetragen.

Ein schönes Denkmal setzte Herzog* unsern Vorgängern
in der Vergangenheit der katholischen Schweiz, dem
Stadtpfarrer Thaddäus Müller von Luzern, dem Pfarrer Kälin von
Zürich und dem Stiftspropst Burkard Leu von Luzern. Das
Lebensbild des Stadtpfarrers und bischöflichen Kommissärs war
zunächst ein Vortrag, den Bischof Herzog in der luzernischen
Gemeinde hielt; mit den Ergänzungen und zahlreichen An-



— 72 —

merkungen gibt er ein treffliches Bild jener wogenden Zeit
des politischen Übergangs und der im Katholizismus miteinander

kämpfenden Richtungen. Ein Vertreter des liberalen
Katholizismus war später noch, bereits recht einsam geworden,
der Pfarrer der katholischen Gemeinde Zürich, Robert Kälin.
Es waren im Klerus nur noch wenige, die offen zur Fahne
hielten ; der Ultramontanismus hatte bereits alles, was an
freiheitlichen Regungen vorhanden war, erstickt. Einer der letzten
Vertreter des alten Katholizismus und der Wessenbergischen
Richtung war, viel angefochten, verfolgt und verspottet, aber
äusserlich geschützt durch die Zürcher Regierung und innerlich

abgeklärt und fest, jener Pfarrer der Zürcher Gemeinde,
dem Bischof Herzog in gleicher Weise wie dem Luzerner
Müller eine liebevolle Monographie widmete, die auf die
Zeitverhältnisse, die Zeit der Badener Konferenzen, der Rappers-
wdler Bewegung und den Endkampf zwischen dem siegreichen
Ultramontanismus und den letzten Wessenbergern ein helles
Licht wirft. Die schönste, inhaltreichste dieser Monographien
ist diejenige über den Stiftspropst Burkard Leu von Luzern,
den Onkel von Bischof Herzog. Die Wirren der Sonderbundszeit,

die Dogmatisierung der unbefleckten Empfängnis, die
letzten Abwehrversuche der deutschen Gelehrtenversammlungen,

die Besetzung des Bischofstuhles des Bistums Basel
bilden den lebensvollen Hintergrund, auf dem sich dieses Lebensbild

abhebt. Es ist nicht bloss eine Biographie, sondern eine
klare Charakteristik der katholischen Schweiz jener Zeiten.

Als Historiker wies sich Herzog- auch aus, da er als Rektor

der Hochschule Bern als Thema seiner Rektoratsrede eine
Studie über Religionsfreiheit in der helvetischen Republik
gewählt hatte, in welcher er in seiner gründlichen Art eine
Arbeit schuf, die ein deutliches, wohl verständnisvolles, aber doch
unparteiisches Bild der kirchlichen Bestrebungen der
Helvetik gibt.

Im Anschluss an einen Vortrag über Walter Munzinger
stellte Herzog mit den nötigen Anmerkungen die Dokumente
zur Vorgeschichte der christkatholischen Kirche der Schweiz
zusammen, wiederum eine Arbeit von unbedingter
Zuverlässigkeit.

Wenn wir nun diese wissenschaftliche Lebensarbeit Eduard
Herzogs überblicken und dann noch bedenken, dass er in den



— 73 —

„Katholischen Blättern" und im „Katholik" unzählige Artikel
publizierte, darunter solche, die nur aus gründlichster Kenntnis
der Materie geschrieben sein konnten, muss man staunen über
den Umfang dieses Lebenswerkes. Dazu kommt, dass alles,
was Herzog schrieb, als vollendet erscheint. Reif sein heisst
alles, trifft für sein Leben, so gut wie für seine wissenschaftlichen

Arbeiten zu. Er hinterlässt kein „Werk" im gewohnten
Sinne des Wortes ; es sind alles verhältnismässig kleine
Publikationen, aber alle sind in ihrer Art Meisterwerke von
beherrschtem Stoff, von unbedingter Zuverlässigkeit, von vollendeter

Sprache und von einer Klarheit der Darstellung, wie
man sie selten findet.

Döllinger, mit dessen Methode und Darstellung Herzog
vieles gemein hat, nannte die Philosophie und die Geschichte
die beiden Augen der Theologie. Herzog würde an Stelle der
Philosophie die Exegese gesetzt haben, die Döllinger der
Geschichte zuteilt, AAie umgekehrt Herzog die Philosophie des

Christentums in der Exegese findet. Mit diesen beiden Augen
sah Eduard Herzog das Christentum und die Kirche.

Das Letzte, was Eduard Herzog geschrieben hat, war sein
Hirtenbrief auf den Bettag 1923 „Vaterland und Reich Gottes".
Ein Abschiedswort! Noch einmal fasste er die beiden Ideale
zusammen, denen sein reiches, inhaltsvolles, von Arbeit und
Liebe gesegnetes Leben in unverbrüchlicher Treue und in
seltener Hingebung geweiht gewesen ist. E. M.

Verzeichnis der Aufsätze.
Internationale theologische Zeitschrift

1893—1910.

Regnum coelorum vim patitur, 1893, S. 58—73.
Orthodox-katholischer und römischer Katechismus, 1893, S. 237

bis 253.

Priscillian, 1894, S. 1—27.

Priscillianisches, 1894, S. 370—372.
Rom und die orientalischen Kirchen, 1895, S. 39—48.
Die Nationalkirche, 1896, S. 14—28.
Priscillian, 1897, S. 223—237.
Leo XIIL und Leo Taxil, 1897, S. 557—583.



— 74 —

Bericht über den IV. internationalen Altkatholiken-Kongress in
Wien, 1898, S. 219—280.

Sendungsworte des auferstandenen Christus an seine Jünger,
1900, S. 431—451.

Vom Sakrament der Busse, 1900, S. 646—664.
Über die Entstehung der obligatorischen Ohrenbeichte in der

abendländischen Kirche, 1901, S. 78—102.
Neue Abhandlungen über die Beichte, 1902, S. 354—365.
Die Fulham-Konferenz über die Beichte, 1902, S. 548—554.
Von der Schlüsselgewalt der Kirche, 1902, S. 615—630.

Bedeutung der territorialen Grenzen der kirchlichen
Jurisdiktion, 1904, S. 680-690.

Die Gefangennehmung des Apostels Paulus in Jerusalem, 1905,
S. 193—224.

Zu Apg. 22, 23, 1905, S. 535 f.

„Die neue Häresie", 1905, S. 621—632.
Wieder eine Schrift über die obligatorische römische

Ohrenbeichte, 1905, S. 771-776.
Die Beichtpflicht, 1906, S. 113—124.

Priscillianisches, 1906, S. 220—229.
Binden und Lösen, 1906, S. 404—422.
Das Vaterunser in der Liturgie des hl. Augustin, 1906, 641

bis 658.

Einführung neutestamentlicher Bücher in den liturgischen
Gebrauch, 1908, S. 425-440.

Das bibelkritische Programm der Modernisten, 1909, S. 12—27.

f George Tyrrell, 1909, S. 754—764.

Einige Dokumente vom altkatholischen Kongress in Wien:
1. Das exegetische Studium in der römischen Kirche, 1910,

S. 1—18;
2. von dem Rechte der Kirchen, sich gegenseitig zu exkom¬

munizieren, S. 18—25.

Ursprung der sakramentalen Beichte, 1910, S. 444—451.
Die päpstliche Enzyklika „Editae saepe", 1910. S. 697—710.

Internationale kirchliche Zeitschrift

1911—1924.

Der päpstliche Absolutismus unter Pius X., 1911, S. 7—30,
S. 187—209.



— 75 —

Mensa und Confessio nach Dr. F. Wieland und die christkatholische

Messliturgie, 1911, S. 340—361.
Ein Lutherbild, 1911, S. 433—443.
Das Dekret der Bibelkommission über das Matthäusevangelium,

1912, S. 10-33.
Eine ungenügende Rechtfertigung der römisch-katholischen

Ohrenbeichte, 1912, S. 210—228.
Ein römisch-katholisches Bibelwerk, 1912, S. 308—318.
Von der englischen Bibelübersetzung, 1912, S. 409—414.
Dekret der päpstlichen Bibelkommission über das Markus- und

Lukasevangelium und über das synoptische Problem im
allgemeinen, 1912, S. 442—455.

De ecclesia Christi, 1913, S. 33—44.
Vom privaten Bibellesen, 1914, S. 23—37, S. 230—235.
Von der Dämonologie der Evangelien, 1914, 433—450.
Neue Bestätigung der Hieronymusgesellschaft, 1914, S. 570—572.
Vom Gebet für Verstorbene in der Kirche Englands, 1915,

S. 4—10.
Erlass der päpstlichen Bibelkommission über den Hebräerbrief,

1915, S. 17—26.
Zwei Thesen über die Gültigkeit einer bischöflichen

Konsekration, S. 271—296.
Ein Schreiben Augustins über kirchenpolitischen Zwang, 1916,

S. 1—26.
Kirchlichkeit und kirchliche Verständigung, 1916, S. 121—128.
Die heilige katholische Kirche : Die Gemeinschaft der Heiligen,

1916, S. 241—247.
Bischof Dr. John Wordsworth, 1916, S. 361—369.
Über den Nachtrag zum Johannesevangelium, 1917, S. 1—29.
Protestantische Einigungsversuche in Amerika, 1917, S. 329

bis 340.
Der päpstliche Jurisdiktionsprimat im neuen Codex juris canonici,

1918, S. 105—117.
Beziehungen zwischen der russischen und der anglikanischen

Kirche, 1918, S. 118—128.
Persönliche Beziehungen des Apostels Paulus zur römischen

Christengemeinde in der Zeit der Abfassung des Römerbriefes,

1918, S. 201—224.
Die Folgen des neuen römischen Codex für romfreie katholische

Kirchen, 1918, S. 275—281.



— 76 —

Von den im neuen päpstlichen Gesetzbuch auf Eingehung
gemischter Ehen gesetzten Strafen, 1918, S. 303—323.

Briefwechsel zwischen Stiftspropst Jos. Burkard Leu in Luzern
und Stiftspropst Dr. Ignaz Döllinger in München über den

Kirchenstaat, 1918, S. 324—333.
Internationale kirchliche Beziehungen der christkatholischen

Kirche der Schweiz, 1919, S. 1—37, S. 112—126.
Zu dem in voriger Nummer erschienenen Artikel: „Von den

im neuen päpstlichen Gesetzbuch auf Eingehung gemischter
Ehen gesetzten Strafen, 1919, S. 56—63.

Abhängigkeit des römisch-katholischen Klerus von der
Hierarchie nach dem neuen Codex juris canonici, 1919, S. 97—111.

Die zwei Schlusskapitel 15 und 16 des Römerbriefes als
ursprüngliche Bestandteile dieses Schreibens, 1919, S. 193—229.

Der religiöse Standpunkt der christkatholischen Kirche, 1919,
S. 273—288.

Weltkonferenz zur Erwägung* von Fragen betreffend Glauben
und Kirchenordnung*. Bericht der nach Europa und dem
Westen entsandten Abordnung. Aus dem Englischen übersetzt,
1920, S. 1—35.

Die Bedeutung der vatikanischen Dekrete vom 18. Juli 1870,
1920, S. 97—106.

Roms Stellung zu den kirchlichen Unionsbestrebungen nach den
neueren päpstlichen Kundgebungen, 1920, S. 107—119.

Unsere Stellung zu den kirchlichen Unionsbestrebungen. Hirtenbrief

anlässlich der Genfer Vorkonferenz über Glauben und
Kirchenverfassung, 1920, S. 161—177.

Wiederbeginn der Unionsverhandlungen mit der orientalischen
Kirche, 1920, S. 225—228.

Nach welcher Methode ist die kirchliche Wiedervereinigung
zu versuchen? 1921, S. 1—16.

Vier Werke über kirchliche Wiedervereinigung, 1921, S. 73—92.

Antwort der altkatholischen Bischöfe auf die vier vom
Subjects Committee der Weltkonferenz über den Glauben in der
wiedervereinigten Kirche vorgelegten Fragen, 1921, S. 99—102.

Anregungen zur Veranstaltung einer Gebetswoche, aus dem

Englischen übersetzt, 1922, S. 1—10.

Vorschläge zur Herbeiführung einer kirchlichen Einigung, 1922,
S. 11—25.



— 77 —

Briefwechsel zwischen dem Patriarchen Meletios von Konstantinopel

und Bischof Herzog, 1922, S. 41—43.
Gebete für die Einheit der Kirche. Aus dem Englischen übersetzt,

1922, S. 73—77.
Die Kirche als der „Leib Christi".
Leibniz und Bossuet über kirchliche Wiedervereinigung, 1922,

S. 209—224.
Briefwechsel zwischen dem Patriarchen von Belgrad und dem

christkathoüschen Bischof der Schweiz, 1922, S. 263—265.
Die Utrechter Kirche und der Altkatholizismus,1923, S. 26—32.
F. Heiler : Der Katholizismus, seine Idee und seine Erscheinung,

S. 64—71.
Briefwechsel zwischen dem Patriarchen Gregorios von

Konstantinopel und Bischof Herzog, 1924, S. 60—62.
A. K.


	Bischof Dr. Eduard Herzog

