Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 14 (1924)

Heft: 1

Artikel: Die Kirche von England und Rom
Autor: Neuhaus, K.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403985

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403985
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 929

Die Kirche von England und Rom.

Wer die romisch-katholische kirchliche Presse mit Auf-
merksamkeit verfolgt, der weiss, dass sich Rom seit Jahrzehnten
beziiglich der ,Bekehrung“ Englands grossen Hoffnungen hin-
gibt. Zu dieser Hoffnung scheint es mehr berechtigt durch die
Bedeutung der Personlichkeiten, die sich seit der Oxforder
Bewegung der romischen Kirche angeschlossen haben, als durch
die Zahl der Konversionen. Denn zahlenmiissig erleidet die
romische Kirche in England alljahrlich grosse Verluste, die
zumeist zugunsten der Kirche von England gehen. Indessen
darf man nicht verkennen, dass sich eine stark romfreundliche
Stimmung bis weit in die Kreise der héhern anglikanischen
Geistlichkeit kundgibt. Die Zeit der No-popery-Rufe diirfte fir
England endgiiltig vorbei sein. Die roémische Kirche ist eben
eine Weltkirche, der in bezug auf Universalitit nichts an die
Seite gestellt werden kaun. Sie imponiert durch ihre glinzende
Organisation, ihre straffe Zucht, ihre organische Einheit, ihre
relative Beherrschung der Massen, ihr reges kirchliches Leben
und ihre eiserne, unerbittliche Konsequenz. So hat sie fiir den
Englinder, der dem grossten und méchtigsten Reiche der Welt
angehort und weitausschauende Weltpolitik treibt, etwas seinem
Wesen Kongeniales.

Da die anglikanische Kirche mit ihren Tochterkirchen in
Amerika und den Kolonien in der gegenwértigen Unionsbewe-
gung die fiihrende Rolle spielt, ja deren treibende Kraft ist,
so kann es uns nicht wunder nehmen, dass immer wieder pré-
ponderante anglikanische Laien — die Theologen kennen die
Schwierigkeiten besser — in ihren von idealen Grundséidtzen
getragenen Unionswiinschen die Hoffnung hegen, eine vollstén-
dige Union zwischen der Kirche von England und der romi-
schen Kirche herbeizufithren. Selbst herbe Enttduschungen,



. 93 —

wie die Nichtanerkennung der anglikanischen Weihen in der
Bulle ,Apostolicae Curae“ von 1894, vermochten diese Hoff-
nungen nicht zu zerstéren. Der geistige Fihrer dieser Bestre-
bungen ist der auch als Staatsmann bekannte Lord Halifax.
Seit Gladstone hat kein Laie in der anglikanischen Kirche ein
solches Ansehen genossen, wie dieser jetzt im 85. Lebensjahre
stehende Greis. Noch heute leitet er, wie vor mehr als 50 Jahren,
voll Enthusiasmus jetzt als Ehrenprasident die English Church
Union. Er betrachtet es als seine L.ebensaufgabe, nicht nur die
Parteigegensitze innerhalb der ecclesia Anglicana zu mildern,
sondern auch eine Annédherung an Rom herbeizufithren. Der
erwiithnte péapstliche Entscheid war seinerzeit fiir ihn ein harter
Schiag, den er lange nicht verwinden konnte. In den letzten
Jahren ist er jedoch zu seiner Lieblingsidee zuriickgekehrt und
hat die lange abgerissenen Faden mit romischen kirchlichen
Kreisen wieder angekniipft. Und kein geringerer als der Pri-
mas von Belgien, der kluge Kardinal Mercier, hat sie aufgenom-
men. Lord Halifax begab sich mit einem Empfehlungsschreiben
des Erzbischofs von Canterbury, der bereits 1920 anlasslich
des Aufrufes der Lambethkonferenz ,An alle Christen“ zu-
gunsten der kirchlichen Wiedervereinigung mit dem Kardinal
in Verbindung getreten war, nach Mecheln, um denselben zu
fragen, ob nicht die bereits von Leo XIIL. im Jahre 1894 ins
Auge gefassten Konferenzen zwischen Vertretern der romischen
und anglikanischen Kirchen tber die Trennungspunkte beider
Kirchen erméglicht werden konnten. Er gab seiner personlichen
Uberzeugung Ausdruck, dass, wenn ein solcher Vorschlag vom
hl. Stuhle ausginge, dieser seitens der anglikanischen Autori-
tdten mit Freuden aufgenommen wiirde. Der Kardinal nahm
diese Anregung mit grossem Interesse entgegen und bat Lord
Halifax, die besonders zu behandelnden Diskussionspunkte kurz
zu skizzieren. Er wiirde dann der Sache n#hertreten und sei
bereit, Vertreter in Mecheln zu empfangen, die zu Besprechungen
delegiert wiirden. Daraufhin verfasste Lord Halifax ein von
seinen Freunden begutachtetes und nach deren Kritiken emen-
diertes Memorandum, welches er in einer inzwischen mehrfach
aufgelegten Schrift ,Ein Ruf nach Wiedervereinigung“') im Sep-
tember 1922 veroffentlichte.

Y) Viscount Halifax: A Call to Reunion Arising out of Discussions
with Cardinal Mercier. A.R.Mombray & Co., London.



—_— 24 —

Mit Recht will Lord Halifax die Diskussion auf eine feste
Basis stellen und daher zunichst Klarheit tiber den Begriff
,Kirche“ herbeifiihren. Dieser Begriff driickt fiir ihn zwei Ideen
aus: Einmal ist die Kirche eine sichtbare Gemeinschaft mit
einer Regierung, die eine #dussere Jurisdiktion besitzt. Zweitens
ist sie das unsichtbare geistige Reich der Seelen, deren Haupt
Christus ist. Im ersten Sinne sind vornehmlich Glieder der
Kirche jene, die sich dem Kirchenregiment und der kirchlichen
Jurisdiktion unterwerfen und ihr gehorsam sind. Im zweiten
Sinne gehoren zu der Kirche alle, die durch die Wirksamkeit
des heiligen Geistes eine Korperschaft mit Jesus Christus bilden,
oder, um den Gedanken weiter auszudehnen, die durch das
Bekenntnis der katholischen Credos und mittels der von Christus
eingesetzten Sakramente aus Kindern des ersten Adams zu
Gotteskindern umgewandelt und durch die damit vollzogene
Verbindung mit dem zweiten Adam seines tibernatiirlichen
Lebens teilhaftig geworden sind, welches das natiirliche, von
unsern Eltern ererbte Leben umbildet. Damit soll aber keines-
wegs gesagt werden, dass Gott nicht auch ausserhalb der Sa-
kramente wirken kann. Diese sind nur die gewohnlichen Mittel,
die gebrauchlichen Kanéle, durch die uns Gnade mitgeteilt und
das von Christus abgeleitete tibernatiirliche Leben gespendet
wird. Das ist die Meinung eines Anglikaners, wenn er von der
Kirche im allgemeinen spricht. Im Sinne einer sichtbaren Kirche
mit Ausserer Regierung und &usserer Jurisdiktion spricht der
romische Katholik gewohnlich von der Kirche, ohne den Be-
griff einer unsichtbaren Kirche auszuschliessen, besonders wenn
er betont, dass die Glieder der anglikanischen oder russischen
Kirche nicht zur Kirche gehoren. Auf der andern Seite kann
durch die Zweiteilung des Kirchenbegriffes eine Verstindigung
mit den Kirchen von England und des Orientes erzielt werden,
da ja die Orthodoxen so gerne befonen, dass das Reich Christi,
das Reich der Seelen, also die wirkliche Kirche, nicht von dieser
Welt ist.

Lord Halifax glaubt sogar, iiber die strittigen Punkte, wie
tiber die pépstliche Suprematie und die Dekrete des vatikani-
schen Konzils, mit Rom in Ubereinstimmung zu kommen. Diese
Hoffnung stiitzt sich auf zwei Ausspriiche Leos XIII.,, wonach
die pépstliche Suprematie keinen Anspruch auf Autoritat in
rein politischen und biirgerlichen Dingen erhebt, und die Auto-



95

ritit jedes Bischofs iuris divini ist. Beziiglich der vatikanischen
Dekrete konne eine grosse Schwierigkeit beseitigt werden, wenn
zugebilligt wird, dass vom Vatikanum keine Gewalt fir den
Papst, getrennt vom Konzil, beansprucht wird, dass also die fiir
den Papst reklamierte Vollmacht nichts anderes bedeute, als
die der Feststellung der kirchlichen Lehre bzw. der authen-
tischen Interpretation derselben. Demnach sei die Vollmacht
des Papstes nicht die Gewalt, neue Dogmen zu fixieren. Er
konne nur das der Kirche von Christus anvertraute depositum
fidei explicite und autoritativ auslegen. (Diese Meinung ist falsch.
Vgl. die 1854 vom damals noch nicht unfehlbaren Papste voll-
zogene Dogmatisierung der Immaculata Conceptio B. M. V.
Vgl. Caput IV der dogmatischen Konstitutionen des Vatika-
nums: Definimus, Romanum Pontificem, cum ex cathedra loqui-
tur, i. e. cum omnium christianorum pastoris et doctoris munere
fungens, pro suprema sua Apostolica auctoritate doctrinam de
fide vel moribus ab universa ecclesia tenendam definit, per
assistentiam divinam, ipsi in B. Petro promissam, ea infallibili-
tate pollere, qua divinus Redemptor ecclesiam suam in defi-
nienda doctrina de fide vel moribus instructam esse voluit;
ideoque eiusmodi Romani Pontificis definitiones ex sese, mon
autem ex consensu ecclesiae irreformabiles esse.)

Die anglikanische Kirche hat niemals die Lehre Luthers
von der vollstindigen Verderbnis der menschlichen Natur durch
den Siindenfall angenommen, sondern nur verkiindet, dass die
menschliche Natur seit dem Falle zur Siinde geneigt ist. Die
katholische Lehre von der Taufe, durch welche wir Kinder
Gottes und Erben des ewigen Lebens werden, ist im anglika-
nischen Taufformular und Katechismus ausdriicklich festgelegt,
ebenso die Lehre von der Firmung, wodurch der Getaufte als
Soldat in das Heer Jesu Christi eingegliedert wird. Was die
heilige Eucharistie anbetrifft, so lehrt die anglikanische Kirche,
dass beim heiligen Abendmahl der Leib und das Blut Jesu
Christi wirklich gegeben und empfangen werde. In diesem
Sakrament wird unser durch die Taufe verlichenes geistiges
Leben unterhalten und genahrt, so dass durch die hl. Kommu-
nion Christus in uns und wir in ihm leben. Dadurch wird sein
Leben auf Erden sakramental fortgesetzt und das Versprechen
erfullt, dass er uns nicht ohne Trost zuriicklassen und bei uns
bleiben werde bis ans Ende der Welt, Taufe und Abendmahl



— 96 —

sind daher stets als zum Heile notwendig betrachtet worden.
Das euacharistische Opfer der Messe ist nichts anderes als die
Darbringung unseres Herrn Jesu Christi an seinen himmlischen
Vater unter den sakramentalen Formen seines Leibes und Blutes,
die in mystischer Weise durch die Konsekration voneinander
getrennt werden zur Erinnerung an den Opfertod Christi, der
sein Blut einmal fir die vergangenen, gegenwirtigen und zu-
kiinftigen Stinden der Welt vergoss. Das eucharistische Opfer
ist also dasselbe wie das dem himmlischen Vater dargebrachte
Kreuzesopfer. Die christliche Ehe ist das Symbol der Verméh-
lung Jesu Christi mit seiner Kirche und mit der einzelnen christ-
lichen Seele. Durch die bischofliche Ordination wird der heilige
Geist denen mitgeteilt, welche die Weihen empfangen. Nur der
von einem giltig geweihten Bischof ordinierte Priester kann
konsekrieren und absolvieren, Jeder rechtméssige Bischof muss
die successio apostolica nachweisen konnen,

Da die Kirche von England cine Tochter der Kirche von
Rom ist, die ihr Christentum von Gregor dem Grossen und dem
hl. Augustin empfangen hat, so obliegt ihr auch die Pflicht, in
gleicher Weise wie Rom, danach zu streben, die unterbrochenen
Beziehungen wiederherzustellen, ohne die Wahrheit zu opfern.

In allen Dingen, ausser in Sachen, welche de fide sind,
also in Fragen des Ritus, des Kultus, der Disziplin und der
kirchlichen Gewohnheiten sind liberale und dehnbare Gesichts-
punkte notwendig, wenn eine Wiedervereinigung zustande kom-
men soll. Gleichzeitig muss man zur Erkenntnis kommen, dass
Einheit in wesentlichen Punkten keineswegs unvereinbar ist
mit vielen und grossen Unterschieden in der kirchlichen Praxis.

Beziiglich der Offenbarungswahrheiten und dogmatischen
Feststellungen ist daran zu erinnern, dass alle theologischen
Definitionen, die das Unendliche dem beschrinkten mensch-
lichen Geiste in menschlicher Sprache nahebringen wollen,
nur approximative Darlegungen und niemals endgiiltige Er-
klarungen der in Frage kommenden Wahrheiten sind. Die scho-
lastischen Lehrer haben dieses wohl nicht immer recht erwogen,
wenn sie versuchten, vollstindige und erschdpfende Definitionen
zu geben. Die gottliche Offenbarung kann nicht in ihrer Fiille
ausgedriickt werden, wenn sie sich ins Gewand der mensch-
lichen Sprache kleidet. Wenn dieses beriicksichtigt wird, dann
gibt es Raum fir Meinungsabweichungen selbst in Dingen, die



— 97 —

scheinbar wichtig sind. Solche Divergenzen haben sich schon
oft im Laufe der Kirchengeschichte ausgeglichen. Die Kirche
des Morgenlandes z. B. legt das entscheidende Moment der Ver-
gegenwirtigung des ILeibes und Blutes Christi bei der Messe
in die Epiklese, die lateinische Kirche in die Konsekrations-
worte: Das ist mein Leib etc. Dennoch anerkennen beide Kir-
chen die Gtltigkeit ihrer Konsekration. Ebenso erlaubt die
romische Kirche, dass ein romischer Katholik die Absolution
in articulo mortis von einem orthodoxen Priester empfangt.
Warum sollte man sich nicht, um eine Reunion zu erméglichen,
auch in andern Dingen entgegenkommen ?

Ein anderer Fall muss zur Beleuchtung der Schwierig-
keiten ins Auge gefasst werden. Mariia Empfingnis ist ein Fest
im anglikanischen Kalender, aber, da die Schrift des Neuen
Testamentes und die Viter dariiber schweigen, versucht die
Kirche von England nicht, itber diese Sache dogmatische Ent-
scheidungen zu geben. Es ist aber nicht einzusehen, wieso jemand,
der an die Menschwerdung Gottes aus der Substanz Marias
glaubt, durch die Feststellung beirrt werden kénnte, dass Maria
durch Gottes besondere Gnade vom ersten Augenblick ihrer
Empfiangnis an vor jeder Makel der Erbsiinde bewahrt blieb.
Eine solche Feststellung unterscheidet sich doch nur wenig von
dem, was die Bibel von der Heiligung des hl. Johannes des
Téaufers im Mutterschosse berichtet. Wenn durch das Dogma
von der unbefleckten Empfiangnis nichts anderes von Maria
gesagt wird, als was von jedem getauften Kinde gelehrt wird,
warum sollte dann nicht jeder Christ etwas Derartiges ohne
Bedenken annehmen konnen? (Hier wird der Unterschied
zwischen frommer Meinung und Dogma vollstindig verwischt.)
Das Bedenkliche liegt nach Lord Halifax nicht so sehr in der
Lehre selber, sondern in der Art, wie sie als Dogma verkiindigt
wurde. Besonders die orthodoxe Kirche, der doch niemand
mangelhafte Marienverehrung vorwerfen kann, weist auf diesen
Punkt hin. Wenn wir auch von der rémischen Kirche nicht
erwarten konnen, dass sie auf ihre autoritativen dogmatischen
Entscheidungen zuriickkommt, so muss sich doch Rom auf der
andern Seite die Schwierigkeiten vergegenwirtigen, wenn sie
etwa von der anglikanischen und orthodoxen Kirche eine aus-
driickliche Zustimmung zu dem verlangt, was nach deren Tra-
ditionen kein depositum fidei ist und selbst in der romischen
Kirche bis 1854 kein Glaubensartikel war.



— 98

Dieses sind die Thesen, die I.ord Halifax zur Diskussion
stellt. Er meint, sie konnen nicht ernstlich bestritten werden.
Den grosseren Teil der Trennungspunkte fiuhrt er auf Missver-
stindnisse und Unkenntnis zuriick. Die anglikanischen Formu-
lare (Gebetbuch und Katechismus) konnen mit dem, was in der
romischen Kirche de fide ist, leicht in Einklang gebracht
werden. Die Kirche von England habe in Ubereinstimmung mit
der Kirche des Orientes nach Dr. Pusey niemals die Lehre von
dem sichtbaren Haupte der Kirche bestritten, sondern nur die
papstliche Monarchie geleugnet.

Die Mechelner Besprechungen und Korrespondenzen haben
nun in wesentlichen Punkten zu einer Einigung gefiihrt. Sie
bezieht sich auf folgendes:

1. Durch die Taufe erfolgt der Eintritt in die Kirche. Die
dadurch vollzogene Kinfiihrung muss ein organisches, soziales
Leben entwickeln, das insbesondere durch die Hierarchie und
die Sakramente vermittelt wird.

2. Die Hierarchie muss von den Aposteln durch eine un-
unterbrochene Sukzession der Bischofe abgeleitet werden, deren
Stellung iuris divini ist.

3. Beziiglich der Firmung gibt es scheinbar keine Diffe-
renzen.

4. Die Lehre ven der hl. Eucharistie ist auch vom rémi-
schen Standpunkte nicht zu beanstanden, vorausgesetzt, dass
die Anglikaner die Wandlung von Brot und Wein in den Leib
und das Blut Jesu Christi bei der Konsekration im Sinne der
Transsubstantiation annehmen. Auch die Darlegung der Lehre
vom hl. Messopfer hat keinen Anlass zu Bemerkungen gegeben.
Selbst mit dem Satze iiber die durch das Vatikanum festgelegte
Stellung des Papstes scheint sich Kardinal Mercier zufrieden
gegeben zu haben.

Im Laufe der Besprechungen spielte der Appell der Lam-
bethkonferenz eine grosse Rolle, da ja die anglikanischen Bi-
schofe eine wirkliche Union und nicht nur einen Foderativ-
verband befreundeter Kirchen im Auge hatten. Auch auf die
Moglichkeit, zwischen dem, was Grundlehre, und dem, was pri-
mir und sekundir ist, zu unterscheiden, wurde hingewiesen.
Nach anglikanischer Auffassung gehéren zu den Grundlehren:



— 99

- 1. Die allgemein anerkannten Credos.

2. Der Katechismus, dessen Kenntnis notwendig sei bei
der Zulassung zur Firmung.

3. Das, was durch das Prayer-Book als lex credendi et
orandi vorgeschrieben wird.

Man sprach ferner iiber die Verbindlichkeit der theolo-
gischen Meinungen unter Hinweis auf das, was den unierten
Kirchen konzediert worden ist.

Ein Punkt, der fiir eine kirchliche Vereinigung mit Rom
der wichtigste ist, wurde besonders lebhaft diskutiert: Die An-
erkennung eines sichtbaren Hauptes der Kirche. Ohne Zustim-
mung hierzu hélt Kardinal Mercier eine kirchliche Einigung
prinzipiell und praktisch fir unmdoglich. Abgesehen von den
Beweisen aus der Schrift und Uberlieferung, dass die Einheit
der Kirche auf Erden auf dem hl. Petrus und seinen Nachfol-
- gern, den Bischofen von Rom, ruhe, hitte der Heiland seiner
Kirche mit Riicksicht auf die kommenden Schwierigkeiten a
priori ein sichtbares centrum unitatis geben miissen. Wie der
Vater seine Familie, der Souverin sein Land repréisentiere, so
miusse die Kirche durch ein Haupt repréisentiert werden. (Kann
das nicht wie in der Schweiz durch den Bundesprisidenten als
primus inter pares geschehen?) Schliesst nicht, so wurde ge-
fragt, die Ubergabe der Schliisselgewalt an Petrus solch eine
Représentationsgewalt und folglich solch eine Leitung ein? Ist
es etwa unsinnig, dass Christus im Hinblick auf kiinftige Not-
wendigkeiten einem Bischof ein besonderes Privilegium neben
der Autoritdt und Gewalt aller andern Bischofe verliehen hat?

Lord Halifax verweist im weiteren auf das Hirtenschreiben
des Kardinals Mercier an seine Ditzesanen fiber diese Frage,
das er in seiner Schrift ungekiirzt wiedergibt. Dieser Hirten-
brief enthalt eine Schilderung des letzten Konklaves, wirkt im
tibrigen aber wenig tberzeugend.

Schliesslich nimmt Lord Halifax zur Frage des pédpstlichen
Primates personlich Stellung. Er sagt, es kénne nicht geleugnet
werden, dass die ununterbrochene Tradition der romischen
Kirche daran festhalte, der Herr habe dem Apostel Petrus bei
seinem Bekenntnis mit der Ubergabe der Schliissel mehr ver-
liehen, als er bei zwei andern Gelegenheiten den ibrigen
Aposteln gegeben habe, niamlich die Gewalt, die Kirche als ihr
sichtbares Haupt zu repréisentieren, womit die allgemeine Pflicht



— 30 —

verbunden war, die Beobachtung der die Gesamtkirche betref-
fenden Kanones zu iiberwachen. l.ord Halifax zdgerte nicht,
diese Stellung des hl. Petrus und seiner Nachfolger, der ro-
mischen Péapste, anzuerkennen. Er verfehlt auch nicht, all das
Gute anzufiihren, was die anglikanische Kirche in den letzten
Zeiten der rémischen Kirche verdanke. (Hilfe gegen die Ein-
mischung des Staates in rein kirchliche Dinge, die Einfihrung
der ofteren Kommunion, die Erstarkung des Ritualismus, Bei-
stand im Kampfe gegen die Ehescheidungen und um die christ-
lichen Prinzipien im offentlichen Leben).

Der springende Punkt wird indessen nicht mit aller Deut-
lichkeit geklért.

Es handelt sich in der ganzen Frage des Primates darum:
Ist der Primat Petri ein primatus honoris, auctoritatis, excel-
lentiae ? Oder ein primatus iurisdictionis tiber die Gesamtkirche,
so zwar, dass der Papst Uber seine Mitbischiofe die gleiche
Gewalt ausiibt wie Christus iiber die Apostel? Hat der Bischof
von Rom seine Vollmacht direkt von Christus und leiten alle
andern Bischofe die ihrige von ihm ab? Diese Anspriiche sind
von der anglikanischen und den morgenléndischen Kirchen nie
anerkannt worden und koénnen nie anerkannt werden, ohne
ihre Vergangenheit und — die Wahrheit zu verleugnen.

Mit einem Hinweis auf die Verschiedenheit der nationalen
Gewohnheiten und des volkischen Temperamentes, auf das in
den Reunionsfragen Riicksicht zu nehmen sei, schliesst Lord
Halifax seine Schrift. Sie bringt viel des Interessanten, ver-
schweigt aber auch viel Interessantes. Der Leser erfihrt
nichts dariiber, wie oft die Konferenzen in Mecheln stattfanden,
wer ausser Kardinal Mercier und Lord Halifax auf romischer
und anglikanischer Seite daran teilnahm, ob dieselben einen
offiziellen, offizibsen oder reinen Privatcharakter trugen. Man
erfahrt nichts dartiber, welche Stellung der Vatikan und Canter-
bury zu den Vereinbarungen einnehmen. Jedenfalls kann sich
Rom auf anglikanischer Seite keinen besseren Anwalt wiinschen
als Lord Halifax. Er akkomodiert seine Ausdriicke so weit als
moglich den in der rémischen Kirche gebriuchlichen terminis. Er
sucht alles zu vermeiden, was Rom irgendwie befremden koénnte.
Die zitierten Stimmen aus beiden Kirchen, die einer Verstin-
digung das Wort reden, stammen alle aus der vorvatikanischen
Zeit. Er spricht mit Worten tiefster Verehrung vom jetzigen



s O] e

Papst, von dem er Grosses fir den Frieden der Welt erwartet.
Er verneigt sich in Ehrfurcht vor dem heiligen Stuhl. Es ist
daher kein Wunder, dass die Schrift nicht nur in den angli-
kanischen, sondern fast mehr noch in romischen Kreisen
grosses Aufsehen erregt hat durch das, was sie sagte. Aber
sie rief auch viele Missverstindnisse hervor durch das, was sie
nicht sagte. Das kommt in teilweise recht erregten Zuschriften
an die Redaktionen der fithrenden kirchlichen Blitter zum
Ausdruck. Redaktionell werden die Verhandlungen grundsétz-
lich begriisst und verteidigt. Die Stimme des Lord Halifax ist
auch bei den Anglikanern offenbar keine vox clamantis in
deserto. Immerhin lésst sich von hier aus schlecht beurteilen,
wie gross die Schar der Anglikaner ist die hinter ihm steht.
Viele Stimmen in den Bléttern verhalten sich ablehnend. Die
Verschiedenheit derselben beleuchtet ibrigens scharf die gegen-
sidtzlichen Richtungen im Schosse der gleichen Kirche, Gegen-
sitze, an deren Milderung Lord Halifax sein ganzes Leben ge-
arbeitet hat! Charakteristisch ist insbesondere, dass massge-
bende romische Theologen Englands den Mechelner Bespre-
chungen kein gutes Prognostikon ausstellen und dieselben in
einem wenig freundlichen Tone behandeln.

Nachdem Lord Halifax verschiedene Male in Versamm-
‘lungen und in der Presse zu dem gleichen Thema das
Wort ergriffen hatte, ist er im September 1923 mit einer neuen
Publikation hervorgetreten: Weitere Erwigungen in Sachen
der Wiedervereinigung !). Zunachst mahnt Lord Halifax zur Ei-
nigkeit in den eigenen Reihen. Dann beschéftigt er sich wie-
derum mit dem Begriffe der Kirche. Der Artikel: ,Ich glaube
an eine heilige katholische Kirche“ weist darauf hin, dass wir
nicht nur eine Einwirkung des hl. Geistes auf das individuelle
Gewissen bekennen, sondern den Begriff des Christentums er-
fassen. Dieses ist seinem Wesen nach eine sichtbare, organi-
sierte Gemeinschaft. Noch mehr offenbart das Heilandswort an
den hl. Petrus (Mt. XVI, 18, 19) seine Absicht, diesem Gebé&ude
ein lebendiges Fundament zu geben, als welches Petrus be-
zeichnet wird. Mit der Ubergabe der Himmelsschliissel ist ihm
das Amt tbertragen, der unerschiitterliche Grundstein dieser

1) Viscount Halifax: Further considerations on behalf of Reunion."
With Appendices, including a full Account of the Visit to Paris in 1896
- for Conferences of Reunion. A. R. Mombray & Co., London.



Kirche zu sein. Das Christentum des apostolischen Zeitalters
kennt keinen Unterschied zwischen Christ und Mitglied der
Kirche. Der Christ ist als solcher Mitglied der Kirche und
iibernimmt dadurch alle Pflichten, welche diese Mitgliedschaft
auferlegt. Der neue Bund ist nicht ein Bund zwischen Gott
und der Seecle, sondern zwischen Goft und einer sichtbaren
Kirche. Thre Kinheit zeigt sich zunéchst in der Einheit des
Glaubens. Die Autoritit des Neuen Testamentes beruht auf der
Tradition, d. h. auf der Lehre der Apostel, dem depositum fidei,
welches Christus seiner Kirche iibergeben hat. Die Einheit des
(laubens #ussert sich sodann in den Sakramenten der Taufe,
einschliesslich der Firmung als Vollendung der Taufe, in der
Kommunion des Leibes und Blutes Christi, in der Busse, d.i.
der Kirchenzucht, welche die Unwiirdigen von der Kommunion
ausschliesst oder absolviert.'(Auffallend ist, dass Lord Halifax
niemals das Sakrament der Krankenslung =Prayer-Oil erwdhnt.)
Ferner ist die Kirche in der Person der Apostel und ihrer
Nachfolger hierarchisch geordnet. Diese Nachfolge wird durch
Handauflegung als Sakrament der Belehnung vermittelt und
stellt den Glauben, die Teilnahme an den Sakramenten und
die Unterwerfung unter die Hierarchie sicher. Sodann ist die
kirchliche Einheit nicht eine rein lokale, sondern eine Einheit,
welche alle lokalen Kirchen umschliesst. Das Verhaltnis der
lokalen zur Gesamtkirche ist dasselbe wie das der Individuen
zur Lokalkirche. Schliesslich ergab sich mit der Ausbreitung
der Kirche die Notwendigkeit einer Autoritdt, die sich um den
gemeinsamen Glauben aller kiimmert und ihn tiberwacht.
Lord Halifax beriihrt verschiedentlich die Differenzen in
der anglikanischen Kirche, die bei der in Angriff genommenen
Revision des Gebetbuches neuerdings zutage treten, besonders
in der Frage der Aufbewahrung des hl. Altarsakramentes und
des kanonischen Gehorsams. Man miisse die Revision unter Be-
riicksichtigung einer kiinftigen Union mit Rom vornehmen und
alles vermeiden, was dieselbe erschweren koénne. Die offizielle
Lehre der anglikanischen Kirche miisse die Grundlage des
anglikanischen Glaubens sein und diese Kirchenlehre miisse
mit dem katholischen Glauben iibereinstimmen. In diesem Zu-
sammenhange setzt sich Lord Halifax mit dem Episkopal- und
Papalsystem auseinander. Dann behandelt er wiederum ein-
gehend die Frage der pépstlichen Suprematie. Ist sie de iure



— 33 ——

divino an humano vel ecclesiastico? Solange hieriiber keine
Einigkeit erzielt wird, sind alle Verhandlungen mit Rom nutz-
los. Lord Halifax stellt nun den Satz auf, dass ein primatus
iuris divini émplicite im Neuen Testamente und der nachapo-
stolischen Zeit zu finden und dass derselbe explicite vom Konzil
von Chalcedon (451) verkiindet sei. Er begriindet diesen Satz
mit den bekannten Bibelstellen (Mt. XVI, 18,19, Luc. XXII, 32,
und Joh. XXI, 15—17). Die Tradition der alten Kirche ergebe,
dass dieser Primat Petri auch auf die Nachfolger dieses Apostels
auf dem bischéflichen Stuhle von Rom iibertragen sei. Was er
zur Erhértung dieser These anfiihrt, liest sich wie die entspre-
chenden Abschnitte einer rémischen Dogmatik oder eines kir-
chengeschichtlichen Lehrbuches. Hier steht Lord Halifax génz-
lich im Banne der réomischen Theologie. Aber er ist doch wieder
ganz Anglikaner, wenn er die Forderungen seiner Kirche ge-
geniiber Rom vertritt. Wenn England jemals in eine Gemein-
schaft mit Rom gebracht werden soll, dann muss ein grosserer
Weitblick und eine gerechtere Bewertung der zu tiberwindenden
Schwierigkeiten gezeigt werden. Folgende Anspriiche miissten
in freundschaftlichem Geist von Rom erwogen werden:

1. Dass die anglikanischen Lehren katholisch sind oder
wenigstens katholisch interpretiert werden koénnen.

2. Man muss anerkennen, dass der Anglikanismus iiber-
natiirliches Leben hervorbringt. Das anglikanische System
zeitigt, wenn es sich frei in katholischer Richtung bewegen
kann, ebenso gute Friichte als das romische System.

3. Es muss zugegeben werden, dass der Kampf um die
katholischen Prinzipien in England durch Mitglieder der
anglikanischen Kirche gefiihrt wird. Sie haben die alten Vor-
urteile niedergerissen. Wenn die vor mehr als 80 Jahren von
Keble, Newman und Pusey begonnenen Bemiihungen, die im
Gebetbuche enthaltenen katholischen Grundsitze zu erwecken
und zur Auswirkung zu bringen, durch die Haltung der
romischen Kirche gehemmt werden, so wird dadurch nicht
nur die Ausbreitung des Katholizismus in England behindert,
sondern auch der Sache der Religion in der ganzen Welt der
grosste Schaden zugefiigt.

4, Wenn eine erfolgreiche Diskussion im Interesse der
kirchlichen Wiedervereinigung Platz greifen soll, so muss der
Unterschied von Dogma und theologischer Meinung auch vom

Internat. kirchl, Zeitschrift, Heft 1, 1924. 3



katholischen Gesichtspunkte aus klargestellt werden. Ist alles,
was in der katholischen Theologie steht, notwendig ein Dogma,
oder kann es auch eine theologische Meinung sein, die so gut
begriindet sein mag, dass eine offentliche Leugnung zwar nicht
erlaubt ist, aber doch nicht der private Glauben gebunden
wird ?

5. Eine verniinftige Theorie des theologischen Entwicklungs-
prinzips muss angenommen werden, um ein Ubereinkommen
zu erleichtern.

6. Der lediglich approximative Charakter vieler theologi-
scher Darlegungen und Definitionen muss zugegeben werden.

Zum Schluss richtet Lord Halifax noch ein ernstes Wort
an Rom. Wenn die Anglikaner die Anerkennung des pépst-
lichen Primates de iure divino ins Auge zu fassen haben, so
sollte auch Rom die Frage der anglikanischen Weihen in Wie-
dererwigung ziehen. Das Konzil von Trient war ein Reform-
konzil. Pius XI. steht im Begriff, das vatikanische Konzil
wieder zu versammeln. Damit betont er den Wunsch, mit dem
gesamten Episkopat tiber das, was dem Christentum zum Frieden
und Heile gereicht, Rats zu pflegen. Das Book of Common
Prayer, welches die lex credendi der anglikanischen Gemein-
schaft enthélt, war vor dem Trienter Konzil versffentlicht worden.
In der Erwiderung der anglikanischen FErzbischiéfe auf die
Bulle Leos XIIL in der Frage ,,Ungiiltigkeit® der anglikanischen
Weihen auf Grund des defectus intentionis beriefen diese sich
auf die Worte des romischen Kanons: ,ut fiant nobis* als Aus-
druck des Glaubens der anglikanischen Kirche in bezug auf
das eucharistische Opfer, wovon die ganze Frage ausging. Ware
diese Feststellung vor Erlass der Bulle gemacht, anstatt spiiter,
so wire die Entscheidung wohl anders ausgefallen. Die Eng-
lander werden niemals zugeben, dass die vom anglikanischen
Episkopat gespendeten Weihen ungiltig seien. Sie werden
niemals zugeben, dass die anglikanische Kirche, mag sie nun
schismatisch sein oder nicht, keine Kirche im Sinne der Credos ist.

Das ist in kurzen Ziigen der wesentliche Inhalt der zweiten
Schrift. Sie wirkte vielleicht noch alarmierender als die erste.
Nach den Pressedusserungen zu schliessen, hat sie sogar auf
die Unionsverhandlungen der anglikanischen Kirche mit den
Nonconformists storend gewirkt. Von anderer Seite wird auch
auf den Eindruck hingewiesen, den der von Lord Halifax



— 85 —

prizisierte Standpunkt beziiglich des péapstlichen Primates auf
die Kirchen des Orientes mache.

Es wurde daher allseitig begriisst, dass der Primas von
England, der Erzbischof von Canterbury, zu Weihnachten 1923
in einem Schreiben an die Erzbischiéfe und Metropoliten der
ganzen anglikanischen Gemeinschaft sich zu den Dingen #dussert,
die in den Schriften des Lords und in den Mechelner Be-
sprechungen behandelt wurden. Der Brief tragt nicht eigentlich
einen amtlichen Stempel, sondern soll mehr zur Orientierung
dienen. Ausgehend von dem mehrfach erwahnten Appell der
Lambethkonferenz, der an die Fiihrer aller bedeutenderen
Kirchen der Welt gerichtet war, berichtet der Primas kurz
tiber die letzten Besprechungen mit Vertretern der englischen
Freikirchen und der aussereuropéischen Kirchen, liber die Be-
-ziehungen zu der lutherischen Kirche Schwedens und zu den
Kirchen des Morgenlandes, um dann eingehend tiber die letzthin
gepflogenen Konferenzen mit Rom zu referieren. Schon die
Bekanntgabe derselben habe lange schlummernde Leiden-
schaften erweckt, die schwer zu beruhigen wiren. Viele
wiinschen wegen der Schwierigkeiten der Verhandlungen mit
Rom gar nicht einmal einen Versuch der Verstindigung. Aber
solche Besprechungen seien eine unausweichliche Konsequenz
des Appells der Lambethkonferenz. Er habe sich aufrichtig
iiber die privatern Unterhandlungen einiger Anglikaner mit dem
Kardinal Mercier in Mecheln gefreut. Er trage fiir die Ab-
machungen keine Verantwortung und hatte nicht einmal amtlich
Kenntnis von denselben. Jedoch sei er iiber den geplanten Be-
such in Mecheln informiert gewesen und er wisse, wer auf
beiden Seiten an den unformellen Besprechungen teilgenommen
habe. (Auf anglikanischer Seite: Dr. Robinson, Decan von Wells,
Dr. Walter Frere und Lord Halifax. Auf romischer Seite:
Kardinal Mercier, sein Generalvikar, Monsignore von Roey,
und Abbé Portal aus Paris.) Sowohl Kardinal Mercier wie
die Anglikaner haben ihn {iber das Wesentliche der Bespre-
chungen auf dem laufenden gehalten. Das Memorandum der
ersten Schrift des Lord Halifax und der Appell der Lambeth-
konferenz wurden paragraphweise besprochen. Sodann wurde
den beiden Erzbischofen von Canterbury und York nahege-
legt, zu einer zweiten Besprechung unoffiziell Delegierte zu
ernennen und die Umrisse der zu behandelnden néchsten



— 36 —

Diskussionspunkte zu zeichnen. Das taten die Erzbischofe
aber nicht. Der Primas erkldrte nur seine Bereitwilligkeit,
offiziell von den Abmachungen Kenntnis zu nehmen, vorausge-
setzt, dass auch der Vatikan in der gleichen Weise informiert
wiirde. Die zweiten Verhandlungen fanden im Mirz 1923
wiederum im erzbischéflichen Palais zu Mecheln statt. Ge-
genstand dieser Verhandlungen waren die administrativen Pro-
bleme, die sich ergeben wiirden, falls tuber die grossen ge-
schichtlichen Fragen und die Fragen der Lehre, welche beide
Kirchen trennen, eine Einigung erzielt wiirde. Man einigte sich
schliesslich dartiber, dass eine dritte Konferenz abgehalten werden
solle. Auf beiden Seiten wurde der Wunsch geédussert, die Zahl
der Konferenzteilnehmer zu vermehren. Der Primas lud dazu den
resignierten Bischof von Oxford, Dr. Charles Gore, und den
Regens des Oxforder Keble-Kollegs, Dr. Kidd, ein, die sich
beide besonders mit der romischen Kirche beschéftigt hatten.

Durch dieses Eingreifen des Erzbischofs von Canterbury
wurde natiirlich seine Verantwortung in der ganzen Angelegen-
heit erhoht. In Ubereinstimmung mit dem Kardinal Mercier
und den bisherigen anglikanischen Konferenzteilnehmern sollten
jetzt die schwebenden Fragen der Lehre und der kirchenge-
schichtlichen Entwickelung behandelt werden. Dariiber wurden
neue Denkschriften ausgearbeitet. Der Primas verhandelte
personlich mit den anglikanischen Konferenzbesuchern und zog
einige Berater hinzu. Hier wird nebenbei festgestellt, dass
Lord Halifax in seinen Ausfiilhrungen iiber den Ursprung und
das Wachstum des Papsttums nur seine private Meinung wie-
dergibt. Die andern Anglikaner teilen diesen Standpunkt nicht.
Als Wegleitung wurde ihnen der Grundsatz mitgegeben, dass
zwar jeder frei seine Meinung sagen solle, dass aber die in
Frage stehenden Verhandlungsgegenstinde nicht vom privaten
Standpunkte aus, sondern vom Gesichtswinkel der anglikanischen
Gesamtkirche, ihrer Vergangenheit und Zukunft, zu betrachten
und zu besprechen seien. Die anglikanischen Teilnehmer
wiirden nie vergessen, welches die geschichtliche Stellung der
Kirche Englands in der Vergangenheit gewesen und wie diese
durch die grossen Theologen des 16. und 17. Jahrhunderts be-
grindet sei. Diese Stellung heute zu d&ndern oder zu schwéchen,
sei undenkbar. Den romischen Mitgliedern der Mechelner
Konferenz, deren Zahl durch Monseigneur Battifol und Abbé
Hemmer vermehrt wurde, wurde offen erklirt, dass die Festig-



— 87 —

keit und der Zusammenhang der anglikanischen Lehre und
des anglikanischen Systems unmissverstindlich vorgebracht
werden miisse. Die dritte Besprechung fand im November
1923 wiederum in Mecheln statt. Das Verhandlungsprotokoll
und die ungelosten Differenzen konnten noch nicht erschépfend
gepriift werden, doch ist jetzt schon zu sagen, dass die Diskus-
sion noch nicht tiber die elementare Stufe hinausgediehen ist.
Uber das Endergebnis lisst sich noch nichts voraussagen.
Nochmals betont der Primas, dass amtliche Unterhandlungen
noch nicht eingeleitet sind. Die Anglikaner, die an den Mechelner
Konferenzen teilnehmen, sind keineswegs offizielle Delegierte
ihrer Kirche, als Ganzes betrachtet. Das Schreiben schliesst
mit dem Satze: ,Der Weg (zur Union) mag nicht kurz sein,
aber wir glauben, dass er sicher ist.“

Dieses vorsichtig verfasste Schriftstiick, in dem jeder Satz
sorgfiltig abgewogen ist, wurde von dem protestantisch
orientierten Teile der Kirche von England mit sichtlichem Un-
behagen aufgenommen. Die Nachricht des rémischen Kor-
respondenten der Times, wonach der Erzbischof von Canter-
bury im Irrtum sei, wenn er glaube, der Vatikan habe offizielle
Kenntnis von den Vorgidngen in Mecheln oder habe sie gar
gebilligt, geniigt einer grossen Organisation, der ,Anglican
Movement for Maintaining the Doctrine of the Church of Eng-
land, as Catholic as Reformed“, um durch ihren Présidenten,
den Erzbischof Lowther Clarke, zu fragen, wie lange der Pri-
mas den Mechelner Besprechungen noch seine Billigung leihen
konne, da sich Rom ablehnend verhalte. Und in einer Ver-
sammlung der Nationalen Kirchenliga weist der Kronrat Ipswich
darauf hin, der Erzbischof von Canterbury habe seine eigene
Erklarung vergessen, dass ein tiefer Graben die anglikanische
Kirche von Rom trenne. Er nennt den Primas geradezu einen
Defaitisten. Die fithrende rémische Kirchenzeitung in England,
»The Tablet“, lehnt den Brief des Erzbischofs genau so ab
wie die ganzen Unionsbemiihungen der Anglikaner. Gegen-
Uber diesen Angriffen traten die Church Times und der Guardian
mannhaft fiir jhren Erzbischof ein, und auch der anglikanische
Episkopat stellt sich, soweit bisher Ausserungen vorliegen, in
seiner Majoritdt auf die Seite seines Primas.

Am 18. Januar 1924 gab nun auch der Kardinal Mercier
einen Hirtenbrief an seinen Klerus heraus, der sich ausschliesslich



— 38 —

mit den Besprechungen in Mecheln beschiftigt. Er gibt uns
ein Bild von der Verschiedenheit der geistigén Physiognomie
der beiden Kirchenobern und soll eine Rechtfertigung des
Kardinals gegeniiber seinen Glaubensgenossen sein. Die
wachsende Entchristlichung in der Welt, die sich in prote-
stantischen Lindern mehr bemerkbar mache als in katholischen,
habe viele gliubige Protestanten in Schrecken versetzt. Da
habe die gottliche Vorsehung einige dieser frommen Méanner
zu ihm geschickt, um mit ihm {iber Kkirchliche Dinge zu
sprechen. Nun folgt ein kurzer Bericht iiber die bekannten
Vorginge bei den drei Konferenzen, deren privater Charakter
wiederum unterstrichen wird. Wenn es sich auch nicht um
eigentliche Unterhandlungen (négociations) handle, so habe
er doch im Einvernehmen mit der hochsten Autoritit gehandelt,
die ihn gesegnet und ermutigt habe. Alle, die an den Be-
sprechungen teilnahmen, kannten die grundlegenden Fragen,
die sie trennten. ,Aber wenn die Wahrheit ihre Rechte hat,
so hat auch die Liebe ihre Pflichten.“ In den Jahrhunderte
alten Konflikten zwischen der Kirche und den Protestanten
sei das Unrecht nicht nur auf einer Seite gewesen. Wohl
zum ersten Male seit der Reformation seien katholische und
protestantische Gelehrte imstande gewesen, mit volliger Un-
befangenheit iiber die schwerwiegendsten Dinge zu sprechen,
ohne dass ihre herzlichen Beziehungen auch nur einen Augen-
blick gestort und ihr Vertrauen auf die Zukunft erschiittert wire.

Wozu diese Besprechungen ? Zuerst, weil er nicht berechtigt
sei, eine Gelegenheit auszuschlagen, die Pflichten der briider-
lichen Liebe und Gastfreundschaft zu erfiillen. Keiner der ge-
trennten Briider solle sagen koénnen, er habe an der Tiir eines
romisch-katholischen Bischofs angeklopft und dieser Bischof
habe sich geweigert, zu 6ffnen. ,Eine grosse Nation war mehr
als 800 Jahre unsere geliebte Schwester. Diese Nation gab der
Kirche eine Reihe von Heiligen, die wir bis auf den heutigen
Tag in unserer Liturgie ehren. Erstaunliche Reserven christ-
lichen Lebens sind von ihr in ihrem grossen Reiche aufbewahrt
worden. Zahllose Missionen sind von ihr tiberallhin ausgesandt.
Aber sie trigt eine offene Wunde an ihrer Seite. Wir Katho-
liken, die wir durch Gottes Gnade die ganze Wahrheit be-
hielten, beklagen die verbrecherische (criminal) Trennung,
welche diese Nation vor 400 Jahren von der Mutterkirche weg-



— 39 —

zog. Und, firwahr, da gibt es noch Katholiken, die wollen,
dass ein katholischer Bischof gleich dem Leviten in der Parabel
stolz und gefiihllos des Weges ginge und sich weigerte, Ol in
die offene Wunde zu giessen, sie zu pflegen und zu versuchen,
den Kranken in Gottes Haus zu fiihren, wohin ihn Gottes
Gnade ruft!“

Der Kardinal wendet sich dann an jene, welche seine
Einmischung fiir inopportun oder unwirksam halten. Man soll
den glimmenden Docht nicht ausléschen. ,Wenn protestantische
Gliaubige dem religiosen Liberalismus anheimfallen und infolge
Gleichgiiltigkeit gegeniiber jedem positiven Credo alle Religion
verlieren, so verstiarken sie die Reiben der Atheisten und somit
die Anarchie. Aufrichtige Christen, die sich ohnméchtig fiihlen,
dieses Ubel aufzuhalten, appellieren an unsere Hilfe. Schliess-
lich laden sie uns ein, sich mit ihnen der Flut der Religions-
losigkeit entgegenzustemmen. Und da wollten Rigoristen
frohlich den Weg versperren? Hier haben wir einen Weg,
unsern getrennten Briidern wirksame Hilfe zu bringen, einen
guten Grund, sie mit offenem Herzen willkommen zu heissen.
,Das ist ganz gut“, wird mir jemand antworten, ,aber das
war doch nicht die Hauptsache, die Sie im Auge hatten. Die
Hauptsache ist, auf glaubige Méanner, Mitglieder der Hochkirche
einen Einfluss zu bekommen, um sie fiir Rom zuriickzuge-
winnen.* Woher weiss der Kritiker, dass dieses der Hauptpunkt
ist? Wir hatten nie daran gedacht, die filhrenden Beweggriinde
unseres Verhaltens der Wichtigkeit nach zu ordnen. Wir be-
trachten mit weitem Blicke alle die Probleme, in welche Min-
ner interessiert sind, die sich ihrer Pflichten gegen sich und
durch ihre gesellschaftliche Stellung auch gegen andere be-
wusst sind. '

Sodann wird gesagt, dass wir einen falschen Weg ein-
schlagen, um unser Ziel zu erreichen. Aus Erfahrung, so wird
behauptet, wissen wir, dass man nicht Gruppen ins Auge fassen
soll. Man muss lediglich individuelle Bekehrungen suchen.
Mogen Sie sich um individuelle Bekehrungen bemiihen und da-
fur beten. ,Was berechtigt Sie, Massen von Menschen bei
seite zu schieben ?“ Es folgen dann Ausspriiche des Schreibens
Leos XIII. an die Englinder, aus denen hervorgeht, dass der
Papst Massenbekehrungen erwartete. ,Tatsache ist, trotz allem
Gerede vom intellektuellen Fortschritt der Menschen und ihrem



— 40 —

selbstsicheren Urteil, dass die Massen nicht fiithren, sondern
gefilhrt werden, nicht befehlen, sondern gehorchen. Selbst in
einer Demokratie bleibt das soziale System eine Oligarchie.
Wenn es daher Gottes Absicht ist, unsere seit Heinrich VIII.
geétrennten Brider zur Kirche zuriickzufithren, so ist es die
Aufgabe einer Elite, den Weg dahin zu weisen.*

Schliesslich rechtfertigt sich der Kardinal dariiber, dass
er Uberhaupt tber die geheim zu haltenden Besprechungen
geschrieben hat. ,Ich habe gesprochen, weil einige unserer
Briider in England (rémisch-katholische Bischofe ?), durch phan-
tastische Nachrichten und durch gelegentliche Presskommentare
irregefiihrt, meine Handlungsweise falsch auslegten und da-
durch Anstoss nahmen. Ich habe auch gesprochen, da ja meine
Handlungen in euren Augen entstellt wurden, um mich nicht
Eurer frommen Hilfe zu berauben, die ich von Euch in dieser
Sache erwarte, wie in allem, was ich zu Gottes Ehre weiter-
hin tue.“

Dieser Hirtenbrief bestitigt uns, dass viele réomische Ka-
tholiken in England und Belgien die Konferenzen in Mecheln
mit Misstrauen verfolgten. Er zeigt aber auch, dass der Kar-
dinal bei aller Liebenswiirdigkeit, mit der er die anglikanischen
Teilnehmer der Konferenz bedenkt, keinen Schritt von seinen
strengen romischen Prinzipien zuriickweicht. Selbst Minner,
wie Lord Halifax, sind ihm Protestanten. Die Kirche ist die
romische. Sein Urteil iiber den Protestantismus ist ungerecht
und wenig schmeichelhaft. Trotzdem wurde, soweit man bisher
sehen kann, der Hirtenbrief bei den Anglikanern nicht eben
ungiinstig aufgenommen.

In der am 6. Februar 1924 gehaltenen Versammlung (Con-
vocation) des Klerus der Kirchenprovinz Canterbury, die mit
einem lateinischen Gottesdienst und einer lateinischen Predigt
eroffnet wurde, behandelt der Primas von England in seinem
Jahresberichte noch einmal die Religionsgespriche von Mecheln.

Diese rein privaten Besprechungen gestatten keine Ver-
offentlichungen wie die Publikationen iiber die Verhandlungen
mit den nichtbischofllichen Kirchen Englands und den Kirchen
des Ostens. Derartigen Verhandlungen mit Vertretern der ré-
mischen Kirche sind wir noch nicht nahe gekommen.

Die Erregung, die wegen der Besprechungen entstand, ist
dem Umstande zuzuschreiben, dass ein derartiger Gedanken-



austausch zwischen romisch-katholischen und anglikanischen
Theologen bisher noch niemals stattgefunden hat. Sobald er
diese nicht formellen Gespriche bekanntgegeben, habe es ge-
heissen, es seien geheime Unterhandlungen unter der Fiihrung
des Erzbischofs von Canterbury zur Herbeifithrung einer Union
der Kirche von England mit Rom in Vorbereitung. Deshalb
habe er schlicht und klar die Tatsachen festgestellt. In dieser
Versammlung konne er damit die Sache auf sich beruhen
lassen, weil hier keine Missverstindnisse zu befiirchten seien,
aber er miisse sich gegen die kritischen Kommentare von an-
derer Seite wenden. Die einen hétten ihm in Versammlungen
und Zuschriften ihre Zustimmung erklidrt. Die andern driicken
ihre Furcht oder gar ihre Entriistung aus. Er habe die Kirche
verraten, den Pass verkauft, seine Knie vor dem Goétzendienst
gebeugt, eine geheime Verschworung gegen die gottliche Wahr-
heit angezettelt. Eine dritte Gruppe, die den protestantischen
Prinzipien ergeben ist, fiirchtet wegen seiner Tétigkeit oder
Untatigkeit eine Annédherung an die romisch-katholische Kirche.
Sie wenden sich gegen ihn, als einen Friedensstorer in Israel.
Darum berichtet er noch einmal die tatsédchlichen Vorginge.
Seine Kritiker verlangen, es diirfen nicht eher weitere Bespre-
chungen stattfinden, bevor Rom seine Irrtimer in der Lehre
und die Erklarung iiber die anglikanischen Weihen zuriickge-
zogen habe. Wer darauf bestlinde, verkenne vollstindig die
Art der Besprechungen. Diese Erklirung wurde ohne Diskussion
entgegengenommen.

Auch die Versammlung der andern anglikanischen Kirchen-
provinz, York, nahm am 6. Februar zu den Mechelner Kon-
ferenzen Stellung. Im Oberhause, dem Haus der Bischéfe, be-
antragte der Bischof von Durham, dieselben zu missbilligen.
Er betrachte die Vertreter der anglikanischen Kirche in Mecheln
als ungeeignet. Der Bischof von Bradford sekundierte dem An-
tragsteller. Nach lebhafter Diskussion wurde der Antrag mit
einer Mehrheit von nur einer Stimme abgelehnt.

So stehen die Dinge heute. Wir kennen die Plidne der gott-
lichen Vorsehung nicht, aber wir kennen die angelséichsische
Zahigkeit. Die Sehnsucht nach kirchlicher Vereinigung der ge-
trennten Kirchen ist in der anglikanischen Gemeinschaft so.
gross, dass selbst das unméglich Erscheinende nicht schreckt.
Wir haben jedoch den Eindruck, dass die Anglikaner in der



ISR, [} Qs

Unionsbewegung zuviel unternehmen., Sie verhandeln offiziell
und privat mit den schwedischen Lutheranern, Wesleyanern,
Presbyterianern, Jiingern Christi und kleineren Denominationen,
mit den Orthodoxen und mit Rom. Qui trop embrasse, mal
étreint.

Personlich glauben wir nicht an einen Erfolg der Unions-
besprechungen mit Rom. Rom wird und kann kein Jota seiner
Glaubenslehren aufgeben, oder dieselben in einem andern Sinne
interpretieren, wie bisher. In der anglikanischen Kirche scheint
man nicht hinreichend der Tatsache Rechnung zu tragen, dass
die romische "Kirche seit dem Vatikanum eine andere geworden
ist, als sie vorher war. Die grosse Rede, die Déllinger hiertiber
1870 bei der Bonner Unionskonferenz hielt, hat auch heute
noch ihre volle Giiltigkeit. Der ausserhalb der romischen Kirche
stehende Christ lernt Rom nicht kennen, wenn er gelegentlich
mit weltgewandten réomischen Diplomaten, mit hochgebildeten,
geistreichen Kirchenfiirsten, mit vortrefflichen, heiligméssigen
Priestern, mit tiefreligiosen Lalen zusammenkommt und dis-
kutiert, sondern nur derjenige, der die ganze rémische Kirchen-
lehre in ihren Zusammenhingen, die rémischen Prinzipien in
ihren Quellen, das kirchliche Leben in seiner Praxis grindlich
studiert und sich ein offenes Auge fiir alle Licht- und Schatten-
seiten des romischen Systems bewahrt. Nicht romische Apolo-
gien, noch antirémische Polemiken geben das richtige Bild,
sondern nur objektives, gerechtes, auf griindlicher Kenntnis
beruhendes Sichvertiefen in das ganze rémische Kirchenwesen.
Das ist besonders fiir die Kirchen zu beriicksichtigen, die an
eine Unjion mit Rom denken. In Fragen des Kultus, der Li-
turgie, der Disziplin und vielleicht noch des Kirchenrechtes
ist Rom jederzeit zu jeder Konzession bereit, in Sachen des
Glaubens niemals. Daher werden nach unserm Dafiirhalten die
Anglikaner, die sich in Mecheln in ehrlicher Weise um eine
Verstindigung mit Rom bemiihen, eine herbe Enttduschung er-
leben. Am Papsttum wird alles scheitern. K. NEUHAUS.




	Die Kirche von England und Rom

