
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 14 (1924)

Heft: 1

Artikel: Die Kirche von England und Rom

Autor: Neuhaus, K.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403985

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403985
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


22

Die Kirche von England und Rom.

Wer die römisch-katholische kirchliche Presse mit
Aufmerksamkeit verfolgt, der weiss, dass sich Rom seit Jahrzehnten
bezüglich der „Bekehrung" Englands grossen Hoffnungen
hingibt. Zu dieser Hoffnung scheint es mehr berechtigt durch die
Bedeutung der Persönlichkeiten, die sich seit der Oxforder
Bewegung der römischen Kirche angeschlossen haben, als durch
die Zahl der Konversionen. Denn zahlenmässig erleidet die
römische Kirche in England alljährlich grosse Verluste, die
zumeist zugunsten der Kirche von England gehen. Indessen
darf man nicht verkennen, dass "sich eine stark romfreundliche
Stimmung bis weit in die Kreise der höhern anglikanischen
Geistlichkeit kundgibt. Die Zeit der No-popery-Rufe dürfte für
England endgültig vorbei sein. Die römische Kirche ist eben
eine Weltkirche, der in bezug auf Universalität nichts an die
Seite gestellt werden kann. Sie imponiert durch ihre glänzende
Organisation, ihre straffe Zucht, ihre organische Einheit, ihre
relative Beherrschung der Massen, ihr reges kirchliches Leben
und ihre eiserne, unerbittliche Konsequenz. So hat sie für den
Engländer, der dem grössten und mächtigsten Reiche der Welt
angehört und weitausschauende Weltpolitik treibt, etwas seinem
Wesen Kongeniales.

Da die anglikanische Kirche mit ihren Tochterkirchen in
Amerika und den Kolonien in der gegenwärtigen Unionsbewegung

die führende Rolle spielt, ja deren treibende Kraft ist,
so kann es uns nicht wunder nehmen, dass immer wieder prä-
ponderante anglikanische Laien — die Theologen kennen die
Schwierigkeiten besser — in ihren von idealen Grundsätzen
getragenen Unionswünschen die Hoffnung hegen, eine vollständige

Union zwischen der Kirche von England und der
römischen Kirche herbeizuführen. Selbst herbe Enttäuschungen,



— 23 —

wie die Nichtanerkennung der anglikanischen Weihen in der
Bulle „Apostolicae Curae" von 1894, vermochten diese

Hoffnungen nicht zu zerstören. Der geistige Führer dieser
Bestrebungen ist der auch als Staatsmann bekannte Lord Halifax.
Seit Gladstone hat kein Laie in der anglikanischen Kirche ein
solches Ansehen genossen, wie dieser jetzt im 85. Lebensjahre
stehende Greis. Noch heute leitet er, wie vor mehr als 50 Jahren,
voll Enthusiasmus jetzt als Ehrenpräsident die English Church
Union. Er betrachtet es als seine Lebensaufgabe, nicht nur die
Parteigegensätze innerhalb der ecclesia Anglicana zu mildern,
sondern auch eine Annäherung an Rom herbeizuführen. Der
erwähnte päpstliche Entscheid war seinerzeit für ihn ein harter
Schlag, den er lange nicht verwinden konnte. In den letzten
Jahren ist er jedoch zu seiner Lieblingsidee zurückgekehrt und
hat die lange abgerissenen Fäden mit römischen kirchlichen
Kreisen wieder angeknüpft. Und kein geringerer als der
Primas von Belgien, der kluge Kardinal Mercier, hat sie aufgenommen.

Lord Halifax begab sich mit einem Empfehlungsschreiben
des Erzbischofs von Canterbury, der bereits 1920 anlässlich
des Aufrufes der Lambethkonferenz „An alle Christen"
zugunsten der kirchlichen Wiedervereinigung mit dem Kardinal
in Verbindung getreten war, nach Mecheln, um denselben zu
fragen, ob nicht die bereits von Leo XIII. im Jahre 1894 ins
Auge gefassten Konferenzen zwischen Vertretern der römischen
und anglikanischen Kirchen über die Trennungspunkte beider
Kirchen ermöglicht werden könnten. Er gab seiner persönlichen
Überzeugung Ausdruck, dass, wenn ein solcher Vorschlag vom
hl. Stuhle ausginge, dieser seitens der anglikanischen Autoritäten

mit Freuden aufgenommen würde. Der Kardinal nahm
diese Anregung mit grossem Interesse entgegen und bat Lord
Halifax, die besonders zu behandelnden Diskussionspunkte kurz
zu skizzieren. Er würde dann der Sache nähertreten und sei
bereit, Vertreter in Mecheln zu empfangen, die zu Besprechungen
delegiert würden. Daraufhin verfasste Lord Halifax ein von
seinen Freunden begutachtetes und nach deren Kritiken emen-
diertes Memorandum, welches er in einer inzwischen mehrfach
aufgelegten Schrift „Ein Ruf nach Wiedervereinigung"1) im
September 1922 veröffentlichte.

') Viscount Halifax: A Call to Reunion Arising out of Discussions
with Cardinal Mercier. A. R. Mombray & Co., London.



— 24 —

Mit Recht will Lord Halifax die Diskussion auf eine feste
Basis stellen und daher zunächst Klarheit über den Begriff
„Kirche" herbeiführen. Dieser Begriff drückt für ihn zwei Ideen
aus: Einmal ist die Kirche eine sichtbare Gemeinschaft mit
einer Regierung, die eine äussere Jurisdiktion besitzt. Zweitens
ist sie das unsichtbare geistige Reich der Seelen, deren Haupt
Christus ist. Im ersten Sinne sind vornehmlich Glieder der
Kirche jene, die sich dem Kirchenregiment und der kirchlichen
Jurisdiktion unterwerfen und ihr gehorsam sind. Im zweiten
Sinne gehören zu der Kirche alle, die durch die Wirksamkeit
des heiligen Geistes eine Körperschaft mit Jesus Christus bilden,
oder, um den Gedanken weiter auszudehnen, die durch das
Bekenntnis der katholischen Credos und mittels der von Christus
eingesetzten Sakramente aus Kindern des ersten Adams zu
Gotteskindern umgewandelt und durch die damit vollzogene
Verbindung mit dem zweiten Adam seines übernatürlichen
Lebens teilhaftig geworden sind, welches das natürliche, von
unsern Eltern ererbte Leben umbildet. Damit soll aber keineswegs

gesagt werden, dass Gott nicht auch ausserhalb der
Sakramente wirken kann. Diese sind nur die gewöhnlichen Mittel,
die gebräuchlichen Kanäle, durch die uns Gnade mitgeteilt und
das von Christus abgeleitete übernatürliche Leben gespendet
wird. Das ist die Meinung eines Anglikaners, wenn er von der
Kirche im allgemeinen spricht. Im Sinne einer sichtbaren Kirche
mit äusserer Regierung und äusserer Jurisdiktion spricht der
römische Katholik gewöhnlich von der Kirche, ohne den
Begriff einer unsichtbaren Kirche auszuschliessen, besonders wenn
er betont, dass die Glieder der anglikanischen oder russischen
Kirche nicht zur Kirche gehören. Auf der andern Seite kann
durch die Zweiteilung des Kirchenbegriffes eine Verständigung
mit den Kirchen von England und des Orientes erzielt werden,
da ja die Orthodoxen so gerne betonen, dass das Reich Christi,
das Reich der Seelen, also die wirkliche Kirche, nicht von dieser
Welt ist.

Lord Halifax glaubt sogar, über die strittigen Punkte, wie
über die päpstliche Suprematie und die Dekrete des vatikanischen

Konzils, mit Rom in Übereinstimmung zu kommen. Diese
Hoffnung stützt sich auf zwei Aussprüche Leos XIIL, wonach
die päpstliche Suprematie keinen Anspruch auf Autorität in
rein politischen und bürgerlichen Dingen erhebt, und die Auto-



— 25 —

rität jedes Bischofs iuris divini ist. Bezüglich der vatikanischen
Dekrete könne eine grosse Schwierigkeit beseitigt werden, wenn
zugebilligt wird, dass vom Vatikanum keine Gewalt für den

Papst, getrennt vom Konzil, beansprucht wird, dass also die für
den Papst reklamierte Vollmacht nichts anderes bedeute, als
die der Feststellung der kirchlichen Lehre bzw. der authentischen

Interpretation derselben. Demnach sei die Vollmacht
des Papstes nicht die Gew*alt, neue Dogmen zu fixieren. Er
könne nur das der Kirche von Christus anvertraute depositum
fidei explicite und autoritativ auslegen. (Diese Meinung ist falsch.
Vgl. die 1854 vom damals noch nicht unfehlbaren Papste
vollzogene Dogmatisierung der Immaculata Conceptio B. M. V.
Vgl. Caput IV der dogmatischen Konstitutionen des Vatika-
nums : Definimus, Romanum Pontificem, cum ex cathedra loquitur,

i. e. cum omnium christianorum pastoris et doctoris munere
fungens, pro suprema sua Apostolica auctoritate doctrinam de
fide vel moribus ab universa ecclesia tenendam définit, per
assistentiam divinam, ipsi in B. Petro promissam, ea infallibilitate

pollere, qua divinus Redemptor ecclesiam suam in defi-
nienda doctrina de fide vel moribus instructam esse voluit;
ideoque eiusmodi Romani Pontificis definitiones ea-, sese, non
autem ex consensu ecclesiae irreformabiles esse.)

Die anglikanische Kirche hat niemals die Lehre Luthers
von der vollständigen Verderbnis der menschlichen Natur durch
den Sündenfall angenommen, sondern nur verkündet, dass die
menschliche Natur seit dem Falle zur Sünde geneigt ist. Die
katholische Lehre von der Taufe, durch welche wir Kinder
Gottes und Erben des ewigen Lebens werden, ist im anglikanischen

Taufformular und Katechismus ausdrücklich festgelegt,
ebenso die Lehre von der Firmung, wodurch der Getaufte als
Soldat in das Heer Jesu Christi eingegliedert wird. Was die
heilige Eucharistie anbetrifft, so lehrt die anglikanische Kirche,
dass beim heiligen Abendmahl der Leib und das Blut Jesu
Christi wirklich gegeben und empfangen werde. In diesem
Sakrament wird unser durch die Taufe verliehenes geistiges
Leben unterhalten und genährt, so dass durch die hl. Kommunion

Christus in uns und wir in ihm leben. Dadurch wird sein
Leben auf Erden sakramental fortgesetzt und das Versprechen
erfüllt, dass er uns nicht ohne Trost zurücklassen und bei uns
bleiben wrerde bis ans Ende der Welt. Taufe und Abendmahl



— 26 —

sind daher stets als zum Heile notwendig betrachtet worden.
Das eucharistische Opfer der Messe ist nichts anderes als die
Darbringung unseres Herrn Jesu Christi an seinen himmlischen
Vater unter den sakramentalen Formen seines Leibes und Blutes,
die in mystischer Weise durch die Konsekration voneinander
getrennt werden zur Erinnerung an den Opfertod Christi, der
sein Blut einmal für die vergangenen, gegenwärtigen und
zukünftigen Sünden der Welt vergoss. Das eucharistische Opfer
ist also dasselbe wie das dem himmlischen Vater dargebrachte
Kreuzesopfer. Die christliche Ehe ist das Symbol der Vermählung

Jesu Christi mit seiner Kirche und mit der einzelnen christlichen

Seele. Durch die bischöfliche Ordination wird der heilige
Geist denen mitgeteilt, welche die Weihen empfangen. Nur der
von einem gültig geweihten Bischof ordinierte Priester kann
konsekrieren und absolvieren. Jeder rechtmässige Bischof muss
die successio apostolica nachweisen können.

Da die Kirche von England eine Tochter der Kirche von
Rom ist, die ihr Christentum von Gregor dem Grossen und dem
hl. Augustin empfangen hat, so obliegt ihr auch die Pflicht, in
gleicher Weise wie Rom, danach zu streben, die unterbrochenen
Beziehungen wiederherzustellen, ohne die Wahrheit zu opfern.

In allen Dingen, ausser in Sachen, welche de fide sind,
also in Fragen des Ritus, des Kultus, der Disziplin und der
kirchlichen Gewohnheiten sind liberale und dehnbare Gesichtspunkte

notwendig, wenn eine Wiedervereinigung zustande kommen

soll. Gleichzeitig muss man zur Erkenntnis kommen, dass
Einheit in wesentlichen Punkten keineswegs unvereinbar ist
mit vielen und grossen Unterschieden in der kirchlichen Praxis.

Bezüglich der Offenbarungswahrheiten und dogmatischen
Feststellungen ist daran zu erinnern, dass alle theologischen
Definitionen, die das Unendliche dem beschränkten menschlichen

Geiste in menschlicher Sprache nahebringen wollen,
nur approximative Darlegungen und niemals endgültige
Erklärungen der in Frage kommenden Wahrheiten sind. Die
scholastischen Lehrer haben dieses wohl nicht immer recht erwogen,
wenn sie versuchten, vollständige und erschöpfende Definitionen
zu geben. Die göttliche Offenbarung kann nicht in ihrer Fülle
ausgedrückt werden, wenn sie sich ins Gewand der menschlichen

Sprache kleidet. Wenn dieses berücksichtigt wird, dann
gibt es Raum für Meinungsabweichungen selbst in Dingen, die



— 27 —

scheinbar wichtig sind. Solche Divergenzen haben sieh schon
oft im Laufe der Kirchengeschichte ausgeglichen. Die Kirche
des Morgenlandes z. B. legt das entscheidende Moment der
Vergegenwärtigung des Leibes und Blutes Christi bei der Messe
in die Epiklese, die lateinische Kirche in die Konsekrationsworte:

Das ist mein Leib etc. Dennoch anerkennen beide
Kirchen die Gültigkeit ihrer Konsekration. Ebenso erlaubt die
römische Kirche, dass ein römischer Katholik die Absolution
in articulo mortis von einem orthodoxen Priester empfängt.
Warum sollte man sich nicht, um eine Reunion zu ermöglichen,
auch in andern Dingen entgegenkommen

Ein anderer Fall muss zur Beleuchtung der Schwierigkeiten

ins Auge gefasst werden. Maria Empfängnis ist ein Fest
im anglikanischen Kalender, aber, da die Schrift des Neuen
Testamentes und die Väter darüber schweigen, versucht die
Kirche von England nicht, über diese Sache dogmatische
Entscheidungen zu geben. Es ist aber nicht einzusehen, wieso jemand,
der an die Menschwerdung Gottes aus der Substanz Marias
glaubt, durch die Feststellung beirrt werden könnte, dass Maria
durch Gottes besondere Gnade vom ersten Augenblick ihrer
Empfängnis an vor jeder Makel der Erbsünde bewahrt blieb.
Eine solche Feststellung unterscheidet sich doch nur wenig von
dem, was die Bibel von der Heiligung des hl. Johannes des
Täufers im Mutterschosse berichtet. Wenn durch das Dogma
von der unbefleckten Empfängnis nichts anderes von Maria
gesagt wird, als was von jedem getauften Kinde gelehrt wird,
warum sollte dann nicht jeder Christ etwas Derartiges ohne
Bedenken annehmen können? (Hier wird der Unterschied
zwischen frommer Meinung und Dogma vollständig verwischt.)
Das Bedenkliche liegt nach Lord Halifax nicht so sehr in der
Lehre selber, sondern in der Art, wie sie als Dogma verkündigt
wurde. Besonders die orthodoxe Kirche, der doch niemand
mangelhafte Marien Verehrung vorwerfen kann, weist auf diesen
Punkt hin. Wenn wir auch von der römischen Kirche nicht
erwarten können, dass sie auf ihre autoritativen dogmatischen
Entscheidungen zurückkommt, so muss sich doch Rom auf der
andern Seite die Schwierigkeiten vergegenwärtigen, wenn sie
etwa von der anglikanischen und orthodoxen Kirche eine
ausdrückliche Zustimmung zu dem verlangt, was nach deren
Traditionen kein depositum fidei ist und selbst in der römischen
Kirche bis 1854 kein Glaubensartikel war.



— 28 —

Dieses sind die Thesen, die Lord Halifax zur Diskussion
stellt. Er meint, sie können nicht ernstlich bestritten werden.
Den grösseren Teil der Trennungspunkte führt er auf
Missverständnisse und Unkenntnis zurück. Die anglikanischen Formulare

(Gebetbuch und Katechismus) können mit dem, was in der
römischen Kirche de fide ist, leicht in Einklang gebracht
werden. Die Kirche von England habe in Übereinstimmung mit
der Kirche des Orientes nach Dr. Pusey niemals die Lehre von
dem sichtbaren Haupte der Kirche bestritten, sondern nur die
päpstliche Monarchie geleugnet.

Die Mechelner Besprechungen und Korrespondenzen haben
nun in wesentlichen Punkten zu einer Einigung geführt. Sie
bezieht sich auf folgendes:

1. Durch die Taufe erfolgt der Eintritt in die Kirche. Die
dadurch vollzogene Einführung muss ein organisches, soziales
Leben entwickeln, das insbesondere durch die Hierarchie und
die Sakramente vermittelt wird.

2. Die Hierarchie muss von den Aposteln durch eine
ununterbrochene Sukzession der Bischöfe abgeleitet werden, deren
Stellung iuris divini ist.

3. Bezüglich der Firmung gibt es scheinbar keine
Differenzen.

4. Die Lehre ven der hl. Eucharistie ist auch vom
römischen Standpunkte nicht zu beanstanden, vorausgesetzt, dass
die Anglikaner die Wandlung von Brot und Wein in den Leib
und das Blut Jesu Christi bei der Konsekration im Sinne der
Transsubstantiation annehmen. Auch die Darlegung der Lehre
vom hl. Messopfer hat keinen Anlass zu Bemerkungen gegeben.
Selbst mit dem Satze über die durch das Vatikanum festgelegte
Stellung des Papstes scheint sich Kardinal Mercier zufrieden
gegeben zu haben.

Im Laufe der Besprechungen spielte der Appell der
Lambethkonferenz eine grosse Rolle, da ja die anglikanischen
Bischöfe eine wirkliche Union und nicht nur einen Föderativverband

befreundeter Kirchen im Auge hatten. Auch auf die

Möglichkeit, zwischen dem, was Grundlehre, und dem, was
primär und sekundär ist, zu unterscheiden, wurde hingewiesen.
Nach anglikanischer Auffassung gehören zu den Grundlehren:



— 29 —

1. Die allgemein anerkannten Credos.
2. Der Katechismus, dessen Kenntnis notwendig sei bei

der Zulassung* zur Firmung.
3. Das, was durch das Prayer-Book als lex credendi et

orandi vorgeschrieben wird.
Man sprach ferner über die Verbindlichkeit der

theologischen Meinungen unter Hinweis auf das, was den unierten
Kirchen konzediert worden ist.

Ein Punkt, der für eine kirchliche Vereinigung mit Rom
der wichtigste ist, wurde besonders lebhaft diskutiert : Die
Anerkennung eines sichtbaren Hauptes der Kirche. Ohne Zustimmung

hierzu hält Kardinal Mercier eine kirchliche Einigung
prinzipiell und praktisch für unmöglich. Abgesehen von den
Beweisen aus der Schrift und Überlieferung, dass die Einheit
der Kirche auf Erden auf dem hl. Petrus und seinen Nachfolgern,

den Bischöfen von Rom, ruhe, hätte der Heiland seiner
Kirche mit Rücksicht auf die kommenden Schwierigkeiten a

priori ein sichtbares centrum unitatis geben müssen. Wie der
Vater seine Familie, der Souverän sein Land repräsentiere, so
müsse die Kirche durch ein Haupt repräsentiert werden. (Kann
das nicht wie in der Schweiz durch den Bundespräsidenten als
primus inter pares geschehen?) Schliesst nicht, so wurde
gefragt, die Übergabe der Schlüsselgewalt an Petrus solch eine
Repräsentationsgewalt und folglich solch eine Leitung ein? Ist
es etwa unsinnig, dass Christus im Hinblick auf künftige
Notwendigkeiten einem Bischof ein besonderes Privilegium neben
der Autorität und Gewalt aller andern Bischöfe verliehen hat

Lord Halifax verweist im weiteren auf das Hirtenschreiben
des Kardinals Mercier an seine Diözesanen über diese Frage,
das er in seiner Schrift ungekürzt wiedergibt. Dieser Hirtenbrief

enthält eine Schilderung des letzten Konklaves, wirkt im
übrigen aber wenig überzeugend.

Schliesslich nimmt Lord Halifax zur Frage des päpstlichen
Primates persönlich Stellung. Er sagt, es könne nicht geleugnet
werden, dass die ununterbrochene Tradition der römischen
Kirche daran festhalte, der Herr habe dem Apostel Petrus bei
seinem Bekenntnis mit der Übergabe der Schlüssel mehr
verliehen, als er bei zwei andern Gelegenheiten den übrigen
Aposteln gegeben habe, nämlich die Gewalt, die Kirche als ihr
sichtbares Haupt zu repräsentieren, womit die allgemeine Pflicht



— 30 —

verbunden war, die Beobachtung der die Gesamtkirche
betreffenden Kanones zu überwachen. Lord Halifax zögerte nicht,
diese Stellung des hl. Petrus und seiner Nachfolger, der
römischen Päpste, anzuerkennen. Er verfehlt auch nicht, all das
Gute anzuführen, was die anglikanische Kirche in den letzten
Zeiten der römischen Kirche verdanke. (Hilfe gegen die
Einmischung des Staates in rein kirchliche Dinge, die Einführung
der öfteren Kommunion, die Erstarkung des Ritualismus,
Beistand im Kampfe gegen die Ehescheidungen und um die christlichen

Prinzipien im öffentlichen Leben).
Der springende Punkt wird indessen nicht mit aller

Deutlichkeit geklärt.
Es handelt sich in der ganzen Frage des Primates darum :

Ist der Primat Petri ein primatus honoris, auctoritatis, excel-
lentiae Oder ein primatus iurisdictionis über die Gesamtkirche,
so zwar, dass der Papst über seine Mitbischöfe die gleiche
Gewalt ausübt wie Christus über die Apostel Hat der Bischof
von Rom seine Vollmacht direkt von Christus und leiten alle
andern Bischöfe die ihrige von ihm ab Diese Ansprüche sind
von der anglikanischen und den morgenländischen Kirchen nie
anerkannt worden und können nie anerkannt werden, ohne
ihre Vergangenheit und — die Wahrheit zu verleugnen.

Mit einem Hinweis auf die Verschiedenheit der nationalen
Gewohnheiten und des völkischen Temperamentes, auf das in
den Reunionsfragen Rücksicht zu nehmen sei, schliesst Lord
Halifax seine Schrift. Sie bringt viel des Interessanten,
verschweigt aber auch viel Interessantes. Der Leser erfährt
nichts darüber, wie oft die Konferenzen in Mecheln stattfanden,
wer ausser Kardinal Mercier und Lord Halifax auf römischer
und anglikanischer Seite daran teilnahm, ob dieselben einen
offiziellen, offiziösen oder reinen Privatcharakter trugen. Man
erfährt nichts darüber, welche Stellung der Vatikan und Canterbury

zu den Vereinbarungen einnehmen. Jedenfalls kann sich
Rom auf anglikanischer Seite keinen besseren Anwalt wünschen
als Lord Halifax. Er akkomodiert seine Ausdrücke so weit als

möglich den in der römischen Kirche gebräuchlichen terminis. Er
sucht alles zu vermeiden, was Rom irgendwie befremden könnte.
Die zitierten Stimmen aus beiden Kirchen, die einer Verständigung

das Wort reden, stammen alle aus der vorvatikanischen
Zeit. Er spricht mit Worten tiefster Verehrung vom jetzigen



— 31 —

Papst, von dem er Grosses für den Frieden der Welt erwartet.
Er verneigt sich in Ehrfurcht vor dem heiligen Stuhl. Es ist
daher kein Wunder, dass die Schrift nicht nur in den
anglikanischen, sondern fast mehr noch in römischen Kreisen

grosses Aufsehen erregt hat durch das, was sie sagte. Aber
sie rief auch viele Missverständnisse hervor durch das, was sie
nicht sagte. Das kommt in teilweise recht erregten Zuschriften
an die Redaktionen der führenden kirchlichen Blätter zum
Ausdruck. Redaktionell werden die Verhandlungen grundsätzlich

begrüsst und verteidigt. Die Stimme des Lord Halifax ist
auch bei den Anglikanern offenbar keine vox clamantis in
deserto. Immerhin lässt sich von hier aus schlecht beurteilen,
wie gross die Schar der Anglikaner ist die hinter ihm steht.
Viele Stimmen in den Blättern verhalten sich ablehnend. Die
Verschiedenheit derselben beleuchtet übrigens scharf die
gegensätzlichen Richtungen im Schosse der gleichen Kirche, Gegensätze,

an deren Milderung Lord Halifax sein ganzes Leben
gearbeitet hat! Charakteristisch ist insbesondere, dass massgebende

römische Theologen Englands den Mechelner
Besprechungen kein gutes Prognostikon ausstellen und dieselben in
einem wenig freundlichen Tone behandeln.

Nachdem Lord Halifax verschiedene Male in Versammlungen

und in der Presse zu dem gleichen Thema das
Wort ergriffen hatte, ist er im September 1923 mit einer neuen
Publikation hervorgetreten: Weitere Erwägungen in Sachen
der Wiedervereinigung *). Zunächst mahnt Lord Halifax zur
Einigkeit in den eigenen Reihen. Dann beschäftigt er sich
wiederum mit dem Begriffe der Kirche. Der Artikel : „Ich glaube
an eine heilige katholische Kirche" weist darauf hin, dass wir
nicht nur eine Einwirkung des hl. Geistes auf das individuelle
Gewissen bekennen, sondern den Begriff des Christentums
erfassen. Dieses ist seinem Wesen nach eine sichtbare, organisierte

Gemeinschaft. Noch mehr offenbart das Heilandswort an
den hl. Petrus (Mt. XVI, 18, 19) seine Absicht, diesem Gebäude
ein lebendiges Fundament zu geben, als welches Petrus
bezeichnet wird. Mit der Übergabe der Himmelsschlüssel ist ihm
das Amt übertragen, der unerschütterliche Grundstein dieser

') Viscount Halifax : Further considerations on behalf of Reunion.
With Appendices, including a full Account of the Visit to Paris in 1896
for Conferences of Reunion. A. R. Mombrav & Co., London.



— 32 —

Kirche zu sein. Das Christentum des apostolischen Zeitalters
kennt keinen Unterschied zwischen Christ und Mitglied der
Kirche. Der Christ ist als solcher Mitglied der Kirche und
übernimmt dadurch alle Pflichten, welche diese Mitgliedschaft
auferlegt. Der neue Bund ist nicht ein Bund zwischen Gott
und der Seele, sondern zwischen Gott und einer sichtbaren
Kirche. Ihre Einheit zeigt sich zunächst in der Einheit des

Glaubens. Die Autorität des Neuen Testamentes beruht auf der
Tradition, d. h. auf der Lehre der Apostel, dem depositum fidei,
welches Christus seiner Kirche übergeben hat. Die Einheit des

Glaubens äussert sich sodann in den Sakramenten der Taufe,
einschliesslich der Firmung als Vollendung der Taufe, in der
Kommunion des Leibes und Blutes Christi, in der Busse, d. i.
der Kirchenzucht, welche die Unwürdigen von der Kommunion
ausschliesst oder absolviert. (Auffallend ist, dass Lord Halifax
niemals das Sakrament der Krankenölung Prayer-Oil erwähnt.)
Ferner ist die Kirche in der Person der Apostel und ihrer
Nachfolger hierarchisch geordnet. Diese Nachfolge wird durch
Handauflegung als Sakrament der Belehnung vermittelt und
stellt den Glauben, die Teilnahme an den Sakramenten und
die Unterwerfung unter die Hierarchie sicher. Sodann ist die
kirchliche Einheit nicht eine rein lokale, sondern eine Einheit,
welche alle lokalen Kirchen umschliesst. Das Verhältnis der
lokalen zur Gesamtkirche ist dasselbe wie das der Individuen
zur Lokalkirche. Schliesslich ergab sich mit der Ausbreitung
der Kirche die Notwendigkeit einer Autorität, die sich um den

gemeinsamen Glauben aller kümmert und ihn überwacht.
Lord Halifax berührt verschiedentlich die Differenzen in

der anglikanischen Kirche, die bei der in Angriff genommenen
Revision des Gebetbuches neuerdings zutage treten, besonders
in der Frage der Aufbewahrung des hl. Altarsakramentes und
des kanonischen Gehorsams. Man müsse die Revision unter
Berücksichtigung einer künftigen Union mit Rom vox*nehmen und
alles vermeiden, was dieselbe erschweren könne. Die offizielle
Lehre der anglikanischen Kirche müsse die Grundlage des

anglikanischen Glaubens sein und diese Kirchenlehre müsse
mit dem katholischen Glauben übereinstimmen. In diesem
Zusammenhange setzt sich Lord Halifax mit dem Episkopal- und
Papalsystem auseinander. Dann behandelt er wiederum
eingehend die Frage der päpstlichen Suprematie. Ist sie de iure



— 33 —

divino an humano vel ecclesiastico? Solange hierüber keine
Einigkeit erzielt wird, sind alle Verhandlungen mit Rom nutzlos.

Lord Halifax stellt nun den Satz auf, dass ein primatus
iuris divini implicite im Neuen Testamente und der
nachapostolischen Zeit zu finden und dass derselbe explicite vom Konzil
von Chalcedon (451) verkündet sei. Er begründet diesen Satz
mit den bekannten Bibelstellen (Mt. XVI, 18,19, Luc. XXII, 32,
und Joh. XXI. 15—17). Die Tradition der alten Kirche ergebe,
dass dieser Primat Petri auch auf die Nachfolger dieses Apostels
auf dem bischöflichen Stuhle von Rom übertragen sei. Was er
zur Erhärtung dieser These anführt, liest sich wie die
entsprechenden Abschnitte einer römischen Dogmatik oder eines
kirchengeschichtlichen Lehrbuches. Hier steht Lord Halifax gänzlich

im Banne der römischen Theologie. Aber er ist doch wieder
ganz Anglikaner, wenn er die Forderungen seiner Kirche
gegenüber Rom vertritt. Wenn England jemals in eine Gemeinschaft

mit Rom gebracht werden soll, dann muss ein grösserer
Weitblick und eine gerechtere Bewertung der zu überwindenden
Schwierigkeiten gezeigt werden. Folgende Ansprüche mussten
in freundschaftlichem Geist von Rom erwogen werden:

1. Dass die anglikanischen Lehren katholisch sind oder
wenigstens katholisch interpretiert werden können.

2. Man muss anerkennen, dass der Anglikanismus
übernatürliches Leben hervorbringt. Das anglikanische System
zeitigt, wenn es sich frei in katholischer Richtung bewegen
kann, ebenso gute Früchte als das römische System.

3. Es muss zugegeben werden, dass der Kampf um die
katholischen Prinzipien in England durch Mitglieder der
anglikanischen Kirche geführt wird. Sie haben die alten
Vorurteile niedergerissen. Wenn die vor mehr als 80 Jahren von
Keble, Newman und Pusey begonnenen Bemühungen, die im
Gebetbuche enthaltenen katholischen Grundsätze zu erwecken
und zur Auswirkung zu bringen, durch die Haltung der
römischen Kirche gehemmt werden, so wird dadurch nicht
nur die Ausbreitung des Katholizismus in England behindert,
sondern auch der Sache der Religion in der ganzen Welt der
grösste Schaden zugefügt.

4. Wenn eine erfolgreiche Diskussion im Interesse der
kirchlichen Wiedervereinigung Platz greifen soll, so muss der
Unterschied von Dogma und theologischer Meinung auch vom

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 1, 1924. 3



— 34 —

katholischen Gesichtspunkte aus klargestellt werden. Ist alles,
was in der katholischen Theologie steht, notwendig ein Dogma,
oder kann es auch eine theologische Meinung sein, die so gut
begründet sein mag, dass eine öffentliche Leugnung zwar nicht
erlaubt ist, aber doch nicht der private Glauben gebunden
wird?

5. Eine vernünftige Theorie des theologischen Entwicklungsprinzips

muss angenommen werden, um ein Übereinkommen
zu erleichtern.

6. Der lediglich approximative Charakter vieler theologischer

Darlegungen und Definitionen muss zugegeben werden.
Zum Schluss richtet Lord Halifax noch ein ernstes Wort

an Rom. Wenn die Anglikaner die Anerkennung des
päpstlichen Primates de iure divino ins Auge zu fassen haben, so

sollte auch Rom die Frage der anglikanischen Weihen in
Wiedererwägung ziehen. Das Konzil von Trient war ein Reformkonzil.

Pius XI. steht im Begriff, das vatikanische Konzil
wieder zu versammeln. Damit betont er den Wunsch, mit dem

gesamten Episkopat über das, was dem Christentum zum Frieden
und Heile gereicht, Rats zu pflegen. Das Book of Common
Prayer, welches die lex credendi der anglikanischen Gemeinschaft

enthält, war vor dem Trienter Konzil veröffentlicht worden.
In der Erwiderung der anglikanischen Erzbischöfe auf die
Bulle Leos XIIL in der Frage „Ungültigkeit" der anglikanischen
Weihen auf Grund des defectus intentionis beriefen diese sich
auf die Worte des römischen Kanons: „ut fiant nobis" als
Ausdruck des Glaubens der anglikanischen Kirche in bezug auf
das eucharistische Opfer, wovon die ganze Frage ausging. Wäre
diese Feststellung vor Erlass der Bulle gemacht, anstatt später,
so wäre die Entscheidung wohl anders ausgefallen. Die
Engländer werden niemals zugeben, dass die vom anglikanischen
Episkopat gespendeten Weihen ungültig seien. Sie werden
niemals zugeben, dass die anglikanische Kirche, mag sie nun
schismatisch sein oder nicht, keine Kirche im Sinne der Credos ist.

Das ist in kurzen Zügen der wesentliche Inhalt der zweiten
Schrift. Sie wirkte vielleicht noch alarmierender als die erste.
Nach den Presseäusserungen zu schliessen, hat sie sogar auf
die Unionsverhandlungen der anglikanischen Kirche mit den
Nonconformists störend gewirkt. Von anderer Seite wird auch
auf den Eindruck hingewiesen, den der von Lord Halifax



— 35 —

präzisierte Standpunkt bezüglich des päpstlichen Primates auf
die Kirchen des Orientes mache.

Es wurde daher allseitig begrüsst, dass der Primas von
England, der Erzbischof von Canterbury, zu Weihnachten 1923

in einem Schreiben an die Erzbischöfe und Metropoliten der
ganzen anglikanischen Gemeinschaft sich zu den Dingen äussert,
die in den Schriften des Lords und in den Mechelner
Besprechungen behandelt wTurden. Der Brief trägt nicht eigentlich
einen amtlichen Stempel, sondern soll mehr zur Orientierung
dienen. Ausgehend von dem mehrfach erwähnten Appell der
Lambethkonferenz, der an die Führer aller bedeutenderen
Kirchen der Welt gerichtet wrar, berichtet der Primas kurz
über die letzten Besprechungen mit Vertretern der englischen
Freikirchen und der aussereuropäisehen Kirchen, über die
Beziehungen zu der lutherischen Kirche Schwedens und zu den
Kirchen des Morgenlandes, um dann eingehend über die letzthin
gepflogenen Konferenzen mit Rom zu referieren. Schon die

Bekanntgabe derselben habe lange schlummernde
Leidenschaften erweckt, die schwer zu beruhigen wären. Viele
wünschen wegen der Schwierigkeiten der Verhandlungen mit
Rom gar nicht einmal einen Versuch der Verständigung. Aber
solche Besprechungen seien eine unausweichliche Konsequenz
des Appells der Lambethkonferenz. Er habe sich aufrichtig
über die privaten Unterhandlungen einiger Anglikaner mit dem
Kardinal Mercier in Mecheln gefreut. Er trage für die
Abmachungen keine Verantwortung und hatte nicht einmal amtlich
Kenntnis von denselben. Jedoch sei er über den geplanten
Besuch in Mecheln informiert gewesen und er wisse, wer auf
beiden Seiten an den unformellen Besprechungen teilgenommen
habe. (Auf anglikanischer Seite : Dr. Robinson, Decan von Wells,
Dr. Walter Frere und Lord Halifax. Auf römischer Seite:
Kardinal Mercier, sein Generalvikar, Monsignore von Roey,
und Abbé Portal aus Paris.) Sowohl Kardinal Mercier wie
die Anglikaner haben ihn über das Wesentliche der
Besprechungen auf dem laufenden gehalten. Das Memorandum der
ersten Schrift des Lord Halifax und der Appell der
Lambethkonferenz wurden paragraphweise besprochen. Sodann wurde
den beiden Erzbischöfen von Canterbury und York nahegelegt,

zu einer zweiten Besprechung unoffiziell Delegierte zu
ernennen und die Umrisse der zu behandelnden nächsten



— 36 —

Diskussionspunkte zu zeichnen. Das taten die Erzbischöfe
aber nicht. Der Primas erklärte nur seine Bereitwilligkeit,
offiziell von den Abmachungen Kenntnis zu nehmen, vorausgesetzt,

dass auch der Vatikan in der gleichen Weise informiert
würde. Die zweiten Verhandlungen fanden im März 1923
wiederum im erzbischöflichen Palais zu Mecheln statt.
Gegenstand dieser Verhandlungen waren die administrativen
Probleme, die sich ergeben würden, falls über die grossen
geschichtlichen Fragen und die Fragen der Lehre, welche beide
Kirchen trennen, eine Einigung erzielt würde. Man einigte sich
schliesslich darüber, dass eine dritte Konferenz abgehalten werden
solle. Auf beiden Seiten wurde der Wunsch geäussert, die Zahl
der Konferenzteilnehmer zu vermehren. Der Primas lud dazu den
resignierten Bischof von Oxford, Dr. Charles Gore, und den
Regens des Oxforder Keble-Kollegs, Dr. Kidd, ein, die sich
beide besonders mit der römischen Kirche beschäftigt hatten.

Durch dieses Eingreifen des Erzbischofs von Canterbury
wurde natürlich seine Verantwortung in der ganzen Angelegenheit

erhöht. In Übereinstimmung mit dem Kardinal Mercier
und den bisherigen anglikanischen Konferenzteilnehmern sollten
jetzt die schwebenden Fragen der Lehre und der
kirchengeschichtlichen Entwickelung behandelt werden. Darüber wurden
neue Denkschriften ausgearbeitet. Der Primas verhandelte
persönlich mit den anglikanischen Konferenzbesuchern und zog
einige Berater hinzu. Hier wird nebenbei festgestellt, dass

Lord Halifax in seinen Ausführungen über den Ursprung und
das Wachstum des Papsttums nur seine private Meinung
wiedergibt. Die andern Anglikaner teilen diesen Standpunkt nicht.
Als Wegleitung wurde ihnen der Grundsatz mitgegeben, dass

zwar jeder frei seine Meinung sagen solle, dass aber die in
Frage stehenden Verhandlungsgegenstände nicht vom privaten
Standpunkte aus, sondern vom Gesichtswinkel der anglikanischen
Gesamtkirche, ihrer Vergangenheit und Zukunft, zu betrachten
und zu besprechen seien. Die anglikanischen Teilnehmer
würden nie vergessen, welches die geschichtliche Stellung der
Kirche Englands in der Vergangenheit gewesen und wie diese
durch die grossen Theologen des 16. und 17. Jahrhunderts
begründet sei. Diese Stellung heute zu ändern oder zu schwächen,
sei undenkbar. Den römischen Mitgliedern der Mechelner
Konferenz, deren Zahl durch Monseigneur Battifol und Abbé
Hemmer vermehrt wurde, wurde offen erklärt, dass die Festig-



- 37 —

keit und der Zusammenhang der anglikanischen Lehre und
des anglikanischen Systems unmissverständlich vorgebracht
werden müsse. Die dritte Besprechung fand im November
1923 wiederum in Mecheln statt. Das Verhandlungsprotokoll
und die ungelösten Differenzen konnten noch nicht erschöpfend
geprüft werden, doch ist jetzt schon zu sagen, dass die Diskussion

noch nicht über die elementare Stufe hinausgediehen ist.
Über das Endergebnis lässt sich noch nichts voraussagen.
Nochmals betont der Primas, dass amtliche Unterhandlungen
noch nicht eingeleitet sind. Die Anglikaner, die an den Mechelner
Konferenzen teilnehmen, sind keineswegs offizielle Delegierte
ihrer Kirche, als Ganzes betrachtet. Das Schreiben schliesst
mit dem Satze: „Der Weg (zur Union) mag nicht kurz sein,
aber wir glauben, dass er sicher ist."

Dieses vorsichtig verfasste Schriftstück, in dem jeder Satz

sorgfältig abgewogen ist, wurde von dem protestantisch
orientierten Teile der Kirche von England mit sichtlichem
Unbehagen aufgenommen. Die Nachricht des römischen
Korrespondenten der Times, wonach der Erzbischof von Canterbury

im Irrtum sei, wenn er glaube, der Vatikan habe offizielle
Kenntnis von den Vorgängen in Mecheln oder habe sie gar
gebilligt, genügt einer grossen Organisation, der „Anglican
Movement for Maintaining the Doctrine of the Church of
England, as Catholic as Reformed", um durch ihren Präsidenten,
den Erzbischof Lowther Clarke, zu fragen, wie lange der
Primas den Mechelner Besprechungen noch seine Billigung leihen
könne, da sich Rom ablehnend verhalte. Und in einer
Versammlung der Nationalen Kirchenliga weist der Kronrat Ipswich
darauf hin, der Erzbischof von Canterbury habe seine eigene
Erklärung vergessen, dass ein tiefer Graben die anglikanische
Kirche von Rom trenne. Er nennt den Primas geradezu einen
Defaitisten. Die führende römische Kirchenzeitung in England,
„The Tablet", lehnt den Brief des Erzbischofs genau so ab
wie die ganzen Unionsbemühungen der Anglikaner. Gegenüber

diesen Angriffen traten die Church Times und der Guardian
mannhaft für ihren Erzbischof ein, und auch der anglikanische
Episkopat stellt sich, soweit bisher Äusserungen vorliegen, in
seiner Majorität auf die Seite seines Primas.

Am 18. Januar 1924 gab nun auch der Kardinal Mercier
einen Hirtenbrief an seinen Klerus heraus, der sich ausschliesslich



— 38 —

mit den Besprechungen in Mecheln beschäftigt. Er gibt uns
ein Bild von der Verschiedenheit der geistigen Physiognomie
der beiden Kirchenobern und soll eine Rechtfertigung des

Kardinals gegenüber seinen Glaubensgenossen sein. Die
wachsende Entchristlichung in der Welt, die sich in
protestantischen Ländern mehr bemerkbar mache als in katholischen,
habe viele gläubige Protestanten in Schrecken versetzt. Da
habe die göttliche Vorsehung einige dieser frommen Männer
zu ihm geschickt, um mit ihm über kirchliche Dinge zu
sprechen. Nun folgt ein kurzer Bericht über die bekannten
Vorgänge bei den drei Konferenzen, deren privater Charakter
wiederum unterstrichen wird. Wenn es sich auch nicht um
eigentliche Unterhandlungen (négociations) handle, so habe
er doch im Einvernehmen mit der höchsten Autorität gehandelt,
die ihn gesegnet und ermutigt habe. Alle, die an den
Besprechungen teilnahmen, kannten die grundlegenden Fragen,
die sie trennten. „Aber wenn die Wahrheit ihre Rechte hat,
so hat auch die Liebe ihre Pflichten." In den Jahrhunderte
alten Konflikten zwischen der Kirche und den Protestanten
sei das Unrecht nicht nur auf einer Seite gewesen. Wohl
zum ersten Male seit der Reformation seien katholische und
protestantische Gelehrte imstande gewesen, mit völliger
Unbefangenheit über die schwerwiegendsten Dinge zu sprechen,
ohne dass ihre herzlichen Beziehungen auch nur einen Augenblick

gestört und ihr Vertrauen auf die Zukunft erschüttert wäre.
Wozu diese Besprechungen Zuerst, weil er nicht berechtigt

sei, eine Gelegenheit auszuschlagen, die Pflichten der brüderlichen

Liebe und Gastfreundschaft zu erfüllen. Keiner der
getrennten Brüder solle sagen können, er habe an der Tür eines
römisch-katholischen Bischofs angeklopft und dieser Bischof
habe sich geweigert, zu öffnen. „Eine grosse Nation war mehr
als 800 Jahre unsere geliebte Schwester. Diese Nation gab der
Kirche eine Reihe von Heiligen, die wir bis auf den heutigen
Tag in unserer Liturgie ehren. Erstaunliche Reserven christlichen

Lebens sind von ihr in ihrem grossen Reiche aufbewahrt
worden. Zahllose Missionen sind von ihr überallhin ausgesandt.
Aber sie trägt eine offene Wunde an ihrer Seite. Wir Katholiken,

die wir durch Gottes Gnade die ganze Wahrheit
behielten, beklagen die verbrecherische (criminal) Trennung,
welche diese Nation vor 400 Jahren von der Mutterkirche weg-



— 39 —

zog. Und, fürwahr, da gibt es noch Katholiken, die wollen,
dass ein katholischer Bischof gleich dem Leviten in der Parabel
stolz und gefühllos des Weges ginge und sich weigerte, Öl in
die offene Wunde zu giessen, sie zu pflegen und zu versuchen,
den Kranken in Gottes Haus zu führen, wohin ihn Gottes
Gnade ruft!"

Der Kardinal wendet sich dann an jene, welche seine

Einmischung für inopportun oder unwirksam halten. Man soll
den glimmenden Docht nicht auslöschen. „Wenn protestantische
Gläubige dem religiösen Liberalismus anheimfallen und infolge
Gleichgültigkeit gegenüber jedem positiven Credo alle Religion
verlieren, so verstärken sie die Reihen der Atheisten und somit
die Anarchie. Aufrichtige Christen, die sich ohnmächtig fühlen,
dieses Übel aufzuhalten, appellieren an unsere Hilfe. Schliesslich

laden sie uns ein, sich mit ihnen der Flut der Religionslosigkeit

entgegenzustemmen. Und da wollten Rigoristen
fröhlich den Weg versperren? Hier haben wir einen Weg,
unsern getrennten Brüdern wirksame Hilfe zu bringen, einen
guten Grund, sie mit offenem Herzen willkommen zu heissen.

„Das ist ganz gut", wird mir jemand antworten, „aber das

war doch nicht die Hauptsache, die Sie im Auge hatten. Die
Hauptsache ist, auf gläubige Männer, Mitglieder der Hochkirche
einen Einfluss zu bekommen, um sie für Rom zurückzugewinnen."

Woher weiss der Kritiker, dass dieses der Hauptpunkt
ist? Wir hatten nie daran gedacht, die führenden Beweggründe
unseres Verhaltens der Wichtigkeit nach zu ordnen. Wir
betrachten mit weitem Blicke alle die Probleme, in welche Männer

interessiert sind, die sich ihrer Pflichten gegen sich und
durch ihre gesellschaftliche Stellung auch gegen andere
bewusst sind.

Sodann wird gesagt, dass wir einen falschen Weg
einschlagen, um unser Ziel zu erreichen. Aus Erfahrung, so wird
behauptet, wissen wir, dass man nicht Gruppen ins Auge fassen
soll. Man muss lediglich individuelle Bekehrungen suchen.
Mögen Sie sich um individuelle Bekehrungen bemühen und dafür

beten. „Was berechtigt Sie, Massen von Menschen bei
seite zu schieben?" Es folgen dann Aussprüche des Schreibens
Leos XIIL an die Engländer, aus denen hervorgeht, dass der
Papst Massenbekehrungen erwartete. „Tatsache ist, trotz allem
Gerede vom intellektuellen Fortschritt der Menschen und ihrem



— 40 —

selbstsicheren Urteil, dass die Massen nicht führen, sondern
geführt werden, nicht befehlen, sondern gehorchen. Selbst in
einer Demokratie bleibt das soziale System eine Oligarchie.
Wenn es daher Gottes Absicht ist, unsere seit Heinrich VIII.
getrennten Brüder zur Kirche zurückzuführen, so ist es die
Aufgabe einer Elite, den Weg dahin zu weisen."

Schliesslich rechtfertigt sich der Kardinal darüber, dass

er überhaupt über die geheim zu haltenden Besprechungen
geschrieben hat. „Ich habe gesprochen, weil einige unserer
Brüder in England (römisch-katholische Bischöfe durch
phantastische Nachrichten und durch gelegentliche Presskommentare
irregeführt, meine Handlungsweise falsch auslegten und
dadurch Anstoss nahmen. Ich habe auch gesprochen, da ja meine
Handlungen in euren Augen entstellt wurden, um mich nicht
Eurer frommen Hilfe zu berauben, die ich von Euch in dieser
Sache erwarte, wie in allem, was ich zu Gottes Ehre weiterhin

tue."
Dieser Hirtenbrief bestätigt uns, dass viele römische

Katholiken in England und Belgien die Konferenzen in Mecheln
mit Misstrauen verfolgten. Er zeigt aber auch, dass der
Kardinal bei aller Liebenswürdigkeit, mit der er die anglikanischen
Teilnehmer der Konferenz bedenkt, keinen Schritt von seinen
strengen römischen Prinzipien zurückweicht. Selbst Männer,
wie Lord Halifax, sind ihm Protestanten. Die Kirche ist die
römische. Sein Urteil über den Protestantismus ist ungerecht
und wenig schmeichelhaft. Trotzdem wurde, soweit man bisher
sehen kann, der Hirtenbrief bei den Anglikanern nicht eben

ungünstig aufgenommen.
In der am 6. Februar 1924 gehaltenen Versammlung

(Convocation) des Klerus der Kirchenprovinz Canterbury, die mit
einem lateinischen Gottesdienst und einer lateinischen Predigt
eröffnet wurde, behandelt der Primas von England in seinem
Jahresberichte noch einmal die Religionsgespräche von Mecheln.

Diese rein privaten Besprechungen gestatten keine
Veröffentlichungen wie die Publikationen über die Verhandlungen
mit den nichtbischöfllichen Kirchen Englands und den Kirchen
des Ostens. Derartigen Verhandlungen mit Vertretern der
römischen Kirche sind wir noch nicht nahe gekommen.

Die Erregung, die wegen der Besprechungen entstand, ist
dem Umstände zuzuschreiben, dass ein derartiger Gedanken-



_ 41 —

austausch zwischen römisch-katholischen und anglikanischen
Theologen bisher noch niemals stattgefunden hat. Sobald er
diese nicht formellen Gespräche bekanntgegeben, habe es ge-
heissen, es seien geheime Unterhandlungen unter der Führung
des Erzbischofs von Canterbury zur Herbeiführung einer Union
der Kirche von England mit Rom in Vorbereitung. Deshalb
habe er schlicht und klar die Tatsachen festgestellt. In dieser
Versammlung könne er damit die Sache auf sich beruhen
lassen, weil hier keine Missverständnisse zu befürchten seien,
aber er müsse sich gegen die kritischen Kommentare von
anderer Seite wenden. Die einen hätten ihm in Versammlungen
und Zuschriften ihre Zustimmung erklärt. Die andern drücken
ihre Furcht oder gar ihre Entrüstung aus. Er habe die Kirche
verraten, den Pass verkauft, seine Knie vor dem Götzendienst
gebeugt, eine geheime Verschwörung gegen die göttliche Wahrheit

angezettelt. Eine dritte Gruppe, die den protestantischen
Prinzipien ergeben ist, fürchtet wegen seiner Tätigkeit oder
Untätigkeit eine Annäherung an die römisch-katholische Kirche.
Sie wenden sich gegen ihn, als einen Friedensstörer in Israel.
Darum berichtet er noch einmal die tatsächlichen Vorgänge.
Seine Kritiker verlangen, es dürfen nicht eher weitere
Besprechungen stattfinden, bevor Rom seine Irrtümer in der Lehre
und die Erklärung über die anglikanischen Weihen zurückgezogen

habe. Wer darauf bestünde, verkenne vollständig die
Art der Besprechungen. Diese Erklärung wurde ohne Diskussion
entgegengenommen.

Auch die Versammlung der andern anglikanischen Kirchenprovinz,

York, nahm am 6. Februar zu den Mechelner
Konferenzen Stellung. Im Oberhause, dem Haus der Bischöfe,
beantragte der Bischof von Durham, dieselben zu missbilligen.
Er betrachte die Vertreter der anglikanischen Kirche in Mecheln
als ungeeignet. Der Bischof von Bradford sekundierte dem
Antragsteller. Nach lebhafter Diskussion wurde der Antrag mit
einer Mehrheit von nur einer Stimme abgelehnt.

So stehen die Dinge heute. Wir kennen die Pläne der
göttlichen Vorsehung nicht, aber wir kennen die angelsächsische
Zähigkeit. Die Sehnsucht nach kirchlicher Vereinigung der
getrennten Kirchen ist in der anglikanischen Gemeinschaft so

gross, dass selbst das unmöglich Erscheinende nicht schreckt.
Wir haben jedoch den Eindruck, dass die Anglikaner in der



— 42 —

Unionsbewegung zuviel unternehmen. Sie verhandeln offiziell
und privat mit den schwedischen Lutheranern, Wesleyanern,
Presbyterianern, Jüngern Christi und kleineren Denominationen,
mit den Orthodoxen und mit Rom. Qui trop embrasse, mal
étreint.

Persönlich glauben wir nicht an einen Erfolg der
Unionsbesprechungen mit Rom. Rom wird und kann kein Jota seiner
Glaubenslehren aufgeben, oder dieselben in einem andern Sinne
interpretieren, wie bisher. In der anglikanischen Kirche scheint
man nicht hinreichend der Tatsache Rechnung zu tragen, dass
die römische "Kirche seit dem Vatikanum eine andere geworden
ist, als sie vorher war. Die grosse Rede, die Döllinger hierüber
1875 bei der Bonner Unionskonferenz hielt, hat auch heute
noch ihre volle Gültigkeit. Der ausserhalb der römischen Kirche
stehende Christ lernt Rom nicht kennen, wenn er gelegentlich
mit weltgewandten römischen Diplomaten, mit hochgebildeten,
geistreichen Kirchenfürsten, mit vortrefflichen, heiligmässigen
Priestern, mit tiefreligiösen Laien zusammenkommt und
diskutiert, sondern nur derjenige, der die ganze römische Kirchenlehre

in ihren Zusammenhängen, die römischen Prinzipien in
ihren Quellen, das kirchliche Leben in seiner Praxis gründlich
studiert und sich ein offenes Auge für alle Licht- und Schattenseiten

des römischen Systems bewahrt. Nicht römische Apologien,

noch antirömische Polemiken geben das richtige Bild,
sondern nur objektives, gerechtes, auf gründlicher Kenntnis
beruhendes Sichvertiefen in das ganze römische Kirchenwesen.
Das ist besonders für die Kirchen zu berücksichtigen, die an
eine Union mit Rom denken. In Fragen des Kultus, der
Liturgie, der Disziplin und vielleicht noch des Kirchenrechtes
ist Rom jederzeit zu jeder Konzession bereit, in Sachen des

Glaubens niemals. Daher werden nach unserm Dafürhalten die
Anglikaner, die sich in Mecheln in ehrlicher Weise um eine

Verständigung mit Rom bemühen, eine herbe Enttäuschung
erleben. Am Papsttum wird alles scheitern. K. Neuhaus.


	Die Kirche von England und Rom

