Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 14 (1924)

Heft: 1

Artikel: Der Katholizismus und seine ldeale
Autor: Keussen, Rudolf

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403984

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403984
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

" Der Katholizismus und seine Ideale.

In einer haufig wiederholten Umschreibung des Wesens der
katholischen Kirche wird diese als die ,vollkommene Gesell-
schaft¥ erklart?!). Dieser Erklarung liegt die Auffassung zu-
grunde, dass der Katholizismus als kirchliche Institution voll-
“kommen im Aufbau wie in der Durchbildung des Gemeinschafts-
lebens sei. Die Kirche erscheint als die ideale Menschheit, in-
sofern alle metaphysischen Wertbeziehungen und alle sozialen
Auswirkungen, die aus diesen abzuleiten sind, in ihr verwirk-
licht werden. Der philosophische Realismus drangt hier auf
die vollige Selbstverwirklichung der Idee in der Erscheinung.
Er dringt um so mehr darauf, weil hier die Idee nicht ein ab-
straktes menschliches Gebilde, sondern das konkrete Leben
des Absoluten selber ist oder, in kirchlich religiéser Sprache
ausgedriickt, weil die Kirche sich als der mystische Leib Christi
darstellt. — In der Durchfihrung dieses Gedankens ergeben
sich jedoch bedeutende Richtungsgegensitze: er kann extensiv
und intensiv gewertet werden. Extensiv dort, wo das ,omnia
instaurare in Christo“ im Sinn eines kirchlichen Universalismus
und einer alles umfassenden Theokratie gedeutet wird, intensiv
dort, wo die mystische Beschaulichkeit und eine durchgreifende
Askese als die bestimmenden Werte empfunden werden,
mittels deren das summum bonum der Verdhnlichung mit Gott
und der Seligkeit in ihm gesucht und erreicht wird. In dem
einen Falle strahlt die Kraft des Absoluten auf alle Weltbe-
ziehungen {iiber, und diese Ausstrahlung wandelt sich in ein
seelisches Erlebnis um und driickt sich symbolisch in bestimm-
ten Worten und Handlungen aus, die die Gottesgegenwart und
Gottesherrschaft auf Erden versinnbilden, in dem anderen
Falle wendet sich das Individuum von der Welt ab, um im Trans-

zendenten die Erfillung seiner religiosen Sehnsucht zu finden. |

So sucht der Katholizismus das Wort des heiligen Augustinus
zu erfillen: ,Deum et animam scire cupio Nihilne plus? Nihil
omnino.“ :

) Leo XIII. Encyecl. ,,Jmmortale Dei*, d. d. 1. Nov. 1885. Ecclesia so-
cietas est genere et iure perfecta. :

Internat. kirchl. Zeitschrift, Heft 1, 1924. 1



—_ 92

Zwischen Gott und der Einzelseele spielt sich also der
heilsgeschichtliche Prozess ab, den die Kirche zu leiten und
zu beherrschen sich zum Ziele setzt. Aber sofern es sich nicht
um das Seelenleben eines Heiligen handelt, sofern nicht moral-
padagogische Grinde zur Beriicksichtigung der Besonderheit
eines casus conscientiae noétigen, nimmt die Kirche an dem
subjektiven Erlebnis dieses Prozesses, an seiner individuellen
Ausgestaltung nur geringes Interesse, ihr liegt vor allem daran,
dass das Individuum sich der Masse einfiige, sich der Autoritit
und Tradition unterordne, sich als ein dienendes Glied der
Gemeinschaft fiihle und ihr sich unterwerfe. Nur die umfas-
sende Einheit hat Wert, nicht die gesonderte. Die umfassende
Einheit des gottlichen Wesens und die Einheit des mystischen
Korpers, als der sich die Kirche darstellt. — Die abgesonderte
Einheit aber bedeutet, — und hier wiederholt das kirchliche
Empfinden einen Gedanken, den schon ein alter griechischer
Mythos ausgesprochen hatte!) — die Siinde, bedeutet auf dem
Gebiete theoretischer Betrachtung die Héiresie. Niemals kann
die individuelle Seele Selbstzweck sein, weil sie sich nicht
selbst gentigen kann. Sich selbst gentigen kann nur die voll-
kommene Gemeinschaft der Kirche, und auch sie geniigt sich
selbst nur, weil gottliches Leben in ihr sich auswirkt. Mit diesen
Gedanken wird beides abgelehnt: die Autonomie des indivi-
duellen Subjekts und die Autonomie der menschlichen Gesell-
schaft, sofern sie dieser Beziehung auf das Gottliche entbehrt.
— (Ganz allgemein wird damit zugleich die positivistische Im-
manenz der Lebenswerte abgelehnt, soweit diese Werte nicht
in der Natur verwurzelt sind. Die Kirche und die sittlichen und
religiosen Lebenswerte, die sie umschliesst, entstammen eben
der Ubernatur, und diese stellt ein Reich metaphysischer We-
sensbeziehungen dar, das aus dem Bereich sinnfédlliger Lebens-
beziehungen nicht abgeleitet werden kann. — Wo der Versuch
gemacht wird, die Krifte des Reiches Gottes — Religion und
sittliches Leben — als eine Verkleidung eines so sinnfillig zu
erfassenden Lebens zu begreifen, da kann naturgeméss die Re-
ligion nur als eine Projektion subjektiver Wunschtendenzen oder
auch als soziale Ideologie gedacht werden. Damit aber wird
dem religiosen Leben eine ihm wesenhafte Tendenz abge-

1) Uber den Dionysosmythos und seine Ausdeutung, s. E. Rhode,
Psyche, 5. Aufl,, II, 116 ff.



e B e

schnitten, die Tendenz zur metaphysischen Transzendenz, ohne
die es notwendig verkiimmern muss. Die metaphysische Trans-
zendenz der religivsen Lebenswerte, das bedeutet zugleich deren
Objektivitit, das bedeutet, dass das Reich Gottes nicht von
dieser Welt ist und seine eigenen Normen hat. — Auch das
sittliche Leben ruht auf solcher, aus dem Ewigen stammenden
Normalitat. — Daher kann das Sittengesetz als der Inbegriff
aller sittlichen Verpflichtungen, nicht als Selbstbestimmung des
Individuums, ebensowenig wie als Selbstbestimmung der mensch-
lichen Gesellschaft gedacht werden. Das Sittengesetz stellt eine
Lebensordnung hoéherer Art dar, das die Bedingungen des na-
tiirlichen und geschichtlichen Lebens unter sich ldsst und tiber-
windet. Insofern bedeutet es ein Ideal, dessen Verwirklichung
— von einer Ausnahme abgesehen — nie erreicht ist, aber
immer gefordert wird. Die metaphysische Transzendenz dieses
Ideals wiirde gegeniiber dem Befund des geschichtlichen Le-
bens eine unertrigliche Spannung bedingen, wenn sie nicht
durch den Gedanken der Offenbarung tiberwunden wiirde. Da-
durch wird der Platonismus, der der katholischen Weltanschau-
ung zugrunde liegt, seiner unbeweglichen Starrheit entkleidet.
Das Gottliche wird damit zur stirksten Potenz des geistigen
und geschichtlichen Lebens erhoben, zu einer Kraft, ,selig zu
machen alle, die daran glauben¥, '

Mit diesen Gedanken sind die Voraussetzungen einer idealen
Katholizitit bezeichnet. Sie griinden in der Annahme eines
Lebenszusammenhangs zwischen dem Géottlichen, das dadurch
seiner Transzendenz enthoben wird, und der naturgebundenen,
aber dennoch der Wiedergeburt im Ideal fihigen Menschheit.
Vermittelt wird dieser Lebenszusammenhang durch goéttliche
Selbsterschliessung, die sich auf dem Wege geschichtlicher
Offenbarung vollzieht. Die geschichtliche Offenbarung hinwieder-
um kulminiert in Christus, insofern in ihm ein Typus des Ver-
haltnisses zwischen Gottheit und Menschheit geschaffenist. Dieser
Typus ist mehr als eine geschichtlich bedingte Erscheinung,
er hat ewige QGiltigkeit, weil er selbst dem Ewigen entstammt.
Eben darum wird dieser Typus zum zeitlosen Vorbild fiir alles
zeitgebundene, endliche Leben. In ihm verbindet sich die Uber-
natur, das Reich der Gnade, mit der Natur, die dieser Ver-
bindung bedarf, weil sie sich nicht aus eigenen Kraften voll-
enden kann. Ja, der Versuch einer solchen Selbstvollendung



— 4 —

aus eigener Kraft, der Versuch des selbstbewussten und freien
Geistes, das eigene Vermogen zu iibersteigern und Gott gleich
zu werden, muss notwendig mit der Erkenntnis der eigenen
Ohnmacht, mit der Erfahrung der eigenen Unseligkeit das Be-
diirfnis helfender und beseligender Gnadenmitteilung noch ver-
stirken: es muss also der gefallene und Gott entfremdete
Mensch erst den helfenden Gott ersehnen und erfahren, damit
sein Wesen sich im Ideal verklidre. In diesem Sinne gilt der Satz
Mohlers: Das Gottliche musste sich zum Menschlichen herab-
lassen, wenn das Menschliche gottlich werden sollte!). — Die
Ubertragung dieser Gedanken auf die geschichtliche Personlich-
keit Jesu, ihre Ubersetzung in die Form dogmatischer Wert-
urteile ist ein Prozess, der wenigstens urspriinglich nicht ra-
tional zu begreifen ist, sondern auf einem mystischen Erlebnis
empfianglicher Seelen beruht. ,Nicht Fleisch und Blut haben
dir das geoffenbart, sondern mein Vater, der in den Himmeln
ist.“ (Math. 16, 17.) Dass in Jesus und durch ibn die Beziehung
zu Gott in einzigartiger Stirke erlebt wurde und dass dann
die metaphysische und kosmische Ausdeutung dieses Erlebnisses,
wie sie schon bei Paulus und im Evangelium des Johannes
vorliegt, dahin fihren musste, das Leben des Erlosers seiner
geschichtlichen Zufilligkeit zu entkleiden und in ihm ein all-
umfassendes Lebensprinzip zu erblicken, diese Tatsachen sind
es gewesen, die geraden Weges zu dem Begriff der Kirche als
der sichtbaren Verkorperung dieses Prinzips hinfiihren. Denn
wie sich in Jesus der erlosende Liebeswille Gottes offenbart,
so muss die Fortwirkung seines Lebens und der in ihm befassten
Offenbarung in dem Bewusstsein seiner Glaubigen die geschicht-
liche Einmaligkeit und Unwiederholbarkeit dieses Lebens auf-
heben und durch eine ewige Gegenwart ersetzen. Fiir Jesus,
der bei den Seinen bleibt, bis an das Ende der Welt (Math.
28, 20) gilt auch, dass er derselbe Christus ist: gestern und
heute und in Ewigkeit (Hebr. 13, 8). So konnte die Gemein-
schaft, die Christi Lebensfille in sich wirksam wusste, sich
als den sichtbaren Leib ihres Herrn empfinden. Das Gottliche
war eben nicht nur einmal Fleisch geworden, sondern immer-
wiithrend nahm seine Verkérperung neue Gestalt an, wo sich
der Herr im Glauben und in der Liebe seiner Gemeinde be-
zeugte. So wurde die Kirche ,fiir das katholische Bewusstsein

1) J. A. Méhler, Symbolik, 7. Aufl., 1862, S. 114.



|
|

zur permanenten Inkarnation des Gottlichen“?'). Sie galt jauf
eine abbildlich lebendige Weise als der durch alle Zeiten er-
scheinende und wirkende Christus, dessen verséhnende und
erlosende Téatigkeiten sie daher ewig wiederholt und ununter-
brochen fortsetzt“?).

Als ein Gleichnis der ewigen Lebensfiille Christi durfte sich
dieser Auffassung zufolge die Kirche fiihlen. Das Ideal, das sie
in ihrem eigenen Leben verwirklichen sollte, war ihr damit
gewiesen. Doch die Gesichtspunkte, unter welchen sie die An-
gleichung an dieses Ideal zu vollziehen strebte, waren ebenso
verschieden wie die geistige und sittliche Lage der Zeitalter,
in welchen sich dieser Angleichungsversuch vollzog. So hat sich
der Typus des Christusglaubens in der Kirche ebenso ver-
schoben wie die Einstellung auf diesen Glauben in ihrem Leben.
Allerdings ist diese Verschiebung der Typen nicht so zu ver-
stehen, als wenn ein Typus den andern vollig verdringt und
ersetzt hiitte; sie bleiben nebeneinander bestehen. Nur ihre ak-
tuelle Wirksamkeit erweist sich zu verschiedenen Zeiten ver-
schieden. — Doch alle diese Verschiedenheiten der geistigen
Erfassung und der Lebensauswirkung ihres idealen Hinter-
grundes werden innerhalb der Kirche zusammengehalten durch
bestimmte gleichbleibende Ausserungen ihres Glaubensbewusst-
seins.

Zunichst, die Kirche weiss sich als den Triager und Ver-
mittler der in Christus vollendeten Offenbarung. Und wie in
Christus sich Leben und Wahrheit gegenseitig durchdringen
und er der Weg zu beiden ist, so betrachtet sich auch die
Kirche als den Weg zu Wahrheit und Leben. Sie erblickt in
sich das Organ der Wahrheit, weil nur durch ihre Vermittlung
die Gldaubigen sich in der Wahrheit vereinigen kénnen3?). In-
sofern diese Wahrheit ein Ausfluss des absoluten gottlichen
Lebens ist, steht der menschliche Geist ihr gebunden gegen-
tiber: er ist ihr unterworfen, nicht tiberlegen. Sie gilt als ein
sunschitzbares Gut, das verehrt, bewahrt, verteidigt und tiber-
tragen werden muss, weil dessen Entbehrung als beklagens-

) F. Heiler, Der Katholizismus, seine Idee und seine Erscheinung.
Miinchen 1923, S. 619.

?) Méhler, a. a. O., S. 800, vgl. S. 331 f.

%) J. H. Newman, Uber die Entwicklung der christl. Lehre (Essay on
the development of Christian doctrine), deutsch von Briihl, 1846, S. 142.



— 6 —

werter Mangel, sein Verlust als unaussprechliches Unglick®
erscheintl). — Auf dieser Grundlage baut sich das Apostolat,
baut sich die Missionstitigkeit der Kirche auf. Die Zeugen der
Wahrheit miissen verkiinden, was sie gesehen und gehort haben.
Diese Zeugenschaft war fir- die Jiinger Jesu, fiir die Apostel
insbesondere, eine unmittelbare. Doch indem ihr Zeugnis sich
ausbreitete, indem es von Menschen der verschiedensten Art
und Bildung angenommen wurde, indem die Hochspannung des
(zefithls bald diesen, bald jenen Teil ihrer Lehre umfasste, bil-
dete sich die Gefahr heraus, dass die Einheit des urspriing-
lichen Lebens in der Subjektivitit verschiedener Erlebnisformen
verloren ging, und dass diese Verschiedenheiten sich zu Gegen-
satzen vertieften, die, von starken Personlichkeiten vertreten,
dem Parteiwesen innerhalb der Kirche den Boden bereiteten.
Schon in den paulinischen Briefen zeichnet sich der Schatten
dieser Gefahr mit dunkeln Konturen merklich ab. Aber Paulus
war weitherzig genug, liber diese personlichen Befangenheiten
hinwegzuschreiten; alles andere trat ihm hinter dem einen zu-
riick, dass Christus gepredigt wurde. — In der Tat bot sich
gegeniiber der drohenden Gefahr einer &Ausseren Zersetzung
der christlichen Wahrheit eine doppelte Sicherung, einmal die
innere, die sich in der Zuversicht dusserte, dass die Wahrheit
sich immer wieder selbst bezeugen werde. Die lebendige Kraft,
die sie in sich barg, werde, so durfte man glauben, immer wieder
die Einheitsformen des Gedankens, des Willens und der An-
betung schaffen, die ihrem Wesen entsprichen. Eine andere
Art der Sicherung war mehr &usserlicher Natur. Sie bildete
die Zeugenschaft fir die Wahrheit des Evangeliums in ein Amt
um, das mit dem Nimbus der unbedingten Autoritit umgeben
war, die im Grunde doch nur der Wahrheit selbst zukam. Es
fand hier eine Ubertragung statt. Aus dem Bereich des Meta-
physischen trat das Absolute in den Bereich der durch sinnliche
Medien (Worte und Zeichen) sich offenbarenden geschichtlichen
Erscheinung ein. Die Inkarnation war das Vorbild solcher Ver-
mittlung. Doch hier hatte sich das Géttliche mit einer unmittelbar
wirksamen Kraft selbst bezeugt. Musste nicht die Kirche die Er-
haltung ihres Wahrheitsbesitzes — wenn auch nicht auf die
Wiederkehr eines Prophetismus von so unbedingter Geltung —
so doch allgemein auf ein Prophetentum stiitzen, das sich in

) L. e, S. 361 und 373.



— 17 —

unmittelbarem personlichen Verkehr mit der Gottheit wusste?
Wire dann nicht eine Geisteskirche entstanden, die in der Er-
leuchtung gotterfiillter Seelen die Gewidhr der Wahrheitser-
kenntnis gefunden hiitte? — Sie hitte damit den Weg be-
schritten, den etwa im Reformationszeitalter Sebastian Frank
beschrieben und den nach ihm die Quéker als Fihrung zu
ihrem Gemeinschaftswesen gewahlt haben. Die Kirche hat diesen
Prophetenmut nicht aufgebracht: sie war niichterner und vor-
sichtiger. Sie hatte nicht das religiose Bediirfnis einzelner zu
befriedigen, sondern das Bediirfnis der Masse. Und welche Ge-
wahr bestand hier, die Geister zu unterscheiden, wenn jeder
das Recht besass, die Gewissheit seiner subjektiven religiosen
Erfahrung zum Kriterium der Wahrheitserkenntnis zu erheben ?
Vor den Gefahren, die sich hier erhoben, schien es keinen an-
deren Schutz zu geben als den, die Objektivitat der Offenbarung
dadurch zu sichern, dass man eine alle gleichméissig zwingende
Vermittlung dieser Offenbarung annahm. Wo aber war solche
Vermittlung zu suchen als in der Autoritit Berufener und von
wem konnte diese Berufung ausgehen als von dem Griinder
des Heils, das sich in der kirchlichen Gemeinschaft auswirkte,
von Jesus selbst? — Somit ergab sich das Apostolat als die
geradlinige Fortsetzung der Offenbarung Jesu und die Kirche
wieder als die Verzweigung und Ausbreitung des Apostolates,
sowie das Tertullian einmal mit schlagender Kiirze formuliert
hat: ,Ecclesia ab apostolis, apostoli a Christo, Christus a Deo“?).
Auf die Kirche iibertrug man demgeméiss die Autoritit Gottes;
in seinem Auftrag verkiindigte sie ihre Lehre, und diese Au-
toritdt wuchs noch, weil hinter ihr nicht nur das Absolute mit
seiner metaphysischen Tiefe stand, sondern weil sie zugleich
als eine soziale, alle umgreifende Verpflichtung empfunden
wurde. Sollte die gottliche Offenbarung nicht eine einzelne ver-
lorene Tatsache in der Geschichte bleiben, so musste ihr Fort-
wirken durch eine lebendige Autoritit dauernd wirksam ge-
macht werden; es mussten Organe geschaffen werden, durch
die sich das Heilswerk der Offenbarung mit ungeschwichter
Kraft fortsetzte und erhielt. Andernfalls wiren die Geschehnisse,
deren Ursprung im gottlichen Heilswillen lag, in den Fluss
der geschichtlichen Bedingtheiten eingetaucht und von ihm

) Tertullian, de praescript, ¢. 37.



— 8 —

verschlungen worden; sie wiren abstrakt und unlebendig ge-
worden; sie héitten als geschichtlich nachwirkende Erinne-
rung allméhlich ihre seelische Zeugungskraft verloren. So aber
bot sich ein lebendig fortfliessender Strom, der allen einander
folgenden Generationen die gleichen Gnadenkrifte mitteilte,
Die Autorititen deckten sich hier gegenseitig, so dass fiir ein
von diesen Gedanken bestimmtes Denken auch gegenwirtig
Mohlers Formulierung zu Recht besteht: ,Die Autoritit der
Kirche vermittelt, alles, was in der christlichen Religion auf
Autoritit beruht und Autoritidt ist, d. h. die christliche Religion
selbst: so dass uns Christus selbst nur insofern Autoritéit bleibt,
als uns die Kirche Autoritit ist“?!). Nur auf dieser Grundlage
ist auch der paradoxe, oft angefithrte Satz Augustins zu ver-
stehen: ,Ego vero evangelio non crederem, nisi me catholicae
ecclesiae commoveret autoritas“?). Fiir ihn ist eben die Unter-
werfung unter die Autoritat der Anfang der wahren Religion 2).

Der Katholizismus ist also Autoritatsreligion. Er hat zwar
den Gedanken der prophetischen Religion nicht gerade preis-
gegeben: er lebt fort in der Verehrung der Heiligen, in der
Anerkennung einzelner hervorragender Gelehrter als ,doctores
ecclesiae“. Aber die individuelle Fassung des religiosen Lebens,
der religiosen Wahrheitserkenntnis wird auch in diesen Sonder-
fallen als Vorbild und Norm nur insofern betrachtet, als sie
sich dem kirchlichen Gemeingeist einfiigt. Ja, die Bereitwillig-
keit zur Unterwerfung unter die Autoritit der Kirche ist
auch hier Vorbedingung fiir die Anerkennung ihrer Heiligkeit,
fiir die Approbation als Kirchenlehrer, — Franziskus von As-
sisi wie Thomas von Aquin haben, um dieses Verhiltnis an
ein paar Beispielen zu erlédutern, ihre religiose Lebensgestaltung
wie ihr theologisches Denken ganz dem kirchlichen Autoritits-
gedanken unterworfen 4).

1) Méhler, Symbolik, S. 341, vgl. S. 395 und 417.

¥) Augustinus, contra ep. Manich 3.

5 De utilitate eredendi, c. 9, 21.

4} Franciscus: ,,Omnes fratres sint et vivant et loquantur catholice.
Si quis verro erraverit a vita catholica in dicto vel facto et non se emen-
daverit, a nostra fraternitate penitus expellatur.“ Reg. prima 19, b. Heiler,
Der Katholizismus, S. 126. — ,,Alles, was ich nicht richtig gesagt habe,
iiberlasse ich der Korrektur der rémischen Kirche* lautete noch auf dem
Sterbebett die feierliche Erklirung des Thomas von Aquin, bei Heiler, a. a.
0., S. 114, vgl. S. 116 ff. Jos. Ant. Endres, Thomas von Aquin, Mainz 1910,
S. 95.



—— B

Allein auch das kirchliche Autorititsprinzip ist nicht ein-
deutig in seinem Wesen, oder eindeutig nur, insofern es die
formale Verflichtung des Gliubigen zum Ausdruck bringt, sich
der Autoritit der Kirche zu unterwerfen. In dieser Fassung
gestaltet es sich zum ,sacramentum unitatis“, d. h. zur Gewissens-
verpflichtung, die Lebensgemeinschaft mit der Kirche unter
allen Umstinden aufrecht zu erhalten. So gedacht und emp-
funden, gewinnt das Autorititsprinzip stédrkste soziologische
Kraft. Der Gemeinschaftsgedanke wird in ihm religios vertiett,
und hier liegt einer der wesentlichen Griinde, weshalb Ge-
wissenskonflikte mit der Kkirchlichen Autoritit von glaubigen
Katholiken in der rémischen Kirche so besonders schmerzhaft
empfunden wurden und so oft mit der Preisgabe der eigenen
Uberzeugung endigten. Man glaubte sich der Lebensgemein-
schaft mit Gott zu entziehen, wenn man aus dem Einheitsver-
bande der Kirche ausschied?!). Man unterstellte dabei, dass die
Einheit der Kirche nur durch die formale Kirchengemeinschaft
mit der Hierarchie oder mit dem Papste gewéahrleistet werden
konne. — Man loste damit beide Probleme: das Problem der
Autoritat wie das der kirchlichen Einheit, nur dusserlich. Man ver-
gass, dass noch ein Heiliger des 15. Jahrhunderts, Antonius von
Florenz, in seiner Summa theologica die Liehre vertreten hatte,
dass die allgemeine Kirche nur durch die Gemeinschaft aller
Gliubigen vertreten werde und dass die Irrtumslosigkeit ihres
Glaubens auch dann erhalten bleibe, wenn nur ein einziger sie
besitze, auf den dann das ,ius universitatis® tibergehe. Also
ein einziger kann gegeniiber der Masse (in die dann Konzilien
und Pépste einzubeziehen wéren) die Universalitit der Kirche
vertreten, Damit ist das Problem der Universalitit, der Einheit
und Autoritit der Kirche in ganz anderer Fassung erkannt,
als wenn man sich darauf beschrinkt, es durch den Hinweis
auf die universale Hierarchie und die Gehorsamsverpflichtung
gegen sie zu losen. Nicht mehr um eine formale Einheit der
kirchlichen Organisation handelt es sich alsdann, die durch
einen mechanisch wirkenden seelischen Druck der hierarchischen
Autoritit verwirklicht wird, sondern um die innere Beziehung

1) Vgl. etwa das Hirtenschreiben, durch das Hefele seine Unterwerfung
unter das Unfehlbarkeitsdogma ankiindigte, bei F. v. Schulte, Der Alt-
' katholizismus, S. 230 f.



eines jeden Gliubigen auf die katholische Wahrheit, in der
sich die Offenbarung des Absoluten vollzogen hat. Soweit diese
Beziehung erreicht ist, soweit sie sich in seinem Denken, Emp-
finden und Handeln verwirklicht, erscheint der Glidubige als
wahrer Katholik, nimmt er teil an der Einheit und Autoritéit
die seinem Glauben eigen sind?). Die Autoritit der Wahrheit und
Liebe ist es, die an ihm und durch ihn in die Erscheinung
tritt. Wahrheit und Liebe aber verbinden ihn mit allen, welche
gleichen Glaubens sind zur Kirche, die somit nach der be-
kannten Umschreibung Augustins, die der Catechismus Roma-
nus aufgenommen hat, erscheint als ,populus fidelis per uni-
versum orbem dispersus“?). Doch die Autoritit dieser Kirche
grindet auf der Autoritdt ihrer Glaubigen oder vielmehr auf
der geistigen und sittlichen Autoritit des Glaubens, den sie
vertreten. Der alten katholischen Kirche ist dieser auf den ka-
tholischen Glauben ihrer Glaubigen sich stitzende Autoritéts-
begriff noch eine praktisch wirksame Grosse gewesen. Cyprian,
dem es wahrhaftig nicht an einem starken hierarchischen Selbst-
bewusstsein fehlte, hat trotzdem als verbindliches Gesetz den
alten kirchlichen Grundsatz anerkannt, dass vom Bischof in
allen kirchlichen Angelegenheiten der Klerus und das ,heiligste
Volk“ befragt werden miisse ?).

Wie ist es nun gekommen, dass diese ideale Wiirde, die
dem katholischen Glaubensbewusstsein auch in seiner Verkor-
perung durch die Laienwelt zugeschrieben wurde, schon in den
Zeiten der alten Kirche fast ausschliesslich auf die Priester-
kirche iibertragen wurde, wobei schon bei Ignatius von Anti-
ochien wie bei Irendus das Bestreben obwaltet, den UmkKreis
ihrer Geltung und damit das Vorrecht und die Autoritéit der
(laubenszeugenschaft auf die Bischofskirche und ihre Repri-
sentanten, die Bischofe, zu beschrinken?). — Man kann darauf

1 ,,Universalis Ecclesia constituitur ex collectione omnium fidelium..
Et ista Ecclesia est quae non potest errare. Unde possibile est quod tota
fides remaneret in uno solo; ita quod verum est dicere, quia fides non
deficit in Ecclesia, sicut ius universitatis potest residere in uno solo, ceteris
peccantibus.* Summa XXIII, 2, § 6, bei Friedrich, Geschichte des vatik.
Konzils, II, 94. Ign. von Déllinger I1I, 568.

2) Augustin, in psalmos 149, Catech. Roman. p. I, ¢. 10, qu. 2.

%) H. Koch, Tertullian und Cyprian als religiose Personlichkeiten, In-
ternat. kirchl. Zeitschrift, 1920, S. 56 f. — Ebendort der Nachweis fiir Ter-
tullian, S. 48 f.,, vgl. auch Heiler, a. a. 0., S. 283.



— 11 —

verweisen, dass das allgemeine Bediirfnis der Masse nach Fiih-
rerschaft sich auch hier geltend gemacht habe und dass fir
eine geistige Macht, wie es die Kirche war, dieses Bediirfnis
sich schon darum steigern musste, weil die Geisteswelt, die sie
erschloss, gegeniiber dem natiirlichen Lebensstand von vorn-
herein den Anspruch des Ubernatiirlichen und Autoritativen
erhob. Dieser Anspruch aber verdichtete sich zu dem Begriff
der Sendung. Durch ihn wird die Idee, welche die Kirche
vertritt, ihre Heilswahrheit gewissermassen inkorporiert. Ein
bestimmtes Amt wird ihr Tradger, wird mit dem ,charisma
veritatis® begabt?!). Den Amtsinhabern fillt die autoritative
Leitung der Kirche zu. Sie erscheinen als ihre bevorrechteten
Organe. Die Massenpidagogik, welche die Kirche zu leisten
hatte, liess keine andere Wahl: man glaubte die christ-
liche Wahrheit nicht mehr sich selbst iiberlassen zu konnen,
man musste sie also durch ihre rechtlich befugten Organe
schiitzen. Denn die Wahrheit der gldubigen Subjektivitit der
Individuen anheimgeben, das wiirde bedeutet haben, sie eben-
sovielen Moglichkeiten der Missdeutung und Zersetzung auszu-
liefern. Hier liegen die Antriebe, die gegen den chaotischen
Individualismus den Formgedanken des hierarchischen Aufbaus,
gegen die willkiirliche und eigenméchtige Ausgestaltung des
Glaubenslebens das Formalprinzip der regula fidei, der Tradition,
betonen liessen. Auf dieser Grundlage ist die altkirchliche Epi-
skopalkirche entstanden. Kein Zweifel, dass fiir ihre Gliederung,
fir die Durchfilhrung ihrer Verwaltungspraxis das rechtlich
und administrativ so durchorganisierte rémische Staatswesen
das Vorbild geboten hat. Wie dieses die ungefiige Masse der
verschiedensten Nationen, die ihm eingegliedert waren, politisch
und rechtlich durch eine gleichméissig organisierte Verwaltung
verband, wie diese Verwaltung durch die Tradition eines all-
gemein angewandten, technisch vollendet durchgebildeten Rechts
erleichtert wurde, so hat die Kirche das religiose Chaos der
ausgehenden Antike tiberwunden durch ihre gleichméssige hier-
archische Organisation und durch die Umbildung der Glaubens-
wahrheit in die Einheitsform der Glaubensregel und des Glau-
bensgesetzes,

) »Presbyteris oboedire oportet, his qui successionem hebent ab apos-
tolis. ., qui cum episcopatus successione charisma veritatis certum. .. ac-
ceperunt. Irenaeus adv. Haer. IV, 26, 2, bei Heiler, a. a., 0., S. 282.



— 12 —

Die Kirche bildete sich also zu einem geistlichen Rechts-
staat um mit dem Ziel einer religiosen Erziehung und Diszi-
plinierung der Massen. Im Sinne dieser Umbildung wurde ihr
inneres Leben der Norm des Gesetzlichen unterworfen. Der
Glaube wurde nun ebenso als eine gesetzliche Verpflichtung
aufgefasst wie das Sittengesetz. Demgeméss nahm man auch an,
dass die Glaubens- und Sittengesetze von Christus der Kirche
— wie die charakteristische Wendung lautet — ,zur Verwal-
tung“ anvertraut worden seien. Diese Verwaltung aber bildete
ein fortlaufendes Amt, dessen Fortdauer fiir die Erhaltung der
Offenbarung genau so notwendig war wie der gottliche Wille fur
die Erhaltung seiner Schopfung. Die Kirche ist die iibernatiirliche
Vollendung der Schopfung?!), und zwar auf dem Wege einer
geistlich-rechtlichen Organisation der Menschheit. Denn nur
durch eine solche konnte das Heilswerk Christi Dauer erlangen.
— Das ungefiahr sind die Vordersitze, aus welchen sich der
von Sohm formulierte Schlusssatz ergiebt: ,Die Kirche Christi
ist eine rechtlich verfasste Organisation ; das Leben der Christen-
heit mit Gott ist durch das katholische Kirchenrecht geregelt“ 2).
Denn der geistliche Staat hat genau so wie der weltliche
sein Recht. Der Eintritt in die geistliche Rechtsgemeinschaft,
wie er durch die Taufe vollzogen wird, legt darum Verpflich-
tungen auf und begriindet vor allem die Unmdoglichkeit, sich
von der Gemeinschaft der Kirche wieder zu losen 3). Thre Glau-
benslehren werden als Glaubensgesetze betrachtet, denen gegen-
iiber die Gldubigen die unbedingte Pflicht der Unterwerfung
haben?). Die Abweichung von der kirchlichen Glaubenslehre
wird darum nicht nur als religiose Verfehlung, als Siinde, sondern
zugleich als soziales Vergehen behandelt, das, wie Thomas von
Aquin ausfihrt, mit der Geldfdlschung auf eine Stufe zu stellen
sei®). — Auch die Beichte erscheint hiernach wesentlich als
ein Bekenntnis von Gesetzesiibertretungen, und der Priester,

1) So formuliert auch Michelis Katholische Dogmatik, 1881, S. 255, ob-
wohl er im iibrigen von der juristischen Ausdeutung des Kirchenbegriffs
weit entfernt ist.

?) Wesen und Ursprung des Katholizismus, 1912, S. 13 f., bei Heiler,
S. 276.

8) Mohler, Symbolik, S. 335.

Y) Tertullian de praescr. haer 11, vgl. auch die Formulierung der
Glaubenspflicht Codex iur. can., Can. 1323, bei Heiler, S. 239.

) Summa theol., II, 2, qu. 11, a. 3.



— 18 —

der sie entgegennimmt, in der Funktion eines Richters, der im
Auftrage Gottes Gerechtigkeit zu tiben hat?!). Insofern sich an
dieses Recht des weiteren das Recht der Exkommunikation
anfiigt, steht auch hier die bedrohliche Folge im Hintergrund,
dass die kirchliche Rechtsstrafe an dem allgemeinen Charakter
des Rechts und der Rechtsstrafe, der Statuierung eines Zwangs-
aktes, teilnahm. Diese Folge musste sofort wirksam werden,
sobald man dem Gedanken Raum gab, dass die Uberwiltigung
der natiirlichen Welt durch die Gnadenmittel der Kirche durch
ebensolche Machtmittel sichergestellt werden miisse, deren sich
der Staat zur Erhaltung der Rechtsordnung bediene. Schon
Augustinus hat diesen Gedanken, wenn auch erst nach anfiang-
lichem Zogern, vertreten?). Allerdings hat er dabei nicht an
eine gewaltsame Ausbreitung des christlichen Glaubens gedacht,
wohl aber an einen Einsatz der staatlichen Machtmittel zu dem
Zweck, die Einheit der Kirche und ihres Glaubens zu wahren.
Im wesentlichen ist auch die mittelalterliche Kirche auf diesem
Standpunkt stehen geblieben, d. h. sie hat die Anwendung welt-
licher Gewaltmittel nur als einen Akt der Notwehr, um ihre
Selbsterhaltung zu sichern, betrachten wollen, Ein'religib'ses
Selbstbestimmungsrecht, eine Freiheit der Glaubensiiberzeugung,
gab es demgemiiss nur ausserhalb, nicht innerhalb der Kirche,
Ihre Begrindung fand diese Beschrinkung einmal in der un-
bedingten Autoritit, welche die kirchliche Hierarchie bei der
Uberwachung des Glaubens fiir sich beanspruchte, sodann in
der Auffassung der Kirche als einer Rechtsgemeinschaft, die
nun auch den Glauben als ein unter Umstinden mit gewalt-
samen Mitteln zu schiitzendes Rechtsgut betrachtete. — Zu
diesen Griinden gesellte sich noch ein weiteres, wesentlich
seelsorgerliches Motiv hinzu, das in dem Satze ,extra ecclesiam
nulla salus“ befasst ist. Schon Origenes hat ihn ausgesprochen,
Cyprian ihn nachdrucksvoll wiederholt und Augustin ihm eine
noch schroffere Formulierung gegeben?). Er ist seither in der

1) F. Heiler, a. a. O., S. 254 ff.

%) Epist. 93, n. 17, s. meine Betrachtungen iiber das Verhiltnis der
christl. Ethik zu Staat und Kultur, II. Internat. kirchl. Zeitschrift, 1915,
S. 267 f.

%) S. die Zitate fiir Origenes und Augustinus bei Heiler a. a. O., S. 89
und S. 99, fiir Cyprian s. Epist. 73, 21, de unitate ¢. 14, vgl. H. Koch,
Kirche und Auserwiblung beim hl. Cyprian, Internat. kirchl. Zeitschrift,
1922, S. 44 f1.



— 14 —

romischen Kirche zu einer Formel geworden, durch die man
die Ausschliesslichkeit des dogmatischen Wahrheitsanspruchs,
durch die man ebenso die ausschliessliche Rechtmissigkeit und
Objektivitit der eigenen kirchlichen Heilsvermittlung auf den
schéarfsten Ausdruck gebracht hat. Trotzdem hat man die letzte
intransigente Folgerung aus dieser Formel, wiewohl sie das
Florentiner Konzil 1439 schon gezogen hat!), nicht festgehalten.
Hiernach wird also die Moglichkeit offen gelassen, dass bei
ysunverschuldetem Irrtum*“ Heiden und Nichtkatholiken selig
werden kénnten. Die Formel erscheint demgemédss mehr als
eine Sperr- und Warnungstafel fir die Gliéubigen der eigenen
Kirche, denn als eine Herausforderung fiir die Bekenner an-
derer Religions- und Glaubensformen.

Trotzdem lésst sich nicht verkennen, dass hinter dieser
Formel sich ein expansiver Wille, der Wille zur Weltherrschaft
der Kirche, verbirgt. So hat denn auch die péapstliche Theo-
kratie des Mittelalters auf der Hohe ihrer Machtentfaltung diese
Formel fir ihre Zwecke ausgeniitzt und es fiir eine Bedingung
des Heils fiir jegliche Kreatur erkliart, dem rdémischen Ober-
priester unterworfen zu sein ). Fast untrennbar verwischen sich
hier die politischen und religiosen Anspriiche. Ihrer Bestimmung
nach wird ja die Menschheit mit der Christenheit gleich gesetzt.
Diese erscheint als ein von Gott selbst gegriindetes und gelei-
tetes, einheitliches Gemeinwesen, als ein mystischer und doch
zugleich auch wieder als ein durch eine dussere Rechtsordnung
befasster Korper, dessen Doppelnatur schon in den Bezeich-
nungen, die ihm beigelegt werden, zutage tritt. Denn er wird
ebensowohl als ,ecclesia universalis® wie als ,res publica ge-
neris humani* bezeichnets). — Diesem Doppelcharakter ent-
spricht nun auch die Tatsache, dass fiir die mittelalterliche
Auffassung der Papst sowohl als ,Haupt der ganzen Kirche“
wie auch als Herrscher tiber alle Reiche der Erde angesehen
wurde. Der dualistische Gegensatz des geistlichen und weltlichen
Prinzips in der Welt schien nur dadurch tiberwunden werden
zu koénnen, dass man ihm einen Ausgleich in einem geistlichen
Weltherrscheramt verschaffte. Wie Schopfung und Erldsung,

1) ,Nullos intra Ecclesiam non existentes . . . aeternae vitae fieri posse
participes“, s. Heiler a. a. O., S. 316 und 614.

?) In dem bekannten Schlusssatz der Bulle ,,Unam sanctam“

% Vgl. hierzu O. Gierke, Genossenschaftsrecht III, 517, vgl. 520 und 540.



—_ 15 —

die natiirliche und tbernatiirliche Welt, auf ein einheitliches
Prinzip zuriickgefiithrt werden, so soll auch die sichtbare Lei-
tung der natiirlichen und tbernatiirlichen Weltordnung in eine
Hand gelegt werden. Denn sonst droht dem religiosen Emp-
finden die Einheit des Weltregiments gefiahrdet. Nimmt doch
in der Reihenfolge der Ordnungswerte naturgeméss der theo-
kratische den hochsten Rang ein, dementsprechend aber auch die
Reprisentation dieses Wertes: das geistliche Weltherrscheramt.
Ihm erwichst demgemiss die ideale Aufgabe, die Autoritit
der religiosen und sittlichen Werte einer Welt zu vermitteln,
die ohne diese Fiihrung nicht fahig sein wiirde, sich im Sinne
dieser Werte zu organisieren. Denn, den Individuen geht diese
Fihigkeit schon darum ab, weil die Religion zwar von der
Masse getragen, doch nicht von ihr gefunden wird. Letzteres
gilt hochstens fiir die niederen Formen des religiosen Lebens,
die man als Naturreligion zu charakterisieren pflegt. Alle ho-
here Religion dagegen ist prophetische, ist Offenbarungs- und
Autoritatsreligion. Als solche tritt auch der Katholizismus den
von ihm beherrschten Volkern entgegen. Er unterwirft sich
nicht nur den ganzen Bereich des religiosen und sittlichen
Lebens, sondern fordert auch die Bestimmung des Rechtslebens
und der Politik, die Durchdringung des Kulturlebens durch das
Ethos seiner Ideale. — Wird nun wiederum im Sinne des ro-
mischen Katholizismus die Vertretung dieser Forderung und
damit der religiosen Autoritit in der europiischen Welt dem
Papsttum, als dem Organ der kirchlichen Einheit, tiberantwortet,
so ist der Gedanke leicht verstindlich, dass es als die allein
giiltige Vertretung der offentlichen Wahrheit des Abendlandes
zu gelten habe. Dann rechtfertigt sich auch die von de Maistre
und anderen im Anschluss an das mittelalterliche Vorbild auf-
gestellte Behauptung, dass es wie in Glaubens- und Sitten-
fragen, so auch in Fragen der Volkergerechtigkeit eine letzte
inappellable Instanz geben miisse. Dann ist auch die Folgerung
nur die Erprobung einer so gefassten kirchlichen Gesinnung,
dass die gesamte katholische Publizistik fiir eine autoritative
Entscheidung des Papstes in internationalen Fragen der Volker-
gerechtigkeit eintreten miisse. Die pax Romana erscheint
dann eben als die hochste Entfaltung der positiven Souveréni-
tat ). — So taucht denn das mittelalterlich gefasste Reichs-

1) Alois Dempf, Der grissere Gallikanismus, Hochland, 1922/23, IX,
S. 243 £



— 16 —

gottesideal eines um die pépstliche Souveridnitat gescharten
Erdkreises am Horizont einer sittlich, rechtlich und politisch
zerritteten Welt wieder auf. In diesem Ideal glaubt man das
Heilmittel fiir die Schiden der Zeit gefunden zu haben. —
Allein, wieviel Verfiihrerisches dieser Gedanke einer durch die
Kirche darzustellenden Gottesherrschaft auf Erden auch haben
mag, so fingt das Problem dieser Herrschaft in demselben
Augenblicke an bedenklich zu werden, in dem man es ernst
nimmt. Mit Idealen allein liisst sich keine Politik machen. Die
Fragwurdigkeit beginnt auch fiir den idealen Willen gerade
dann, wenn er vor die Verwicklungen einer rechtlich, wirt-
schaftlich, politisch undurchsichtigen Lage gestellt ist. Die
‘Uberwiltigung des Objekts durch die Idee ist gerade in diesem
Falle nicht allein von dem guten Willen, sondern auch von
der Begabung abhingig, die den Ansatzpunkt zu finden weiss,
bei dem eingesetzt werden muss, um.die Welt in der Richtung
des Guten zu bewegen. Die sittliche Problematik der ganzen
Lage wiachst noch, wenn man erwégt, dass die rivalisierenden,
politischen und rechtlichen Krifte keineswegs nach einer sitt-
lichen Entscheidung, sondern in erster Linie nach einer Ent-
scheidung verlangen, die ganz andersartige Interessen befrie-
digen soll. Jesu abweisendes Wort: ,Wer hat mich zum Richter
oder Erbschlichter tiber euch gemacht?“ sollte doch auch wohl
diejenigen bedenklich machen, ihre religiose Autoritéit zur Ent-
scheidung politischer Rechtsfragen in Geltung zu setzen, die
sich als Stellvertreter Christi auf Erden fiithlen. — Indessen,
dieses Bedenken streift mehr die praktische Moglichkeit und
Durchfiihrbarkeit des durch die Kirche zu verwirklichenden theo-
kratischen Gedankens, als dass es das Recht dieses Gedankens
selbst angriffe. Aber eben gegen dieses Recht selbst erheben sich
eine Reihe schwerwiegender Bedenken. Zunichst, soweit eine
Theokratie Recht schaffen will, wird sie unter den Verhalt-
nissen des irdischen Daseins der Gewalt nicht entbehren kénnen,
Eine Theokratie, die nur moralische Autoritit sein wollte,
miisste auf alle Herrschaftsanspriiche verzichten, sofern diese
Anspriiche auf die Anwendung von Gewalt zu ihrer Durch-
setzung zurlickgreifen miissten. Gerade diesen Verzicht hat
Jesus seinen Jiingern zugemutet. Er hat es als Kennzeichen
seiner Jingerschaft hingestellt, dass man weder gross noch
der Erste sein wolle, sondern sich bereit finde zu jeglichem



— 17T —

Dienst fiir andere bis zur Hingabe des eigenen Lebens. Hiernach
erscheint auch das Konigtum Christi ,nur in der gottlichen
Ironie gegen das irdische Konigtum, die seinem Leiden einge-
webt ist“ 1), :

Auch ,der ernste religiose Wille nach einer idealen Theo-
kratie“, wie er in den bedeutendsten der mittelalterlichen
Piapste zweifellos lebendig war 2), findet demgemaéss fiir seine Ziele
in der Religion Christi keinen Boden. Denn dieser Wille will
herrschen; das Reich Gottes versinnlicht sich in einem Reiche
dieser Welt. Dadurch aber wird die Kirche mit dem ganzen
Schwergewicht politischer und rechtlicher Machtbeziehungen
helastet, die sie ihrem hochsten Berufe, Gott im Geiste und in
der Wahrheit zu dienen, entfremden miissen. Indem die Kirche
in die irdischen Machtkdmpfe hineingezogen wird, verliert sie
notwendig ihre religiose Bestimmung aus den Augen und wird
selbst von der verderblichen Gier nach Macht angesteckt, jener
tier, in der sich nach Burckhardts Charakteristik ein an sich
Boses offenbart?). So begegnet uns denn hier in der geschicht-
lichen Auswirkung des theokratischen Prinzips nur zu oft ein
urspringlich guter Wille, der im Machtstreben sich selbst ver-
liert und dann das Bose schaftt.

~ Allein gerade die Beobachtung dieser Folgen, die sich an
das kirchliche Autoritéts- und Machtbedirfnis ankniipfen, zwingt
uns, das Problem der Autoritit der Kirche einer genaueren
Prifung zu unterwerfen. Wir kommen ihm am sichersten da-
durch nahe, dass wir den Begriff der Autoritdt einer Unter
suchung in Hinsicht auf seinen Wesensgehalt unterziehen. All-
gemein crweist sich der Autorititsbegriff als ein Wertbegriff,
dem die Beziehung beigegeben ist, das er fiir jeden Geltung
beansprucht, der zu ihm in ein bewusstes Verhiltnis tritt. Die
Begriindung dieser Geltung kann zunichst ganz formal in der
Allgemeinheit erblickt werden, die dem Geltungsanspruch eigen
ist. In diesem Sinne verbiirgt etwa die logisch allgemeine Ver- -
bindlichkeit der Vernunftwahrheiten ihre Autoritit. Es fehlt
indessen viel, dass die Autoritdt in jedem Falle sich logisch

1} F. Michelis, Dogmatik, S. 299.

%) F. Heiler, Der Katholizismus, S. 541

%) J. Burckhardt, Weltgeschichtliche Betrachtungen, 4. Aufl., S. 96, vgl.
5. 140, mit Beziehung auf die politisierte Kirche. Die These findet sich auch
bei F. Chr. Schlosser, von dem sie Burckhardt iibernommen hat.

Internaf. kirchl. Zeitschrift, Heft 1, 1924, 2



allgemein verbindlich zu rechtfertigen vermochte. Was ihr an
logischer Kraft abgeht, das muss in vielen Fillen durch die
soziale Allgemeinheit ihrer (eltung ersetzt werden. Die Auto-
ritit der Gesetze griindet sich z. B. erst wesentlich auf den
Charakter ihrer sozial allgemeinen Verpflichtung. Doch auch
diese Verpflichtung wiirde sich gegeniliber einer sozial, psy-
chisch und moralisch differenzierten Masse schwerlich durch-
zusetzen vermogen, wenn nicht hinter ihr das Schwergewicht
einer iiberlegenen Macht stiinde. Die formale Verbindlichkeit,
die wir der Autoritdt des Rechtes zusprechen, wird demgeméiss
erst durch den materiellen Druck der Gewalt realisiert. Doch
auch hiermit ist der Wesensgehalt des Autorititsbegriffs noch
keineswegs erschopft. Eine Autoritdt, die sich nur auf den
Druck iiberlegener Machtmittel stitzen wollte, verbraucht sich
schnell; sie wird fragwiirdig, sobald nach dem Recht der An-
wendung dieser Machtmittel gefragt wird. Denn nun hat die
Autoritit nicht nur den Gebrauch dieser Mittel, sondern zugleich
sich selbst zu rechtfertigen. Diese Rechtfertigung kann letzten
Endes nur in einer Beziehung auf sittliche und religiose Werte
gefunden werden. Auf dieser Beziehung beruht die mittelalter-
liche Unterscheidung zwischen dem positiven und dem Natur-
recht, wobei dieses als ,das Rechte im Recht“ erscheint!) und
den Verwaltern des positiven Rechts die Aufgabe gestellt wird,
dem von ihnen geschaffenen Recht die notwendige Sanktion
durch seine Ableitung aus dem Naturrecht zu geben. Die Auto-
ritit des Staates und der staatlichen Organe baut sich auf
dieser Grundlage auf. Denn nur sofern sie Représentanten sitt-
licher und religioser Ideen sind, verpflichten ihre Weisungen
und Gesetze im Gewissen zum Gehorsam. — Auf der gleichen
Grundlage will nun die Kirche die Autoritit ihrer Hierarchie,
ihrer Lehre, ihrer Disziplin und ihres Kultus sichern. Sie unter-
scheidet zwischen Amt und Amtstriager, sie gibt unter Umstiin-
den gewisse Aussenstellungen preis oder fordert wenigstens fir
sie nur eine bedingte Anerkennung, um mit um so grosserer
Entschiedenheit die Autoritit all der Einrichtungen und Lehren
zu vertreten, die ihr als Sicherungen bestimmter religiéser und
sittlicher Fundamentalwerte gelten. Die Komplikationen, die
sich hier ergeben konnen, werden weiter unten noch zur
Sprache kommen.

1) F. Kern, Ilumana civilitas, Eine Danteuntersuchung, 1913, S. 24.



e 19 ==

Der kirchliche Autorititsgedanke wird durch das Prinzip
der formalen Allgemeinheit vor allem in dem katholischen
Traditionsbegriff bestimmt. Denn dieser beruft sich ja zu seiner
‘eigenen Sicherung auf den ,unanimis consensus patrum“?).
Er will nach der bertihmten Definition des Vinzentius von Le-
rin als wahrhaft und im eigentlichen Sinne katholisch nur
gelten lassen ,was flberall, immer und von allen geglaubt
worden ist“?®). Die Frage ist nur, ob dieses Prinzip eine starrc
und unbewegliche Einheit der dogmatischen Lehrform und des
in ihr niedergelegten depositum fidei der Kirche fiir alle Zeiten
fordert. Schon Vinzentius selbst hat diese Frage, wenn auch
nur in wenigen gehaltvollen Sédtzen, erortert: er will einen
Fortschritt (profectus), aber keine Wandlung (permutatio) des
Glaubens zulassen, eine geschichtlich begreifliche Erweiterung
und Vertiefung des Glaubensverstindnisses, wobei jedoch das
Dogma selbst, sein Sinn und seine Meinung, nicht geéindert werden
soll. Andert sich doch auch die Persénlichkeit in den physi-
schen Wandlungsprozessen, die der Korper wiahrend seines
Lebens durchmacht, nicht. Wir sind dieselben in unserem We-
sen, in unserer Natur, als Jinglinge wie als Greise?®). — So
richtig indessen die von Vinzentius angegebene Unterschei-
dung zwischen dem Sinn des Dogmas und seinem geschichtlich
bedingten Verstindnis auch ist, so sind mit ihr die hier vor-
liegenden Schwierigkeiten ldngst noch nicht iiberwunden. Denn
worin, so miissen wir fragen, liegt der einheitliche Sinn des
Dogmas? — Etwa in seinem substantiellen Gehalt, in seiner
Idee? — Aber diese Idee muss doch irgendwie verkorpert, in
eine Form gebracht sein, um fiir uns erkennbar zu werden.
Und ergibt sich nicht dann, dass die Einheit der Form allein
die Gewihr fir die Einheit auch der Idee bietet? — Die Ein-
heit der Form aber fihrt uns auf die Bewiltigung des dogma-
tischen Gedankens durch die Sprache, und hier setzen die theo-
logischen Bemiithungen um den Wortsinn des Dogmas ein, die
nur aus dieser Voraussetzung zu verstehen, ja, es muss sogleich

) Professio fidei Tridentinae a Pio IV ... praescripta.

%) Vincentius v. Lerin. Comm. 2.

%) L. c. 28, wo die Erlduterung: ,,Ad profectum pertinet, ut in semet
ipsa una quaeque res amplificetur, ad permutationem vero, ut aliquid ex
alio in aliud transvertatur“; ferner c. 29, wo der Vergleich der Entwicklung
der Religion mit der ratio corporum gezogen wird.



—_— 90 —

hinzugefigt werden, zu entschuldigen sind. Denn der Wort-
glaubigkeit der Orthodoxie liegt als letztes Motiv der Ge-
danke zugrunde, dass die kirchliche Formel allein als der
angemessene Ausdruck der Heilstatsachen zu betrachten sei,
dass diese Formel wie eine Inkarnation der Offenbarung in der
menschlichen Sprache zu gelten habe. Auf das sprachliche
Symbol wird demgeméss auch die Autoritit des gottlichen
Offtenbarungswillens libertragen: in ihm findet er seinen durch
alle Zeiten fortwirkenden Ausdruck. Aus diesem Grunde be-
merkt z. B. F. W. Foerster, dass die kirchlichen Dogmen {iber
die Person Christi ,nicht als veraltete Starrheiten, sondern als
- die-innige und allein wiirdige Sprache des christlichen Mysteriums
und der christlichen Gewissheit* zu erfassen seien !). Der Zweck
ihrer autoritativen Tradition bestehe, so glaubt er, ,gerade
darin, der subjektiven Filschung und Verkleinerung des Bildes
Christi entgegenzuwirken und den erhabenen, geheimnisvollen,
tibermenschlichen Christus zu bewahren, wie ihn die grossen
Personlichkeiten der Kirche aus hohem Schauen und reifer
Menschenerkenntnis heraus f{ibereinstimmend erfasst und be-
kannt haben“. — Nun mag gewiss nicht verkannt werden,
dass ein wesentlicher und moralisch gewiss auch bedeutungs-
voller Grund fur die Wertschitzung des von der Kirche ge-
schiitzten Traditionsglaubens in dem Wunsche beschlossen liegt,
die Objektivitit der dogmatischen Lehre und ihres metaphy-
sischen Gehalts zu sichern. Allein fiir diese Sicherung werden
nun die dogmatischen Erkenntnismittel einer bestimmten Zeit,
einer abgegrenzten kirchlichen Epoche in der Form eingesetzt,
dass sie die bestimmende Norm fir jede Weiterbildung des
Verstindnisses zu bilden haben. Sie erhalten auf diesem Wege
ein Vorrecht, das bei einer vertieften Erfassung des katho-
lischen Traditionsprinzips keineswegs aufrecht zu erhalten ist.
Foerster meint zwar, dass dieses Vorrecht der liberlieferten dog-
matischen Formeln schon darum nicht angegriffen werden diirfe,
weil die individualistische ILosung des Modernen von der
Stimme der Tradition durchaus nicht ,demokratisch® sei, weil
damit ,die Oligarchie der Lebenden® zur alleingiiltigen Auto-
ritit erhoben, das ,Stimmrecht der Vergangenheit, dagegen

) . W. Foerster, Autoritiit und Freiheit, 1910, S. 72.
2) I. Heiler, Der Katholizismus, S. 589.



s D1 s

als belanglos ausgeschaltet werde ). Allein diese Bemerkung lésst
sich nur zu leicht umkehren: Der kirchliche Traditionalismus
lisst das Stimmrecht der Vergangenheit so ausschliesslich gelten
dass ihm gegeniiber die Stimme der Lebenden auf die me-
chanische Wiederholung ihrer iiberlieferten Formeln beschrankt
wird. — Es wird von den Vertretern dieses uniformen Traditions-
prinzips verkannt, dass die dogmatische Idee, wenn auch in
sich einheitlich, ein lebendiges Prinzip ist, das bei seinem Ein-
tritt in die geistige Struktur verschiedener Zeitalter notwendig
sich ihrem Denken, ihrer Sprache anpassen muss.

1 Foerster, a. a. 0., S. 100.

Konstanz. Rudolf KEUSSEN.
(Schluss folgt.)



	Der Katholizismus und seine Ideale

