
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 14 (1924)

Heft: 1

Artikel: Der Katholizismus und seine Ideale

Autor: Keussen, Rudolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403984

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403984
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Katholizismus und seine Ideale.

In einer häufig wiederholten Umschreibung des Wesens der
katholischen Kirche wird diese als die „vollkommene
Gesellschaft" erklärt*). Dieser Erklärung liegt die Auffassung
zugrunde, dass der Katholizismus als kirchliche Institution
vollkommen im Aufbau wie in der Durchbildung des Gemeinschaftslebens

sei. Die Kirche erscheint als die ideale Menschheit,
insofern alle metaphysischen Wertbeziehungen und alle sozialen
Auswirkungen, die aus diesen abzuleiten sind, in ihr verwirklicht

werden. Der philosophische Eealismus drängt hier auf
die völlige Selbstverwirklichung der Idee in der Erscheinung.
Er drängt um so mehr darauf, weil hier die Idee nicht ein
abstraktes menschliches Gebilde, sondern das konkrete Leben
des Absoluten selber ist oder, in kirchlich religiöser Sprache
ausgedrückt, weil die Kirche sich als der mystische Leib Christi
darstellt. — In der Durchführung dieses Gedankens ergeben
sich jedoch bedeutende Richtungsgegensätze : er kann extensiv
und intensiv gewertet werden. Extensiv dort, wo das „omnia
instaurare in Christo" im Sinn eines kirchlichen Universalismus
und einer alles umfassenden Theokratie gedeutet wird, intensiv
dort, wo die mystische Beschaulichkeit und eine durchgreifende
Askese als die bestimmenden Werte empfunden werden,
mittels deren das summum bonum der Verähnlichung mit Gott
und der Seligkeit in ihm gesucht und erreicht wird. In dem
einen Falle strahlt die Kraft des Absoluten auf alle
Weltbeziehungen über, und diese Ausstrahlung wandelt sich in ein
seelisches Erlebnis um und drückt sich symbolisch in bestimmten

Worten und Handlungen aus, die die Gottesgegenwart und
Gottesherrschaft auf Erden versinnbilden, in dem anderen
Falle wendet sich das Individuum von der Welt ab, um im
Transzendenten die Erfüllung seiner religiösen Sehnsucht zu finden.
So sucht der Katholizismus das Wort des heiligen Augustinus
zu erfüllen: „Deum et animam scire cupio Nihilne plus? Nihil

') Leo XIII. Encycl. „Immortale Dei", d. d. 1. Nov. 1885. Ecclesia
societas est genere et iure perfecta.

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 1, 1924. 1



Zwischen Gott und der Einzelseele spielt sich also der
heilsgeschichtliche Prozess ab, den die Kirche zu leiten und
zu beherrschen sich zum Ziele setzt. Aber sofern es sich nicht
um das Seelenleben eines Heiligen handelt, sofern nicht
moralpädagogische Gründe zur Berücksichtigung der Besonderheit
eines casus conseientiae nötigen, nimmt die Kirche an dem
subjektiven Erlebnis dieses Prozesses, an seiner individuellen
Ausgestaltung nur geringes Interesse, ihr liegt vor allem daran,
dass das Individuum sich der Masse einfüge, sich der Autorität
und Tradition unterordne, sich als ein dienendes Glied der
Gemeinschaft fühle und ihr sich unterwerfe. Nur die umfassende

Einheit hat Wert, nicht die gesonderte. Die umfassende
Einheit des göttlichen Wesens und die Einheit des mystischen
Körpers, als der sich die Kirche darstellt. — Die abgesonderte
Einheit aber bedeutet, — und hier wiederholt das kirchliche
Empfinden einen Gedanken, den schon ein alter griechischer
Mythos ausgesprochen hatte*) — die Sünde, bedeutet auf dem
Gebiete theoretischer Betrachtung die Häresie. Niemals kann
die individuelle Seele Selbstzweck sein, weil sie sich nicht
selbst genügen kann. Sich selbst genügen kann nur die
vollkommene Gemeinschaft der Kirche, und auch sie genügt sich
selbst nur, weil göttliches Leben in ihr sich auswirkt. Mit diesen
Gedanken wird beides abgelehnt: die Autonomie des
individuellen Subjekts und die Autonomie der menschlichen Gesellschaft,

sofern sie dieser Beziehung auf das Göttliche entbehrt.
— Ganz allgemein wird damit zugleich die positivistische
Immanenz der Lebenswerte abgelehnt, soweit diese Werte nicht
in der Natur verwurzelt sind. Die Kirche und die sittlichen und
religiösen Lebenswerte, die sie umschliesst, entstammen eben
der Übernatur, und diese stellt ein Reich metaphysischer
Wesensbeziehungen dar, das aus dem Bereich sinnfälliger
Lebensbeziehungen nicht abgeleitet werden kann. — Wo der Versuch
gemacht wird, die Kräfte des Reiches Gottes — Religion und
sittliches Leben — als eine Verkleidung eines so sinnfällig zu
erfassenden Lebens zu begreifen, da kann naturgemäss die
Religion nur als eine Projektion subjektiver Wunschtendenzen oder
auch als soziale Ideologie gedacht werden. Damit aber wird
dem religiösen Leben eine ihm wesenhafte Tendenz abge-

x) Über den Dionysosmythos und seine Ausdeutung, s. E. Rhode,
Psyche, 5. Aufl., II, 116 ff.



— 3 —

schnitten, die Tendenz zur metaphysischen Transzendenz, ohne
die es notwendig verkümmern muss. Die metaphysische
Transzendenz der religiösen Lebenswerte, das bedeutet zugleich deren
Objektivität, das bedeutet, dass das Reich Gottes nicht von
dieser Welt ist und seine eigenen Normen hat. — Auch das
sittliche Leben ruht auf solcher, aus dem Ewigen stammenden
Normalität. — Daher kann das Sittengesetz als der Inbegriff
aller sittlichen Verpflichtungen, nicht als Selbstbestimmung des

Individuums, ebensowenig wie als Selbstbestimmung der menschlichen

Gesellschaft gedacht werden. Das Sittengesetz stellt eine
Lebensordnung höherer Art dar, das die Bedingungen des
natürlichen und geschichtlichen Lebens unter sich lässt und
überwindet. Insofern bedeutet es ein Ideal, dessen Verwirklichung
— von einer Ausnahme abgesehen — nie erreicht ist, aber
immer gefordert wird. Die metaphysische Transzendenz dieses
Ideals würde gegenüber dem Befund des geschichtlichen
Lebens eine unerträgliche Spannung bedingen, wenn sie nicht
durch den Gedanken der Offenbarung überwunden würde.
Dadurch wird der Piatonismus, der der katholischen Weltanschauung

zugrunde liegt, seiner unbeweglichen Starrheit entkleidet.
Das Göttliche wird damit zur stärksten Potenz des geistigen
und geschichtlichen Lebens erhoben, zu einer Kraft, „selig zu
machen alle, die daran glauben".

Mit diesen Gedanken sind die Voraussetzungen einer idealen
Katholizität bezeichnet. Sie gründen in der Annahme eines
Lebenszusammenhangs zwischen dem Göttlichen, das dadurch
seiner Transzendenz enthoben wird, und der naturgebundenen,
aber dennoch der Wiedergeburt im Ideal fähigen Menschheit.
Vermittelt wird dieser Lebenszusammenhang durch göttliche
Selbsterschliessung, die sich auf dem Wege geschichtlicher
Offenbarung vollzieht. Die geschichtliche Offenbarung hinwiederum

kulminiert in Christus, insofern in ihm ein Typus des
Verhältnisses zwischen Gottheit und Menschheit geschaffen ist. Dieser
Typus ist mehr als eine geschichtlich bedingte Erscheinung,
er hat ewige Gültigkeit, weil er selbst dem Ewigen entstammt.
Eben darum wird dieser Typus zum zeitlosen Vorbild für alles
zeitgebundene, endliche Leben. In ihm verbindet sich die
Übernatur, das Reich der Gnade, mit der Natur, die dieser
Verbindung bedarf, weil sie sich nicht aus eigenen Kräften
vollenden kann. Ja, der Versuch einer solchen Selbstvollendung



— 4 —

aus eigener Kraft, der Versuch des selbstbewussten und freien
Geistes, das eigene Vermögen zu übersteigern und Gott gleich
zu werden, muss notwendig mit der Erkenntnis der eigenen
Ohnmacht, mit der Erfahrung der eigenen Unseligkeit das
Bedürfnis helfender und beseligender Gnadenmitteilung noch
verstärken: es muss also der gefallene und Gott entfremdete
Mensch erst den helfenden Gott ersehnen und erfahren, damit
sein Wesen sich im Ideal verkläre. In diesem Sinne gilt der Satz
Möhlers: Das Göttliche musste sich zum Menschlichen
herablassen, wenn das Menschliche göttlich werden sollte1). — Die
Übertragung dieser Gedanken auf die geschichtliche Persönlichkeit

Jesu, ihre Übersetzung in die Form dogmatischer
Werturteile ist ein Prozess, der wenigstens ursprünglich nicht
rational zu begreifen ist, sondern auf einem mystischen Erlebnis
empfänglicher Seelen beruht. „Nicht Fleisch und Blut haben
dir das geoffenbart, sondern mein Vater, der in den Himmeln
ist." (Math. 16, 17.) Dass in Jesus und durch ihn die Beziehung
zu Gott in einzigartiger Stärke erlebt wurde und dass dann
die metaphysische und kosmische Ausdeutung dieses Erlebnisses,
wie sie schon bei Paulus und im Evangelium des Johannes

vorliegt, dahin führen musste, das Leben des Erlösers seiner
geschichtlichen Zufälligkeit zu entkleiden und in ihm ein
allumfassendes Lebensprinzip zu erblicken, diese Tatsachen sind
es gewesen, die geraden Weges zu dem Begriff der Kirche als
der sichtbaren Verkörperung dieses Prinzips hinführen. Denn
wie sich in Jesus der erlösende Liebeswille Gottes offenbart,
so muss die Fortwirkung seines Lebens und der in ihm befassten

Offenbarung in dem Bewusstsein seiner Gläubigen die geschichtliche

Einmaligkeit und Unwiederholbarkeit dieses Lebens
aufheben und durch eine ewige Gegenwart ersetzen. Für Jesus,
der bei den Seinen bleibt, bis an das Ende der Welt (Math.
28, 20) gilt auch, dass er derselbe Christus ist: gestern und
heute und in Ewigkeit (Hebr. 13, 8). So konnte die Gemeinschaft,

die Christi Lebensfülle in sich wirksam wusste, sich
als den sichtbaren Leib ihres Herrn empfinden. Das Göttliche
war eben nicht nur einmal Fleisch geworden, sondern
immerwährend nahm seine Verkörperung neue Gestalt an, wo sich
der Herr im Glauben und in der Liebe seiner Gemeinde
bezeugte. So wurde die Kirche „für das katholische Bewusstsein

») J. A. Möhler, Symbolik, 7. Aufl., 1862, S. 114.



zur permanenten Inkarnation des Göttlichen" *). Sie galt „auf
eine abbildlich lebendige Weise als der durch alle Zeiten
erscheinende und wirkende Christus, dessen versöhnende und
erlösende Tätigkeiten sie daher ewig wiederholt und ununterbrochen

fortsetzt" 2).

Als ein Gleichnis der ewigen Lebensfülle Christi durfte sich
dieser Auffassung zufolge die Kirche fühlen. Das Ideal, das sie
in ihrem eigenen Leben verwirklichen sollte, war ihr damit
gewiesen. Doch die Gesichtspunkte, unter welchen sie die An-
gleichung an dieses Ideal zu vollziehen strebte, waren ebenso
verschieden wie die geistige und sittliche Lage der Zeitalter,
in welchen sich dieser Angleichungsversuch vollzog. So hat sich
der Typus des Christusglaubens in der Kirche ebenso
verschoben wie die Einstellung auf diesen Glauben in ihrem Leben.
Allerdings ist diese Verschiebung der Typen nicht so zu
verstehen, als wenn ein Typus den andern völlig verdrängt und
ersetzt hätte ; sie bleiben nebeneinander bestehen. Nur ihre
aktuelle Wirksamkeit erweist sich zu verschiedenen Zeiten
verschieden. — Doch alle diese Verschiedenheiten der geistigen
Erfassung und der Lebensauswirkung ihres idealen
Hintergrundes werden innerhalb der Kirche zusammengehalten durch
bestimmte gleichbleibende Äusserungen ihres Glaubensbewusst-
seins.

Zunächst, die Kirche weiss sich als den Träger und
Vermittler der in Christus vollendeten Offenbarung. Und wie in
Christus sich Leben und Wahrheit gegenseitig durchdringen
und er der Weg zu beiden ist, so betrachtet sich auch die
Kirche als den Weg zu Wahrheit und Leben. Sie erblickt in
sich das Organ der Wahrheit, weil nur durch ihre Vermittlung
die Gläubigen sich in der Wahrheit vereinigen können3).
Insofern diese Wahrheit ein Ausfluss des absoluten göttlichen
Lebens ist, steht der menschliche Geist ihr gebunden gegenüber:

er ist ihr unterworfen, nicht überlegen. Sie gilt als ein
„unschätzbares Gut, das verehrt, bewahrt, verteidigt und
übertragen werden muss, weil dessen Entbehrung als beklagens-

') F. Heiler, Der Katholizismus, seine Idee und seine Erscheinung.
München 1923, S. 619.

2) Möhler, a. a. O., S. 300, vgl. S. 331 f.
3) J. H. Newman, Über die Entwicklung der christl. Lehre (Essay on

the development of Christian doctrine), deutsch von Brühl, 1846, S. 142.



— 6 —

werter Mangel, sein Verlust als unaussprechliches Unglück"
erscheint1). — Auf dieser Grundlage baut sich das Apostolat,
baut sich die Missionstätigkeit der Kirche auf. Die Zeugen der
Wahrheit müssen verkünden, was sie gesehen und gehört haben.
Diese Zeugenschaft war für die Jünger Jesu, für die Apostel
insbesondere, eine unmittelbare. Doch indem ihr Zeugnis sich
ausbreitete, indem es von Menschen der verschiedensten Art
und Bildung angenommen wurde, indem die Hochspannung des
Gefühls bald diesen, bald jenen Teil ihrer Lehre umfasste,
bildete sich die Gefahr heraus, dass die Einheit des ursprünglichen

Lebens in der Subjektivität verschiedener Erlebnisformen
verloren ging, und dass diese Verschiedenheiten sich zu Gegensätzen

vertieften, die, von starken Persönlichkeiten vertreten,
dem Parteiwesen innerhalb der Kirche den Boden bereiteten.
Schon in den paulinischen Briefen zeichnet sich der Schatten
dieser Gefahr mit dunkeln Konturen merklich ab. Aber Paulus
war weitherzig genug, über diese persönlichen Befangenheiten
hinwegzuschreiten ; alles andere trat ihm hinter dem einen
zurück, dass Christus gepredigt wurde. — In der Tat bot sich
gegenüber der drohenden Gefahr einer äusseren Zersetzung
der christlichen Wahrheit eine doppelte Sicherung, einmal die

innere, die sich in der Zuversicht äusserte, dass die Wahrheit
sich immer wieder selbst bezeugen werde. Die lebendige Kraft,
die sie in sich barg, werde, so durfte man glauben, immer wieder
die Einheitsformen des Gedankens, des Willens und der
Anbetung schaffen, die ihrem Wesen entsprächen. Eine andere
Art der Sicherung war mehr äusserlicher Natur. Sie bildete
die Zeugenschaft für die Wahrheit des Evangeliums in ein Amt
um, das mit dem Nimbus der unbedingten Autorität umgeben

war, die im Grunde doch nur der Wahrheit selbst zukam. Es
fand hier eine Übertragung statt. Aus dem Bereich des

Metaphysischen trat das Absolute in den Bereich der durch sinnliche
Medien (Worte und Zeichen) sich offenbarenden geschichtlichen
Erscheinung ein. Die Inkarnation war das Vorbild solcher
Vermittlung. Doch hier hatte sich das Göttliche mit einer unmittelbar
wirksamen Kraft selbst bezeugt. Musste nicht die Kirche die
Erhaltung ihres Wahrheitsbesitzes — wenn auch nicht auf die
Wiederkehr eines Prophetismus von so unbedingter Geltung —
so doch allgemein auf ein Prophetentum stützen, das sich in

») L. c, S. 361 und 373.



— 7 —

unmittelbarem persönlichen Verkehr mit der Gottheit wusste?
Wäre dann nicht eine Geisteskirche entstanden, die in der
Erleuchtung gotterfüllter Seelen die Gewähr der Wahrheitserkenntnis

gefunden hätte? — Sie hätte damit den Weg
beschritten, den etwa im Reformationszeitalter Sebastian Frank
beschrieben und den nach ihm die Quäker als Führung zu
ihrem Gemeinschaftswesen gewählt haben. Die Kirche hat diesen

Prophetenmut nicht aufgebracht : sie war nüchterner und
vorsichtiger. Sie hatte nicht das religiöse Bedürfnis einzelner zu
befriedigen, sondern das Bedürfnis der Masse. Und welche
Gewähr bestand hier, die Geister zu unterscheiden, wenn jeder
das Recht besass, die Gewissheit seiner subjektiven religiösen
Erfahrung zum Kriterium der Wahrheitserkenntnis zu erheben
Vor den Gefahren, die sich hier erhoben, schien es keinen
anderen Schutz zu geben als den, die Objektivität der Offenbarung
dadurch zu sichern, dass man eine alle gleichmässig zwingende
Vermittlung dieser Offenbarung annahm. Wo aber war solche
Vermittlung zu suchen als in der Autorität Berufener und von
wem konnte diese Berufung ausgehen als von dem Gründer
des Heils, das sich in der kirchlichen Gemeinschaft auswirkte,
von Jesus selbst? — Somit ergab sich das Apostolat als die
geradlinige Fortsetzung der Offenbarung Jesu und die Kirche
wieder als die Verzweigung und Ausbreitung des Apostolates,
sowie das Tertullian einmal mit schlagender Kürze formuliert
hat: „Ecclesia ab apostolis, apostoli a Christo, Christus a Deo"1).
Auf die Kirche übertrug man demgemäss die Autorität Gottes;
in seinem Auftrag verkündigte sie ihre Lehre, und diese
Autorität wuchs noch, weil hinter ihr nicht nur das Absolute mit
seiner metaphysischen Tiefe stand, sondern weil sie zugleich
als eine soziale, alle umgreifende Verpflichtung empfunden
wurde. Sollte die göttliche Offenbarung nicht eine einzelne
verlorene Tatsache in der Geschichte bleiben, so musste ihr
Fortwirken durch eine lebendige Autorität dauernd wirksam
gemacht werden; es mussten Organe geschaffen werden, durch
die sich das Heilswerk der Offenbarung mit ungeschwächter
Kraft fortsetzte und erhielt. Andernfalls wären die Geschehnisse,
deren Ursprung im göttlichen Heilswillen lag, in den Fluss
der geschichtlichen Bedingtheiten eingetaucht und von ihm

') Tertullian, de praescript, c. 37.



verschlungen worden; sie wären abstrakt und unlebendig
geworden; sie hätten als geschichtlich nachwirkende Erinnerung

allmählich ihre seelische Zeugungskraft verloren. So aber
bot sich ein lebendig fortfliessender Strom, der allen einander
folgenden Generationen die gleichen Gnadenkräfte mitteilte.
Die Autoritäten deckten sich hier gegenseitig, so dass für ein
von diesen Gedanken bestimmtes Denken auch gegenwärtig
Möhlers Formulierung zu Recht besteht: „Die Autorität der
Kirche vermittelt, alles, was in der christlichen Religion auf
Autorität beruht und Autorität ist, d. h. die christliche Religion
selbst: sodass uns Christus selbst nur insofern Autorität bleibt,
als uns die Kirche Autorität ist" x). Nur auf dieser Grundlage
ist auch der paradoxe, oft angeführte Satz Augustins zu
verstehen: „Ego vero evangelio non crederem, nisi me catholicae
ecclesiae commoveret autoritas" 2). Für ihn ist eben die
Unterwerfung unter die Autorität der Anfang der wahren Religion3).

Der Katholizismus ist also Autoritätsreligion. Er hat zwar
den Gedanken der prophetischen Religion nicht gerade
preisgegeben: er lebt fort in der Verehrung der Heiligen, in der
Anerkennung einzelner hervorragender Gelehrter als „doctores
ecclesiae". Aber die individuelle Fassung des religiösen Lebens,
der religiösen Wahrheitserkenntnis wird auch in diesen Sonderfällen

als Vorbild und Norm nur insofern betrachtet, als sie
sich dem kirchlichen Gemeingeist einfügt. Ja, die Bereitwilligkeit

zur Unterwerfung unter die Autorität der Kirche ist
auch hier Vorbedingung für die Anerkennung ihrer Heiligkeit,
für die Approbation als Kirchenlehrer. — Franziskus von
Assisi wie Thomas von Aquin haben, um dieses Verhältnis an
ein paar Beispielen zu erläutern, ihre religiöse Lebensgestaltung
wie ihr theologisches Denken ganz dem kirchlichen Autoritätsgedanken

unterworfen 4).

>) Möhler, Symbolik, S. 341, vgl. S. 395 und 417.
2) Augustinus, contra ep. Manich 3.
8) De utilitate eredendi, c. 9, 21.

*) Franciscus: „Omnes fratres sint et vivant et loquantur catholice.
Si quis verro erraverit a vita catholica in dicto vel facto et non se emen-
daverit, a nostra fraternitate penitus expellatur." Reg. prima 19, b. Heiler,
Der Katholizismus, S. 126. — „Alles, was ich nicht richtig gesagt habe,
überlasse ich der Korrektur der römischen Kirche" lautete noch auf dem
Sterbebett die feierliche Erklärung des Thomas von Aquin, bei Heiler, a. a.

0., S. 114, vgl. S. 116 ff. Jos. Ant. Endres, Thomas von Aquin, Mainz 1910,
S. 95.



— 9 —

Allein auch das kirchliche Autoritätsprinzip ist nicht
eindeutig in seinem Wesen, oder eindeutig nur, insofern es die
formale Verflichtung des Gläubigen zum Ausdruck bringt, sich
der Autorität der Kirche zu unterwerfen. In dieser Fassung
gestaltet es sich zum „sacramentum unitatis", d. h. zur
Gewissensverpflichtung, die Lebensgemeinschaft mit der Kirche unter
allen Umständen aufrecht zu erhalten. So gedacht und
empfunden, gewinnt das Autoritätsprinzip stärkste soziologische
Kraft. Der Gemeinschaftsgedanke wird in ihm religiös vertieft,
und hier liegt einer der wesentlichen Gründe, weshalb
Gewissenskonflikte mit der kirchlichen Autorität von gläubigen
Katholiken in der römischen Kirche so besonders schmerzhaft
empfunden wurden und so oft mit der Preisgabe der eigenen
Überzeugung endigten. Man glaubte sich der Lebensgemeinschaft

mit Gott zu entziehen, wenn man aus dem Einheitsverbande

der Kirche ausschied *). Man unterstellte dabei, dass die
Einheit der Kirche nur durch die formale Kirchengemeinschaft
mit der Hierarchie oder mit dem Papste gewährleistet werden
könne. — Man löste damit beide Probleme: das Problem der
Autorität wie das der kirchlichen Einheit, nur äusserlich. Man
vergass, dass noch ein Heiliger des 15. Jahrhunderts, Antonius von
Florenz, in seiner Summa theologica die Lehre vertreten hatte,
dass die allgemeine Kirche nur durch die Gemeinschaft aller
Gläubigen vertreten werde und dass die Irrtumslosigkeit ihres
Glaubens auch dann erhalten bleibe, wenn nur ein einziger sie

besitze, auf den dann das „ius universitatis" übergehe. Also
ein einziger kann gegenüber der Masse (in die dann Konzilien
und Päpste einzubeziehen wären) die Universalität der Kirche
vertreten. Damit ist das Problem der Universalität, der Einheit
und Autorität der Kirche in ganz anderer Fassung erkannt,
als wenn man sieh darauf beschränkt, es durch den Hinweis
auf die universale Hierarchie und die Gehorsamsverpflichtung
gegen sie zu lösen. Nicht mehr um eine formale Einheit der
kirchlichen Organisation handelt es sich alsdann, die durch
einen mechanisch wirkenden seelischen Druck der hierarchischen
Autorität verwirklicht wird, sondern um die innere Beziehung

1) Vgl. etwa das Hirtenschreiben, durch das Hefele seine Unterwerfung
unter das Unfehlbarkeitsdogma ankündigte, bei F. v. Schulte, Der
Altkatholizismus, S. 230 f.



— 10 —

eines jeden Gläubigen auf die katholische Wahrheit, in der
sich die Offenbarung des Absoluten vollzogen hat. Soweit diese

Beziehung erreicht ist, soweit sie sich in seinem Denken,
Empfinden und Handeln verwirklicht, erscheint der Gläubige als
wahrer Katholik, nimmt er teil an der Einheit und Autorität
die seinem Glauben eigen sind1). Die Autorität der Wahrheit und
Liebe ist es, die an ihm und durch ihn in die Erscheinung
tritt. Wahrheit und Liebe aber verbinden ihn mit allen, welche
gleichen Glaubens sind zur Kirche, die somit nach der
bekannten Umschreibung Augustins, die der Catechismus Romanus

aufgenommen hat, erscheint als „populus fidelis per
universum orbem dispersus"8). Doch die Autorität dieser Kirche
gründet auf der Autorität ihrer Gläubigen oder vielmehr auf
der geistigen und sittlichen Autorität des Glaubens, den sie
vertreten. Der alten katholischen Kirche ist dieser auf den
katholischen Glauben ihrer Gläubigen sich stützende Autoritätsbegriff

noch eine praktisch wirksame Grösse gewesen. Cyprian,
dem es wahrhaftig nicht an einem starken hierarchischen
Selbstbewusstsein fehlte, hat trotzdem als verbindliches Gesetz den
alten kirchlichen Grundsatz anerkannt, dass vom Bischof in
allen kirchlichen Angelegenheiten der Klerus und das „heiligste
Volk" befragt werden müsse8).

Wie ist es nun gekommen, dass diese ideale Würde, die
dem katholischen Glaubensbewusstsein auch in seiner Verkörperung

durch die Laienwelt zugeschrieben wurde, schon in den
Zeiten der alten Kirche fast ausschliesslich auf die Priesterkirche

übertragen wurde, wobei schon bei Ignatius von
Antiochien wie bei Irenäus das Bestreben obwaltet, den Umkreis
ihrer Geltung und damit das Vorrecht und die Autorität der
Glaubenszeugenschaft auf die Bischofskirche und ihre
Repräsentanten, die Bischöfe, zu beschränken?). — Man kann darauf

') „Universalis Ecclesia constituitur ex collectione omnium fidelium..
Et ista Ecclesia est quae non potest errare. Unde possibile est quod tota
fides remaneret in uno solo ; ita quod verum est dicere, quia fides non
deficit in Ecclesia, sicut ius universitatis potest residere in uno solo, ceteris
peccantibus." Summa XXIII, 2, § 6, bei Friedrich, Geschichte des vatik.
Konzils, II, 94. Ign. von Döllinger III, 568.

2) Augustin, in psalmos 149, Catech. Roman, p. I, c. 10, qu. 2.

3) H. Koch, Tertullian und Cyprian als religiöse Persönlichkeiten,
Internat, kirchl. Zeitschrift, 1920, S. 56 f. — Ebendort der Nachweis für
Tertullian, S. 48 f., vgl. auch Heiler, a. a. O., S. 283.



— 11 —

verweisen, dass das allgemeine Bedürfnis der Masse nach
Führerschaft sich auch hier geltend gemacht habe und dass für
eine geistige Macht, wie es die Kirche war, dieses Bedürfnis
sich schon darum steigern musste, weil die Geisteswelt, die sie

erschloss, gegenüber dem natürlichen Lebensstand von
vornherein den Anspruch des Übernatürlichen und Autoritativen
erhob. Dieser Anspruch aber verdichtete sich zu dem Begriff
der Sendung. Durch ihn wird die Idee, welche die Kirche
vertritt, ihre Heilswahrheit gewissermassen inkorporiert. Ein
bestimmtes Amt wird ihr Träger, wird mit dem „charisma
veritatis" begabt1). Den Amtsinhabern fällt die autoritative
Leitung der Kirche zu. Sie erscheinen als ihre bevorrechteten
Organe. Die Massenpädagogik, welche die Kirche zu leisten
hatte, liess keine andere Wahl: man glaubte die christliche

Wahrheit nicht mehr sich selbst überlassen zu können,
man musste sie also durch ihre rechtlich befugten Organe
schützen. Denn die Wahrheit der gläubigen Subjektivität der
Individuen anheimgeben, das würde bedeutet haben, sie eben-
sovielen Möglichkeiten der Missdeutung und Zersetzung
auszuliefern. Hier liegen die Antriebe, die gegen den chaotischen
Individualismus den Formgedanken des hierarchischen Aufbaus,

gegen die willkürliche und eigenmächtige Ausgestaltung des
Glaubenslebens das Formalprinzip der régula fidei, der Tradition,
betonen liessen. Auf dieser Grundlage ist die altkirchliche
Episkopalkirche entstanden. Kein Zweifel, dass für ihre Gliederung,
für die Durchführung ihrer Verwaltungspraxis das rechtlich
und administrativ so durchorganisierte römische Staatswesen
das Vorbild geboten hat. Wie dieses die ungefüge Masse der
verschiedensten Nationen, die ihm eingegliedert waren, politisch
und rechtlich durch eine gleichmässig organisierte Verwaltung
verband, wie diese Verwaltung durch die Tradition eines
allgemein angewandten, technisch vollendet durchgebildeten Rechts
erleichtert wurde, so hat die Kirche das religiöse Chaos der
ausgehenden Antike überwunden durch ihre gleichmässige
hierarchische Organisation und durch die Umbildung der Glaubenswahrheit

in die Einheitsform der Glaubensregel und des

Glaubensgesetzes.

*) „Presbyteris oboedire oportet, his qui successionem hebent ab apostolis

qui cum episcopatus successione charisma veritatis certum...
aeeeperunt." Irenaeus adv. Haer. IV, 26, 2, bei Heiler, a. a., O., S. 282.



— 12 —

Die Kirche bildete sich also zu einem geistlichen Rechtsstaat

um mit dem Ziel einer religiösen Erziehung und
Disziplinierung der Massen. Im Sinne dieser Umbildung wurde ihr
inneres Leben der Norm des Gesetzlichen unterworfen. Der
Glaube wurde nun ebenso als eine gesetzliche Verpflichtung
aufgefasst wie das Sittengesetz. Demgemäss nahm man auch an,
dass die Glaubens- und Sittengesetze von Christus der Kirche
— wie die charakteristische Wendung lautet — „zur Verwaltung"

anvertraut worden seien. Diese Verwaltung aber bildete
ein fortlaufendes Amt, dessen Fortdauer für die Erhaltung der
Offenbarung genau so notwendig war wie der göttliche Wille für
die Erhaltung seiner Schöpfung. Die Kirche ist die übernatürliche
Vollendung der Schöpfung '), und zwar auf dem Wege einer
geistlich-rechtlichen Organisation der Menschheit. Denn nur
durch eine solche konnte das Heilswerk Christi Dauer erlangen.
— Das ungefähr sind die Vordersätze, aus welchen sich der
von Sohm formulierte Schlusssatz ergiebt: „Die Kirche Christi
ist eine rechtlich verfasste Organisation ; das Leben der Christenheit

mit Gott ist durch das katholische Kirchenrecht geregelt" s).

Denn der geistliche Staat hat genau so wie der weltliche
sein Recht. Der Eintritt in die geistliche Rechtsgemeinschaft,
wie er durch die Taufe vollzogen wird, legt darum Verpflichtungen

auf und begründet vor allem die Unmöglichkeit, sich
von der Gemeinschaft der Kirche wieder zu lösen3). Ihre
Glaubenslehren werden als Glaubensgesetze betrachtet, denen gegenüber

die Gläubigen die unbedingte Pflicht der Unterwerfung*
haben4). Die Abweichung von der kirchlichen Glaubenslehre
wird darum nicht nur als religiöse Verfehlung, als Sünde, sondern
zugleich als soziales Vergehen behandelt, das, wie Thomas von
Aquin ausführt, mit der Geldfälschung auf eine Stufe zu stellen
sei5). — Auch die Beichte erscheint hiernach wesentlich als
ein Bekenntnis von Gesetzesübertretungen, und der Priester,

') So formuliert auch Michelis Katholische Dogmatik, 1881, S. 255,
obwohl er im übrigen von der juristischen Ausdeutung des Kirchenbegriffs
weit entfernt ist.

2) Wesen und Ursprung des Katholizismus, 1912, S. 13 f., bei Heiler,
S. 276.

3) Möhler, Symbolik, S. 335.
4) Tertullian de praescr. haer 11, vgl. auch die Formulierung der

Glaubenspflicht Codex iur. can., Can. 1323, bei Heiler, S. 239.
5) Summa theol., II, 2, qu. 11, a. 3.



- 13 —

der sie entgegennimmt, in der Funktion eines Richters, der im
Auftrage Gottes Gerechtigkeit zu üben hat1). Insofern sich an
dieses Recht des weiteren das Recht der Exkommunikation
anfügt, steht auch hier die bedrohliche Folge im Hintergrund,
dass die kirchliche Rechtsstrafe an dem allgemeinen Charakter
des Rechts und der Rechtsstrafe, der Statuierung eines Zwangsaktes,

teilnahm. Diese Folge musste sofort wirksam werden,
sobald man dem Gedanken Raum gab, dass die Überwältigung
der natürlichen Welt durch die Gnadenmittel der Kirche durch
ebensolche Machtmittel sichergestellt werden müsse, deren sich
der Staat zur Erhaltung der Rechtsordnung bediene. Schon

Augustinus hat diesen Gedanken, wenn auch erst nach anfänglichem

Zögern, vertreten2). Allerdings hat er dabei nicht an
eine gewaltsame Ausbreitung des christlichen Glaubens gedacht,
wohl aber an einen Einsatz der staatlichen Machtmittel zu dem

Zweck, die Einheit der Kirche und ihres Glaubens zu wahren.
Im wesentlichen ist auch die mittelalterliche Kirche auf diesem
Standpunkt stehen geblieben, d. h. sie hat die Anwendung
weltlicher Gewaltmittel nur als einen Akt der Notwehr, um ihre
Selbsterhaltung zu sichern, betrachten wollen. Ein religiöses
Selbstbestimmungsrecht, eine Freiheit der Glaubensüberzeugung,
gab es demgemäss nur ausserhalb, nicht innerhalb der Kirche.
Ihre Begründung fand diese Beschränkung einmal in der
unbedingten Autorität, welche die kirchliche Hierarchie bei der
Überwachung des Glaubens für sich beanspruchte, sodann in
der Auffassung der Kirche als einer Rechtsgemeinschaft, die
nun auch den Glauben als ein unter Umständen mit gewaltsamen

Mitteln zu schützendes Rechtsgut betrachtete. — Zu
diesen Gründen gesellte sich noch ein weiteres, wesentlich
seelsorgerliches Motiv hinzu, das in dem Satze „extra ecclesiam
nulla salus" befasst ist. Schon Origenes hat ihn ausgesprochen,
Cyprian ihn nachdrucksvoll wiederholt und Augustin ihm eine
noch schroffere Formulierung gegeben3). Er ist seither in der

«) F. Heiler, a. a. O., S. 254 ff.
2) Epist. 93, n. 17, s. meine Betrachtungen über das Verhältnis der

christl. Ethik zu Staat und Kultur, II. Internat, kirchl. Zeitschrift, 1915,
S. 267 f.

3) S. die Zitate für Origenes und Augustinus bei Heiler a. a. 0., S. 89
und S. 99, für Cyprian s. Epist. 73, 21, de unitate c. 14, vgl. H. Koch,
Kirche und Auserwählung beim hl. Cyprian, Internat, kirchl. Zeitschrift,
1922, S. 44 ff.



— 14 -
römischen Kirche zu einer Formel geworden, durch die man
die Ausschliesslichkeit des dogmatischen Wahrheitsanspruchs,
durch die man ebenso die ausschliessliche Rechtmässigkeit und
Objektivität der eigenen kirchlichen Heilsvermittlung auf den
schärfsten Ausdruck gebracht hat. Trotzdem hat man die letzte
intransigente Folgerung aus dieser Formel, wiewohl sie das
Florentiner Konzil 1439 schon gezogen hat *), nicht festgehalten.
Hiernach wird also die Möglichkeit offen gelassen, dass bei
„unverschuldetem Irrtum" Heiden und Niehtkatholiken selig*
werden könnten. Die Formel erscheint demgemäss mehr als
eine Sperr- und Warnungstafel für die Gläubigen der eigenen
Kirche, denn als eine Herausforderung für die Bekenner
anderer Religions- und Glaubensformen.

Trotzdem lässt sich nicht verkennen, dass hinter dieser
Formel sich ein expansiver Wille, der Wille zur Weltherrschaft
der Kirche, verbirgt. So hat denn auch die päpstliche
Theokratie des Mittelalters auf der Höhe ihrer Machtentfaltung diese
Formel für ihre Zwecke ausgenützt und es für eine Bedingung
des Heils für jegliche Kreatur erklärt, dem römischen
Oberpriester unterworfen zu sein2). Fast untrennbar verwischen sich
hier die politischen und religiösen Ansprüche. Ihrer Bestimmung
nach wird ja die Menschheit mit der Christenheit gleich gesetzt.
Diese erscheint als ein von Gott selbst gegründetes und geleitetes,

einheitliches Gemeinwesen, als ein mystischer und doch
zugleich auch wieder als ein durch eine äussere Rechtsordnung
befasster Körper, dessen Doppelnatur schon in den Bezeichnungen,

die ihm beigelegt werden, zutage tritt. Denn er wird
ebensowohl als „ecclesia universalis"* wie als „res publica
generis Immani" bezeichnet8). — Diesem Doppelcharakter
entspricht nun auch die Tatsache, dass für die mittelalterliche
Auffassung der Papst sowohl als „Haupt der ganzen Kirche"
wie auch als Herrscher über alle Reiche der Erde angesehen
wurde. Der dualistische Gegensatz des geistlichen und weltlichen
Prinzips in der Welt schien nur dadurch überwunden werden
zu können, dass man ihm einen Ausgleich in einem geistlichen
Weltherrscheramt verschaffte. Wie Schöpfung und Erlösung,

') „Nullos intra Ecclesiam non existentes aeternae vitae fieri posse
participes", s. Heiler a, a, O., S. 316 und 614.

3) In dem bekannten Schlusssatz der Bulle „Unam sanctam".
a) Vgl. hierzu 0. Gierke, Genossenschaftsrecht III, 517, vgl. 520 und 540.



— 15 —

die natürliche und übernatürliche Welt, auf ein einheitliches
Prinzip zurückgeführt werden, so soll auch die sichtbare
Leitung der natürlichen und übernatürlichen Weltordnung in eine
Hand gelegt w*erden. Denn sonst droht dem religiösen
Empfinden die Einheit des Weltregiments gefährdet. Nimmt doch
in der Reihenfolge der Ordnungswerte naturgemäss der
theokratische den höchsten Rang ein, dementsprechend aber auch die
Repräsentation dieses Wertes : das geistliche Weltherrscheramt.
Ihm erwächst demgemäss die ideale Aufgabe, die Autorität
der religiösen und sittlichen Werte einer Welt zu vermitteln,
die ohne diese Führung nicht fähig sein würde, sich im Sinne
dieser Werte zu organisieren. Denn, den Individuen geht diese

Fähigkeit schon darum ab, weil die Religion zwar von der
Masse getragen, doch nicht von ihr gefunden wird. Letzteres
gilt höchstens für die niederen Formen des religiösen Lebens,
die man als Naturreligion zu charakterisieren pflegt. Alle
höhere Religion dagegen ist prophetische, ist Offenbarungs- und
Autoritätsreligion. Als solche tritt auch der Katholizismus den

von ihm beherrschten Völkern entgegen. Er unterwirft sich
nicht nur den ganzen Bereich des religiösen und sittlichen
Lebens, sondern fordert auch die Bestimmung des Rechtslebens
und der Politik, die Durchdringung des Kulturlebens durch das
Ethos seiner Ideale. — Wird nun wiederum im Sinne des
römischen Katholizismus die Vertretung dieser Forderung und
damit der religiösen Autorität in der europäischen Welt dem

Papsttum, als dem Organ der kirchlichen Einheit, überantwortet,
so ist der Gedanke leicht verständlich, dass es als die allein
gültige Vertretung der öffentlichen Wahrheit des Abendlandes
zu gelten habe. Dann rechtfertigt sich auch die von de Maistre
und anderen im Anschluss an das mittelalterliche Vorbild
aufgestellte Behauptung, dass es wie in Glaubens- und
Sittenfragen, so auch in Fragen der Völkergerechtigkeit eine letzte
inappellable Instanz geben müsse. Dann ist auch die Folgerung
nur die Erprobung einer so gefassten kirchlichen Gesinnung,
dass die gesamte katholische Publizistik für eine autoritative
Entscheidung des Papstes in internationalen Fragen der
Völkergerechtigkeit eintreten müsse. Die pax Romana erscheint
dann eben als die höchste Entfaltung der positiven Souveränität

*). — So taucht denn das mittelalterlich gefasste Reichs-

*) Alois Dempf, Der grössere Gallikanismus, Hochland, 1922/23, IX,
S. 243 f.



— 16 —

gottesideal eines um die päpstliche Souveränität gescharten
Erdkreises am Horizont einer sittlich, rechtlich und politisch
zerrütteten Welt wieder auf. In diesem Ideal glaubt man das
Heilmittel für die Schäden der Zeit gefunden zu haben. —
Allein, wieviel Verführerisches dieser Gedanke einer durch die
Kirche darzustellenden Gottesherrschaft auf Erden auch haben

mag, so fängt das Problem dieser Herrschaft in demselben

Augenblicke an bedenklich zu werden, in dem man es ernst
nimmt. Mit Idealen allein lässt sieh keine Politik machen. Die
Fragwürdigkeit beginnt auch für den idealen Willen gerade
dann, wenn er vor die Verwicklungen einer rechtlich,
wirtschaftlich, politisch undurchsichtigen Lage gestellt ist. Die
Überwältigung des Objekts durch die Idee ist gerade in diesem
Falle nicht allein von dem guten Willen, sondern auch von
der Begabung abhängig, die den Ansatzpunkt zu finden weiss,
bei dem eingesetzt werden muss, um die Welt in der Richtung
des Guten zu bewegen. Die sittliche Problematik der ganzen
Lage wächst noch, wenn man erwägt, dass die rivalisierenden,
politischen und rechtlichen Kräfte keineswegs nach einer
sittlichen Entscheidung, sondern in erster Linie nach einer
Entscheidung verlangen, die ganz andersartige Interessen befriedigen

soll. Jesu abweisendes Wort : „Wer hat mich zum Richter
oder Erbschlichter über euch gemacht ?" sollte doch auch wohl
diejenigen bedenklich machen, ihre religiöse Autorität zur
Entscheidung politischer Rechtsfragen in Geltung zu setzen, die
sich als Stellvertreter Christi auf Erden fühlen. — Indessen,
dieses Bedenken streift mehr die praktische Möglichkeit und
Durchführbarkeit des durch die Kirche zu verwirklichenden
theokratischen Gedankens, als dass es das Recht dieses Gedankens
selbst angriffe. Aber eben gegen dieses Recht selbst erheben sich
eine Reihe schwerwiegender Bedenken. Zunächst, soweit eine
Theokratie Recht schaffen will, wird sie unter den Verhältnissen

des irdischen Daseins der Gewalt nicht entbehren können.
Eine Theokratie, die nur moralische Autorität sein wollte,
musste auf alle Herrschaftsansprüche verzichten, sofern diese

Ansprüche auf die Anwendung von Gewalt zu ihrer
Durchsetzung zurückgreifen mussten. Gerade diesen Verzicht hat
Jesus seinen Jüngern zugemutet. Er hat es als Kennzeichen
seiner Jüngerschaft hingestellt, dass man weder gross noch
der Erste sein wolle, sondern sich bereit finde zu jeglichem



— 17 —

Dienst für andere bis zur Hingabe des eigenen Lebens. Hiernach
erscheint auch das Königtum Christi „nur in der göttlichen
Ironie gegen das irdische Königtum, die seinem Leiden eingewebt

ist" *). i

Auch „der ernste religiöse Wille nach einer idealen
Theokratie", wie er in den bedeutendsten der mittelalterlichen
Päpste zweifellos lebendig war2), findet demgemäss für seine Ziele
in der Religion Christi keinen Boden. Denn dieser Wille will
herrschen ; das Reich Gottes versinnlicht sich in einem Reiche
dieser Welt. Dadurch aber wird die Kirche mit dem ganzen
Schwergewicht politischer und rechtlicher Machtbeziehungen
belastet, die sie ihrem höchsten Berufe, Gott im Geiste und in
der Wahrheit zu dienen, entfremden müssen. Indem die Kirche
in die irdischen Machtkämpfe hineingezogen wird, verliert sie

notwendig ihre religiöse Bestimmung* aus den Augen und wird
selbst von der verderblichen Gier nach Macht angesteckt, jener
Gier, in der sich nach Burckhardts Charakteristik ein an sich
Böses offenbart3). So begegnet uns denn hier in der geschichtlichen

Auswirkung des theokratischen Prinzips nur zu oft ein

ursprünglich guter Wille, der im Machtstreben sich selbst
verliert und dann das Böse schafft.

Allein gerade die Beobachtung dieser Folgen, die sich an
das kirchliche Autoritäts- und Machtbedürfnis anknüpfen, zwingt
uns, das Problem der Autorität der Kirche einer genaueren
Prüfung zu unterwerfen. Wir kommen ihm am sichersten
dadurch nahe, class wir den Begriff der Autorität einer Unter
suchung in Hinsicht auf seinen Wesensgehalt unterziehen.
Allgemein erweist sich der Autoritätsbegriff als ein Wertbegriff',
dem die Beziehung beigegeben ist, das er für jeden Geltung
beansprucht, der zu ihm in ein bewusstes Verhältnis tritt. Die
Begründung dieser Geltung kann zunächst ganz formal in der
Allgemeinheit erblickt werden, die dem Geltungsanspruch eigen
ist. In diesem Sinne verbürgt etwa die logisch allgemeine
Verbindlichkeit der Vernunftwahrheiten ihre Autorität. Es fehlt
indessen viel, dass die Autorität in jedem Falle sich logisch

') F. Michelis, Dogmatik, S. 299.
2) F. Heiler, Der Katholizismus, S. Ml
3) J. Burckhardt, Weltgeschichtliche Betrachtungen, 4. Aufl., S. 96, vgl.

S. 140, mit Beziehung auf die politisierte Kirche. Die These findet sich auch
bei F. Chr. Schlosser, von dem sie Burckhardt übernommen hat.

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 1, 1024. 2



- 18 -
allgemein verbindlich zu rechtfertigen vermöchte. Was ihr an
logischer Kraft abgeht, das muss in vielen Fällen durch die
soziale Allgemeinheit ihrer Geltung ersetzt werden. Die Autorität

der Gesetze gründet sich z. B. erst wesentlich auf den
Charakter ihrer sozial allgemeinen Verpflichtung. Doch auch
diese Verpflichtung würde sich gegenüber einer sozial,
psychisch und moralisch differenzierten Masse schwerlich
durchzusetzen vermögen, wenn nicht hinter ihr das Schwergewicht
einer überlegenen Macht stünde. Die formale Verbindlichkeit,
die wir der Autorität des Rechtes zusprechen, wird demgemäss
erst durch den materiellen Druck der Gewalt realisiert. Doch
auch hiermit ist der Wesensgehalt des Autoritätsbegriffs noch
keineswegs erschöpft. Eine Autorität, die sich nur auf den
Druck überlegener Machtmittel stützen wollte, verbraucht sich
schnell; sie wird fragwürdig, sobald nach dem Recht der
Anwendung dieser Machtmittel gefragt wird. Denn nun hat die
Autorität nicht nur den Gebrauch dieser Mittel, sondern zugleich
sich selbst zu rechtfertigen. Diese Rechtfertigung kann letzten
Endes nur in einer Beziehung auf sittliche und religiöse Werte
gefunden werden. Auf dieser Beziehung beruht die mittelalterliche

Unterscheidung zwischen dem positiven und dem Naturrecht,

wobei dieses als „das Rechte im Recht" erscheint1) und
den Verwaltern des positiven Rechts die Aufgabe gestellt wird,
dem von ihnen geschaffenen Recht die notwendige Sanktion
durch seine Ableitung aus dem Naturrecht zu geben. Die Autorität

des Staates und der staatlichen Organe baut sich auf
dieser Grundlage auf. Denn nur sofern sie Repräsentanten
sittlicher und religiöser Ideen sind, verpflichten ihre Weisungen
und Gesetze im Gewissen zum Gehorsam. — Auf der gleichen
Grundlage will nun die Kirche die Autorität ihrer Hierarchie,
ihrer Lehre, ihrer Disziplin und ihres Kultus sichern. Sie
unterscheidet zwischen Amt und Amtsträger, sie gibt unter Umständen

gewisse Aussenstellungen preis oder fordert wenigstens für
sie nur eine bedingte Anerkennung, um mit um so grösserer
Entschiedenheit die Autorität all der Einrichtungen und Lehren
zu vertreten, die ihr als Sicherungen bestimmter religiöser und
sittlicher Fundamentalwerte gelten. Die Komplikationen, die
sich hier ergeben können, werden weiter unten noch zur
Sprache kommen.

') F. Kern, Humana civilitas, Eine Danteuntersuchung, 1913, S. 24.



— 19 —

Der kirchliche Autoritätsgedanke wird durch das Prinzip
der formalen Allgemeinheit vor allem in dem katholischen
Traditionsbegriff bestimmt. Denn dieser beruft sich ja zu seiner
eigenen Sicherung auf den „unanimis consensus patrum"J).
Er will nach der berühmten Definition des Vinzentius von Le-
rin als wahrhaft und im eigentlichen Sinne katholisch nur
gelten lassen „was überall, immer und von allen geglaubt
worden ist"2). Die Frage ist nur, ob dieses Prinzip eine starre
und unbewegliche Einheit der dogmatischen Lehrform und des

in ihr niedergelegten depositum fidei der Kirche für alle Zeiten
fordert. Schon Vinzentius selbst hat diese Frage, w*enn auch
nur in wenigen gehaltvollen Sätzen, erörtert: er will einen
Fortschritt (profectus), aber keine Wandlung (permutatio) des

Glaubens zulassen, eine geschichtlich begreifliche Erweiterung
und Vertiefung des Glaubensverständnisses, wobei jedoch das

Dogma selbst, sein Sinn und seine Meinung, nicht geändert werden
soll. Ändert sich doch auch die Persönlichkeit in den physischen

Wandlungsprozessen, die der Körper während seines
Lebens durchmacht, nicht. Wir sind dieselben in unserem Wesen,

in unserer Natur, als Jünglinge wie als Greise3). — So

richtig indessen die von Vinzentius angegebene Unterscheidung

zwischen dem Sinn des Dogmas und seinem geschichtlich
bedingten Verständnis auch ist, so sind mit ihr die hier
vorliegenden Schwierigkeiten längst noch nicht überwunden. Denn
worin, so müssen wir fragen, liegt der einheitliche Sinn des

Dogmas? — Etwa in seinem substantiellen Gehalt, in seiner
Idee? — Aber diese Idee muss doch irgendwie verkörpert, in
eine Form gebracht sein, um für uns erkennbar zu werden.
Und ergibt sich nicht dann, dass die Einheit der Form allein
die Gewähr für die Einheit auch der Idee bietet? — Die Einheit

der Form aber führt uns auf die Bewältigung des dogmatischen

Gedankens durch die Sprache, und hier setzen die
theologischen Bemühungen um den Wortsinn des Dogmas ein, die
nur aus dieser Voraussetzung zu verstehen, ja, es muss sogleich

') Professio fidei Tridentinae a Pio IV praescripta.
2) Vincentius v. Lerin. Comm. 2.

3) L. c. 28, wo die Erläuterung: „Ad profectum pertinet, ut in semet
ipsa una quaeque res amplificetur, ad permutationem vero, ut aliquid ex
alio in aliud transvertatur" ; ferner c. 29, wo der Vergleich der Entwicklung
der Religion mit der ratio corporum gezogen wird.



— 20 —

hinzugefügt werden, zu entschuldigen sind. Denn der
Wortgläubigkeit der Orthodoxie liegt als letztes Motiv der
Gedanke zugrunde, dass die kirchliche Formel allein als der
angemessene Ausdruck der Heilstatsachen zu betrachten sei,
dass diese Formel wie eine Inkarnation der Offenbarung in der
menschlichen Sprache zu gelten habe. Auf das sprachliche
Symbol wird demgemäss auch die Autorität des göttlichen
Offenbarungswillens übertragen : in ihm findet er seinen durch
alle Zeiten fortwirkenden Ausdruck. Aus diesem Grunde
bemerkt z. B. F. W. Foerster, dass die kirchlichen Dogmen über
die Person Christi „nicht als veraltete Starrheiten, sondern als
die innige und allein würdige Sprache des christlichen Mysteriums
und der christlichen Gewissheit" zu erfassen seien *). Der Zweck
ihrer autoritativen Tradition bestehe, so glaubt er, „gerade
darin, der subjektiven Fälschung und Verkleinerung des Bildes
Christi entgegenzuwirken und den erhabenen, geheimnisvollen,
übermenschlichen Christus zu bewahren, wie ihn die grossen
Persönlichkeiten der Kirche aus hohem Schauen und reifer
Menschenerkenntnis heraus übereinstimmend erfasst und
bekannt haben". — Nun mag* gewiss nicht verkannt werden,
dass ein wesentlicher und moralisch gewiss auch bedeutungsvoller

Grund für die Wertschätzung des von der Kirche
geschützten Traditionsgiaubens in dem Wunsche beschlossen liegt,
die Objektivität der dogmatischen Lehre und ihres metaphysischen

Gehalts zu sichern. Allein für diese Sicherung werden
nun die dogmatischen Erkenntnismittel einer bestimmten Zeit,
einer abgegrenzten kirchlichen Epoche in der Form eingesetzt,
dass sie die bestimmende Norm für jede Weiterbildung des

Verständnisses zu bilden haben. Sie erhalten auf diesem Wege
ein Vorrecht, das bei einer vertieften Erfassung des
katholischen Traditionsprinzips keineswegs aufrecht zu erhalten ist.
Foerster meint zwar, dass dieses Vorrecht der überlieferten
dogmatischen Formeln schon darum nicht angegriffen werden dürfe,
weil die individualistische Lösung des Modernen von der
Stimme der Tradition durchaus nicht „demokratisch" sei, weil
damit „die Oligarchie der Lebenden" zur alleingültigen Autorität

erhoben, das „Stimmrecht der Vergangenheit„ dagegen

') F. W. Foerster, Autorität und Freiheit, 1910, S. 72.

2) F. Heiler, Der Katholizismus, S. 589.



— 21 —

als belanglos ausgeschaltet werde l). Allein diese Bemerkung lässt
sich nur zu leicht umkehren: Der kirchliche Traditionalismus
lässt das Stimmrecht der Vergangenheit so ausschliesslich gelten
dass ihm gegenüber die Stimme der Lebenden auf die
mechanische Wiederholung ihrer überlieferten Formeln beschränkt
wird. — Es wird von den Vertretern dieses uniformen Traditionsprinzips

verkannt, dass die dogmatische Idee, wenn auch in
sich einheitlich, ein lebendiges Prinzip ist, das bei seinem Eintritt

in die geistige Struktur verschiedener Zeitalter notwendig
sich ihrem Denken, ihrer Sprache anpassen muss.

') Foerster, a. a. O., S. 100.

Konstanz. Rudolf Keussen.
(Schluss folgt.)


	Der Katholizismus und seine Ideale

