Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 13 (1923)
Heft: 2
Artikel: Die karthagische Ketzertaufsynode vom 1. September 256 : zugleich

ein Beitrag zur Primatsfrage : mit einem Anhang : die Stellung der EP.
69 Cyprians im Ketzertaufstreit

Autor: Koch, Hugo
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403977

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403977
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die karthagische Ketzertauisynode
vom 1. September 256.

Zugleich ein Beitrag zur Primatsfrage.

Mit einem Anhang: Die Stellung der Ep. 69 Cyprians im Ketzer-
taufstreit.

Als die Wogen des Ketzertaufstreits trotz zweier kartha-
gischer Synoden vom Friithjahr 255 (Cypr. Ep. 70) und Friih-
jabhr 256 (Ep. 72) immer hoher gingen, versammelten sich am
1. September 256 in Karthago 85 Bischoéfe zu einer Synode,
deren Protokoll uns erhalten ist!). Bei der Ersffnung sprach
der Vorsitzende Cyprian unter anderm die denkwiirdigen Worte:

»50 soll nun jeder von uns seine Ansicht vortragen, ohne
iiber jemanden zu Gericht zu sitzen oder einem, der anderer
Ansicht ist, das Recht der Gemeinschaft abzusprechen. Denn
keiner von uns wirft sich zum Bischof der Bischofe auf oder
will nach Tyrannenart seine Amtsbriider zum Gehorsam zwin-
gen, da jeder Bischof kraft seiner Freiheit und Gewalt sein
eigenes Gutdiinken hat und ebensowenig von einem andern ge-
richtet werden kann, als er selbst einen andern richten kann.
Sondern wir haben alle das Gericht unseres Herrn Jesus Christus
zu erwarten, der einzig und allein die Gewalt hat, uns zu Vor-
stehern und Leitern seiner Kirche zu berufen und tiber unsere
Handlungsweise zu richten.“

) Bei Hartel 435 sqq. Neu herausgegeben von H. v. Soden, Sententiae
LXXXVII episcoporum. Das Protokoll der Synode von Karthago am 1. Sep-
tember 256, textkritisch hergestellt und iiberlieferungsgeschichtlich unter-
sucht (Nachr. d. kgl. Gesellsch. d. Wiss. zu Gottingen 1909, 3, 247—307).
Es sind 87 Stimmen, weil einer von den Bischifen, Natalis von Oéa, zugleich
zwei abwesende vertrat.

Internat. kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 1993. 6



_ 4 —

Es besteht nun eine Meinungsverschiedenheit dariiber, ob
diese Synode nach oder vor der cyprianischen Ep. 74 und der
Ankunft des darin bekampften romischen Schreibens abgehalten
worden sei, ob ihr also das Geprige eines ,Oppositionskonzils*
gegen Rom eigne oder nicht. Die Anschauungen sind nicht etwa
nach dem Glaubensbekenntnis der Gelehrten geteilt. Fiir die
Ansetzung der Synode vor der Ankunft des romischen Schrei-
bens sind ebenso die evangelischen Theologen O. Ritschl,
H.». Soden und G. Kriiger wie die katholischen Theologen H. Gri-
sar S.J., Joh. Ernst und G. Rauschen, und fiir die Umkehrung
des Verhiltnisses ebenso die Katholiken A. Ehrhard, L. Nelke,
A. d’Alés S. J., L. Duchesne, P. Batiffol u. a., wie 4. v. Harnack
und der Anglikaner Benson?!).

Kiirzlich hat aber G. Rauschen (Theologie u. Glaube, 1916,
629 ff.) erklart, dass er die Auffassung der Synode als eines
Oppositionskonzils fiir abgetan halte, Dieses Urteil steht dem

1) Die hauptsiichlichste Literatur bis zum Jahre 1910 habe ich in
meinem Buche ,Cyprian und der rémische Primat®, 1910, 52, A. 2, ver-
zeichnet. Nachzutragen wiire A. d'Alés, La question baptismale au temps
de Saint Cyprien, Paris 1907, 24 ff.; Duchesne, Histoire ancienne de 'Eglise
I* (1908), 426. Vgl. auch Dillinger-Friedrich, Das Papsttum, 1892, 3, u. 314 1.
Friedrich, Zur altesten Geschichte des Primates in der Kirche, 1879, 107. —
In seiner schonen Studie ,Prima sedes a nemine iudicatur“ (Festgabe fiir
A. Ehrhard, Bonn 1922, 273—300) beleuchtet 4. M. Hoeniger auch die von
Cyprian auf der Septembersynode 256 und in seinen Briefen ofters ausge-
sprochene Anschauung von der Unabhingigkeit und Unantastbarkeit jedes
Bischofs. Er tduscht sich aber, wenn er meint, dass dieser Grundsatz nur
deshalb fiir den einzigen Bischof von Rom habe seine Geltung behalten
konnen, weil er bei ihm aufs tiefste in dessen Primat verankert gewesen
gei (S.297). Der Ausgangspunkt des Gedankens ist deutlich genug der
Episkopat, nicht ein Primat, und Cyprian stellt hierin ebenso alle Bischiéfe
einander grundsétzlich gleich, wie Irenidus jeder Bischofskirche die Un-
fehlbarkeit zugetraut hatte, freilich nicht im titigen Sinne einer unfehlbaren
Lehrautoritit, aber in dem Sinne, dass in jeder Bischofskirche dieselbe
Glaubensregel unverfiilscht iiberliefert sei (vgl. meine Darlegungen in den
Theol. Stud. u. Krit. 1920/21, S. 59 ff.). Beide Gedanken mussten an der
harten Wirklichkeit scheitern, und wenn sie schliesslich der romische Stuhl
fiir sich allein rettete, so verdankt er das nicht ihrer urspriinglichen Ver-
ankerung im Primat, sondern dem Umstand, dass ihre rechtliche Auswir-
kung und Ausgestaltung erst erfolgte, als der Primat schon fest im Sattel
sass. Im {iibrigen zeigt gerade Koenigers Studie, wenn sie dem romischen
Gesichtswinkel entriickt wird, wie wenig urspriinglich zwischen dem ro-

mischen Bischof und den andern Bischiéfen ein grundsitzlicher Unterschied
bestand.



L. Nelkes (Theol. Revue 1906, 403) schroft gegeniiber: ,Die 3.
karthagische Synode ist sicher ein Oppositionskonzil und nach
der papstlichen Bannesdrohung abgehalten worden.“ In meinem
Buche ,Cyprian und der rémische Primat®, 1910, 51 ff., habe
ich mich weder fiir die eine noch fiir die andere Seite ent-
schieden, weil ich meine dortigen Darlegungen nicht mit dieser
Frage verquicken und dadurch unter Umstdnden entwerten
wollte und weil ich mir auch wirklich dariiber nicht klar ge-
worden war. Gegen die Vorstellung von einer entschiedenen
Sache im Sinne Rauschens aber mochte ich doch Einspruch
erheben. Gliicklicherweise kann ja bei wissenschaftlichen Streit-
fragen jederzeil das Verfahren wieder aufgenommen werden.
Da es neben Grisar namentlich Joh. Ernst war, der seiner An-
schauung vielfachen Anklang verschaffte, so hat sich eine Aus-
einandersetzung hauptsiachlich mit dessen Beweisgingen?) zu
befassen.

1. Als Hauptgrund gegen den Ansatz des Konzils nach dem
Eintreffen des romisehen Schreibens wird die Tatsache ange-
fuhrt, dass weder in der Eroffnungsrede Cyprians noch in einem
der 87 Voten der pipstliche Brief mit seiner Exkommunikations-
androhung erwihnt oder beriicksichtigt werde. Nicht ein Schrei-
ben Stephans, sondern der Briefwechsel Cyprians mit Jubajan
werde verlesen und den Verhandlungen zugrunde gelegt (Hartel
435, 8 ff.). Nicht der Papst, sondern ,quidam de collegis“ seien
es, gegen die sich die Versammlung wende (Sent. 59. 455, 10).
Das alles, sagt man, wire unerklirlich und unverstindlich,
wenn die Synode nach Ankunft der romischen Sentenz statt-
gefunden hatte.

Nun entspringt es vor allem einer ungeschichtlichen Vor-
stellung vom Stand des rémischen Primates im 3. Jahrhundert,
wenn man glaubt, dass der Papst nicht auch zu den ,quidam
de collegis“ gehoren kénne, sondern eigens hitte genannt werden
miissen, falls er mitgemeint gewesen wire. Wie ich in meiner
Schrift iiber Cyprian, S. 121 f., gezeigt habe, unterscheidet das
3.Jahrhundert weder sprachlich noch rechtlich zwischen ,Papst*
und ,Bischofen“ oder dem romischen Bischof und andern Bi-
schofen, es kennt nur ein Kollegium von Bischofen.

) Papst Stephan I. und der Ketzertaufstreit, 1905, 89 ff., Neue Unter-
suchungen iiber Cyprian und den Ketzertaufstreit, Tiibinger Theol. Quartal-
schrift 1911, 230 ff., niherhin 8. 260 ff. Auch Bardenhewer (Gesch. d. altkirchl.
Lit.,, I1% 1914, 449, A. 1) hilt Ernsts Nachweis fiir iiberzeugend.



So spricht Cyprian in Ep. 67, 9 von ,aliqui de collegis
nostris* und meint damit in erster Linie Papst Stephan, und
in Ep. 74, 10 sagt er im Hinblick auf das abschreckende Bei-
spiel desselben Papstes: ,oportet enim episcopos non tantum
docere, sed et discere“. Und er verzeichnet es in Ep. 59, 1 (666,
17) mit Genugtuung, dass Papst Kornelius zuerst gehandelt habe,
,vigore pleno, quo episcopos agere oportet, und bedauert es
gleich nachher in c. 2, dass Kornelius spiter wankend gewor-
den sei; man diirfe sich aber durch die Frechheit verkommener
Menschen nicht bange machen lassen, sonst wire es geschehen
ode episcopatus vigore“ (667, 14), vielmehr: ,manere apud nos
debet fidei robur immobile etc.“ (677, 22), einerlei, ,unde epis-
copo aut terror aut periculum veniat“ (667, 25). Eine solche
briiderliche Mahnung richtet Cyprian ebenso nach Rom (Ep. 59,
1 ff.) wie an den Kollegen Antonian in Ep. 55, 1 ff. Es ist also
zum mindesten nicht ausgeschlossen, dass Papst Stephan mit
den ,quidam de collegis“ mitgemeint, ja sogar in erster Linie
gemeint war!).

Aber warum wird der Briefwechsel Jubajans mit Cyprian
verlesen und der Synodalberatung zugrunde gelegt und nicht
der Briefwechsel der Afrikaner mit Rom, besonders das mit Ex-
kommunikation drohende Schreiben Stephans, wenn dieses den
unmittelbaren Anlass zur Synode bildete? Hier ist vor allem
zu bemerken, dass der Brief des Papstes keinesfalls der einzige
Grund der Synode war, diese vielmehr jedenfalls auch gegen
die andern Verfechter der Giiltigkeit der Ketzertaufe gerichtet
war, deren Zahl auch in Afrika, namentlich in Mauretanien,
nicht klein gewesen zu sein scheint. In die Stimmung und Ge-
sinnung Cyprians gegeniiber dem Schreiben Stephans aber fiihrt
uns Ep. 74, 1 ein, wo er an seinen Kollegen Pompejus schreibt:
,Zwar haben wir das, was iliber die Taufe der Héretiker zu
sagen ist, vollstindig zusammengefasst in den Briefen, von
denen ich dir Abschriften sende. Weil du aber den Wunsch
ausserst, es mochte dir mitgeteilt werden, was mir unser Bruder
Stephan auf unsern Brief zuriickgeschrieben hat, so sende ich
dir eine Abschrift seines Antwortschreibens; nach dessen Lesung

') Der Verfasser des Liber de rebaptismate macht gegen die Tauf-
wiederholung die ,auctoritas tot episcoporum® geltend (c. 8), ohne des romi-
schen Bischofs Stephan besonders zu gedenken, obwohl dieser sich bereits
im selben Sinne ausgesprochen hatte. Dariiber an anderer Stelle.



— T —

wirst du mehr und mehr seinen Irrtum merken, da er die
Sache der Hiretiker gegen die Christen und gegen die Kirche
Gottes zu verfechten bestrebt ist.“ Also: hitte Bischof Pompejus
nicht ausdricklich den Brief Stephans verlangt, Cyprian hatte
ihn ihm aus freien Stiicken nicht geschickt. Und jetzt, da er
ihm den Brief schickt, tut er es nicht ohne die Bemerkung,
seine Lesung sei ganz iberflissig und zeige nur den schweren
Irrtum, worin Stephan befangen sei. Ein romisches Schreiben
ist dem Bischof von Karthago nicht als solches massgebend,
sondern hat Anspruch auf Beachtung nur, soweit es wirklich
beachtenswerte Gedanken und Griinde enthalt. Da dies beim
Stephanschen Schreiben nicht der Fall ist — seine Ausfiih-
rungen erhalten die Zensur: ,vel superba vel ad rem non per-
tinentia vel sibi ipsi contraria* —, so kann man dariiber zur
Tagesordnung tibergehen und das zur Richtschnur nehmen, was
anderwiirts richtig und erschopfend dargelegt worden ist.
Wenden wir das auf das Septemberkonzil an, so wird es
nicht mehr fiir unmoglich gelten kénnen, dass Cyprian nur seinen
Briefwechsel mit Jubajan verlesen liess und nicht das pépstliche
Schreiben, auch wenn er dieses schon in H#énden hatte. Und
auch die andern Synodalen koénnen damit einverstanden ge-
wesen sein und mit ihm das romische Schreiben als Luft be-
handelt haben. Man muss freilich von spéatern und heutigen
Primatialverhéltnissen griindlich absehen, um sich in diese Vor-
stellung hineinzufinden. Aber Unmdégliches ist damit den Afri-
kanern des 3. Jahrhunderts nicht zugemutet. Die 87 Bischofe
des Septemberkonzils waren lauter entschiedene und unbeug-
same Wiedertdufer, die von Griinden fir die Giiltigkeit der
Ketzertaufe nichts wissen und nichts héren wollten. Als seiner-
zeit nach der decischen Verfolgung in der Gefallenenfrage ein
Konzil gehalten und Beratung gepflogen wurde, da wurden
nach Cyprians Bericht in Ep. 55, 6 von beiden Seiten Schrift-
stellen vorgebracht und schliesslich ein Mittelweg eingeschlagen.
Hier auf der Septembersynode 256 gab es keine zwei Parteien,
die ihre Griinde gegeneinander ins Feld gefithrt hétten, da war
alles in der Verwerfung der Ketzertaufe einig, und der Beschluss
stand schon fest, ehe man zur Abstimmung schritt. Daran
konnte auch ein romisches Schreiben nichts dndern: man be-
trachtete es als gar nicht vorhanden und hielt sich lediglich
an den Briefwechsel zwischen Cyprian und Jubajan, der nach



8 —

Ansicht der Versammlung die ganze Frage ins richtige Licht
setzte 1).

2. ,Noch merkwiirdiger ist, dass der pépstliche Primat auf
dieser angeblich antipapstlichen Synode besondere Bezeugung
gefunden, nicht bloss in der vorgelesenen Ep. 73, sondern auch
im 17. Bischofsvotum.” (Ernst, Papst Stephan I. und der Ketzer-
taufstreit, S. 52.) Wie steht es damit?

In Ep. 13, 7 heisst es: ,Manifestum est autem, ubi et per
quos remissa peccatorum dari possit, quae in baptismo scilicet
datur. Nam Petro primum Dominus, super quem aedificavit
ecclesiam et unde unitatis originem instituit et ostendit, pote-
statem istam dedit, ut id solveretur quod ille solvisset. Et post
resurrectionem quoque ad apostolos loquitur: Joh. 20, 21 ff, Unde
intellegimus non nisi in ecclesia praepositis et evangelica lege
ac dominica ordinatione fundatis licere baptizare et remissam
peccatorum dare.“ Dazu c. 11: ,Quo venturus est qui sitit,
utrumne ad haereticos, ubi fons et fluvius aquae vitalis omnino
non est, an ad ecclesiam, quae una est et super unum, qui et
claves eius accepit, Domini voce fundata est?“

Und das 17. Votum lautet: ,Jesus Christus ...super Petrum
aedificavit ecclesiam, non super haeresim, et potestatem bapti-
zandi episcopis dedit, non haereticis. Quare qui extra ecclesiam
sunt ... baptizare foris non possunt“ (441, 1).

Y Auf dem Konzil von Ephesus 449 nahm Dioskur, der Vorsitzende,
den Lehrbrief Lieos I. zwar zu den Akten, ,liess ihn aber nicht verlesen
und behandelte iiberhaupt Rom als nicht vorhanden“ (Harnmack, DG*, II,
384). Das nahm sich in der Mitte des 5. Jahrhunderts freilich anders aus
als ein idhnliches Verfahren in der Mitte des dritten. Wenn aber jenes
Konzil eine ,Rédubersynode“ war, so muss man fragen: wo ist die Grenze?
Wie weit darf ein ,latrocinium“ gehen, um noch kirchlich zuldssig zu
sein? ,Der Verlauf der Synode unterscheidet sich nicht zu ihren Ungunsten
von dem anderer Synoden“ (Harnack, a. a. 0.). Ubrigens liess Cyprian auch
auf dem Konzil, das nach Ostern 251 in Sachen der Gefallenen und der
karthagischen Aufriihrer tagte, das von den Boten Novatians iiberbrachte
Schreiben wegen der Schmidhungen, die es gegen Kornelius enthielt, nicht
verlesen (ep. 45, 2), obwohl er sich in jemem Augenblick iiber den romi-
schen Zwiespalt noch nicht klar geworden war (ep. 45, 3; 48, 2). So mag
auch der Ton des Stephanschen Schreibens seine Nichtverlesung empfohlen
haben. ,Den Brief des Stephan hat man &ffentlich nicht verlesen, weil er
beleidigend war und als ungerechtfertigt galt. In solchen Fillen unterblieb
biufig auf Synoden, wie wir wissen, die Verlesung® (Harnack, Chronologie
II, 359). '



— 79 —

Was die ,Erbauung der Kirche auf Petrus“ und die ,origo
unitatis® bei Cyprian bedeutet und nicht bedeutet, glaube ich
in meiner Schrift, S. 9 ff. und S. 38 ff., richtig dargetan zu haben,
und ich bin in meiner Auffassung auch durch Ernsts Ausfiih-
rungen (Cyprian und das Papsttum, 1912, 30 ff., 47 ff.) nicht er-
schiittert worden, wie ich andern Ortes darlegen werde. Dass
die Stellen in Cyprians Brief an Jubajan ,den nicht mit dem
romischen Stuhle als dem Stuhle Petri vereinigten Héaretikern und
-Schismatikern jede Vollmacht zur Siindenvergebung und Gnaden-
erteilung absprechen“, dass ihm ,die Gemeinschaft mit dem
romischen Bischof das signum stantis et cadentis ecclesiae“
gewesen sei, dass in Sent. 17 ,,der romische Primat als Einheits-
grund der einen wahren Kirche bezeugt“ sei, wie Ernst (Stephan
und der Ketzertaufstreit, S. 53 ff.) behauptet, davon kann gar
nicht die Rede sein. Eine Zwangsvorstellung, die bei ,Petrus*
sofort auch an Rom und an den ,Papst* zu denken nétigt, gab
es fiir einen Bischof des 3. Jahrhunderts noch nicht. In Ep. 73,7
ist die Gleichung Petrus = apostoli = in ecclesia praepositi
ebenso deutlich wie in Sent. 17 Petrus = episcopi. Jedesmal ist
Petrus, dhnlich wie bei Tertullian (De pud. 21, 9 ff.), der erste
Apostel und Kirchenmann, mit dem die kirchliche Gewalt ihren
Anfang nimmt, von dem aus sie sich in der Kirche fortsetzt im
Gegensatz zu allem, was ,draussen“ ist, den Hiretikern und
Schismatikern, die keinerlei Gnade und Gewalt haben, weil sie
nicht zur Kirche gehoren?). Man darf nur die kurze Zusammen-
fassung bei Cyprian, Ep. 73, 7 (Unde intellegimus non nisi in
-ecclesia praepositis et evangelica lege ac dominica ordinatione
fundatis licere baptizare et remissam peccatorum dare) mit den
Worten Ernsts vergleichen, um die ,Verbindung mit Rom*“ als
eingetragen zu erkennen. Auch in c¢. 11 heisst es weiter: ,haec
{ecclesia) est una, quae tenet et possidet omnem sponsi sui et
domini potestatem, in hac praesidemus etc.“. Immer liuft die
Beweisfiihrung auf den Episkopat hinaus, und der nach Ernst
so notwendigen Verbindung mit dem romischen Bischof wird
nicht gedacht.

Wie man im 3. Jahrhundert die kirchliche Gewalt von
Petrus und den Aposteln herleiten und dabei doch die ré-
mische Nachfolge Petri sehr misstrauisch behandeln konnte,

1y Vgl. H. Koch, Kallist und Tertullian, 1920, 91 ff.



— 80 —

zeigt der Brief Firmilians von Cisarea (Ep. 75). Er schreibt
in ¢. 17: ,Atque ego in hac parte iuste indignor ad hanc
tam apertam et manifestam Stephani stultitiam, quod qui sic
de episcopatus sui loco gloriatur et se successionem Petri tenere
contendit, super quem fundamenta ecclesiae collocata sunt, etc.“
Und doch begriindet auch er in c. 16 die kirchliche Stinden-
vergebungsgewalt damit, dass ,soli Petro“ Mt. 16, 19, und ,in
solos apostolos® unter Anhauchen Joh. 20, 22 f. gesagt worden
sei, Aber auch ihm ist Petrus eben der zuerst mit dem Apostel-
amt betraute, der erste Kirchenmann. Und die Bischoéfe sind
ebenso seine wie der andern Apostel Nachfolger: ,potestas ergo
peccatorum remittendorum apostolis data est et ecclesiis, quas
illi a Christo missi constituerunt, et episcopis, qui eis ordinatione
vicaria successerunt.“ Dass doch diese alten Bischife das an-
geblich Wichtigste und Entscheidende, die Verbindung mit dem
romischen Bischof und die Unterordnung unter ihn, beizufiigen
bestindig unterlassen!

3. Angenommen vorerst, der in Ep. 74 bekampfte Brief
Stephans sei erst nach dem Septemberkonzil in Afrika einge-
troffen, hatte man in diesem Falle zur Zeit des Konzils keine
Kenntnis von der romischen Anschauung und Stimmung?

In Ep. 73, 4 ist von einer ,epistula“ die Rede, die Cyprian
von Jubajan abschriftlich erhalten hatte und worin unter an-
derm gesagt war: ,quod quaerendum non sit quis baptizaverit,
quando is, qui baptizatus sit, accipere remissam peccatorum
potuerit secundum quod credidit®, und des Marcion Erwihnung
geschah: ,ut nec ab ipso venientes dicat baptizari oportcre,
quod iam in nomine Jesu Christi baptizati esse videantur‘.

Es fehlt nicht an Gelehrten (Nelke, d’Alés, v. Soden), die
in dieser epistula ein romisches Schriftstiick erblicken, ob es
nun von Stephan selber (mit oder ohne Anschrift und Unter-
schrift) oder von einem der beiden aus Euseb. H. E. VII, 5, 6
als Stephans Mitarbeiter bekannten Presbyter Dionysius und
Philemon verfasst und nach Mauretanien — dort ist Jubajan
zu suchen — geschickt worden sei?!). Zugleich nehmen diese

1y Harnack (Uber verlorene Briefe und Aktenstiicke, die sich aus der
cyprianischen Briefsammlung ermitteln lassen [TU 28, 2%, 1903, 1—45], S. 16)
fithrt zugunsten der riémischen Herkunft des Briefes den Inhalt und die
Erwahnung Marcions an, als Grund dagegen aber den Umstand, dass der
Brief vom Provinzialbischof Jubajan an Cyprian eingesandt worden sei.



— 81 —

Gelehrten an, dass die Ausfithrungen in Ep. 73 iiberhaupt, nicht
bloss in c. 4 f.,, gegen jene romische epistula gerichtet seien.

Gegen beide Annahmen wehrt sich Ernst (Papst Stephan,
S. 23 ff., Quartalschr, 1911, 252 ff.) mit Hinden und Fissen und
greift sogar wieder zur Berufung auf die Anfithrungsweise , qui-
dam dicunt* (c. 9) u., &, obwohl er mir, als ich mich bei einer
Stelle des Liber de rebaptismate ebenfalls darauf berufen hatte,
inzwischen (Quartalschr. 1908, 607) im Namen der Philologie
mit Recht erklart hat, dass daraus gar nichts zu schliessen ist,
und obwoh! bei ihm im selben Aufsatz (Quartalschr. 1911, 366 £.)
die ,quidam“ von Ep. 73, 9 und 22 doch wieder auf den einen
Liber de rebaptismate eingeschrankt sind?).

Allein auch wenn das in Ep. 73, 4 erwidhnte Schriftstiick
nicht unmittelbar aus Rom stammen sollte, und wenn die in
Ep. 713 widerlegten Einwinde gegen die Taufwiederholung nicht
alle in dem erwihnten Schriftstiick gestanden haben sollten:
dass die Einwinde auf eine romische Quelle zuriickgehen, zeigt
Ep. 74, wo Stephan bekidmpft wird (vgl. Ep. 74, 2 mit 73, 14 {.;
74, 5 mit 73, 16 £.; 74, 7 f. mit 73, 4 f.; 74,9 mit 73, 13). Darauf
hat schon Nelke mit vollem Recht Gewicht gelegt. Zur Ergiinzung
mochte ich nur auf eine Kleinigkeit aufmerksam machen. In
Ep. 73, 9 beschéftigt sich Cyprian mit dem gegnerischen Hin-
weis auf AG. 8, 14 ff. (Taufe der Samaritaner durch Philippus
und Handauflegung durch die Apostel Petrus und Johannes)
und sagt hieriiber: locum istum ad praesentem causam videmus
omnino non pertinere®. In 73, 14 mit dem Hinweis auf Phil. 1, 18:
»quasi ad haereticorum suffragium pertineat . . . Neque enim de
haereticis aut de eorum baptismo loquebatur in epistula sua
Paulus, ut aliquid, quod ad hanc rem pertineat, posuisse osten-
datur“. Von den Ausfiihrungen des Stephanus aber sagt er
Ep. 74, 19, sie seien ,vel superba vel ad rem non pertinentia
vel sibi ipsi contraria“. Gewiss konnen an sich ebenso auch
afrikanische Verteidiger der Ketzertaufe Stellen und Gedanken
vorgebracht haben, die nach Cyprians Urteil ,nicht zur Sache

Allein die Moglichkeit, dass ein romischer Brief aus irgendeinem Grunde
in Mauretanien umlief, ehe er in Karthago bekannt wurde, wird kaum zu
bestreiten sein.

') Im Altertum wird gerne die Mehrzahl gebraucht, wo nur ein Schrift-
steller gemeint ist, vgl. #. X. Burger, Minucius Felix und Seneca, 1904, 54 f.



s 8P s

gehorten“. Aber wo vorher schon Griinde fir romische Her-
kunft sprachen, fiigt sich auch diese Ubereinstimmung gut ein?).

Wichtiger ist jedoch die meines Wissens bisher noch nicht
gemachte Beobachtung, dass auch in Ep. 69, 12 ff. von Eom
ausgegangene und in den Streit hineingeworfene Gedanken zuriick-
gewiesen werden. Der ,Sohn* Magnus hatte niamlich u. a. auch
gefragt: ,quid de illis videatur, qui in infirmitate et languore
gratiam Dei consecuntur, an habendi sint legitimi Christiani,
eo quod aqua salutari non loti sint sed perfusi“ (760, 14). Echt
cyprianisch lautet die Antwort zunéchst, essolle hierin niemandem
vorgegriffen werden, es konne jeder dariiber denken, was er
wolle, und demnach auch handeln. Aber er, Cyprian, halte
die Besprengungstaufe der Kranken fiir giiltig, und man diirfe
sich daran nicht stossen, ,quod asparg: vel perfundi videntur
aegri cum gratiam dominicam consequentur® (761, 9). Es
sei auch durchaus unberechtigt, die so Getauften mit einem
medizinischen Ausdruck ,clinici“ zu nennen, statt einfach Christen
(c. 13). Wo man aber der Anschauung sei ,eos nthil consecutos,
eo quod ab aqua salutari tantum perfust sint“, da miisse man
sie eben nach ihrer Genesung taufen (durch Untertauchen).
Konnten sie aber nicht getauft werden, weil sie eben doch
schon die Kkirchliche Taufe empfangen hétten, ,cur in fide sua
et Domini indulgentia scandalizentur ?“ (763, 3).

Gewiss ist es sehr auffallend, dass von derselben Seite, die
die Ketzertaufe in Bausch und Bogen gelten liess, Zweifel an
der Giiltigkeit der Krankenbesprengungstaufe gedussert wurden.
Der Einwand muss etwa so gelautet haben: mehr Grund zu
Zweifeln an der Giiltigkeit ist bei der Krankentaufe vorhanden,

") In den ,Quellen und Forschungen aus italien. Arch. u. BiblL.“, XII
{1909), 29, macht H. v. Soder mit Recht darauf aufmerksam, dass Cyprian
— abgesehen von Testim. III, 98 — nicht das Wort ,catecumenus®, son-
dern ,audiens“ gebraucht, Ep. 18, 2 (524, 14); Ep. 29 (548, 8). Wenn er also
in Ep. 73, 22 sagt: ,quo in loco quidam ... catecuminos nobis opponunt¥,
so iibernimmt er dieses Wort eben aus dem ihm vorliegenden Schriftstiick,
und dass es gerade in Rom iiblich war, zeigt Ep. 8, 3, wo catecumini —
neben thlibomeni — gebraucht ist. Ahnlich sagt Cyprian stets ,gentilis*
statt ,ethnicus® (Testim. III, 34; Ep.57,3; 66,1 u. 3; 67, 6; 73, 17 u. 18; de
mort. c. 8), obwohl dieses in seinem Bibeltext bei Mt. 18, 17 stand. Nur in
Ep. 69, 1 gebraucht er ,ethnicus“ im Anschluss an die von ihm angefiihrte
Schriftetelle — also derselbe Vorgang wie bei ,audiens“ und ,catecumenus*.



83 —

weil sie nur durch Besprengung, nicht durch Untertauchen ge-
spendet wird, also gar kein richtiger Baptismus ist, wihrend
die Ketzertaufe ein wirkliches Tauchbad ist. Léasst man also die
Krankentaufe gelten, dann muss um so mehr die Ketzertaufe
anerkannt werden. Auch Cyprian weist auf das Auffallende der
Erscheinung hin, dass diese Zweifel gerade bei den Verfech-
tern der Ketzertaufe laut wurden: ,nisi si iustum quibusdam
videtur, ut illi, qui extra ecclesiam apud adversarios et anti-
christos profana aqua polluuntur, baptizati iudicentur, hi vero, qui
in ecclesia baptizantur, minus indulgentiae et gratiae divinae
consecuti esse videantur, et tantus honor habeatur haereticis,
ut inde venientes non interrogentur utrumne loti sint an perfusi,
utrumne clinici an peripatetici: apud nos autem de integra fidei
veritate detrahitur et baptismo ecclesiastico majestas sua et
sanctitas derogatur“ (c. 16).

Der Schliissel des Ritsels liegt in dem gehiissigen Brief des
Kornelius von Rom an Fabius von Antiochien bei Euseb. H. E.
VI, 43, 5 ff., wo es von Novatian u. a. heisst (VI, 43, 14):
® ye dpoour) Tod mgreiowt YEyovey 0 GaTaVAS, QOIS sl avTov
xol olxr'dag &V avrd yoovoy ixavov. 0c fBondovusvoc vmo Tdv Emop-
XIGT@Y V6O TTEQUIEG®WY yodery] xod amodaveiodon 600V 0VISTwO VouL-
aouevos, &v adrii TR xkivy, o0 xeréxewo, mepuvdsic Eafev, & ye you)
Asysiv Tov towbroy eldngéven (nachher nochmals betont 43, 17:
10V &v xAivy dix vigov msguyvdevre). KEs, war also ein romischer
Bischof, der erstmals die Besprengungstaufe der Kranken als
zweifelhaft oder minderwertig hinstellte'). Seinen urspriinglichen
Zusammenhang mit der novatianischen Bewegung verrit dieser
Gedanke bezeichnenderweise auch noch in Ep. 69. In c. 1—11
wird nadmlich die Frage des Empfangers Magnus beantwortet,
ob nicht wenigstens die novatianische Taufe als giiltig hinge-
nommen werden solle, dann von e. 12 an die Frage betreffs
der Krankentaufe. Freilich — nicht bloss Biicher, auch Ge.
danken haben ihre Geschicke — musste der Gedanke die Stirn-
seite wechseln: Kornelius hatte ihn unter Blossstellung seines

Y Wie ich nachtriglich sehe, schopft schon H. v. Soder (Der Streit
zwischen Rom und Karthago iiber die Ketzertaufe [Quellen u. Forschg. aus
ital. Arch. u. Bibl,, XII, 1909, 1—42], S. 25, A. 1) aus Euseb. H. E. VI, 43, 14 f.
die Vermutung, dass man in Rom gegen die Klinikertaufe missgiinstig ge-
stimmt gewesen sei. Aber er ist der Bedeutung dieses Umstandes nicht
niher nachgegangen.



— 84 —

eigenen Vorgingers (Euseb. H. E. VI, 43, 17) in den Kampf
gegen die Person Novatians hineingeworfen ; jetzt unter Stephan,
der dem Novatianismus in jeder Hinsicht (vgl. Cypr. Ep. 68)
entgegenkam, wurde er zu einem Beweisgrunde fiir die Giiltig-
keit der novatianischen Taufe oder richtiger — und man sieht
daraus, dass diese Seite nicht um einen hohen dogmatischen
Grundsatz kédmpfte, sondern sich von blossen Zweckmaéssigkeits-
erwigungen leiten liess — zu einem argumentum ad hominem
dafiir verwandt, dass man bei Ubertretenden die Taufe eben-
sowenig zu wiederholen brauche als bei Kranken, auch wenn
man — das ist, wie auch aus Cyprians Gegenbemerkungen her-
vorgeht, der Sinn — an der Giiltigkeit oder Vollwertigkeit der
Taufe zweifeln sollte. Aber weiter noch: Kornelius erzihlt in
seinem Briefe an Fabius auch, dass Novatian vom Teufel be-
sessen gewesen sei und in Behandlung der Beschworer gestan-
den habe, als er in die schwere Krankheit fiel, in der er dann
die Taufe empfing, dass er aber auch nach seiner Genesung
nicht die Besiegelung vom Bischof empfangen habe: zoizwy dé
un Toywr, weg av rob dylov mysvparos Frvyev; d. h.: da er den
hl. Geist nicht empfing, so blieb eben der bose Geist im Besitz-
stande und dieser didmonische Einfluss erkldrt sein Schisma?).
Und siehe da: auch Cyprian befasst sich in Ep. 69, 15 f. mit

) Wir haben in obigem Sachverhalt ein sprechendes Beispiel fiir die
Verinderlichkeit der #ltesten romischen Kirchenpolitik wie fiir die Unver-
dnderlichkeit der Unart kirchlichen Kampfgebarens, Nach seinem , Abfall®
von der Kirche erinnerte man sich pléotzlich wieder, dass Novatian — zwar
nicht Ehebriiche begangen oder Jungfrauen geschindet, das konnte man
dem sittenstrengen Manne doch nicht nachsagen, aber — nur die Kranken-
taufe und nachher keine bischofliche Handauflegung empfangen habe, dass
er also von Anfang an ein minderwertiger Christ gewesen und im Grunde
ebenso des Teufels geblieben sei, wie er es vorher als Besessener gewesen,
dass er vom damaligen romischen Bischof entgegen dem Kirchengesetz
und trotz dewmn Widerspruch von Klerus und Volk ins Presbyterium auf-
genommen worden sei (vgl. auch Dachesne, Histoire ancienne de I'Eglise I*
[1908], 409, n° 1). Das hatte aber vorher kein Hindernis dagegen gebildet,
dass er wihrend der Erledigung des Bischofsstuhles offenbar eine hervor-
ragende Rolle spielte und, wie wir aus Cyp. Ep. 55, 5 (627, 7) erfahren, im
Namen des romischen Klerus ein Schreiben nach Afrika (Ep. 30 der cypria-
nischen Sammlung) und héchst wahrscheinlich auch noch ein zweites (Ep. 36)
verfasste. Vgl. iibrigens mit dem Urteil des Kornelius iiber die Ordinatoren
Novatians (Euseb. H. E. VI, 43, 8) das Urteil Hippolyts (Philos. IX, 12, 4)
iiber Bischof Zephyrin, der den Kallist in den Klerus aufgenommen hatte
(Zeitschr. f. neutest. Wiss., 1916, 211 f.).



der gegen die Krankenbesprengungstaufe angefiihrten Beob-
achtung, ,quod quidam de his, qui aegri baptizantur, spiritibus
adhuc immundis temptabantur“, und erklirt dies rundweg fur
unmoglich, da der Teufel es, wie Schlangen und Skorpionen,
nur im Trockenen aushalte, im Wasser aber unfehlbar seine
Kraft verliere. Sollte dieselbe Gedankenverbindung: Novatian,
Krankentaufe, Besessenheit, in Ep. 69 wie imm Briefe des Kor-
nelius, ein neckisches Spiel des Zufalls sein?

Alles in allem: die Griinde gegen die Taufwiederholung,
die in Afrika in Umlauf waren, stammten mehr oder weniger
aus Rom, und es ist nicht wahrscheinlich, dass man das in
Karthago nicht gewusst haben sollte. Auch Ernst, der diesen
Grunden keinen romischen Ursprung zuerkennt, will nur be-
streiten, dass ,Papst Stephan schon vor Ep. 72 in den afrikani-
schen Ketzertaufstreit eingegriffen, offiziell oder quasioffiziell
in einem Schriftstiick gegen den afrikanischen Anabaptismus
Stellung genommen“ habe, nicht aber, dass ,Cyprian bei oder
vor der Abfassung und Absendung von Ep. 72 wissen Kkonnte,
dass man in Rom die anabaptistische Praxis nicht iibte, bzw.
sie nicht fiir richtig hielt* (Quartalschr. 1911, 242, A. 2)1), Und
S. 268 f. schreibt er: ,Es scheint unverkennbar, dass Cyprian
mit seinen Ketzertaufsynoden, wenigstens mit den zwei letzten
derselben, ein weiteres Ziel verfolgte als die Propaganda fir
die Ausbreitung des Anabaptismus in Afrika. Die Ep. 72, die
wir als Synodalbrief des zweiten Ketzertaufkonzils betrachten
diirfen, ist ja an den Papst gerichtet und sucht bei ihm Stim-
mung wenigstens fiir Duldung des Anabaptismus zu machen.
Wir diirfen annehmen, dass ein solcher Zweck auch fiir die
Berufung der dritten Synode von Karthago mit massgebend war.
Aber was wir bestreiten, ist, dass bei der Berufung eines der
beiden letzten Ketzertautkonzilien schon eine offizielle oder quasi-
offizielle Kundgebung des Papstes Stephan gegen den Anabaptis-
mus vorlag.“ Allein die Briefe und die Synodalkundgebungen
Cyprians zeigen, dass er mit seinen Getreuen zwar von der
Notwendigkeit der Taufspendung bei Ubertritten tief iberzeugt

) In seiner Schrift ,Cyprian und das Papsttum, 1912, 21, A. 3, gibt
Ernst auch die Moglichkeit zu, dass Cyprian in Ep. 71, 3 einen Seitenblick
auf Stephan geworfen habe, da er auf anderm Wege als durch ein Schrei-
ben von der romischen Praxis und der Ansicht Stephans habe Kenntnis
erhalten konnen.



— 86 —

ist, aber anderseits mehr fiir Duldung als fiir Ausbreitung der
Wiedertaufe kampft. In Ep. 69, 17; 71, 3; 73, 26 spricht er
ebenso wie im Schreiben an Papst Stephan (Ep. 72, 3) den Ge-
danken aus, es solle jeder Bischof hierin denken und handeln
dirfen, wie er es fiir richtig halte, es diirfe keiner vom andern
Gehorsam verlangen oder seine Anschauung und Haltung zur
Bedingung der kirchlichen Gemeinschaft machen. Dasselbe sagt
er in seiner Rede zur Eroffnung des Septemberkonzils (436, 1 ff.),
und von allen Stimmen des Konzils verlangt nur eine (Sent, 30)
ausdriicklich, dass die Wiedertaufe auch da eingefiihrt werde,
wo sie bisher nicht geiibt worden sei. Dieser ganze Aufwand
an Synoden und diese Betonung der Pflicht, eine abweichende
Anschauung und Ubung zu dulden, verrit, dass die Wieder-
taufer es nicht bloss und nicht in erster Linie mit afrikanischen
(mauretanischen) Kollegen zu tun hatten, sondern mit einem
Gegner, der mit hohem Ansehen die Geneigtheit verband, an-
dern Vorschriften zu geben, keine Duldung zu tiben, sondern
die kirchliche Gemeinschaft mit ihm von der Annahme seiner
Anschauung abhéngig zu machen, und das konnte nur der ro-
mische Bischof Stephan sein, der auch wirklich in seinem
Schreiben sich aufs hohe Ross setzte und die Gemeinschaft mit
Cyprian und seinen Gesinnungsgenossen abbrach.

Wenn man nun im Lichte dieser Erwagungen in Cyprians
Eingangsrede zur Septembersynode die Worte liest: ,neque
enim quisquam nostrum episcopum se episcoporum constituit aut
tyrannico terrore ad obsequendi necessitatem collegas suos
adigit¥, so wird einem wirklich schwer, zu glauben, dass Cy-
prian und seine Kollegen hierbei nicht an den romischen Amts-
bruder gedacht haben sollten. Cyprian kannte seinen Tertullian
und wird wohl gewusst haben, wen dieser De pud. 1 als ,epis-
copus episcoporum* verhohnt hatte. Auch die andern Synodalen
waren nicht bildungslos. In Sent. 30 (448, 4) sagt Bischof Libosus
von Vaga: In evangelio Dominus ,ego sum“, inquit, ,veritas“;
non dixit: ego sum consuetudo ; itaque veritate manifestata cedat
consuetudo veritati, etc. Nun stellt allerdings auch Cyprian in
Ep. 74, 9 der ,consuetudo® die ,veritas* entgegen unter Hin-
weis auf Joh. 14, 6: quam veritatem nobis Christus ostendens
in evangelio suo dicit: ,ego sum veritas“. Aber seine zugespitzte
Gegeniiberstellung hat der Synodalbischof nicht bei Cyprian,
sondern bei Tertullian gefunden, de virg. vel. 1 (Oehler I, 883):



— 87 —

sed Dominus noster Christus veritatem se, non consuetudinem,
cognominavit. So werden die Synodalen dariiber nicht im Zweifel
gewesen sein, wo der Bischof zu suchen sei, der den episcopus
episcoporum spielen wollte.

Ubrigens spricht gegen Ernsts Auffassung!) schon die ganze
Wendung des cyprianischen Satzes. Denn wenn der Bischof von
Karthago sich selber gegen Vorwiirfe aus afrikanischen Kollegen-
kreisen verwahren wollte, warum sagt er nicht einfach und
offen, er wolle nicht den Bischof der Bischofe spielen und an-
dern seine Meinung aufzwingen? Warum sagt er: keiner von
uns will Oberbischof sein und andere vergewaltigen? Das lisst
doch wohl erkennen, dass die Spitze gegen einen Bischof ausser-
halb der Versammlung gerichtet ist, der wirklich einen sol-
chen Anspruch erhob.

4. Ist nun Ep. 74 an Pompejus, worin Cyprian sich mit dem
Schreiben Stephans auseinandersetzt, vor oder nach der Sep-
tembersynode geschrieben? Fiir die erstere Annahme spricht
die Nichterwihnung des Konzils im Briefe, fir die letztere die
Nichtberiicksichtigung des Briefes auf dem Konzil. Hier stehen
sich also zwei Beweise aus dem Schweigen gegeniiber, und es
fragt sich nur, ob sie sich wirklich die Wage halten oder ob
nicht das eine Schweigen schwerer wiegt als das andere.

Nun liegt es auf der Hand, dass, wenn die Synodalen den
Brief Stephans als Luft behandeln wollten, auch die Ep. 74
ausser Betracht bleiben musste. Wie wir schon horten, geht
Cyprian in Ep. 74 auf Stephans Schreiben nur deshalb ein, weil
der Empfinger dies ausdriicklich gewiinscht hatte. An sich, sagt
er, sei es ganz unnotig, den Brief Stephans zu lesen, da in den
Briefen, von denen der Empfanger Abschriften habe, alles voll-
stindig zusammengefasst sei. Zu diesen Briefen gehorte sicher
auch Ep. 73 an Jubajan — und just der Briefwechsel Jubajans
mit Cyprian wurde auf dem Konzil vorgelesen, er wurde als
geniigende Grundlage fiir die Synodalverhandlung erachtet.

Anderseits wird natiirlich auch das Schweigen uber das
Konzil in Ep. 74 zu erkldren gesucht. Der Empfianger sei iden-

) Neuestens erklirt auch KA. Adam (Das sog. Bussedikt des Papstes
Kallistus, 1917, 14) Ernsts Nachweise fiir iiberzeugend. Dagegen ist Bafiffol
(Etudes de liturgie et d’archéologie chrétienne, Paris 1919, Nr. III: Origine
du réglement des conciles, S. 106 f.) der Anschauung, dass Cyprian den
Papst Stephan im Auge habe.



. 88 —

tisch mit dem in Sent. 83—85 (460, 13) genannten Bischof Pom-
pejus von Sabrata, der sich durch seinen Nachbarn Natalis von
Osa auf dem Konzil vertreten liess. Sicherlich habe nun letz-
terer seinem Auftraggeber liber die Vorginge auf dem Konzil
Bericht erstattet, so dass weder vonseiten des Pompejus eine
Anfrage wegen des Konzils noch vonseiten Cyprians eine Er-
wihnung notwendig und angezeigt gewesen sei, und es seien
ja auch die ersten zwei karthagischen Synoden in Ep. 74 nicht
erwahnt (Ernst, Papst Stephan, S. 49 f.).

Was nun zunichst diesen Punkt betrifft, so wire die Nicht-
erwahnung der letzten und grossten Synode eben doch viel auf-
faliender als die der zwei fritheren. Und mag der Empfinger
von Ep. 74 der von Natalis vertretene Pompejus sein oder nicht,
jedenfalls war er auf dem Konzil nicht persénlich anwesend
gewesen, und man wiirde deshalb erwarten, dass Cyprian, der
dies wissen musste, wenigstens auf das Konzil hingewiesen oder
den Gedanken ausgedriickt hitte, er werde die Akten des
Konzils erhalten haben oder sonst dariiber unterrichtet sein.
Wie berechtigt diese Erwartung ist, zeigt Ep. 55, 6, wo Cyprian
seinem Kollegen Antonian den Verlauf der Verhandlungen und
Beschliisse iiber die Gefallenen der decischen Verfolgung schil-
dert und dabei auf ein die einzelnen Stimmen enthaltendes
Schriftstick verweist, von dem er hofft, dass es in die Hénde
des Empfingers gekommen sei: secundum quod libello conti-
netur, quem at te pervenisse confido, ubi singula placitorum capita
conscripta sunt?).

Doch ldsst sich hiertiber noch streiten. Aber entschieden
ist die Frage, wenn gezeigt werden kann, dass die Stimmen
der Synodalbischéfe nicht, wie H. v. Soden (Quellen und For-
schungen 1909, 17) meint, bloss Ep. 73, sondern auch Ep. 74
voraussetzen. Schon Nelke (Theol. Revue 1906, 403) glaubte
entscheidende Beriihrungen zwischen den sententiae und Ep. 74
gefunden zu haben, er war aber dabei nicht gerade gliick-
lich, so dass Ernst die Entgegnung nicht schwer fiel (Theol.
Quartalschr, 1911, 260, A. 2). Es klingen aber tatsidchlich in den
Stimmen der Synodalbischéofe Tone mit, die sich nicht aus Epp. 69

') In Ep. 49, 2 schreibt Kornelius an Cyprian: et ut motum omnium et
consilium singulorum dinosceres, etiam sententias nostras placuit in notitiam

vestram perferri, quas et subiectas leges. Vgl. noch Ep. 71,1 (771, 6); 73, 1
(778, 16 ff.).



o 8O

bis 73, sondern nur aus Ep. 74 erkldren lassen. Freilich ver-
raten sie sich nur einem genau priifenden und scharf hor-
chenden Ohre.

So heisst es in Sent. 2: quae foris exercentur nullum habent
galutis effectum. Das Wort ,effectus“ kommt aber nur in Ep. 74,5
vor: aut si effectum baptismi maiestati nominis tribuunt.

Das Wort ,maiestas® findet sich in den Ketzertaufbriefen
ausser in Ep. 74, 5 nur noch in 74, 8 (maiestatem Dei) und in
der, wie wir noch sehen werden, ebenfalls spéten Ep. 69, c. 6
(divinae censurae maiestate) und e¢. 16 (maiestas sua et sanc-
titas, némlich der kirchlichen Taufe). In Sent. 26 aber flihrt
der Bischof Felix von Uthina ,Domini nostri Christi adorandam
et venerabilem maiestatem® ins Feld.

Ebenso kommt infamare“ (Sent. 25) nur in Ep. 74, 2
(801, 1) vor.

Der Gedanke, dass die Ketzer ,adversarii et antichristi“
seien (Sent. 11, 21, 51, 87), findet sich in mehreren Briefen (Ep. 70,
3; 18, 15; T4, 2; 69, 1, 10, 11, 16), aber die offene Gegeniiber-
stellung von ,christiani“ und ,haeretici“ (Sent. 24, 38, 40, 58, 66)
nur in Ep. 74, 1 und 8 (799, 11 und 805, 23), wo es von Papst
Stephan heisst: qui haereticorum causam contra christianos et
contra ecclesiam Dei adserere conatur, und: dat honorem Deo
qui haereticorum amicus et inimicus christianorum etc.? Ebenso
driickt Sent. 38 die Verwunderung daritber aus: quod guidatn
nostri ... haereticis suffragantur et christianis adversantur.
(Freilich erkliart Cyprian schon in Ep. 55, 24: christianus non
est, qui in Christi ececlesia non est. Und Tertullian, de praescr.
c. 37 Oehler II, 35: si enim haeretici sunt, christiani esse non
possunt.) Auch die unmittelbare Gegenitiberstellung von Christus
und Antichristus (Sent. 1, 64) ist (ausser de unit. ¢. 3. 311, 1)
nur in Ep. 74, 8 (806, T) zu finden.

Mehrere Synodalen gebrauchen nach Eph. 4, 4 ff. gebildete
Anaphoren: ein Gott, ein Glaube, eine Hoffnung, eine Taufe u. i.
So in Sent. 1, 2, 46, 67, 73. Aber von de unit. ¢. 4, wo die ge-
nannte Schriftstelle angefiihrt ist, abgesehen, sagt Cyprian nur
in Ep. 74, 11: tradifum est enim nobis, quod sit unus Deus et
Christus unus et una spes et fides una et una ecclesia et bap-
tisma unum non nisi in una ecclesia constitutum. Und wie hier,
80 ist auch in Sent. 2, in Abweichung von der Schriftstelle ,una
ecclesia“, in Sent. 67 ,,Christus unus et ecclesia una¥, in Sent. 73

Internat. kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 1923, 7



— 90 —

»unus Christus... una?) ecclesia” eingefiigt. Und auch in Sent. 46
heisst es: una fides, unum baptismum, sed ecclesiae catholicae,
cui soli licet baptizare. Allerdings sagt Cyprian auch in Ep. 73, 10:
qui non nisi unum Christum et unam eius ecclesiam novimus,
aber gerade ohne eine an Eph. 4, 4 ff. erinnernde Aufzéhlung.

Sent. 45 lautet: Scimus non esse nisi unum baptismum in
ecclesia catholica, et ideo non debemus admittere haereticum,
nisi baptizatus apud nos fuerit, ne se putet extra ecclesiam
catholicam baptizatum esse. IThr kommt nach meiner Beobach-
tung am nachsten Ep. 74, 3: (retro nusquam omnino praecep-
tum est neque conscriptum, ut haeretico manus tantum in poeni-
tentiam imponatur et sic ei communicetur) et si baptisma non
nisi unum est, quod apud nos et intus est et soli ecclesiae de
divina dignatione concessum est, etc.

Sent. 33: si enim secundum cautum Christi privatus fons
noster est, etc. Ep. 74, 11: ex persona Christi dicentis: (Cant. 4,
12 1) ... fons signatus. Ahnlich Ep. 69, 2. Dagegen wird in
Ep. 73, 10 f.,, wo von den ,fontes ecclesiae“, von ,fons et flu-
vius aquae vitalis* die Rede ist, auf Joh. 7, 38 hingewiesen.

Man vergleiche:

Sent. 26.
nemini dubium est. .. non in tan-
tum posse kumanam praesumptionem,
quantum Domini nostri Christi ado-
randam et venerabilem maiestatem.
memores ergo periculi hoc quoque non
tantum observare debemus, ete.

Ich wiisste keine andere Briefstelle, an die Sent. 26 so nahe
heranreichte.

Ep. 74, 3.
quae ista obstinatio est quaeve
praesumplio humanam traditionem di-
vinae dispositioni anteponere nec anim-
advertere indignari et irasci Denm,
quotiens divina praecepte solvit et
praeterit humana traditio.

Sent. 5.

neque enim spiritus sine?) agno
separari potest nec agua sine spiritu.
male ergo sibi quidam interpretan-
tur ut-dicant quod per manus impo-
sitionem spiritum sanctum aceipiant
et sic recipiantur, cum manifestum
sit utroque sacramento debere eos
renasci in ecclesia catholica.

Ep. 74, 4 und 5.
quia separari (baptisma) neque ab
ecclesia neque a sancto spiritn potest. ..
quasi possit aut sine spiritu Christus
indui aut a Christo spirifus separari...
peccata enim purgare et hominem
sanctificare agna sola non potest, nisi

habeat et spiritum sanctum.

Y Wo der Text vom Hartelschen abweicht, ist es der von A. v. Soden

gebotene: Sententiae LXXXVII episcoporum. Das Protokoll der Synode
von Karthago am 1. September 256 textkritisch hergestellt und iiberliefe-
rungsgeschichtlich untersucht. Nachr. v. d. kgl, Gesellsch. d. Wissensch. zu
Gottingen. Phil.-hist. KI1. 1909, 247—307.

2) Siehe dazu die Bemerkung z. Sodens, a. a. 0., S. 299, A. 1.



— 9] -

Der Satz ,male ergo etc.“ beriihrt sich, wie Ernst (Theol.
Quartalschr. 1911, 280) richtig beobachtet hat, mit Ep. 72, 1,
aber auch, was Ernst entgangen ist, mit Ep. 713, 21 (jedesmal
Joh. 3, b und das bezeichnende ,sacramento utroque nasci%);
allerdings ist der Einklang mit Ep. 72, 1 noch inniger als mit
Ep. 73, 21, weshalb der von Ernst (gegen H. v. Soden) gezogene
Schluss, dass Ep. 72 nicht von der Septembersynode stamme,
sondern dieser schon bekannt sei, zurecht bestehen wird. Aber
der vorhergehende Satz ,neque enim etc.“ hat nirgends ein so
sprechendes Gegenstiick wie in Ep. 74, 4 und 5. Namentlich ist
mir das bezeichnende ,separare“ sonst nirgends begegnet.

Sent. 49. Ep. 74, 4.
si maritus peregre profiscensamico ecclesia Dei et sponsa Christi.
suo commendasset uxorem suam 74, 6.
custodiendam, cox?l'mend.atam sibi ille haeresim, quae sponsa Christi non
quanta posset d]l{gentl.a conserm:;et, sit . . ., filios Deo generare non posse
ne ab aliquo castitas eins et sanctitas
adulteraretur. Christus dominus et deus 74, 7.

noster ad patrem proficiscens spon-
sam suam nobis commendavit. uéramne
eam incorruptam et inviolatam custodi-
mus an inlegritatem eius et castitatem
moechis et corrmptoribns prodimus?
qui enim baplisma ecclesiae commune
cum kaereticis facit, sponsam Christi
adnlteris prodit.

baptismi generatio et sanctificatio
apud solam sponsam Christi sit, quae
parere spiritaliter et generare filios
Deo possit.

74, 8.

dat honorem Deo qui foris de
adunltera et fornicaria nasci Dei filios
adseverat?

74, 9.
si custodimus Christi praecepta, si
incorruptam atque inviolatam sponsae eius
sanctitatem fuemnr.

Wie man sieht, liegen die Farben, die Bischof Venantius

von Thinisa zu seinem Gleichnis verwertet hat, in Ep. 714, 4—9.
Allerdings ist auch in Ep. 73, 11 vom sponsus et dominus der
Kirche die Rede, heisst es auch dort: aqua ecclesiae fidelis et
salutaris et sancta corrumpi et adulierar: non potest, sicut et
ipsa ecclesia incorrupta et casta et pudica est. Aber vom Schutz
der brautlichen Reinheit und Unversehrtheit handelt nur Ep, 74,
nur hier sind die Begriffe: Braut Christi, Keuschheit, recht-
missige geistliche Zeugung — Hiresie, Unzucht und Ehebruch,
einander gegeniibergestellt und ausgemalt.

Sent. 30.
in evangelio Dominus, ego sum, in-
quit, veritas. non dixit: ego sum con-

Ep. 74, 9.
nec consretndo, quae apud quos-
dam obrepserat, impedire debet quo-



suetndo, itague veritate manifesta cedat
consuetudo veritati, ut etsi in praete-
ritum quis in ecclesia haereticos non
baptizabat, nunc baptizare incipiat.

minus veritas praevaleat et vincat. nam
consuetudo sine veritate vetustas
erroris est. propfer gquod relicto errore
sequamur veritatem . . .

gquam veritatem mnobis Christus
ostendens in evangelio suo dicit: ego
sam veritas.

Allerdings stehen sich auch in Ep. 71, 3 und 73, 13 die Be-
griffe consuetudo und ratio (veritas) gegeniiber, aber nur in
Ep. 14, 9 wird Joh. 14, 6 angefithrt und nur hier findet sich die
Aufforderung, die bisherige irrige Gewohnheit abzulegen und
die der Wahrheit entsprechende Ubung aufzunehmen. (Dass
ausser Ep. 74 auch Tert. de virg. vel. c. 1 auf Sent. 30 eingewirkt
hat, wurde oben schon bemerkt.) Ep. 74, 9 klingt auch noch in
andern Stimmen mehr durch als Ep. 71, 3 und 73, 13. Sent. 77:
cum Christus veritas sit (ebenfalls Anspielung auf Joh. 14, 6),
magis veritatem quam consuetudinem sequi debemus. Sent. 63:
nemo consuetudinem rationi et veritati praeponat.

Ep. 74, 2.
si vero ubique haeretici nihil aliud
quam adversarii et antichristi nomi-
nantur. .. quasi illi (sc. apostoli) hae-
reticorum baptismata probaverint aut

eis sine ecclesiae baptismo communi-
caverint...quem (sc.Cerdonem) Marcion

Sent. 52. secutus... in Deum patrem creatorem
gentiles quamvis idola colant, 0/asphemare instituit.
tamen summum deam patrem crea- 74, 3.
torem cognoscunt et confitentur. in hane ... ol sic ef communicetur.
Marcion blasphemat. et quidam non 74, 8.

erubescunt Marcionis bapfismum pro-
bare? quomodo tales sacerdotes sacer-
dotinm dei aut servant aut vindicant,
qui Aosfes dei non baptizant et sic
illis communicant?

Considerandum est pro fide et reli-
gione sacerdotalis loci, quo fungimur,
an constare sacerdoti dei ratio in die
iudicii possit adserenti et probanti et
in acceptum referenti dlasphemantinm
baptismata . ..

dat honorem deo qui Marcionis
baptismo communicat? . .. dat honorem
deo qui haereticorum amicus et ini-
micus christianorum sacerdofes dei. ..
abstinendos putat? si sic honor deo
datur, si sic a cultoribus eius et
sacerdotibus timor dei et disciplina
servatur.: abiciamus ete.



— 93 __

Auch in Ep. 73, 17 ist von solchen die Rede, die ,deum
creatorem patrem sciebant”, im Unterschied von solchen, die ,non
cognito immo et blasphemato deo patre® getauft wurden, in 73, 18
heisst es: qua autem potestate consequi in baptismo remissionem
peccatorum potest negans deum creatorem Christi? ... quid
est igitur aliud quam participem haereticis blasphemantibus
fieri defendere velle et adserere, quod remissam peccatorum
accipere possit in Christi nomine blasphemans graviter et peccans
in patrem et dominum et deum Christi? Aber in Ep. 74 wird
in diesem Zusammenhang Marcion ausdricklich genannt, und
es wird dabei die Einhaltung der Priesterpflicht nachdriicklich
betont wie in Sent. H2.

Sent. 36.

Qui autem dicunt quia kaeretici
vere et legitime baplizant, ipsi sunt,
qui nor duo sed multa baptismata faciunt.
nam cum haereses multae sint, pro
earum numero et baptismata conpu-
tabuntar.

' Sent. 41.

Cum dicat apostolus (I. Tim. 5, 22)
non communicandum peccatis alienis,
quid aliud quam peccatis alienis com-
municat qui haereticis sine ecclesiae
baptismo communicat?

Ep. 71, 7.
dno baptismata ipsi faciunt, dum et
apud haereticos baptisma esse dicunt.

Ep. 74, 2.

omnium haereficornm baptismata
iusta esse et legitima indicavit (sc. Ste-
phanus) et cum singulae haereses sin-
gula baptismata et diversa peccala ha-
beant, hic cum omnium baptismo
communicans universerum delicta in sinum
suum coacervata congessit.

Wie man sieht, sind in Sent. 36 die Gedanken von Ep. 71, 1

und 74, 2 zusammengefasst. Jedenfalls findet sich der Gedanke
von den vielen, auf die einzelnen Hiresien verteilten Taufen
bei Cyprian nur in Ep. 74, 2. Aber auch Sent. 41 kann durch
Ep. 74, 2 angeregt und auf die Schriftstelle 1. Tim. , 22 gebracht

worden sein.

Sent. 8.

censeo omnes haereficos et schis-
maticos, qui ad catholicam ecclesiam
volnerint venire, non ante ingredi, nisi
exorcizati et baptizati prius fuerint,
exceptis his sane, qui in ecclesia catho=
lica fuerint ante baptizati: ii tamen per
manus impositionem in poenitentia eccle-
siae reconcilientur. Vgl. Sent. 22.

Ep. 74, 12,

Observatur itaque a nobis et tene-
tur... ut omnes, gui ex guacumque
haeresi ad ecclesiam convertuntur, eccle-
siae unico et legitimo baptizentur,
exceptis his, qui baptizati in ecclesia prius
fuerant et sic ad haereticos transierant.
hos enim oportet, cum redeunt, acta
poeniteniia per manrs impositionem
solam recipi.



Sent. 8 entspricht also in ihrem ganzen Bau genau dem
zusammenfassenden Schlusssatz von Ep. 74. Freilich handelt
auch Ep. 71, 2 von solchen ,qui de ecclesia recedebant et hic
baptizati prius fuerant“, und es heisst auch da: quod nos hodie
quoque observamus, ut quos constet hic baptizatos esse et a
nobis ad haereticos transisse, si postmodum peccato suo cognito
et errore digesto ad veritatem et matricem redeant, satis sit in
poenitentiam manum inponere. Aber ein Vergleich damit ldsst
die nahere Ubereinstimmung zwischen Sent. 8 und Ep. 7 4, 12
nur noch deutlicher hervortreten. Sent. 8 ist nichts anderes als
Ep. 74, 12, in ein Votum umgegossen. ‘

Vielleicht lost diese Beobachtung auch das Ritsel der Ein-
gangsworte von Sent. 8: lectis litteris Cypriani dilectissimi nostri
ad Jubaianum itemque ad Stephanum. Angesichts der Ein-
leitung des Protokolls und der beiden Reden Cyprians, lehnt
H.v. Soder (Quellen und Forschungen, 1909, 17) die Annahme, dass
doch ein Brief Cyprians an Stephan verlesen worden sei, mit
Recht ab, aber ebenso mit Recht die Annahme eines Einschubes.
Von den drei Erklidrungsversuchen, die er bietet, geht einer
dahin: der betreffende Bischof wisse, dass in Ep. 73 Stephan
bekampft werde, und er bezeichne darum lassigerweise diesen
Brief als ,ad Jubaianum itemque ad Stephanum“ gerichtet.
Nach unserer Beobachtung wird es nun aber wahrscheinlicher
sein, dass Bischof Crescens von Cirta an Ep. 74 denkt und
diesen von ihm gelesenen Brief, der den Stephan bekidmpft, als
an Stephan gerichtet und auf dem Konzil vorgelesen bezeichnet.

Wie dem sein moge: dass aus den Stimmen der Synodalen
auch schon Ep. 74 spricht, hat unsere Untersuchung wohl dar-
getan. So zahlreich die mit andern Briefen gemeinsamen Be-
rithrungen sein mogen, es bleiben Fingerzeige genug, die ganz
entschieden auf Ep. 74 weisen. Dass aber umgekehrt Cyprian
sich in Ep. 74 an die sententiae angelehnt hatte, wird kaum
jemand annehmen wollen, Das hatte der Meister von Karthago
nicht notig. Ep. 74 und damit die Entscheidung des Papstes
fallen also vor das Septemberkonzil ?).

Trotzdem entspricht die Bezeichnung dieser Synode als
»Oppositionskonzil* nicht ganz dem Sinne der Afrikaner. Sie

1) Demnach kann Ep. 72 nicht vom Septemberkonzil stammen, wie
H. v. Soden annimmt, sondern muss das Schreiben einer vorausgegangenen
Synode sein (Friihjahr 256).



ist keine Versammlung, die dazu zusammengetreten wire, gegen
rémische UbergriffeVerwahrung einzulegen,den romischen Bischof
in seine Schranken zu weisen, etwa wie die Emser Punktation
zwischen wirklichen und angemassten Primatsrechten zu unter-
scheiden. Vielmehr eine Synode, die der Uberzeugung von der
Ungiiltigkeit der Ketzertaufe und von der Notwendigkeit, Uber-
tretenden die kirchliche Taufe zu erteilen, nachhaltig Ausdruck
geben will, und die dabei tiber die Herrschermiene des Romers
mit einer kurzen, entschiedenen Erklirung ihres Vorsitzenden
zur Tagesordnung iibergeht.

5. Zum Schluss mochte ich noch einen Schritt weiter
gehen. Es féallt auf, dass im Briefe Firmilians (Ep. 75) der
grossen karthagischen Septembersynode keinerlei Erwihnung
geschieht, was man doch eigentlich erwarten konnte, wenn diese
Synode kurz vorher stattgefunden hitte. Denn dass in diesem
Falle Cyprian in seinem Briefe und der den Brief iiberbrin-
gende Diakon Rogatian ausserdem noch miindlich davon be-
richtete, darf man ohne weiteres annehmen. Firmilian erwédhnt
aber (e. 7) zwar die Synode der Kleinasiaten zu Ikonium, von
einer afrikanischen Synode aber sagt er nichts?).

Man darf darum die Vermutung wagen, dass die Botschaft
Cyprians nach Kleinasien schon vor der Septembersynode ab-
gegangen sei, dass also nicht bloss die Ankunft der rémischen
Entscheidung, sondern auch die Bischofsgesandtschaft nach Rom
und ihre schroffe Abweisung durch Stephan vor der grossen
Septembersynode liege #). Bei der Annahme, dass die afrikanische
Gesandtschaft erst im September nach Rom gegangen seli,
kommt man mit den Zeitfristen doch ziemlich ins Gedringe.
Nach Ep. 75, 5 beeilt sich der Diakon Rogatian, vor dem

1) Die in Ep. 75 sich findenden Beriihrungen mit den sententiae des
Konzils konnen durch die von Cyprian iibersandten Briefabschriften ver-
mittelt sein. Auffallend ist nur Ep. 75, 25: ,ut quid illos haereticos et non
christianos vocamus?%, verglichen mit Sent. 25: ,quid illos infamamus et
haereticos illos appellamus?“ Die Frageform und das ,Benennen“ kommt
nur hier, die Gegeniiberstellung von christiani und haeretici aber auch in
Ep. 74, 1 und 8 vor (s. oben).

%) Wie ich nachtriglich sehe, ldsst auch Langen (Gesch. d. rém. Knche
bis z. Pontif. Leos I., 1881, 322 f) die Exkommunikation der September-
synode vorangehen, die Sendung an Firmilian freilich ihr nachfolgen. Ebenso
B. Fechtrup, Der hl. Cyprian, I, 1878, S. 238, und K. Segfelder, Theolog.
Quartalschr. 1891, 91.



— 96 —

Winter noch nach Afrika heimzukehren. Nun ruhte die Schiff-
fahrt im allgemeinen vom 11. November bis 5. Méirz. Doch
scheint sie im Notfall auch tuber den 11. November ausgedehnt
worden zu sein!). Immerhin ist die Zeit vom September bis
Winteranfang fiir eine Reise von Karthago nach Rom und
zuriick und fir eine solche von Karthago nach Césarea in
Kappadozien und zuriick sehr knapp bemessen, wenn sie auch
im allergiinstigsten Falle gerade noch ausreichen mag?).

Anders liegt die Sache bei unserer Annahme. Nach An-
kunft der péapstlichen Erklidrung begaben sich afrikanische Bi-
schofe nach Rom, um bei Stephan vorstellig zu werden, und
wurden in schroffster Weise abgewiesen. Nach ihrer Riickkehr
sandte Cyprian seinen Diakon Rogatian zu Firmilian nach
Casarea und berief zugleich eine Synode, die am 1. September
266 zu Karthago tagte. Diese stellte sich auf den Boden der
durch Stephan geschaffenen Lage. Stephan hatte in beleidi-
gendster Weise die Gemeinschaft mit den Afrikanern abge-
brochen?)., Darum behandeln ihn diese aufihrer Synode als Luft:

) Mitteilung Friedlinders an Ernst (P. Stephan, S.75 f.). Vgl auch
A. Steinmann, Die Welt des Paulus im Zeichen des Verkehrs, 1915, 24 ff,
und Friedlinder, Sittengeschichte Roms, 9. Aufl. von Wissowa, I, 1919, 334 ff.

?) Friedlinder berechnet fiir die Reise von Karthago nach Rom und
zuriick bei nur eintigigem Aufenthalt in Rom mindestens 7 Tage, fiir die
einfache Reise von Karthago nach Césarea mindestens 23 Tage. Noch
knapper, fast unmoglich knapp wird die Zeit fiir H. v. Soden, der mit Ritschl
die Ep. 72 nicht der Friihjahrssynode, sondern der Septembersynode 256
zuschreibt, folglich vor der Reise nach Cisarea zwei Reisen nach Rom und
zuriick annimmt, die erste mit Ep. 72, die zweite -— mit dem ungliicklichen
Ausgang — zur nochmaligen Vorstellung bei Stephan wegen dessen auf
Ep. 72 erfolgten, in Ep. 74 besprochenen, abschligigen Bescheids. Und da
miisste noch Ep. 69, von der Ep. 75 ebenfalls beeinflusst ist und die auch
v. Soden der Ep. 74 nachfolgen ldsst, im September vor der Reise nach
Césarea untergebracht werden. Ob das nicht doch zu viel ist?

8) Vielleicht hat schon der Satz in Ep. 74, 8 ,,qui ... sacerdotes Dei
veritatem Christi et ecclesiae unitatem tenentes abstinendos putat® eine
vollzogene Tatsache im Auge. Dass die Beschimpfung Cyprians als ,,pseudo-
christus et pseudoapostolus et dolosus operarius“ (vgl. II. Cor. 11, 13), die
Verweigerung einer Unterredung, das Verbot an die rémische Gemeinde,
die Abgesandten Cyprians zu beherbergen (Ep. 75, 25), den Abbruch der
kirchlichen Gemeinschaft in der allerschroffsten Form ausdriickte, sollte
fiiglich nicht bezweifelt werden. Nach Tertullian (de praescr. 20) zeigt sich
die kirchliche Einheit in der ,communicatio pacis®, der ,appellatio frater-
nitatis und der ,contesseratio hospitalitatis“. Als die Abgesandten Nova-



S

eine kurze Erkldrung des Vorsitzenden in seiner Eroffnungsrede,
dass sie keinen episcopus episcoporum kennen, der die kirch-
liche Gemeinschaft von der Zustimmung zu seiner Ansicht ab-
hangig machen diirfe, da jeder Bischof so frei und unabhingig
sel wie der andere — weiter nichts. In Ep. 74 hatte Cyprian
seinem Zorn tUber den Stolz und die Unzuginglichkeit des
romischen Bischofs Luft gemacht. Die Septembersynode bewahrte
ein wirdevolles Schweigen. Wie dem Bischof von Césarea, der,
freilich erst nach reichlichen Zornesergiissen iiber Stephan, zum
Schlusse schreibt: ,sed quantum ad illum pertinet, relinquamus;
excutiamus potius id de quo cum maxima quaestio est* (Ep. 75, 25),
so war auch den um Cyprian gescharten Afrikanern die Haupt-
sache nicht die Haltung des romischen Bischofs, sondern die
Ungiltigkeit der Ketzertaufe.

Anhang:
Die Stellung der Ep. 69 Cyprians im Ketzertaufstreit.

Wir haben in unserer Untersuchung Ep. 69 zum Beweise
dafiir herangezogen, dass die Einwénde, die in Afrika gegen
eine Taufwiederholung umliefen, meistenteils von Rom ausge-
gangen waren. Die Abfassungszeit dieses Briefes brauchte dabei
nicht beriicksichtigt zu werden. Ernst bleibt dabei, dass Ep. 69
das erste Stiick des uns erhaltenen cyprianischen Ketzertauf-
briefwechsels sei, der Streit selber freilich zur Zeit des Briefes
schon im Gange gewesen sei (Quartalschr. 1911, 375 ff.), und
er hat neuestens die Zustimmung Rauschens (Theologie und
Glaube, 1916, 629 ff.) gefunden, wahrend Nelke, v. Soden und
ich (Ztschr. f. neutest. Wiss. 1907, 208, A. 1) den Brief gegen
das Ende des Streites riicken. Nun sind die fiir Ernsts Anschau-
ung sprechenden Griinde gewiss nicht zu verachten, und bei
v. Soden scheint es mir ein gewisser Widerspruch zu sein, einer-
seits den Ketzertaufstreit sich an der novatianischen Spaltung
entziinden zu lassen und anderseits die den Novatianismus be-
leuchtende Ep. 69 ans Ende des Streites zu setzen. Aber durch-
schlagend sind die von Ernst vorgebrachten Griinde doch nicht,

tians mit der Botschaft von seiner Erhebung zum Gegenbischof nach Kar-
thago kamen, wurden sie dort zwar nicht zur communicatio zugelassen,
aber anderseits wegen des Neutralitiitsbeschlusses doch beherbergt (Ep. 44,1;

48, 2 f.).



vielmehr fallen die gegenteiligen Erwigungen schwerer ins
(Gewicht.

Entscheidende Bedeutung legt Ernst dem Umstande bej,
dass Cyprian seinen in Ep. 69 gegebenen Bescheid nicht auf
Konzilsbeschliisse stiitze, sondern allein auf sein eigenes, be-
scheidenes Urteil (parva nostra mediocritas, Ep. 69, 17), auf die
Griinde, die ihm seine personliche glidubige Erkenntnis und die
hl. Schriften an die Hand gegeben hétten (quantum fidei nostrae
capacitas et scripturarum divinarum sanctitas et veritas sug-
gerit, Ep. 69, 1). Aus solchen schriftstellerischen Bescheiden-
heitswendungen ist aber nicht viel zu erschliessen. In Ep. 54, 4
sagt Cyprian: sed et catholicae ecclesiae unitatem, quantum
potuit, expressit nostra mediocritas. In Ep. 55, 30, also nach
dem Konzil vom Jahr 251: haec ... pauca de multis, quantum
potui, breviter decucurri. Auch in Ep. 63, wo der Beweis dafiir
erbracht wird, dass das Abendmahl nicht bloss mit Wasser ge-
feiert werden dirfe, erklirt er in c¢. 1: nec hoc putes, nos nostra
et humana conscribere aut ultronea voluntate hoc nobis auda-
riter adsumere, cum mediocritatem nostram semper humili et
verecunda moderatione teneamus. Ja selbst in Ep. 73, wo er
doch die vorausgegangenen zwei Synoden erwahnt (c. 1), be-
moerkt er zum Schluss (¢. 26): haec tibi brevibus pro nostra
mediocritate rescripsimus, nemini praescribentes aut praeiudi-
cantes etc. (vgl. noch de mort. c. 1, ad Fort. praef.c. 1, Ep. 58, 1).

Die Stelle Ep. 69, 10: ,qui quoniam pertinaces alias et in-
dociles vel hoc tamen confitentur, quod universi sive haeretici
sive schismatici non habeant spiritum sanctum* iibersieht auch
Ernst nicht und schliesst eben daraus, dass der Streit bereits
im Gange gewesen sei. Nun findet sich aber in Ep. 70 noch
kein Wort von ,Halsstarrigkeit und Unbelehrbarkeit”, erst von
Ep. 71 an kommt dieser Vorwurf, und in Ep. 69, 10 steht er in
besonders scharfer und bitterer Gedankenfolge.

Auffallend ist ferner, dass Cyprian mit Ep. 73 zwar Epp. 70,
71 und 72 (778, 17 ff.) Y, mit Ep. 72 zwar Epp. 70 und 71 (776,
9 ff.), und mit Ep. 71 zwar Ep. 70 (771, 7; 774, 18), aber nie
zugleich Ep. 69 mitsandte und dieser Brief auch in Ep. 70 nicht

1) Ich halte es fiir ein Missverstindnis, wenn A. v, Soden (Quellen und
Forschungen, 1909, 22) meint, dass Cyprian mit Ep. 73 nur Epp. 70 und 71
nicht auch Ep. 72 mitgesandt habe. Vielmehr wollen seine Worte in Ep. 73,1
(779, 2) mit sprachlicher Abwechslung gerade besagen, dass auch Ep. 72
beigefiigt worden sei.



erwahnt ist. Ernst (Papst Stephan, S. 15 f., A. 2) meint, die
Ubersendung habe unterbleiben koénnen, weil die Argumente
von Ep. 69, 1—11 in Ep. 71, 1—3 in nuce wiederholt seien, und
ein erheblicher Teil der Ep. 69 (c. 12—18), die Behandlung der
Klinikertaufe, einem Gegenstande gewidmet sei, der im Ketzer-
taufstreit keine Rolle gespielt habe. Letzteres ist aber, wie wir
oben gesehen haben, unrichtig. Und wer fir seine Anschauung
Anhénger gewinnen will, pflegt die eingehendere und ausfiihr-
lichere Darlegung der Fassung in nuce vorzuziehen!). Der Sach-
verhalt ist gerade umgekehrt, als Ernst annimmt: die kiirzere
- Fassung ging voraus, und der Widerstand, den Cyprian fand,
veranlasste ihn zu grosserer Ausfuhrlichkeit und eingehenderer
Bertlicksichtigung der gegnerischen Einwande. Darum wird, wie
Nellke (Theol. Revue 1906, 403) gut beobachtet hat, auch der
Kreis der behandelten Schriftworte immer grosser, und er geht
in Ep. 69 noch tiber Ep. 74 hinaus.

Allerdings werden in Ep. 69 nicht Epp. 70—173 beigetigt,
aber es werden hier tiberhaupt keine Briefabschriften beigelegt,
wahrend in Epp. 71, 72 und 73 solche beigegeben sind, aber
ohne Ep. 69. Und das Fehlen von Beilagen erklért sich in Ep. 69
daraus, dass hier zwei Sonderfragen, die novatianische Taufe
und die im Zusammenhang damit in die Erérterung geworfene
Krankentaufe, behandelt werden. Der Sohn Magnus ist sich mit
Vater Cyprian iiber die Ungiiltigkeit der Ketzertaufe durchaus
klar. Wenn er fragt: ,an inter ceteros haereticos eos quoque
qui a Novatiano veniunt, etc.“ (Ep. 69, 1), so versteht er haere-
tici ebenso im weitesten Sinne wie Cyprian bei seiner Erklirung,
dass Christus Luk. 11, 23 und anderwirts nicht ,aliquam speciem
haereseos“ genannt, sondern alle Abtriinnigen als seine Wider-
sacher bezeichnet habe. Nur dartiber ist der Fragesteller im
Zweifel, ob man nicht bei Novatian eine Ausnahme machen
konne und miisse 2),

1) Das gibt Ernst bei anderer Gelegenheit selber zu, und man kann
ihn hier wieder sich selber widerlegen lassen. In der Quartalschr. 1911, 275,
macht er nidmlich gegen eine Aufstellung H. v. Sodens geltend, dass Ep. 73,
wo Cyprian seine Meinung ,plenissime” dargelegt habe, ,erst recht ge-
eignet gewesen wire, dem Briefe an den Papst (Ep. 72) als Beilage mitge-
geben zu werden, um denselben eingehend iiber die Ansichten der afri-
kanischen Anabaptisten zu instruieren®.

%) Da man gerade in Rom, wie Ep. 68 beweist, seit den Tagen Stephans
dem Novatianismus, allem nach aus kirchenpolitischen Griinden, entgegen-
kam, so verrit schon diese Fragestellung romischen Einfluss (s. oben).



o= T ==

Von den zugunsten der novatianischen Taufe vorgebrachten
Griinden weist wenigstens einer entschieden an das Ende der
Ketzertaufbriefe. In Ep. 73, b entriistet sich Cyprian Uber die
Anerkennung der marcionitischen Taufe, die doch dem trini-
tarischen Taufbefehl (Mt. 28, 18 f.) widerstreite: ,numquid hanc
trinitatem Marcion tenet? numquid eundem adserit quem et nos
deum patrem creatorem? eundem novit filium Christum?... longe
alia est apud Marcionem, sed et apud ceteros haereticos, fides,
immo nihil est apud illos nisi perfidia et blasphemia“ (vgl.73, 18).
Ahnlich heisst es in Ep. 74, 2 von Marcion: ,impudentius
ceteris et abruptius in deum patrem creatorem blasphemare
instituit*, 74, 7: ,ubi blasphematur in patrem et dominum deum
Christum®. Das trifft aber, lautet nun der Einwand in Ep.69, 7 {.
bei Novatian nicht zu, der ja vom kirchlichen Trinitidtsglauben
nicht abweicht: ,quod si aliquis opponit, ut dicat eandem No-
vatianum legem tenere, quam catholica ecclesia teneat, eodem
symbolo quo et nos baptizare, eundem nosse Dewm patrem, eun-
dem filium Christum, eundem Spiritum sanctum, ac propter hoc
usurpare eum potestatem baptizandi posse, quod videatur inter-
rogatione baptismi a nobis non discrepare“. Von der inter-
rogatio baptismi — ,credis in remissionem peccatorum et vitam
aeternam per sanctam ecclesiam?“ — handelt Cyprian auch
in Ep. 710, 2. Dagegen ist von der Trinitat weder in Ep. 70
noch in Epp. 71 und 72 die Rede, wohl aber in Epp. 73, 74
und 69. Und hier, in Ep. 69, weist Cyprian, nachdem er in c. 7
die interrogatio baptismi erledigt hat, der Geltendmachung des
gleichen Trinitdtsglaubens gegeniiber darauf hin, dass auch
Core, Dathan und Abiron mit Aaron und Moses den wahren
Gottesglauben geteilt hitten und dennoch wegen ihrer Aufieh-
nung und Anmassung von Gott gestraft worden seien (c. 8).
Wie man sieht, ist Ep. 69 hier an ihrem folgerechten Platze.
Ob sie der Ep. 74 vorangehe oder nachfolge, mag dahingestellt
bleiben. Denn wenn es in Ep. 74, 7 heisst: wiahrend in Wirk-
lichkeit keine Hiresie, ja nicht einmal ein Schisma die Taui-
gnade spenden kann, geht Stephan so weit, sogar die Taufen
eines Marcion, Valentin und Appelles trotz ihrer Lésterungen
gegen (Gott Vater anzuerkennen und da Siindennachlassung
anzunehmen, wo gegen den Vater und den Herrn Christus ge-
lastert wird — so konnte dieser Gedankengang sehr wohl hinter
Ep. 69 kommen.



— 101 —

Zu beachten ist ferner, dass wie vom Trinitatsglauben, so auch
von der Zurlickfihrung der Taufwirkung auf den Glauben des Téuf-
lings nicht in Epp. 10-72, sondern nurin Epp. 73 und 69 die Rede ist.
So heisst es in Ep. 73,5: sl enim, sicut quibusdam videtur, secun-
dum fidem suam uis accipere aliquid foris extra ecclesiam potuit,
utique id accepit, quod credidit; falsum autem credens verum
accipere non potuit, sed potius adultera et profana secundum
quod credebat accepit®. In Erinnerung daran schreibt Cyprian
in Ep. 69, 12 bei Behandlung der Besprengungstaufe der Kran-
ken ausdriicklich: ,ubi plena et tota fide et dantis et sumentis
accipitur quod de divinis muneribus hauritur“, wie er auch in
Ep. 73, 9 bemerkt, dass die Samaritaner ,fide vera crediderunt®,
Er anerkennt zwar die Vorstellung, dass es der Glaube sei, der
beim Tauferfolge belohnt werde (vgl. Ep. 69, 12: _aliter pectus
credentis abluitur, aliter mens hominis per fidei merita mun-
datur“; 69, 13: ,quisque fuerit in ecclesia, lege et iure fidei di-
vinam gratiam consecutus“; 69, 16: ,ut manifestum sit diabolum
in baptismo fide credentis excludi“), betont aber als notwendige
Voraussetzung das Vorhandensein des wahren, vollen Glaubens,
weil er von Jubajan erfahren hat, dass die Gegner jedem Glau-
ben die Taufgnade zuschreiben.

Wir sind also nach wie vor der Ansicht, dass Ep. 69 min-
destens hinter IEp. 73 gehort. Anderseits fillt der Brief noch vor
die Septembersynode. Hierin ist Ernst gegen H. v. Soden im
Rechte. Ernst selber vergleicht Sent. 16 (443, 16) mit Ep. 69, 10
(759, 6), Sent. 33 (448, 17) mit 69, 2 (761, 5), Sent. 38 (450, 17)
und Sent. 61 (455, 17) mit 69, 10 (759, 3). Davon sind allerdings
die beiden ersten Berufungen hinfillig. Denn der Gedanke von
Sent. 16 findet sich nicht bloss in Ep. 69, 10, sondern auch in
Ep. 73, 6 (783, 10) und in Ep. 74, 5 (803, 1), und die in Sent. 16
gewihlte Wendung erinnert deutlich an Ep. 73, 6. Sent. 33 aber
berthrt sich ebenso mit Ep. 74, 11 (808, 24) wie mit 69, 2. Da-
gegen wirkt die Ubereinstimmung von Sent. 38 mit 69, 10 —
Ernst stelit in der Theol. Quartalschr. 1911, 379, den Wortlaut
der Stellen nebeneinander — durchaus tiberzeugend?). ‘

Ils seien hier noch einige weitere Beobachtungen verzeichnet.
In Sent. 42 heisst es: ,extra ecclesiam non dicam lotos, sed
sordidatos“. Nun sagt Cyprian de hab. virg. ¢. 19 von den

) Dass auf Sent. 38 auch Ep. 74 (¢. 1 und 8) von Einflugs war, haben
wir oben gesehen,



e T0E =

Familienbéddern: ,sordidat lavatio ista, non abluit, nec emundat
membra, sed maculat“; de unit. ¢. 11 von der Ketzertaufe: ,non
abluuntur illic homines, sed potius sordidantur“. In Ep. 71,1 nennt
er sie ,sordidam et profanam tinctionem*“. Ep. 69, 16: ,qui extra
ecclesiam profana aqua polluuntur“. Das einfache ,lavare®
steht ebenfalls in Ep. 69, wo es in ¢. 1 von den Kranken heisst:
,e0 quod aqua salutari non loti sint sed perfusi, und gleich
darauf ist davon die Rede, dass im Taufsakrament die Siinden
nicht auf dieselbe Weise getilgt wiirden ,ut in lavacro carnali
et saeculari sordes cutis et corporis abluuntur®.

Sent. 13: quando danti locus non est, utique nec accipienti
prodest. Ep. 69, 11: ut hic accipiatur, quod illic nec est nec
dari potest. 69, 12: ubi plena et tota fide et dantis et sumentis
accipitur. ... ubi sit et accipientis et dantis fides integra.

Sent. 19: qui haereticos potestatem baptizandi habere dicit,
dicat prius qui haeresim condiderit, etec. Ep. 69, 3: qui dieit
apud Novatianum baptizari et sanctificari aliquem posse, prius
ostendat et doceat, etc. 69, 11: qui haereticis sive schismaticis
_patrocinantur, respondeant nobis, etc.

Sent. 24: si christiani sunt, cur in ecclesia dei non sunt?
Sent. 25: si licet haereticis baptizare et remissam peccatorum
dare, quid illos infamamus et haereticos illos appellamus?
Sent. 27: si ... consequuntur, cur ad ecclesiam veniunt?
Ep. 69, 11: si habent (sc. spiritum sanctum), cur illic baptizatis
quando ad nos veniunt manus inponitur? 69, 13: si ... sancti-
ficati sunt, cur in fide sua et domini indulgentia scandalizentur?
Ep. 74, 5: si effectum baptismi maiestati nominis tribuant. ..
cur non in eiusdem Christi nomine ete.?

Sent. 37: haereticos scimus esse peiores quam ethnicos.
Ep. 69, 6: schismaticos gentilibus adaequari. 69, 1: inter ethni-
cos et publicanos necesse est conputentur.

Nun moge Cyprian selber noch sprechen. Bekanntlich be-
tont er nicht bloss in seinen Hingangsworten auf dem Sep-
temberkonzil, sondern auch sonst mehrmals in dhnlichen Wen-
dungen die volle Selbstindigkeit und Unabhtingigkeit des Bischofs:
Ep. 55, 215 59, 14; 72, 3; 13, 26; 69, 17. Es wird aber kaum
Zufall sein, dass dabei nur zweimal vom gegenseitigen Richien
ablehnend die Rede ist. In Ep. 69, 17 wird Rom. 14, 12 f. aus-
driicklich angefiihrt: ,unusquisque nostrum pro se rationem
dabit; non ergo nos invicem iudicemus“. Und auf dem Konzil



sagt Cyprian: ,neminem iudicantes... tamque iudicari (epis-
copus) ab alio non possit quam nec ipse possit alterum iudicare®,
"~ Die Ansicht, dass Ep. 69 nicht an den Anfang, sondern ans
Ende des Ketzertaufbriefwechsels gehort, wird auch durch Ep. 75,
die- Antwort Firmilians an Cyprian, bestatigt. Firmilians Aus-
fihrungen erkliren sich -— darin hat O. Ritschl (Cyprian von
Karthago und die Verfassung der Kirche, 1885, 126 ff.) richtig
gesehen — in der Hauptsache aus Epp. 74, 73 und 69, wiahrend
aus Epp. 70—72 nichts anklingt, was nicht auch in den genannten
drei Briefen enthalten wire.

Ernst (Ztschr.f. kath. Theol. 1894, 214 ff.) verweist allerdings
tir Ep. 15, 23 auf Ep. 70, 1 und fiur 75,25 auf 71, 1. Allein
Prov. 9, 18 in Ep. 75, 23 braucht nicht aus Ep. 70, 1 genommen
zu sein, da auch Prov. 19, 5 in Ep. 715, 23 eine Zugabe Firmi-
lians ist. Und der Gedanke von Ep. 75, 25 findet sich, wie Ernst
selber zugeben muss, auch in den andern drei Briefen. So heisst
es in Ep. 69, 8: qui Novatiano sive ceteris eiusmodi schisma-
ticis patrocinantur, 73, 21: haereticorum patroni et advocati.
Allerdings findet sich gerade die Wendung ,patrocinium prae-
stare* (Ep. 75, 25) nur in Ep. 71, 1. Aber wir haben ja nicht
den urspriinglichen Wortlaut, sondern eine in Cyprians Um-
gebung verfertigte Ubersetzung vor uns. (Ubrigens gebrauchen
diese Wendung auch andere Schriftsteller, z. B. Minucius Felix
Oct. 24, 5.) Die Stelle I. Cor. 14, 29 f. (Ep. 75, 4) kommt nicht
bloss in Ep. 71, 3, sondern auch in 74, 10; die Stelle Luk. 11, 23
(Ep. 75, 14) nicht bloss in 70, 3, sondern auch in 69, 1 vor.

Man vergleiche weiterhin: Ep. 15, 5 mit 74, 2 und 7 (bzw.
13,4); 75,7 mit 74, 4; 15,8 f, 11 ff. mit 74, 5 ff.; 75, 16 f. mit
74, 8 und 73, 11; 75, 18 mit 74, 5 und 73, 16; 15, 19 mit 74, 9
und 73, 13; 75, 20 mit 73, 14; 75, 21 mit 73, 23; 75, 23 mit
14, 2. Die beiden Schriftstellen Cant. 4, 12 £. und I. Petr. 3,201,
(Ep. 75, 15) finden sich ebenso in Ep. 74, 11, wéhrend in 69, 2
noch zwei weitere Stellen (Cant. 6, 8 und Eph. b, 25 f.) mitan-
gefiihrt sind, die 75, 15 und 74, 11 fehlen.

In Ep. 75, 16 wird auf das Schicksal von Core, Dathan und
Abiron hingewiesen. Das geschieht auch in Ep. 73, 8 und 69, 8 1.
Aber nur in Ep. 69, 8 f. ist wie in Ep. 75, 16 auch von den
»participes* die Rede, die der gleichen Strafe anheimgefallen
seien wie die Fiihrer. Ferner beriithrt sich Ep, 75, 9 mit 69, 7
ziemlich nahe.



— 104 —

Es gibt also in Ep. 75 Stellen, die nur aus Ep. 74, Stellen,
die nur aus Ep. 73, und endlich Stellen, die nur aus Ep. 69 zu
belegen sind. Wenn nicht alles tiuscht, so hat Cyprian seinem
Diakon Rogatian nicht, wie Ernst und v, Soden meinen, das
ganze im Ketzertaufstreit bisdahin angewachsene Schriftenbiindel,
sondern nur die Briefe 73, 74 und 69 als Beilagen zum Briefe
an Firmilian mitgegeben. Dass er etwa aus den drei Briefen
eine neue Abhandlung zusammengestoppelt haben sollte, kommt
sicher nicht in Frage.

Das scheint mir fiur die Stellung von Ep. 69 lehrreich zu
sein. Wahrend dieser Brief unter den Beilagen an Quintus
(Ep. 71), an Stephan (IZp. 72) und an Jubajan (Ep. 73) nicht ent-
halten war, ging er mit Epp. 73 und 74 an Firmilian: es waren
seine drei letzten und ausfiihrlichsten Ketzertaufbriefe, die Cy-
prian dem Amtsbruder nach Cisarea Ubersandte.

Miinchen.
Hugo KocH.




	Die karthagische Ketzertaufsynode vom 1. September 256 : zugleich ein Beitrag zur Primatsfrage : mit einem Anhang : die Stellung der EP. 69 Cyprians im Ketzertaufstreit

