
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 13 (1923)

Heft: 2

Artikel: Die karthagische Ketzertaufsynode vom 1. September 256 : zugleich
ein Beitrag zur Primatsfrage : mit einem Anhang : die Stellung der EP.
69 Cyprians im Ketzertaufstreit

Autor: Koch, Hugo

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403977

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403977
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die karthagische Ketzertaufsynode
vom 1. September 256.

Zugleich ein Beitrag zur Primatsfrage.

Mit einem Anhang : Die Stellung der Ep. 69 Cyprians im Ketzer¬
taufstreit.

Als die Wogen des Ketzertaufstreits trotz zweier karthagischer

Synoden vom Frühjahr 255 (Cypr. Ep. 70) und Frühjahr

256 (Ep. 72) immer höher gingen, versammelten sich am
1. September 256 in Karthago 85 Bischöfe zu einer Synode,
deren Protokoll uns erhalten ist '). Bei der Eröffnung sprach
der Vorsitzende Cyprian unter anderm die denkwürdigen Worte :

„So soll nun jeder von uns seine Ansicht vortragen, ohne
über jemanden zu Gericht zu sitzen oder einem, der anderer
Ansicht ist, das Recht der Gemeinschaft abzusprechen. Denn
keiner von uns wirft sich zum Bischof der Bischöfe auf oder
will nach Tyrannenart seine Amtsbrüder zum Gehorsam zwingen,

da jeder Bischof kraft seiner Freiheit und Gewalt sein
eigenes Gutdünken hat und ebensowenig von einem andern
gerichtet werden kann, als er selbst einen andern richten kann.
Sondern wir haben alle das Gericht unseres Herrn Jesus Christus
zu erwarten, der einzig und allein die Gewalt hat, uns zu
Vorstehern und Leitern seiner Kirche zu berufen und über unsere
Handlungsweise zu richten."

') Bei Hartel 435 sqq. Neu herausgegeben von H. v. Soden, Sententiae
LXXXVII episcoporum. Das Protokoll der Synode von Karthago am 1.

September 256, textkritisch hergestellt und überlieferungsgeschichtlich untersucht

(Nachr. d. kgl. Gesellsch. d. Wiss. zu Göttingen 1909, 3, 247—307).
Es sind 87 Stimmen, weil einer von den Bischöfen, Natalis von Oëa, zugleich
zwei abwesende vertrat.

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 1923. 6



— 74 —

Es besteht nun eine Meinungsverschiedenheit darüber, ob

diese Synode nach oder vor der cyprianischen Ep. 74 und der
Ankunft des darin bekämpften römischen Schreibens abgehalten
worden sei, ob ihr also das Gepräge eines „Oppositionskonzils"
gegen Rom eigne oder nicht. Die Anschauungen sind nicht etwa
nach dem Glaubensbekenntnis der Gelehrten geteilt. Für die
Ansetzung der Synode vor der Ankunft des römischen Schreibens

sind ebenso die evangelischen Theologen 0. Ritschl,
H. v. Soden und G. Krüger wie die katholischen Theologen H. Grisar

S. J., Joh. Ernst und G. Rauschen, und für die Umkehrung
des Verhältnisses ebenso die Katholiken A. Ehrhard, L. Nelke,
A. d'Alès S. J., L. Duchesne, P. Batiffol u. a., wie A. v. Harnack
und der Anglikaner Benson1).

Kürzlich hat aber 67. Rauschen (Theologie u. Glaube, 1916,
629 ff.) erklärt, dass er die Auffassung der Synode als eines
Oppositionskonzils für abgetan halte. Dieses Urteil steht dem

Die hauptsächlichste Literatur bis zum Jahre 1910 habe ich in
meinem Buche „Cyprian und der römische Primat", 1910, 52, A. 2,
verzeichnet. Nachzutragen wäre A. d'Alès, La question baptismale au temps
de Saint Cyprien, Paris 1907, 24 ff. ; Duchesne, Histoire ancienne de l'Eglise
I* (1908), 426. Vgl. auch Boltinger-Friedrich, Das Papsttum, 1892, 3, u. 314 f.
Friedrich, Zur ältesten Geschichte des Primates in der Kirche, 1879, 107. —
In seiner schönen Studie „Prima sedes a nemine iudicatur" (Festgabe für
A. Ehrhard, Bonn 1922, 273—300) beleuchtet A. M. Koeniger auch die von
Cyprian auf der Septembersynode 256 und in seinen Briefen öfters
ausgesprochene Anschauung von der Unabhängigkeit und Unantastbarkeit jedes
Bischofs. Er täuscht sich aber, wenn er meint, dass dieser Grundsatz nur
deshalb für den einzigen Bischof von Rom habe seine Geltung behalten
können, weil er bei ihm aufs tiefste in dessen Primat verankert gewesen
sei (S. 297). Der Ausgangspunkt des Gedankens ist deutlich genug der
Episkopat, nicht ein Primat, und Cyprian stellt hierin ebenso alle Bischöfe
einander grundsätzlich gleich, wie Irenäus jeder Bischofskirche die
Unfehlbarkeit zugetraut hatte, freilich nicht im tätigen Sinne einer unfehlbaren
Lehrautorität, aber in dem Sinne, dass in jeder Bischofskirche dieselbe
Glaubensregel unverfälscht überliefert sei (vgl. meine Darlegungen in den
Theol. Stud. u. Krit. 1920/21, S. 59 ff.). Beide Gedanken mussten an der
harten Wirklichkeit scheitern, und wenn sie schliesslich der römische Stuhl
für sich allein rettete, so verdankt er das nicht ihrer ursprünglichen
Verankerung im Primat, sondern dem Umstand, dass ihre rechtliche Auswirkung

und Ausgestaltung erst erfolgte, als der Primat schon fest im Sattel
sass. Im übrigen zeigt gerade Koenigers Studie, wenn sie dem römischen
Gesichtswinkel entrückt wird, wie wenig ursprünglich zwischen dem
römischen Bischof und den andern Bischöfen ein grundsätzlicher Unterschied
bestand.



— 75 —

L. Nelkes (Theol. Revue 1906, 403) schroff gegenüber: „Die 3.

karthagische Synode ist sicher ein Oppositionskonzil und nach
der päpstlichen Bannesdrohung abgehalten worden." In meinem
Buche „Cyprian und der römische Primat", 1910, 51 ff., habe
ich mich weder für die eine noch für die andere Seite
entschieden, weil ich meine dortigen Darlegungen nicht mit dieser
Frage verquicken und dadurch unter Umständen entwerten
wollte und weil ich mir auch wirklich darüber nicht klar
geworden war. Gegen die Vorstellung von einer entschiedenen
Sache im Sinne Rauschens aber möchte ich doch Einspruch
erheben. Glücklicherweise kann ja bei wissenschaftlichen
Streitfragen jederzeit das Verfahren wieder aufgenommen werden.
Da es neben Grisar namentlich Joh. Ernst war, der seiner
Anschauung vielfachen Anklang verschaffte, so hat sich eine
Auseinandersetzung hauptsächlich mit dessen Beweisgängen1) zu
befassen.

1. Als Hauptgrund gegen den Ansatz des Konzils nach dem
Eintreffen des römischen Schreibens wird die Tatsache angeführt,

dass weder in der Eröffnungsrede Cyprians noch in einem
der 87 Voten der päpstliche Brief mit seiner Exkommunikationsandrohung

erwähnt oder berücksichtigt werde. Nicht ein Schreiben

Stephans, sondern der Briefwechsel Cyprians mit Jubajan
werde verlesen und den Verhandlungen zugrunde gelegt (Hartel
435, 8 ff.). Nicht der Papst, sondern „quidam de collegis" seien
es, gegen die sich die Versammlung wende (Sent. 59. 455, 10).
Das alles, sagt man, wäre unerklärlich und unverständlich,
wenn die Synode nach Ankunft der römischen Sentenz
stattgefunden hätte.

Nun entspringt es vor allem einer ungeschichtlichen
Vorstellung vom Stand des römischen Primates im 3. Jahrhundert,
wenn man glaubt, dass der Papst nicht auch zu den „quidam
de collegis" gehören könne, sondern eigens hätte genannt werden
müssen, falls er mitgemeint gewesen wäre. Wie ich in meiner
Schrift über Cyprian, S. 121 ff., gezeigt habe, unterscheidet das
3. Jahrhundert weder sprachlich noch rechtlich zwischen „Papst"
und „Bischöfen" oder dem römischen Bischof und andern
Bischöfen, es kennt nur ein Kollegium von Bischöfen.

*) Papst Stephan I. und der Ketzertaufstreit, 1905, 39 ff., Neue
Untersuchungen über Cyprian und den Ketzertaufstreit, Tübinger Theol. Quartalschrift

1911, 230 ff., näherhin S. 260 ff. Auch Bardenhewer (Gesch. d. altkirchl.
Lit., II1, 1914, 449, A. 1) hält Ernsts Nachweis für überzeugend.



— 76 —

So spricht Cyprian in Ep. 67, 9 von „aliqui de collegis
nostris" und meint damit in erster Linie Papst Stephan, und
in Ep. 74, 10 sagt er im Hinblick auf das abschreckende
Beispiel desselben Papstes: „oportet enim episcopos non tantum
docere, sed et discere". Und er verzeichnet es in Ep. 59, 1 (666,
17) mit Genugtuung, dass Papst Kornelius zuerst gehandelt habe,
„vigore pleno, quo episcopos agere oportet", und bedauert es

gleich nachher in c. 2, dass Kornelius später wankend geworden

sei ; man dürfe sich aber durch die Frechheit verkommener
Menschen nicht bange machen lassen, sonst wäre es geschehen
„de episcopatus vigore" (667, 14), vielmehr: „manere apud nos
debet fidei robur immobile etc." (677, 22), einerlei, „unde episcopo

aut terror aut periculum veniat" (667, 25). Eine solche
brüderliche Mahnung richtet Cyprian ebenso nach Rom (Ep. 59,
1 ff.) wie an den Kollegen Antonian in Ep. 55, 1 ff. Es ist also
zum mindesten nicht ausgeschlossen, dass Papst Stephan mit
den „quidam de collegis" mitgemeint, ja sogar in erster Linie
gemeint war').

Aber warum wird der Briefwechsel Jubajans mit Cyprian
verlesen und der Synodalberatung zugrunde gelegt und nicht
der Briefwechsel der Afrikaner mit Rom, besonders das mit
Exkommunikation drohende Schreiben Stephans, wenn dieses den
unmittelbaren Anlass zur Synode bildete? Hier ist vor allem
zu bemerken, dass der Brief des Papstes keinesfalls der einzige
Grund der Synode war, diese vielmehr jedenfalls auch gegen
die andern Verfechter der Gültigkeit der Ketzertaufe gerichtet
war, deren Zahl auch in Afrika, namentlich in Mauretanien,
nicht klein gewesen zu sein scheint. In die Stimmung und
Gesinnung Cyprians gegenüber dem Schreiben Stephans aber führt
uns Ep. 74, 1 ein, wo er an seinen Kollegen Pompejus schreibt:
„Zwar haben wir das, was über die Taufe der Häretiker zu

sagen ist, vollständig zusammengefasst in den Briefen, von
denen ich dir Abschriften sende. Weil du aber den Wunsch
äusserst, es möchte dir mitgeteilt werden, was mir unser Bruder
Stephan auf unsern Brief zurückgeschrieben hat, so sende ich
dir eine Abschrift seines Antwortschreibens ; nach dessen Lesung

') Der Verfasser des Liber de rebaptismate macht gegen die
Taufwiederholung die „auctoritas tot episcoporum" geltend (c. 6), ohne des
römischen Bischofs Stephan besonders zu gedenken, obwohl dieser sich bereits
im selben Sinne ausgesprochen hatte. Darüber an anderer Stelle.



— 77 —

wirst du mehr und mehr seinen Irrtum merken, da er die
Sache der Häretiker gegen die Christen und gegen die Kirche
Gottes zu verfechten bestrebt ist." Also: hätte Bischof Pompejus
nicht ausdrücklich den Brief Stephans verlangt, Cyprian hätte
ihn ihm aus freien Stücken nicht geschickt. Und jetzt, da er
ihm den Brief schickt, tut er es nicht ohne die Bemerkung,
seine Lesung sei ganz überflüssig und zeige nur den schweren
Irrtum, worin Stephan befangen sei. Ein römisches Schreiben
ist dem Bischof von Karthago nicht als solches massgebend,
sondern hat Anspruch auf Beachtung nur, soweit es wirklich
beachtenswerte Gedanken und Gründe enthält. Da dies beim
Stephanschen Schreiben nicht der Fall ist — seine Ausführungen

erhalten die Zensur : „vel superba vel ad rem non per-
tinentia vel sibi ipsi contraria" —, so kann man darüber zur
Tagesordnung übergehen und das zur Richtschnur nehmen, was
anderwärts richtig und erschöpfend dargelegt worden ist.

Wenden wir das auf das Septemberkonzil an, so wird es

nicht mehr für unmöglich gelten können, dass Cyprian nur seinen
Briefwechsel mit Jubajan verlesen liess und nicht das päpstliche
Schreiben, auch wenn er dieses schon in Händen hatte. Und
auch die andern Synodalen können damit einverstanden
gewesen sein und mit ihm das römische Schreiben als Luft
behandelt haben. Man muss freilich von spätem und heutigen
Primatialverhältnissen gründlich absehen, um sich in diese
Vorstellung hineinzufinden. Aber Unmögliches ist damit den
Afrikanern des 3. Jahrhunderts nicht zugemutet. Die 87 Bischöfe
des Septemberkonzils waren lauter entschiedene und unbeugsame

Wiedertäufer, die von Gründen für die Gültigkeit der
Ketzertaufe nichts wissen und nichts hören wollten. Als seinerzeit

nach der decischen Verfolgung in der Gefallenenfrage ein
Konzil gehalten und Beratung gepflogen wurde, da wurden
nach Cyprians Bericht in Ep. 55, 6 von beiden Seiten Schriftstellen

vorgebracht und schliesslich ein Mittelweg eingeschlagen.
Hier auf der Septembersynode 256 gab es keine zwei Parteien,
die ihre Gründe gegeneinander ins Feld geführt hätten, da war
alles in der Verwerfung der Ketzertaufe einig, und der Beschluss
stand schon fest, ehe man zur Abstimmung schritt. Daran
konnte auch ein römisches Schreiben nichts ändern: man
betrachtete es als gar nicht vorhanden und hielt sich lediglich
an den Briefwechsel zwischen Cyprian und Jubajan, der nach



— 78 —

Ansicht der Versammlung die ganze Frage ins richtige Licht
setzte*).

2. „Noch merkwürdiger ist, dass der päpstliche Primat auf
dieser angeblich antipäpstlichen Synode besondere Bezeugung
gefunden, nicht bloss in der vorgelesenen Ep. 73, sondern auch
im 17. Bischofsvotum." (Ernst, Papst Stephan I. und der
Ketzertaufstreit, S. 52.) Wie steht es damit?

In Ep. 73, 7 heisst es: „Manifestum est autem, ubi et per
quos remissa peccatorum dari possit, quae in baptismo scilicet
datur. Nam Petro primum Dominus, super quem aedificavit
ecclesiam et unde unitatis originem instituit et ostendit,
potestatem istam dedit, ut id solveretur quod ille solvisset. Et post
resurrectionem quoque ad apostolos loquitur : Joh. 20, 21 ff. Unde
intellegimus non nisi in ecclesia praepositis et evangelica lege
ac dominica ordinatione fundatis licere baptizare et remissam
peccatorum dare." Dazu c. 11: „Quo venturus est qui sitit,
utrumne ad haereticos, ubi fons et fluvius aquae vitalis omnino
non est, an ad ecclesiam, quae una est et super unum, qui et
claves eius accepit, Domini voce fundata est?"

Und das 17. Votum lautet: „Jesus Christus ...super Petrum
aedificavit ecclesiam, non super haeresim, et potestatem baptizandi

episcopis dedit, non haereticis. Quare qui extra ecclesiam
sunt baptizare foris non possunt" (441, 1).

') Auf dem Konzil von Ephesus 449 nahm Dioskur, der Vorsitzende,
den Lehrbrief Leos I. zwar zu den Akten, „liess ihn aber nicht verlesen
und behandelte überhaupt Rom als nicht vorhanden" (Harnack, DG*, II,
384). Das nahm sich in der Mitte des 5. Jahrhunderts freilich anders aus
als ein ähnliches Verfahren in der Mitte des dritten. Wenn aber jenes
Konzil eine „Räubersynode" war, so muss man fragen : wo ist die Grenze
Wie weit darf ein „latrocinium" gehen, um noch kirchlich zulässig zu
sein? „Der Verlauf der Synode unterscheidet sich nicht zu ihren Ungunsten
von dem anderer Synoden" (Harnack, a. a. O.). Übrigens liess Cyprian auch
auf dem Konzil, das nach Ostern 251 in Sachen der Gefallenen und der
karthagischen Aufrührer tagte, das von den Boten Novatians überbrachte
Schreiben wegen der Schmähungen, die es gegen Kornelius enthielt, nicht
verlesen (ep. 45, 2), obwohl er sich in jenem Augenblick über den
römischen Zwiespalt noch nicht klar geworden war (ep. 45, 3 ; 48, 2). So mag
auch der Ton des Stephanschen Schreibens seine Nichtverlesung empfohlen
haben. „Den Brief des Stephan hat man öffentlich nicht verlesen, weil er

beleidigend war und als ungerechtfertigt galt. In solchen Fällen unterblieb
häufig auf Synoden, wie wir wissen, die Verlesung" {Harnack, Chronologie
II, 359).



— 79 —

Was die „Erbauung der Kirche auf Petrus" und die „origo
unitatis" bei Cyprian bedeutet und nicht bedeutet, glaube ich
in meiner Schrift, S. 9 ff. und S. 38 ff., richtig dargetan zu haben,
und ich bin in meiner Auffassung auch durch Ernsts Ausführungen

(Cyprian und das Papsttum, 1912, 30 ff., 47 ff.) nicht
erschüttert worden, wie ich andern Ortes darlegen werde. Dass
die Stellen in Cyprians Brief an Jubajan „den nicht mit dem
römischen Stuhle als dem Stuhle Petri vereinigten Häretikern und
-Schismatikern jede Vollmacht zur Sündenvergebung und
Gnadenerteilung absprechen", dass ihm „die Gemeinschaft mit dem
römischen Bischof das signum stantis et cadentis ecclesiae"
gewesen sei, dass in Sent. 17 „der römische Primat als Einheitsgrund

der einen wahren Kirche bezeugt" sei, wie Ernst (Stephan
und der Ketzertaufstreit, S. 53 ff.) behauptet, davon kann gar
nicht die Rede sein. Eine Zwangsvorstellung, die bei „Petrus"
sofort auch an Rom und an den „Papst" zu denken nötigt, gab
es für einen Bischof des 3. Jahrhunderts noch nicht. In Ep. 73, 7

ist die Gleichung Petrus apostoli in ecclesia praepositi
ebenso deutlich wie in Sent. 17 Petrus episcopi. Jedesmal ist
Petrus, ähnlich wie bei Tertullian (De pud. 21, 9 ff.), der erste
Apostel und Kirchenmann, mit dem die kirchliche Gewalt ihren
Anfang nimmt, von dem aus sie sich in der Kirche fortsetzt im
Gegensatz zu allem, was „draussen" ist, den Häretikern und
Schismatikern, die keinerlei Gnade und Gewalt haben, weil sie
nicht zur Kirche gehören*). Man darf nur die kurze Zusammenfassung

bei Cyprian, Ep. 73, 7 (Unde intellegimus non nisi in
ecclesia praepositis et evangelica lege ac dominica ordinatione
fundatis licere baptizare et remissam peccatorum dare) mit den
Worten Ernsts vergleichen, um die „Verbindung mit Rom" als
eingetragen zu erkennen. Auch in c. 11 heisst es weiter: „haec
(ecclesia) est una, quae tenet et possidet omnem sponsi sui et
domini potestatem, in hac praesidemus etc.". Immer läuft die

Beweisführung auf den Episkopat hinaus, und der nach Ernst
so notwendigen Verbindung mit dem römischen Bischof wird
nicht gedacht.

Wie man im 3. Jahrhundert die kirchliche Gewalt von
Petrus und den Aposteln herleiten und dabei doch die
römische Nachfolge Petri sehr misstrauisch behandeln konnte,

») Vgl. H. Koch, Kailist und Tertullian, 1920, 91 ff.



— 80 —

zeigt der Brief Firmilians von Cäsarea (Ep. 75). Er schreibt
in c. 17: „Atque ego in hac parte iuste indignor ad hanc
tam apertam et manifestam Stephani stultitiam, quod qui sic
de episcopatus sui loco gloriatur et se successionem Petri tenere
contenda, super quem fundamenta ecclesiae collocata sunt, etc."
Und doch begründet auch er in c. 16 die kirchliche
Sündenvergebungsgewalt damit, dass „soli Petro" Mt. 16, 19, und „in
solos apostolos" unter Anhauchen Joh. 20, 22 f. gesagt worden
sei. Aber auch ihm ist Petrus eben der zuerst mit dem Apostelamt

betraute, der erste Kirchenmann. Und die Bischöfe sind
ebenso seine wie der andern Apostel Nachfolger : „potestas ergo
peccatorum remittendorum apostolis data est et ecclesiis, quas
illi a Christo missi constituerunt, et episcopis, qui eis ordinatene
vicaria successerunt." Dass doch diese alten Bischöfe das
angeblich Wichtigste und Entscheidende, die Verbindung mit dem
römischen Bischof und die Unterordnung unter ihn, beizufügen
beständig unterlassen

3. Angenommen vorerst, der in Ep. 74 bekämpfte Brief
Stephans sei erst nach dem Septemberkonzil in Afrika
eingetroffen, hatte man in diesem Falle zur Zeit des Konzils keine
Kenntnis von der römischen Anschauung und Stimmung?

In Ep. 73, 4 ist von einer „epistula" die Rede, die Cyprian
von Jubajan abschriftlich erhalten hatte und worin unter an-
derm gesagt war: „quod quaerendum non sit quis baptizaverit,
quando is, qui baptizatus sit, accipere remissam peccatorum
potuerit secundum quod credidit", und des Marcion Erwähnung
geschah: „ut nec ab ipso venientes dicat baptizari oportere,
quod iam in nomine Jesu Christi baptizati esse videantur".

Es fehlt nicht an Gelehrten (Nelke, d'Alès, v. Soden), die
in dieser epistula ein römisches Schriftstück erblicken, ob es

nun von Stephan selber (mit oder ohne Anschrift und
Unterschrift) oder von einem der beiden aus Euseb. H. E. VII, 5, 6

als Stephans Mitarbeiter bekannten Presbyter Dionysius und
Philemon verfasst und nach Mauretanien — dort ist Jubajan
zu suchen — geschickt worden sei1). Zugleich nehmen diese

J) Harnack (Über verlorene Briefe und Aktenstücke, die sich aus der
cyprianischen Briefsammlung ermitteln lassen [TU 23, 2*, 1903, 1—45], S. 16)

führt zugunsten der römischen Herkunft des Briefes den Inhalt und die
Erwähnung Marcions an, als Grund dagegen aber den Umstand, dass der
Brief vom Provinzialbischof Jubajan an Cyprian eingesandt worden sei.



— 81 —

Gelehrten an, dass die Ausführungen in Ep. 73 überhaupt, nicht
bloss in c. 4 f., gegen jene römische epistula gerichtet seien.

Gegen beide Annahmen wehrt sich Ernst (Papst Stephan,
S. 23 ff., Quartalschr. 1911, 252 ff.) mit Händen und Füssen und
greift sogar wieder zur Berufung auf die Anführungsweise „
quidam dicunt" (c. 9) u. ä., obwohl er mir, als ich mich bei einer
Stelle des Liber de rebaptismate ebenfalls darauf berufen hatte,
inzwischen (Quartalschr. 1908, 607) im Namen der Philologie
mit Recht erklärt hat, dass daraus gar nichts zu schliessen ist,
und obwohl bei ihm im selben Aufsatz (Quartalschr. 1911, 366 f.)
die „quidam" von Ep. 73, 9 und 22 doch wieder auf den einen
Liber de rebaptismate eingeschränkt sind1).

Allein auch wenn das in Ep. 73, 4 erwähnte Schriftstück
nicht unmittelbar aus Rom stammen sollte, und wenn die in
Ep. 73 widerlegten Einwände gegen die Taufwiederholung nicht
alle in dem erwähnten Schriftstück gestanden haben sollten:
dass die Einwände auf eine römische Quelle zurückgehen, zeigt
Ep. 74, wo Stephan bekämpft wird (vgl. Ep. 74, 2 mit 73, 14 f. ;

74, 5 mit 73, 16 f.; 74, 7 f. mit 73, 4 f.; 74, 9 mit 73,13). Darauf
hat schon Nelke mit vollem Recht Gewicht gelegt. Zur Ergänzung
möchte ich nur auf eine Kleinigkeit aufmerksam machen. In
Ep. 73, 9 beschäftigt sich Cyprian mit dem gegnerischen
Hinweis auf AG. 8, 14 ff. (Taufe der Samaritaner durch Philippus
und Handauflegung durch die Apostel Petrus und Johannes)
und sagt hierüber : locum istum ad praesentem causam videmus
omnino non pertinere". In 73, 14 mit dem Hinweis auf Phil. 1, 18:
„quasi ad haereticorum suffragium pertineat Neque enim de
haereticis aut de eorum baptismo loquebatur in epistula sua
Paulus, ut aliquid, quod ad hanc rem pertineat, posuisse osten-
datur". Von den Ausführungen des Stephanus aber sagt er
Ep. 74, 19, sie seien „vel superba vel ad rem non pertinentia
vel sibi ipsi contraria". Gewiss können an sich ebenso auch
afrikanische Verteidiger der Ketzertaufe Stellen und Gedanken
vorgebracht haben, die nach Cyprians Urteil „nicht zur Sache

Allein die Möglichkeit, dass ein römischer Brief aus irgendeinem Gruude
in Mauretanien umlief, ehe er in Karthago bekannt wurde, wird kaum zu
bestreiten sein.

') Im Altertum wird gerne die Mehrzahl gebraucht, wo nur ein Schriftsteller

gemeint ist, vgl. F. X. Burger, Minucius Felix und Seneca, 1904, 54 f.



— 82 —

gehörten". Aber wo vorher schon Gründe für römische
Herkunft sprachen, fügt sich auch diese Übereinstimmung gut einl).

Wichtiger ist jedoch die meines Wissens bisher noch nicht
gemachte Beobachtung, dass auch in Ep. 69, 12 ff. von Rom

ausgegangene und in den Streit hineingeworfene Gedanken
zurückgewiesen werden. Der „Sohn" Magnus hatte nämlich u. a. auch
gefragt: „quid de illis videatur, qui in infirmitate et languore
gratiam Dei consecuntur, an habendi sint legitimi Christiani,
eo quod aqua salutari non loti sint sed perfusi" (760,14). Echt
cyprianisch lautet die Antwort zunächst, es solle hierin niemandem
vorgegriffen werden, es könne jeder darüber denken, was er
wolle, und demnach auch handeln. Aber er, Cyprian, halte
die Besprengungstaufe der Kranken für gültig, und man dürfe
sich daran nicht stossen, „quod aspargi vel perfundi videntur
aegri cum gratiam dominicam consequentur" (761, 9). Es
sei auch durchaus unberechtigt, die so Getauften mit einem
medizinischen Ausdruck „clinici" zu nennen, statt einfach Christen
(c. 13). Wo man aber der Anschauung sei „eos nihil consecutos,
eo quod ab aqua salutari tantum perfusi sint", da müsse man
sie eben nach ihrer Genesung taufen (durch Untertauchen).
Könnten sie aber nicht getauft werden, weil sie eben doch
schon die kirchliche Taufe empfangen hätten, „cur in fide sua
et Domini indulgentia scandalizentur?" (763, 3).

Gewiss ist es sehr auffallend, dass von derselben Seite, die
die Ketzertaufe in Bausch und Bogen gelten liess, Zweifel an
der Gültigkeit der Krankenbesprengungstaufe geäussert wurden.
Der Einwand muss etwa so gelautet haben: mehr Grund zu
Zweifeln an der Gültigkeit ist bei der Krankentaufe vorhanden,

l) In den „Quellen und Forschungen aus italien. Arch. u. Bibl.", XII
(1909), 29, macht H. v. Soden mit Recht darauf aufmerksam, dass Cyprian
— abgesehen von Testim. III, 98 — nicht das Wort „catecumenus",
sondern „audiens" gebraucht, Ep. 18, 2 (524, 14); Ep. 29 (548, 8). Wenn er also

in Ep. 73, 22 sagt: „quo in loco quidam catecuminos nobis opponunt",
so übernimmt er dieses Wort eben aus dem ihm vorliegenden Schriftstück,
und dass es gerade in Rom üblich war, zeigt Ep. 8, 3, wo catecumini —
neben thübomeni — gebraucht ist. Ähnlich sagt Cyprian stets „gentilis"
statt „ethnicus" (Testim. III, 34; Ep. 57, 3; 66, 1 u. 3; 67, 6; 73, 17 u. 18; de
mort. c. 8), obwohl dieses in seinem Bibeltext bei Mt. 18, 17 stand. Nur in
Ep. 69, 1 gebraucht er „ethnicus" im Anschluss an die von ihm angeführte
Schriftstelle — also derselbe Vorgang wie bei „audiens" und „catecumenus".



— 83 —

weil sie nur durch Besprengung, nicht durch Untertauchen
gespendet wird, also gar kein richtiger Baptismus ist, während
die Ketzertaufe ein wirkliches Tauchbad ist. Lässt man also die
Krankentaufe gelten, dann muss um so mehr die Ketzertaufe
anerkannt werden. Auch Cyprian weist auf das Auffallende der
Erscheinung hin, dass diese Zweifel gerade bei den Verfechtern

der Ketzertaufe laut wurden: „nisi si iustum quibusdam
videtur, ut illi, qui extra ecclesiam apud adversarios et anti-
christos profana aqua polluuntur, baptizati iudicentur, hi vero, qui
in ecclesia baptizantur, minus indulgentiae et gratiae divinae
consecuti esse videantur, et tantus honor habeatur haereticis,
ut inde venientes non interrogentur utrumne loti sint an perfusi,
utrumne clinici an peripatetici : apud nos autem de integra fidei
veritate detrahitur et baptismo ecclesiastico majestas sua et
sanctitas derogatur" (c. 16).

Der Schlüssel des Rätsels liegt in dem gehässigen Brief des

Kornelius von Rom an Fabius von Antiochien bei Euseb. H. E.

VI, 43, 5 ff., wo es von Novatian u. a. heisst (VI, 43, 14):
m ys dcpogßfj xov maisïaai ysyovsv ô Oaxavâç, (fOixi'taaç sic avxóv
xal oïxrjffaç sv avxtfi %góvov ixavôv. oç ßorjd-ovfisvog vnò xwv snog-
xitrxwv voOcp nsguxsadtv %aXsnfj xal dnoitavsîad-ai oaov ovâénco vofii-
aofisvoç, sv avxfi xfj xXirr], ov xaxs'xsixo, nsgi%v&sic s'Xaßsv, si ys %grj

Xéysiv xòv xoiovxov siXrjipévai^ (nachher nochmals betont 43, 17:
xòv sv xXivrj olà vóaov nsgiyvD-svxa). Es\ war also ein römischer
Bischof, der erstmals die Besprengungstaufe der Kranken als

zweifelhaft oder minderwertig hinstellte1). Seinen ursprünglichen
Zusammenhang mit der novatianischen Bewegung verrät dieser
Gedanke bezeichnenderweise auch noch in Ep. 69. In c. 1—11
wird nämlich die Frage des Empfängers Magnus beantwortet,
ob nicht wenigstens die novatianische Taufe als gültig
hingenommen werden solle, dann von e. 12 an die Frage betreffs
der Krankentaufe. Freilich — nicht bloss Bücher, auch
Gedanken haben ihre Geschicke — musste der Gedanke die Stirnseite

wechseln: Kornelius hatte ihn unter Biossstellung seines

') Wie ich nachträglich sehe, schöpft schon H. v. Soden (Der Streit
zwischen Rom und Karthago über die Ketzertaufe [Quellen u. Forschg. aus
ital. Arch. u. Bibl, XII, 1909, 1-42], S. 25, A. 1) aus Euseb. H. E. VI, 43, 14 f.
die Vermutung, dass man in Rom gegen die Klinikertaufe missgünstig
gestimmt gewesen sei. Aber er ist der Bedeutung dieses Umstandes nicht
näher nachgegangen.



— 84 —

eigenen Vorgängers (Euseb. H. E. VI, 43, 17) in den Kampf
gegen die Person Novatians hineingeworfen ; jetzt unter Stephan,
der dem Novatianismus in jeder Hinsicht (vgl. Cypr. Ep. 68)

entgegenkam, wurde er zu einem Beweisgrunde für die Gültigkeit

der novatianischen Taufe oder richtiger — und man sieht
daraus, dass diese Seite nicht um einen hohen dogmatischen
Grundsatz kämpfte, sondern sich von blossen Zweckmässigkeits-
erwägungen leiten liess — zu einem argumentum ad hominem
dafür verwandt, dass man bei Übertretenden die Taufe
ebensowenig zu wiederholen brauche als bei Kranken, auch wenn
man — das ist, wie auch aus Cyprians Gegenbemerkungen
hervorgeht, der Sinn — an der Gültigkeit oder Vollwertigkeit der
Taufe zweifeln sollte. Aber weiter noch: Kornelius erzählt in
seinem Briefe an Fabius auch, dass Novatian vom Teufel
besessen gewesen sei und in Behandlung der Beschwörer gestanden

habe, als er in die schwere Krankheit fiel, in der er dann
die Taufe empfing, dass er aber auch nach seiner Genesung
nicht die Besiegelung vom Bischof empfangen habe : xovxwv ôs

firj xv%év, no'ç av xov dyiov nvsvf.iaxoç sxvysv ; d. h. : da er den
hl. Geist nicht empfing, so blieb eben der böse Geist im Besitzstande

und dieser dämonische Einfluss erklärt sein Schisma1).
Und siehe da: auch Cyprian befasst sich in Ep. 69, 15 f. mit

') Wir haben in obigem Sachverhalt ein sprechendes Beispiel für die
Veränderlichkeit der ältesten römischen Kirchenpolitik wie für die Unver-
änderlichkeit der Unart kirchlichen Kampfgebarens. Nach seinem „Abfall"
von der Kirche erinnerte man sich plötzlich wieder, dass Novatian — zwar
nicht Ehebrüche begangen oder Jungfrauen geschändet, das konnte man
dem sittenstrengen Manne doch nicht nachsagen, aber — nur die Krankentaufe

und nachher keine bischöfliche Handauflegung empfangen habe, dass

er also von Anfang an ein minderwertiger Christ gewesen und im Grunde
ebenso des Teufels geblieben sei, wie er es vorher als Besessener gewesen,
dass er vom damaligen römischen Bischof entgegen dem Kirchengesetz
und trotz dem Widerspruch von Klerus und Volk ins Presbyterium
aufgenommen worden sei (vgl. auch Duchesne, Histoire ancienne de l'Eglise I4

[1908], 409, n° 1). Das hatte aber vorher kein Hindernis dagegen gebildet,
dass er während der Erledigung des Bischofsstuhles offenbar eine
hervorragende Rolle spielte und, wie wir aus Cyp. Ep. 55, 5 (627, 7) erfahren, im
Namen des römischen Klerus ein Schreiben nach Afrika (Ep. 30 der cypria-
nischen Sammlung) und höchst wahrscheinlich auch noch ein zweites (Ep. 36)
verfasste. Vgl. übrigens mit dem Urteil des Kornelius über die Ordinatoren
Novatians (Euseb. H. E. VI, 43, 8) das Urteil Hippolyts (Philos. IX, 12, 4)
über Bischof Zéphyrin, der den Kailist in den Klerus aufgenommen hatte
(Zeitschr. f. neutest. Wiss., 1916, 211 f.).



— 85 —

der gegen die Krankenbesprengungstaufe angeführten
Beobachtung, „quod quidam de his, qui aegri baptizantur, spiritibus
adhuc immundis temptabantur", und erklärt dies rundweg für
unmöglich, da der Teufel es, wie Schlangen und Skorpionen,
nur im Trockenen aushalte, im Wasser aber unfehlbar seine
Kraft verliere. Sollte dieselbe Gedankenverbindung: Novatian,
Krankentaufe, Besessenheit, in Ep. 69 wie im Briefe des
Kornelius, ein neckisches Spiel des Zufalls sein?

Alles in allem: die Gründe gegen die TaufWiederholung,
die in Afrika in Umlauf waren, stammten mehr oder weniger
aus Rom, und es ist nicht wahrscheinlich, dass man das in
Karthago nicht gewusst haben sollte. Auch Ernst, der diesen
Gründen keinen römischen Ursprung zuerkennt, will nur
bestreiten, dass „Papst Stephan schon vor Ep. 72 in den afrikanischen

Ketzertaufstreit eingegriffen, offiziell oder quasioffiziell
in einem Schriftstück gegen den afrikanischen Anabaptismus
Stellung genommen" habe, nicht aber, dass „Cyprian bei oder
vor der Abfassung und Absendung von Ep. 72 wissen konnte,
dass man in Rom die anabaptistische Praxis nicht übte, bzw.
sie nicht für richtig hielt" (Quartalschr. 1911, 242, A. 2) »). Und
S. 268 f. schreibt er: „Es scheint unverkennbar, dass Cyprian
mit seinen Ketzertaufsynoden, wenigstens mit den zwei letzten
derselben, ein weiteres Ziel verfolgte als die Propaganda für
die Ausbreitung des Anabaptismus in Afrika. Die Ep. 72, die
wir als Synodalbrief des zweiten Ketzertaufkonzils betrachten
dürfen, ist ja an den Papst gerichtet und sucht bei ihm
Stimmung wenigstens für Duldung des Anabaptismus zu machen.
Wir dürfen annehmen, dass ein solcher Zweck auch für die
Berufung der dritten Synode von Karthago mit massgebend war.
Aber was wir bestreiten, ist, dass bei der Berufung eines der
beiden letzten Ketzertaufkonzilien schon eine offizielle oder
quasioffizielle Kundgebung des Papstes Stephan gegen den Anabaptismus

vorlag." Allein die Briefe und die Synodalkundgebungen
Cyprians zeigen, dass er mit seinen Getreuen zwar von der
Notwendigkeit der Taufspendung bei Übertritten tief überzeugt

') In seiner Schrift „Cyprian und das Papsttum", 1912, 21, A. 3, gibt
Ernst auch die Möglichkeit zu, dass Cyprian in Ep. 71, 3 einen Seitenblick
auf Stephan geworfen habe, da er auf anderm Wege als durch ein Schreiben

von der römischen Praxis und der Ansicht Stephans habe Kenntnis
erhalten können.



— 86 —

ist, aber anderseits mehr für Duldung als für Ausbreitung der
Wiedertaufe kämpft. In Ep. 69, 17; 71,3; 73, 26 spricht er
ebenso wie im Schreiben an Papst Stephan (Ep. 72, 3) den
Gedanken aus, es solle jeder Bischof hierin denken und handeln
dürfen, wie er es für richtig halte, es dürfe keiner vom andern
Gehorsam verlangen oder seine Anschauung und Haltung zur
Bedingung der kirchlichen Gemeinschaft machen. Dasselbe sagt
er in seiner Rede zur Eröffnung des Septemberkonzils (436, 1 ff.),
und von allen Stimmen des Konzils verlangt nur eine (Sent. 30)

ausdrücklich, dass die Wiedertaufe auch da eingeführt werde,
wo sie bisher nicht geübt worden sei. Dieser ganze Aufwand
an Synoden und diese Betonung der Pflicht, eine abweichende
Anschauung und Übung zu dulden, verrät, dass die Wiedertäufer

es nicht bloss und nicht in erster Linie mit afrikanischen
(mauretanischen) Kollegen zu tun hatten, sondern mit einem
Gegner, der mit hohem Ansehen die Geneigtheit verband,
andern Vorschriften zu geben, keine Duldung zu üben, sondern
die kirchliche Gemeinschaft mit ihm von der Annahme seiner
Anschauung abhängig zu machen, und das konnte nur der
römische Bischof Stephan sein, der auch wirklich in seinem
Schreiben sich aufs hohe Ross setzte und die Gemeinschaft mit
Cyprian und seinen Gesinnungsgenossen abbrach.

Wenn man nun im Lichte dieser Erwägungen in Cyprians
Eingangsrede zur Septembersynode die Worte liest: „neque
enim quisquam nostrum episcopum se episcoporum constituit aut
tyrannico terrore ad obsequendi necessitatem collegas suos

adigit", so wird einem wirklich schwer, zu glauben, dass
Cyprian und seine Kollegen hierbei nicht an den römischen
Amtsbruder gedacht haben sollten. Cyprian kannte seinen Tertullian
und wird wohl gewusst haben, wen dieser De pud. 1 als
„episcopus episcoporum" verhöhnt hatte. Auch die andern Synodalen
waren nicht bildungslos. In Sent. 30 (448,4) sagt Bischof Libosus
von Vaga: In evangelio Dominus „ego sum", inquit, „veritas";
non dixit : ego sum consuetudo ; itaque veritate manifestata cedat
consuetudo veritati, etc. Nun stellt allerdings auch Cyprian in
Ep. 74, 9 der „consuetudo" die „veritas11 entgegen unter
Hinweis auf Joh. 14, 6: quam veritatem nobis Christus ostendens
in evangelio suo dicit: „ego sum veritas". Aber seine zugespitzte
Gegenüberstellung hat der Synodalbischof nicht bei Cyprian,
sondern bei Tertullian gefunden, de virg. vel. 1 (Oehler I, 883) :



— 87 -
sed Dominus noster Christus veritatem se, non consuetudine«*,
cognominavi^ So werden die Synodalen darüber nicht im Zweifel
gewesen sein, wo der Bischof zu suchen sei, der den episcopus
episcoporum spielen wollte.

Übrigens spricht gegen Ernsts Auffassungx) schon die ganze
Wendung des cyprianischen Satzes. Denn wenn der Bischof von
Karthago sich selber gegen Vorwürfe aus afrikanischen Kollegenkreisen

verwahren wollte, warum sagt er nicht einfach und
offen, er wolle nicht den Bischof der Bischöfe spielen und
andern seine Meinung aufzwingen? Warum sagt er: keiner von
uns will Oberbischof sein und andere vergewaltigen Das lässt
doch wohl erkennen, dass die Spitze gegen einen Bischof ausserhalb

der Versammlung gerichtet ist, der wirklich einen
solchen Anspruch erhob.

4. Ist nun Ep. 74 an Pompejus, worin Cyprian sich mit dem
Schreiben Stephans auseinandersetzt, vor oder nach der
Septembersynode geschrieben? Für die erstere Annahme spricht
die Nichterwähnung des Konzils im Briefe, für die letztere die
Nichtberücksichtigung des Briefes auf dem Konzil. Hier stehen
sich also zwei Beweise aus dem Schweigen gegenüber, und es

fragt sich nur, ob sie sich wirklich die Wage halten oder ob
nicht das eine Schweigen schwerer wiegt als das andere.

Nun liegt es auf der Hand, dass, wenn die Synodalen den
Brief Stephans als Luft behandeln wollten, auch die Ep. 74

ausser Betracht bleiben musste. Wie wir schon hörten, geht
Cyprian in Ep. 74 auf Stephans Schreiben nur deshalb ein, weil
der Empfänger dies ausdrücklich gewünscht hatte. An sich, sagt
er, sei es ganz unnötig, den Brief Stephans zu lesen, da in den

Briefen, von denen der Empfänger Abschriften habe, alles
vollständig zusammengefasst sei. Zu diesen Briefen gehörte sicher
auch Ep. 73 an Jubajan — und just der Briefwechsel Jubajans
mit Cyprian wurde auf dem Konzil vorgelesen, er wurde als
genügende Grundlage für die Synodalverhandlung erachtet.

Anderseits wird natürlich auch das Schweigen über das
Konzil in Ep. 74 zu erklären gesucht. Der Empfänger sei iden-

') Neuestens erklärt auch K. Adam (Das sog. Bussedikt des Papstes
Kallistus, 1917, 14) Ernsts Nachweise für überzeugend. Dagegen ist Batiffol
(Etudes de liturgie et d'archéologie chrétienne, Paris 1919, Nr. Ill: Origine
du règlement des conciles, S. 106 f.) der Anschauung, dass Cyprian den
Papst Stephan im Auge habe.



tisch mit dem in Sent. 83—85 (460, 13) genannten Bischof Pom-

pejus von Sabrata, der sich durch seinen Nachbarn Natalis von
Oëa auf dem Konzil vertreten liess. Sicherlich habe nun
letzterer seinem Auftraggeber über die Vorgänge auf dem Konzil
Bericht erstattet, so dass weder vonseiten des Pompejus eine
Anfrage wegen des Konzils noch vonseiten Cyprians eine
Erwähnung notwendig und angezeigt gewesen sei, und es seien

ja auch die ersten zwei karthagischen Synoden in Ep. 74 nicht
erwähnt (Ernst, Papst Stephan, S. 49 f.).

Was nun zunächst diesen Punkt betrifft, so wäre die
Nichterwähnung der letzten und grössten Synode eben doch viel
auffallender als die der zwei früheren. Und mag der Empfänger
von Ep. 74 der von Natalis vertretene Pompejus sein oder nicht,
jedenfalls war er auf dem Konzil nicht persönlich anwesend

gewesen, und man würde deshalb erwarten, dass Cyprian, der
dies wissen musste, wenigstens auf das Konzil hingewiesen oder
den Gedanken ausgedrückt hätte, er werde die Akten des
Konzils erhalten haben oder sonst darüber unterrichtet sein.
Wie berechtigt diese Erwartung ist, zeigt Ep. 55, 6, wo Cyprian
seinem Kollegen Antonian den Verlauf der Verhandlungen und
Beschlüsse über die Gefallenen der decischen Verfolgung schildert

und dabei auf ein die einzelnen Stimmen enthaltendes
Schriftstück verweist, von dem er hofft, dass es in die Hände
des Empfängers gekommen sei: secundum quod libello
continetur, quem at te pervenisse confido, ubi singula placitorum capita
conscripta sunt1).

Doch lässt sich hierüber noch streiten. Aber entschieden
ist die Frage, wenn gezeigt werden kann, dass die Stimmen
der Synodalbischöfe nicht, wie H. v. Soden (Quellen und
Forschungen 1909, 17) meint, bloss Ep. 73, sondern auch Ep. 74

voraussetzen. Schon Nelke (Theol. Revue 1906, 403) glaubte
entscheidende Berührungen zwischen den sententiae und Ep. 74

gefunden zu haben, er war aber dabei nicht gerade glücklich,

so dass Ernst die Entgegnung nicht schwer fiel (Theol.
Quartalschr. 1911, 260, A. 2). Es klingen aber tatsächlich in den
Stimmen der Synodalbischöfe Töne mit, die sich nicht aus Epp. 69

') In Ep. 49, 2 schreibt Kornelius an Cyprian : et ut motum omnium et
consilium singulorum dinosceres, etiam sententias nostras placuit in notitiam
vestram perferri, quas et subiectas leges. Vgl. noch Ep. 71, 1 (771, 6); 73, 1

(778, 16 ff.).



— 89 —

bis 73, sondern nur aus Ep. 74 erklären lassen. Freilich
verraten sie sich nur einem genau prüfenden und scharf
horchenden Ohre.

So heisst es in Sent. 2 : quae foris exercentur nullum habent
salutis effectum. Das Wort „effectus" kommt aber mwinEp. 74,5
vor: aut si effectum baptismi maiestati nominis tribuunt.

Das Wort „maiestas" findet sich in den Ketzertaufbriefen
ausser in Ep. 74, 5 nur noch in 74, 8 (maiestatem Dei) und in
der, wie wir noch sehen werden, ebenfalls späten Ep. 69, c. 6

(divinae censurae maiestate) und c. 16 (maiestas sua et sanc-
titas, nämlich der kirchlichen Taufe). In Sent. 26 aber führt
der Bischof Felix von Uthina „Domini nostri Christi adorandam
et venerabilem maiestatem" ins Feld.

Ebenso kommt „infamare" (Sent. 25) nur in Ep. 74, 2

(801, 1) vor.
Der Gedanke, dass die Ketzer „adversarii et antichristi"

seien (Sent. 11, 21, 51, 87), findet sich in mehreren Briefen (Ep. 70,

3; 73, 15; 74, 2; 69, 1, 10, 11, 16), aber die offene Gegenüberstellung

von „christiani" und „haeretici" (Sent. 24, 38, 40, 58, 66)

nur in Ep. 74, 1 und 8 (799, 11 und 805, 23), wo es von Papst
Stephan heisst: qui haereticorum causam contra christianos et
contra ecclesiam Dei adserere conatur, und : dat honorem Deo
qui haereticorum amicus et inimicus christianorum etc. Ebenso
drückt Sent. 38 die Verwunderung darüber aus : quod quidam
nostri haereticis suffragantur et christianis adversantur.
(Freilich erklärt Cyprian schon in Ep. 55, 24 : christianus non
est, qui in Christi ecclesia non est. Und Tertullian, de praescr.
c. 37 Oehler II, 35 : si enim haeretici sunt, christiani esse non
possunt.) Auch die unmittelbare Gegenüberstellung von Christus
und Antichristus (Sent. 1, 64) ist (ausser de unit. c. 3. 311, 1)

nur in Ep. 74, 8 (806, 7) zu finden.
Mehrere Synodalen gebrauchen nach Eph. 4, 4 ff. gebildete

Anaphoren : ein Gott, ein Glaube, eine Hoffnung, eine Taufe u. ä.
So in Sent. 1, 2, 46, 67, 73. Aber von de unit. c. 4, wo die
genannte Schriftstelle angeführt ist, abgesehen, sagt Cyprian nur
in Ep. 74, 11: traditum est enim nobis, quod sit unus Deus et
Christus unus et una spes et fides una et una ecclesia et
baptisma unum non nisi in una ecclesia constitutum. Und wie hier,
so ist auch in Sent. 2, in Abweichung von der Schriftstelle „una
ecclesia", in Sent. 67 „Christus unus et ecclesia una", in Sent. 73

Internat. ìirehl. Zeitschrift, Heft 2, 1923. 7



— 90 —

„unus Christus... unaJ) ecclesia" eingefügt. Und auch in Sent. 46
heisst es : una fides, unum baptismum, sed ecclesiae catholicae,
cui soli licet baptizare. Allerdings sagt Cyprian auch in Ep. 73,10:
qui non nisi unum Christum et unam eius ecclesiam novimus,
aber gerade ohne eine an Eph. 4, 4 ff. erinnernde Aufzählung.

Sent. 45 lautet : Seimus non esse nisi unum baptismum in
ecclesia catholica, et ideo non debemus admittere haereticum,
nisi baptizatus apud nos fuerit, ne se putet extra ecclesiam
catholicam baptizatum esse. Ihr kommt nach meiner Beobachtung

am nächsten Ep. 74, 3: (retro nusquam omnino praeeep-
tum est neque eonscriptum, ut haeretico manus tantum in poeni-
tentiam imponatur et sie ei communicetur) et si baptisma non
nisi unum est, quod apud nos et intus est et soli ecclesiae de
divina dignatione concessum est, etc.

Sent. 33 : si enim secundum cautum Christi privatus fons
noster est, etc. Ep. 74, 11: ex persona Christi dicentis: (Cant. 4,
12 f.) fons signatus. Ähnlich Ep. 69, 2. Dagegen wird in
Ep. 73, 10 f., wo von den „fontes ecclesiae", von „fons et flu-
vius aquae vitalis" die Rede ist, auf Joh. 7, 38 hingewiesen.

Man vergleiche :

Sent. 26. Ep. 74, 3.

nemini dubium est... non in tan- quae ista obstinatio est quaeve
tum posse humanuni praesumptionem, praesnmptio humanam traditionem di-

quantum Domini nostri Christi ado- vinae dispositioni anteponere nec anim-
randam et venerabilem maiestatem. advertere indignari et irasci Deum,
memores ergo pericnli hoc quoque non quotiens divina praeeepta solvit et
tantum observare debemus, etc. praeterit humana traditio.

Ich wüsste keine andere Briefstelle, an die Sent. 26 so nahe
heranreichte.

Sent. 5. Ep. 74, 4 und 5.

neque enim spiritus sine '') aqua quia separari (baptisma) neque ab
separari potest nec aqua sine spiritu. ecclesia neque a sancto spiritu potest...
male ergo sibi quidam interpretan- quasi possit aut sine spiritu Christus
tur ut dicant quod per manus impo- indui aut a Christo spiritus separari...
sitionem spiritum sanetum aeeipiant peccata enim purgare et hominem
et sie reeipiantur, cum manifestum sanetificare aqua sola non potest, nisi
sit utroque sacramento debere eos habeat et spiritum sanctum.
renasci in ecclesia catholica.

') Wo der Text vom Hartelschen abweicht, ist es der von H. v. Soden
gebotene: Sententiae LXXXVII episcoporum. Das Protokoll der Synode
von Karthago am 1. September 256 textkritisch hergestellt und
überlieferungsgeschichtlich untersucht. Nachr. v. d. kgl. Gesellsch. d. Wissensch. zu
Göttingen. Phil.-hist. Kl. 1909, 247—307.

2) Siehe dazu die Bemerkung v. Sodens, a. a. 0., S. 299, A. 1.



— 91 —

Der Satz „male ergo etc." berührt sich, wie Ernst (Theol.
Quartalschr. 1911, 280) richtig beobachtet hat, mit Ep. 72, 1,
aber auch, was Ernst entgangen ist, mit Ep. 73, 21 (jedesmal
Joh. 3, 5 und das bezeichnende „sacramento utroque nasci") ;

allerdings ist der Einklang mit Ep. 72, 1 noch inniger als mit
Ep. 73, 21, weshalb der von Ernst (gegen H. v. Soden) gezogene
Schluss, dass Ep. 72 nicht von der Septembersynode stamme,
sondern dieser schon bekannt sei, zurecht bestehen wird. Aber
der vorhergehende Satz „neque enim etc." hat nirgends ein so

sprechendes Gegenstück wie in Ep. 74, 4 und 5. Namentlich ist
mir das bezeichnende „separare" sonst nirgends begegnet.

Sent. 49. Ep. 74, 4.

simaritusperegreprofiscensamico ecclesia Dei et sponsa Christi.
suo commendasset uxorem suam „. „
custoäiendam, commendatam sibi ille

haeresim> quae' sponsa Christi non
quanta posset diligentia conservarci, gü _ _ fil}og Deo ^ non posge
ne ab aliquo castitas eius et sanctitas
adnlteraretur. Christus dominus et deus 74, 7.

noster ad patrem proficiscens spon- baptismi generatio et sanctiAcatio

sam suam nobis commendavit. utrumne apud solam sponsam Christi sit, quae
eam incorruptam et imiolatam custodi- parere spiritaliter et generare Alios

mus an integritatem eius et castitatem L>eo possit.
moechis et cormptoribus prodimus? 74, 8.

qui enim baptisma ecclesiae commune dat honorem Deo qui foris de

cum haereticis facit, sponsam Christi adultera et fornicarla nasci Dei Alios
adulteris prodit. adseverat?

74, 9.

si custodimus Christi praecepta, si
incorruptam atque imiolatam sponsae eius
sanctitatem tuemnr.

Wie man sieht, liegen die Farben, die Bischof Venantius
von Thinisa zu seinem Gleichnis verwertet hat, in Ep. 74, 4—9.

Allerdings ist auch in Ep. 73, 11 vom sponsus et dominus der
Kirche die Rede, heisst es auch dort : aqua ecclesiae fidelis et
salutaris et sancta corrumpi et adulterari non potest, sicut et
ipsa ecclesia incorrupta et casta et pudica est. Aber vom Schutz
der bräutlichen Reinheit und Unversehrtheit handelt nur Ep. 74,

nur hier sind die Begriffe : Braut Christi, Keuschheit,
rechtmässige geistliche Zeugung — Häresie, Unzucht und Ehebruch,
einander gegenübergestellt und ausgemalt.

Sent. 30. Ep. 74, 9.

in evangelio Dominus, ego sum, in- nec consuetudo, quae apud quos-
quit, veritas. non dixit: ego sum re»- dam obrepserat, impedire debet quo-



— 92

suetudo, itaque veritate manifesta cedat minus veritaspraevaleatetvincmt. nam
consuetudo veritati, ut etsi in praete-
ritum quia in ecclesia haereticos non
baptizabat, nunc baptizare incipiat.

consuetudo sine veritate vetustas
erroris est. propter quod relieto errore
sequamur veritatem

quam veritatem nobis Christus
ostendens in evangelio suo dicit: ego

sum Veritas.

Allerdings stehen sich auch in Ep. 71, 3 und 73, 13 die
Begriffe consuetudo und ratio (veritas) gegenüber, aber nur in
Ep. 74, 9 wird Joh. 14, 6 angeführt und nur hier findet sich die

Aufforderung, die bisherige irrige Gewohnheit abzulegen und
die der Wahrheit entsprechende Übung aufzunehmen. (Dass
ausser Ep. 74 auch Tert. de virg. vel. c. 1 auf Sent. 30 eingewirkt
hat, wurde oben schon bemerkt.) Ep. 74, 9 klingt auch noch in
andern Stimmen mehr durch als Ep. 71, 3 und 73, 13. Sent. 77:

cum Christus veritas sit (ebenfalls Anspielung* auf Joh. 14, 6),
magis veritatem quam consuetudinem sequi debemus. Sent. 63 :

nemo consuetudinem rationi et veritati praeponat.

Ep. 74, 2.

si vero ubique haeretici nihil aliud
quam adversarii et antichristi nomi-
nantur quasi illi (sc. apostoli)
haereticorum baptismata probaverint aut
eis sine ecclesiae baptismo communi-
caverint... quem (sc.Cerdonem) Marcion
secutus in Deum patrem creatorem

blasphemare instituit.
Sent. 52.

gentiles quamvis idola colant,
tamen summum deum patrem
creatorem cognoscunt et confltentur. in hunc
Marcion blasphémât : et quidam non
erubescunt Marcionis baptismum
probare? quomodo tales sacerdotes
sacerdotium dei aut servant aut vindicant,
qui hostes dei non baptizant et sie

Ulis communicant?

74,
et sic ei communicetur.

74, 8.

Considerandum est pro Ade et
religione sacerdotalis loci, quo fungimur,
an constare sacerdoti dei ratio in die
iudicii possit adserenti et probanti et
in aeeeptum referenti blasphemantium
baptismata...

dat honorem deo qui Marcionis
baptismo communicate dat honorem
deo qui haereticorum amicus et
inimicus christianorum sacerdotes dei...
abstinendos putat? si sic honor deo

datur, si sic a cultoribus eius et
sacerdotibus timor dei et disciplina
servatur : abiciamus etc.



93

Auch in Ep. 73, 17 ist von solchen die Rede, die „deum
creatorem patrem sciebant", im Unterschied von solchen, die „wore
cognito immo et blasphemato deo patre" getauft wurden, in 73,18
heisst es : qua autem potestate consequi in baptismo remissionem
peccatorum potest negans deum creatorem Christi? quid
est igitur aliud quam participem haereticis blasphemantibus
fieri defendere velie et adserere, quod remissam peccatorum
accipere possit in Christi nomine blasphemans graviter et peccans
in patrem et dominum et deum Christi? Aber in Ep. 74 wird
in diesem Zusammenhang Marcion ausdrücklich genannt, und
es wird dabei die Einhaltung der Priesterpflicht nachdrücklich
betont wie in Sent. 52.

Sent. 36.

Qui autem dicunt quia haeretici
vere et legitime baptisant, ipsi sunt,
qui non duo sed multa baptismata faciunt.
nam cum haereses multae sint, pro
earum numero et baptismata conpu-
tabuntur.

Sent. 41.

Cum dicat apostolus (I. Tim. 5, 22)
non communicandum peccatis alienis,
quid aliud quam peccatis alienis com-

municat qui haereticis sine ecclesiae
baptismo communicat?

Ep. 71, 7.

duo baptismata ipsi faciunt, dum et
apud haereticos baptisma esse dicunt.

Ep. 74, 2.

omnium haereticorum baptismata
iusta esse et légitima iudicavit (sc.
Stephanus) et cum singulae haereses

singula baptismata et diversa peccata
habeant, hic cum omnium baptismo
communicans universorum delicto in sinum
suum coacervata congessit.

Wie man sieht, sind in Sent. 36 die Gedanken von Ep. 71, 1

und 74, 2 zusammengefasst. Jedenfalls findet sich der Gedanke
von den vielen, auf die einzelnen Häresien verteilten Taufen
bei Cyprian nur in Ep. 74, 2. Aber auch Sent. 41 kann durch
Ep. 74, 2 angeregt und auf die Schriftstelle I. Tim. 5, 22 gebracht
worden sein.

Sent. 8.

censeo omnes haereticos et schis-
maticos, qui ad catholicam ecclesiam
volnerint venire, non ante ingredi, nisi
exorcizati et baptizati prius fuerint,
exceptis his sane, qui in ecclesia catholica

fuerint ante baptizati: ii tarnender
manus impositionem in poenitentia ecclesiae

reconcilientur. Vgl. Sent. 22.

Ep. 74, 12.

Observatur itaque a nobis et tene-
tur... ut omnes, qui ex quacumque
haeresi ad ecclesiam convertuntur, ecclesiae

unico et legitimo baptizentur,
exceptis his, qui baptizati in ecclesia prius
fuerant et sie ad haereticos transierant.
hos enim oportet, cum redeunt, acta

poenitentia per manus impositionem
solam reeipi.



— 94 —

Sent. 8 entspricht also in ihrem ganzen Bau genau dem
zusammenfassenden Schlusssatz von Ep. 74. Freilich handelt
auch Ep. 71, 2 von solchen „qui de ecclesia recedebant et hic
baptizati prius fuerant", und es heisst auch da : quod nos hodie
quoque observamus, ut quos constet hic baptizatos esse et a
nobis ad haereticos transisse, si postmodum peccato suo cognito
et errore digesto ad veritatem et matricem redeant, satis sit in
poenitentiam manum inponere. Aber ein Vergleich damit lässt
die nähere Übereinstimmung zwischen Sent. 8 und Ep. 74, 12

nur noch deutlicher hervortreten. Sent. 8 ist nichts anderes als
Ep. 74, 12, in ein Votum umgegossen.

Vielleicht löst diese Beobachtung auch das Rätsel der
Eingangsworte von Sent. 8 : lectis litteris Cypriani dilectissimi nostri
ad Jubaianum itemque ad Stephanum. Angesichts der
Einleitung des Protokolls und der beiden Reden Cyprians, lehnt
H. v. Soden (Quellen und Forschungen, 1909,17) die Annahme, dass
doch ein Brief Cyprians an Stephan verlesen worden sei, mit
Recht ab, aber ebenso mit Recht die Annahme eines Einschubes.
Von den drei Erklärungsversuchen, die er bietet, geht einer
dahin: der betreffende Bischof wisse, dass in Ep. 73 Stephan
bekämpft werde, und er bezeichne darum lässigerweise diesen
Brief als „ad Jubaianum itemque ad Stephanum" gerichtet.
Nach unserer Beobachtung wird es nun aber wahrscheinlicher
sein, dass Bischof Crescens von Cirta an Ep. 74 denkt und
diesen von ihm gelesenen Brief, der den Stephan bekämpft, als
an Stephan gerichtet und auf dem Konzil vorgelesen bezeichnet.

Wie dem sein möge : dass aus den Stimmen der Synodalen
auch schon Ep. 74 spricht, hat unsere Untersuchung wohl
dargetan. So zahlreich die mit andern Briefen gemeinsamen
Berührungen sein mögen, es bleiben Fingerzeige genug, die ganz
entschieden auf Ep. 74 weisen. Dass aber umgekehrt Cyprian
sich in Ep. 74 an die sententiae angelehnt hätte, wird kaum
jemand annehmen wollen. Das hatte der Meister von Karthago
nicht nötig. Ep. 74 und damit die Entscheidung des Papstes
fallen also vor das Septemberkonzil1).

Trotzdem entspricht die Bezeichnung dieser Synode als
„Oppositionskonzil" nicht ganz dem Sinne der Afrikaner. Sie

*) Demnach kann Ep. 72 nicht vom Septemberkonzil stammen, wie
H. v. Soden annimmt, sondern muss das Schreiben einer vorausgegangenen
Synode sein (Frühjahr 256).



— 95 —

ist keine Versammlung, die dazu zusammengetreten wäre, gegen
römische ÜbergriffeVerwahrung einzulegen, den römischen Bischof
in seine Schranken zu weisen, etwa wie die Emser Punktation
zwischen wirklichen und angemassten Primatsrechten zu
unterscheiden. Vielmehr eine Synode, die der Überzeugung von der

Ungültigkeit der Ketzertaufe und von der Notwendigkeit,
Übertretenden die kirchliche Taufe zu erteilen, nachhaltig Ausdruck
geben will, und die dabei über die Herrschermiene des Römers
mit einer kurzen, entschiedenen Erklärung ihres Vorsitzenden
zur Tagesordnung übergeht.

5. Zum Schluss möchte ich noch einen Schritt weiter
gehen. Es fällt auf, dass im Briefe Firmilians (Ep. 75) der
grossen karthagischen Septembersynode keinerlei Erwähnung
geschieht, was man doch eigentlich erwarten könnte, wenn diese

Synode kurz vorher stattgefunden hätte. Denn dass in diesem
Falle Cyprian in seinem Briefe und der den Brief überbringende

Diakon Rogati an ausserdem noch mündlich davon
berichtete, darf man ohne weiteres annehmen. Firmilian erwähnt
aber (c. 7) zwar die Synode der Kleinasiaten zu Ikonium, von
einer afrikanischen Synode aber sagt er nichts*).

Man darf darum die Vermutung wagen, dass die Botschaft
Cyprians nach Kleinasien schon vor der Septembersynode
abgegangen sei, dass also nicht bloss die Ankunft der römischen
Entscheidung, sondern auch die Bischofsgesandtschaft nach Rom
und ihre schroffe Abweisung durch Stephan vor der grossen
Septembersynode liege2). Bei der Annahme, dass die afrikanische
Gesandtschaft erst im September nach Rom gegangen sei,
kommt man mit den Zeitfristen doch ziemlich ins Gedränge.
Nach Ep. 75, 5 beeilt sich der Diakon Rogatian, vor dem

') Die in Ep. 75 sich Andenden Berührungen mit den sententiae des

Konzils können durch die von Cyprian übersandten Briefabschriften
vermittelt sein. Auffallend ist nur Ep. 75, 25 : „ut quid illos haereticos et non
christianos vocamus?", verglichen mit Sent. 25: „quid illos infamamus et
haereticos illos appellamus?" Die Frageform und das „Benennen" kommt
nur hier, die Gegenüberstellung von christiani und haeretici aber auch in
Ep. 74, 1 und 8 vor (s. oben).

3) Wie ich nachträglich sehe, lässt auch Langen (Gesch. d. röm. Kirche
bis z. Pontif. Leos L, 1881, 322 f.) die Exkommunikation der Septembersynode

vorangehen, die Sendung an Firmilian freilich ihr nachfolgen. Ebenso
B. Fechtrup, Der hl. Cyprian, I, 1878, S. 238, und K. Seefelder, Theolog.
Quartalschr. 1891, 91.



— 96 —

Winter noch nach Afrika heimzukehren. Nun ruhte die Schifffahrt

im allgemeinen vom 11. November bis 5. März. Doch
scheint sie im Notfall auch über den 11. November ausgedehnt
worden zu seina). Immerhin ist die Zeit vom September bis
Winteranfang für eine Reise von Karthago nach Rom und
zurück und für eine solche von Karthago nach Cäsarea in
Kappadozien und zurück sehr knapp bemessen, wenn sie auch
im allergünstigsten Falle gerade noch ausreichen mag2).

Anders liegt die Sache bei unserer Annahme. Nach
Ankunft der päpstlichen Erklärung begaben sich afrikanische
Bischöfe nach Rom, um bei Stephan vorstellig zu werden, und
wurden in schroffster Weise abgewiesen. Nach ihrer Rückkehr
sandte Cyprian seinen Diakon Rogatian zu Firmilian nach
Cäsarea und berief zugleich eine Synode, die am 1. September
256 zu Karthago tagte. Diese stellte sich auf den Boden der
durch Stephan geschaffenen Lage. Stephan hatte in
beleidigendster Weise die Gemeinschaft mit den Afrikanern
abgebrochen3). Darum behandeln ihn diese auf ihrer Synode als Luft:

') Mitteilung Friedländers an Ernst (P. Stephan, S. 75 f.). Vgl. auch
A. Steinmann, Die Welt des Paulus im Zeichen des Verkehrs, 1915, 24 ff.,
und Friedländer, Sittengeschichte Roms, 9. AuA. von Wissowa, I, 1919, 334 ff.

2) Friedländer berechnet für die Reise von Karthago nach Rom und
zurück bei nur eintägigem Aufenthalt in Rom mindestens 7 Tage, für die
einfache Reise von Karthago nach Cäsarea mindestens 23 Tage. Noch
knapper, fast unmöglich knapp wird die Zeit für H. v. Soden, der mit Ritschl
die Ep. 72 nicht der Frühjahrssynode, sondern der Septembersynode 256

zuschreibt, folg-lich vor der Reise nach Cäsarea zwei Reisen nach Rom und
zurück annimmt, die erste mit Ep. 72, die zweite — mit dem unglücklichen
Ausgang — zur nochmaligen Vorstellung bei Stephan wegen dessen auf
Ep. 72 erfolgten, in Ep. 74 besprochenen, abschlägigen Bescheids. Und da
musste noch Ep. 69, von der Ep. 75 ebenfalls beeinAusst ist und die auch
v. Soden der Ep. 74 nachfolgen lässt, im September vor der Reise nach
Cäsarea untergebracht werden. Ob das nicht doch zu viel ist?

B) Vielleicht hat schon der Satz in Ep. 74, 8 „qui sacerdotes Dei
veritatem Christi et ecclesiae unitatem tenentes abstinendos putat" eine

vollzogene Tatsache im Auge. Dass die Beschimpfung Cyprians als „pseudo-
christus et pseudoapostolus et dolosus operarius" (vgl. IL Cor. 11, 13), die

Verweigerung einer Unterredung, das Verbot an die römische Gemeinde,
die Abgesandten Cyprians zu beherbergen (Ep. 75, 25), den Abbruch der
kirchlichen Gemeinschaft in der allerschroffsten Form ausdrückte, sollte
füglich nicht bezweifelt werden. Nach Tertullian (de praescr. 20) zeigt sich
die kirchliche Einheit in der „communicatio pacis", der „appellatio frater-
nitatis" und der „contesseratio hospitalitatis". Als die Abgesandten Nova-



— 97 —

eine kurze Erklärung des Vorsitzenden in seiner Eröffnungsrede,
dass sie keinen episcopus episcoporum kennen, der die kirchliche

Gemeinschaft von der Zustimmung zu seiner Ansicht
abhängig machen dürfe, da jeder Bischof so frei und unabhängig
sei wie der andere — weiter nichts. In Ep. 74 hatte Cyprian
seinem Zorn über den Stolz und die Unzugänglichkeit des

römischen Bischofs Luft gemacht. Die Septembersynode bewahrte
ein würdevolles Schweigen. Wie dem Bischof von Cäsarea, der,
freilich erst nach reichlichen Zornesergüssen über Stephan, zum
Schlüsse schreibt: „sed quantum ad illum pertinet, relinquamus;
excutiamus potius id de quo cum maxima quaestio est" (Ep. 75,25),
so war auch den um Cyprian gescharten Afrikanern die Hauptsache

nicht die Haltung des römischen Bischofs, sondern die
Ungültigkeit der Ketzertaufe.

Anhang:
Die Stellung der Ep. 69 Cyprians im Ketzertaufstreit.

Wir haben in unserer Untersuchung Ep. 69 zum Beweise
dafür herangezogen, dass die Einwände, die in Afrika gegen
eine TaufWiederholung umliefen, meistenteils von Rom
ausgegangen waren. Die Abfassungszeit dieses Briefes brauchte dabei
nicht berücksichtigt zu werden. Ernst bleibt dabei, dass Ep. 69
das erste Stück des uns erhaltenen cyprianischen
Ketzertaufbriefwechsels sei, der Streit selber freilich zur Zeit des Briefes
schon im Gange gewesen sei (Quartalschr. 1911, 375 ff.), und
er hat neuestens die Zustimmung Rauschens (Theologie und
Glaube, 1916, 629 ff'.) gefunden, während Nelke, v. Soden und
ich (Ztschr. f. neutest. Wiss. 1907, 208, A. 1) den Brief gegen
das Ende des Streites rücken. Nun sind die für Ernsts Anschauung

sprechenden Gründe gewiss nicht zu verachten, und bei
v. Soden scheint es mir ein gewisser Widerspruch zu sein, einerseits

den Ketzertaufstreit sich an der novatianischen Spaltung
entzünden zu lassen und anderseits die den Novatianismus
beleuchtende Ep. 69 ans Ende des Streites zu setzen. Aber
durchschlagend sind die von Ernst vorgebrachten Gründe doch nicht,

tians mit der Botschaft von seiner Erhebung zum Gegenbischof nach
Karthago kamen, wurden sie dort zwar nicht zur communicatio zugelassen,
aber anderseits wegen des Neutralitätsbeschlusses doch beherbergt (Ep. 44,1 ;

48, 2 f.).



— 98 —

vielmehr fallen die gegenteiligen Erwägungen schwerer ins
Gewicht.

Entscheidende Bedeutung legt Ernst dem Umstände bei,
dass Cyprian seinen in Ep. 69 gegebenen Bescheid nicht auf
Konzilsbeschlüsse stütze, sondern allein auf sein eigenes,
bescheidenes Urteil (parva nostra mediocritas, Ep. 69, 17), auf die
Gründe, die ihm seine persönliche gläubige Erkenntnis und die
hl. Schriften an die Hand gegeben hätten (quantum fidei nostrae
capacitas et scripturarum divinarum sanctitas et veritas sug-
gerit, Ep. 69, 1). Aus solchen schriftstellerischen
Bescheidenheitswendungen ist aber nicht viel zu erschliessen. In Ep. 54, 4

sagt Cyprian: sed et catholicae ecclesiae unitatem, quantum
potuit, expressif nostra mediocritas. In Ep. 55, 30, also nach
dem Konzil vom Jahr 251 : haec pauca de multis, quantum
potui, breviter decucurri. Auch in Ep. 63, wo der Beweis dafür
erbracht wird, dass das Abendmahl nicht bloss mit Wasser
gefeiert werden dürfe, erklärt er in c. 1 : nec hoc putes, nos nostra
et humana conscribere aùt ultronea voluntate hoc nobis auda-
riter adsumere, cum mediocritatem nostram semper humili et
verecunda moderatene teneamus. Ja selbst in Ep. 73, wo er
doch die vorausgegangenen zwei Synoden erwähnt (c. 1),
bemerkt er zum Schluss (c. 26): haec tibi brevibus pro nostra
mediocritate rescripsimus, nemini praescribentes aut praeiudi-
cantes etc. (vgl. noch de mort. c. 1, ad^Fort. praef. c. 1, Ep. 58,1).

Die Stelle Ep. 69, 10: „qui quoniam pertinaces alias et
indociles vel hoc tamen confitentur, quod universi sive haeretici
sive schismatici non habeant spiritum sanctum" übersieht auch
Ernst nicht und schliesst eben daraus, dass der Streit bereits
im Gange gewesen sei. Nun findet sich aber in Ep. 70 noch
kein Wort von „Halsstarrigkeit und Unbelehrbarkeit", erst von
Ep. 71 an kommt dieser Vorwurf, und in Ep. 69, 10 steht er in
besonders scharfer und bitterer Gedankenfolge.

Auffällend ist ferner, dass Cyprian mit Ep. 73 zwar Epp. 70,
71 und 72 (778, 17 ff.) '), mit Ep. 72 zwar Epp. 70 und 71 (776,
9 ff.), und mit Ep. 71 zwar Ep. 70 (771, 7; 774, 18), aber nie
zugleich Ep. 69 mitsandte und dieser Brief auch in Ep. 70 nicht

') Ich halte es für ein Missverständnis, wenn H. v. Soden (Quellen und
Forschungen, 1909, 22) meint, dass Cyprian mit Ep. 73 nur Epp. 70 und 71

nicht auch Ep. 72 mitgesandt habe. Vielmehr wollen seine Worte inEp. 73,1
(779, 2) mit sprachlicher Abwechslung gerade besagen, dass auch Ep. 72

beigefügt worden sei.



— 99 —

erwähnt ist. Ernst (Papst Stephan, S. 15 f., A. 2) meint, die
Übersendung habe unterbleiben können, weil die Argumente
von Ep. 69, 1—11 in Ep. 71, 1—3 in nuce wiederholt seien, und
ein erheblicher Teil der Ep. 69 (c. 12—18), die Behandlung der
Klinikertaufe, einem Gegenstande gewidmet sei, der im
Ketzertaufstreit keine Rolle gespielt habe. Letzteres ist aber, wie wir
oben gesehen haben, unrichtig. Und wer für seine Anschauung
Anhänger gewinnen will, pflegt die eingehendere und ausführlichere

Darlegung der Fassung in nuce vorzuziehen*). Der
Sachverhalt ist gerade umgekehrt, als Ernst annimmt: die kürzere
Fassung ging voraus, und der Widerstand, den Cyprian fand,
veranlasste ihn zu grösserer Ausführlichkeit und eingehenderer
Berücksichtigung der gegnerischen Einwände. Darum wird, wie
Nelke (Theol. Revue 1906, 403) gut beobachtet hat, auch der
Kreis der behandelten Schriftworte immer grösser, und er geht
in Ep. 69 noch über Ep. 74 hinaus.

Allerdings werden in Ep. 69 nicht Epp. 70—73 beigefügt,
aber es werden hier überhaupt keine Briefabschriften beigelegt,
während in Epp. 71, 72 und 73 solche beigegeben sind, aber
ohne Ep. 69. Und das Fehlen von Beilagen erklärt sich in Ep. 69

daraus, dass hier zwei Sonderfragen, die novatianische Taufe
und die im Zusammenhang damit in die Erörterung geworfene
Krankentaufe, behandelt werden. Der Sohn Magnus ist sich mit
Vater Cyprian über die Ungültigkeit der Ketzertaufe durchaus
klar. Wenn er fragt: „an inter ceteros haereticos eos quoque
qui a Novatiano veniunt, etc." (Ep. 69, 1), so versteht er haere-
tici ebenso im weitesten Sinne wie Cyprian bei seiner Erklärung,
dass Christus Luk. 11, 23 und anderwärts nicht „aliquam speciem
haereseos" genannt, sondern alle Abtrünnigen als seine Widersacher

bezeichnet habe. Nur darüber ist der Fragesteller im
Zweifel, ob man nicht bei Novatian eine Ausnahme machen
könne und müsse2).

') Das gibt Ernst bei anderer Gelegenheit selber zu, und man kann
ihn hier wieder sich selber widerlegen lassen. In der Quartalschr. 1911, 275,
macht er nämlich gegen eine Aufstellung H. v. Sodens geltend, dass Ep. 73,
wo Cyprian seine Meinung „pienissime" dargelegt habe, „erst recht
geeignet gewesen wäre, dem Briefe an den Papst (Ep. 72) als Beilage mitgegeben

zu werden, um denselben eingehend über die Ansichten der
afrikanischen Anabaptisten zu instruieren".

2) Da man gerade in Rom, wie Ep. 68 beweist, seit den Tagen Stephans
dem Novatianismus, allem nach aus kirchenpolitischen Gründen, entgegenkam,

so verrät schon diese Fragestellung' römischen EinAuss (s. oben).



— 100 —

Von den zugunsten der novatianischen Taufe vorgebrachten
Gründen weist wenigstens einer entschieden an das Ende der
Ketzertaufbriefe. In Ep. 73, 5 entrüstet sich Cyprian über die

Anerkennung der mareionitischen Taufe, die doch dem trini-
tarischen Taufbefehl (Mt. 28, 18 f.) widerstreite: „numquid hanc
trinitatem Marcion tenet? numquid eundem adserit quem et nos
deum patrem creatoremf eundem novit filium Christum?... longe
alia est apud Marcionem, sed et apud ceteros haereticos, fides,
immo nihil est apud illos nisi perfìdia et blasphemia" (vgl. 73,18).
Ähnlich heisst es in Ep. 74, 2 von Marcion: „impudentius
ceteris et abruptius in deum patrem creatorem blasphemare
instituit", 74, 7 : „ubi blasphematur in patrem et dominum deum
Christum". Das trifft aber, lautet nun der Einwand in Ep.69, 7 f.

bei Novatian nicht zu, der ja vom kirchlichen Trinitätsglauben
nicht abweicht: „quod si aliquis opponit, ut dicat eandem No-
vatianum legem tenere, quam catholica ecclesia teneat, eodem
symbolo quo et nos baptizare, eundem nosse Deum patrem, eundem

filium Christum, eundem spiritum sanctum, ac propter hoc

usurpare eum potestatem baptizandi posse, quod videatur
interrogatene baptismi a nobis non discrepare". Von der
interrogate baptismi — „credis in remissionem peccatorum et vitam
aeternam per sanctam ecclesiam?" — handelt Cyprian auch
in Ep. 70, 2. Dagegen ist von der Trinität weder in Ep. 70

noch in Epp. 71 und 72 die Rede, wohl aber in Epp. 73, 74

und 69. Und hier, in Ep. 69, weist Cyprian, nachdem er in c. 7

die interrogatio baptismi erledigt hat, der Geltendmachung des

gleichen Trinitätsglaubens gegenüber darauf hin, dass auch
Core, Dathan und Abiron mit Aaron und Moses den wahren
Gottesglauben geteilt hätten und dennoch wegen ihrer Auflehnung

und Anmassung von Gott gestraft worden seien (c. 8).

Wie man sieht, ist Ep. 69 hier an ihrem folgerechten Platze.
Ob sie der Ep. 74 vorangehe oder nachfolge, mag dahingestellt
bleiben. Denn wenn es in Ep. 74, 7 heisst : während in
Wirklichkeit keine Häresie, ja nicht einmal ein Schisma die
Taufgnade spenden kann, geht Stephan so weit, sogar die Taufen
eines Marcion, Valentin und Appelles trotz ihrer Lästerungen
gegen Gott Vater anzuerkennen und da Sündennachlassung
anzunehmen, wo gegen den Vater und den Herrn Christus
gelästert wird — so könnte dieser Gedankengang sehr wohl hinter
Ep. 69 kommen.



— 101 —

Zu beachten ist ferner, dass wie vom Trinitätsglauben, so auch
von der Zurückführung der TaufWirkung auf den Glauben des Täuflings

nicht in Epp. 70-72, sondern nur in Epp. 73 und 69 die Rede ist.
So heisst es in Ep. 73, 5 : „si enim, sicut quibusdam videtur, secundum

fidem suam quis accipere aliquid foris extra ecclesiam potuit,
utique id accepit, quod credidit ; falsum autem credens verum
accipere non potuit, sed potius adultera et profana secundum
quod credebat accepit". In Erinnerung daran schreibt Cyprian
in Ep. 69, 12 bei Behandlung der Besprengungstaufe der Kranken

ausdrücklich : „ubi plena et tota fide et dantis et sumentis
accipitur quod de divinis muneribus hauritur", wie er auch in
Ep. 73, 9 bemerkt, dass die Samaritane!* „fide vera crediderunt".
Er anerkennt zwar die Vorstellung, dass es der Glaube «ei, der
beim Tauferfolge belohnt werde (vgl. Ep. 69, 12: „aliter pectus
credentis abluitur, aliter mens hominis per fidei merita mun-
datur"; 69, 13: „quisque fuerit in ecclesia, lege et iure fidei
divinane gratiam consecutus" ; 69,16: „ut manifestum sit diabolum
in baptismo fide credentis excludi"), betont aber als notwendige
Voraussetzung das Vorhandensein des wahren, vollen Glaubens,
weil er von Jubajan erfahren hat, dass die Gegner jedem Glauben

die Taufgnade zuschreiben.
Wir sind also nach wie vor der Ansicht, dass Ep. 69

mindestens hinter Ep. 73 gehört. Anderseits fällt der Brief noch vor
die Septembersynode. Hierin ist Ernst gegen H. v. Soden im
Rechte. Ernst selber vergleicht Sent. 16 (443, 16) mit Ep.69,10
(759, 6), Sent. 33 (448, 17) mit 69, 2 (751, 5), Sent. 38 (450, 17)
und Sent. 61 (455, 17) mit 69, 10 (759, 3). Davon sind allerdings
die beiden ersten Berufungen hinfällig. Denn der Gedanke von
Sent. 16 findet sich nicht bloss in Ep. 69, 10, sondern auch in
Ep. 73, 6 (783, 10) und in Ep. 74, 5 (803, 1), und die in Sent. 16

gewählte Wendung erinnert deutlich an Ep. 73, 6. Sent. 33 aber
berührt sich ebenso mit Ep. 74, 11 (808, 24) wie mit 69, 2.

Dagegen wirkt die Übereinstimmung von Sent. 38 mit 69, 10 —
Ernst stellt in der Theol. Quartalschr. 1911, 379, den Wortlaut
der Stellen nebeneinander — durchaus überzeugend1).

Es seien hier noch einige weitere Beobachtungen verzeichnet.
In Sent. 42 heisst es: „extra ecclesiam non dicam lotos, sed

sordidatos". Nun sagt Cyprian de hab. virg. c. 19 von den

') Dass auf Sent. 38 auch Ep. 74 (c. 1 und 8) von EinAuss war, haben
wir oben gesehen.



— 102 —

Familienbädern : „sordidat lavatio ista, non abluit, nec emundat
membra, sed maculât" ; de unit. c. 11 von der Ketzertaufe: „non
abluuntur illic homines, sed potius sordidantur". In Ep. 71,1 nennt
er sie „sordidam et profanam tinctionem". Ep. 69,16: „qui extra
ecclesiam profana aqua polluuntur". Das einfache „lavare"
steht ebenfalls in Ep. 69, wo es in c. 1 von den Kranken heisst:

„eo quod aqua salutari non loti sint sed perfusi", und gleich
darauf ist davon die Rede, dass im Taufsakrament die Sünden
nicht auf dieselbe Weise getilgt würden „ut in lavacro carnali
et saeculari sordes cutis et corporis abluuntur".

Sent. 13 : quando danti locus non est, utique nec accipienti
prodest. Ep. 69, 11: ut hic accipiatur, quod illic nec est nec
dari potest. 69, 12: ubi plena et tota fide et dantis et sumentis

accipitur. ubi sit et accipientis et dantis fides integra.
Sent. 19: qui haereticos potestatem baptizandi habere dicit,

dicat prius qui haeresim condiderit, etc. Ep. 69, 3: qui dicit
apud Novatianum baptizari et sanctificari aliquem posse, prius
ostendat et doceat, etc. 69, 11: qui haereticis sive schismaticis
patrocinantur, respondeant nobis, etc.

Sent. 24: si christiani sunt, cur in ecclesia dei non sunt?
Sent. 25 : si licet haereticis baptizare et remissam peccatorum
dare, quid illos infamamus et haereticos illos appellamus?
Sent. 27 : si consequuntur, cur ad ecclesiam veniunt
Ep. 69, 11: si habent (se. spiritum sanctum), cur illic baptizatis
quando ad nos veniunt manus inponitur? 69, 13: si santificati

sunt, cur in fide sua et domini indulgentia scandalizentur?
Ep. 74, 5 : si effectum baptismi maiestati nominis tribuant
cur non in eiusdem Christi nomine etc.

Sent. 37 : haereticos scimus esse peiores quam ethnicos.
Ep. 69, 6 : schismaticos gentilibus adaequari. 69, 1 : inter ethnicos

et publicanos necesse est conputentur.
Nun möge Cyprian selber noch sprechen. Bekanntlich

betont er nicht bloss in seinen Eingangsworten auf dem
Septemberkonzil, sondern auch sonst mehrmals in ähnlichen
Wendungen die volle Selbständigkeit und Unabhängigkeit des Bischofs :

Ep. 55, 21 ; 59, 14 ; 72, 3 ; 73, 26 ; 69, 17. Es wird aber kaum
Zufall sein, dass dabei nur zweimal vom gegenseitigen Richten
ablehnend die Rede ist. In Ep. 69, 17 wird Röm. 14, 12 f.
ausdrücklich angeführt: „unusquisque nostrum pro se rationem
dabit; non ergo nos invicem iudicemus". Und auf dem Konzil



— 103 —

sagt Cyprian : „neminem iudicantes... tamque iudicari
(episcopus) ab alio non possit quam nec ipse possit alteram iudicare".

Die Ansicht, dass Ep. 69 nicht an den Anfang, sondern ans
Ende des Ketzertaufbriefwechseis gehört, wird auch durch Ep. 75,
die Antwort Firmilians an Cyprian, bestätigt. Firmilians
Ausführungen erklären sich — darin hat 0. Ritschl (Cyprian von
Karthago und die Verfassung der Kirche, 1885, 126 ff.) richtig
gesehen — in der Hauptsache aus Epp. 74, 73 und 69, während
aus Epp. 70—72 nichts anklingt, was nicht auch in den genannten
drei Briefen enthalten wäre.

Ernst (Ztschr. f. kath. Theol. 1894, 214 ff'.) verweist allerdings
für Ep. 75, 23 auf Ep. 70, 1 und für 75, 25 auf 71, 1. Allein
Prov. 9, 18 in Ep. 75, 23 braucht nicht aus Ep. 70, 1 genommen
zu sein, da auch Prov. 19, 5 in Ep. 75, 23 eine Zugabe Firmilians

ist. Und der Gedanke von Ep. 75, 25 findet sich, wie Ernst
selber zugeben muss, auch in den andern drei Briefen. So heisst
es in Ep. 69, 8 : qui Novatiano sive ceteris eiusmodi schismaticis

patrocinantur, 73, 21 : haereticorum patroni et advocati.
Allerdings findet sich gerade die Wendung „patrocinium prae-
stare" (Ep. 75, 25) nur in Ep. 71, 1. Aber wir haben ja nicht
den ursprünglichen Wortlaut, sondern eine in Cyprians
Umgebung verfertigte Übersetzung vor uns. (Übrigens gebrauchen
diese Wendung auch andere Schriftsteller, z. B. Minucius Felix
Oct. 24, 5.) Die Stelle I. Cor. 14, 29 f. (Ep. 75, 4) kommt nicht
bloss in Ep. 71, 3, sondern auch in 74, 10; die Stelle Luk. 11, 23

(Ep. 75, 14) nicht bloss in 70, 3, sondern auch in 69, 1 vor.
Man vergleiche weiterhin : Ep. 75, 5 mit 74, 2 und 7 (bzw.

73, 4); 75, 7 mit 74, 4; 75, 8 f., 11 ff. mit 74, 5 ff.; 75, 16 f. mit
74,'8 und 73, 11 ; 75, 18 mit 74, 5 und 73, 16; 75, 19 mit 74, 9

und 73, 13; 75, 20 mit 73, 14; 75, 21 mit 73, 23; 75, 23 mit
74, 2. Die beiden Schriftstellen Cant. 4, 12 f. und I. Petr. 3, 20 f.

(Ep. 75, 15) finden sich ebenso in Ep. 74, 11, während in 69, 2

noch zwei weitere Stellen (Cant. 6, 8 und Eph. 5, 25 f.)
mitangeführt sind, die 75, 15 und 74, 11 fehlen.

In Ep. 75, 16 wird auf das Schicksal von Core, Dathan und
Abiron hingewiesen. Das geschieht auch in Ep. 73, 8 und 69, 8 f.
Aber nur in Ep. 69, 8 f. ist wie in Ep. 75, 16 auch von den

„participes" die Rede, die der gleichen Strafe anheimgefallen
seien wie die Führer. Ferner berührt sich Ep, 75, 9 mit 69, 7

ziemlich nahe.



-- 104 —

Es gibt also in Ep. 75 Stellen, die nur aus Ep. 74, Stellen,
die nur aus Ep. 73, und endlich Stellen, die nur aus Ep. 69 zu
belegen sind. Wenn nicht alles täuscht, so hat Cyprian seinem
Diakon Rogatian nicht, wie Ernst und v. Soden meinen, das

ganze im Ketzertaufstreit bis dahin angewachsene Schriftenbündel,
sondern nur die Briefe 73, 74 und 69 als Beilagen zum Briefe
an Firmilian mitgegeben. Dass er etwa aus den drei Briefen
eine neue Abhandlung zusammengestoppelt haben sollte, kommt
sicher nicht in Frage.

Das scheint mir für die Stellung von Ep. 69 lehrreich zu
sein. Während dieser Brief unter den Beilagen an Quintus
(Ep. 71), an Stephan (Ep. 72) und an Jubajan (Ep. 73) nicht
enthalten war, ging er mit Epp. 73 und 74 an Firmilian : es waren
seine drei letzten und ausführlichsten Ketzertaufbriefe, die
Cyprian dem Amtsbruder nach Cäsarea übersandte.

München.
Hugo Koch.


	Die karthagische Ketzertaufsynode vom 1. September 256 : zugleich ein Beitrag zur Primatsfrage : mit einem Anhang : die Stellung der EP. 69 Cyprians im Ketzertaufstreit

