
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 13 (1923)

Heft: 3-4

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


213»

BIBLIOGRAPHIE.

Beckmann, Hermann: Evangelische und katholische Frömmigkeit

im Reformationsjahrhundert, dargestellt an Martin
Luther und Teresa di Jesu. (Aus der Welt christlicher
Frömmigkeit. Herausgegeben von Fr. Heiler. Band IV.)
Verlag Chr. Kaiser, München 1922. 100 S.

Der Verfasser dieser durch Lebendigkeit und Wärme
ausgezeichneten Schrift, der sich (s. Vorbemerkung) insbesondere
Heiler und Dilthey verpflichtet weiss, findet in den beiden
Frömmigkeitsarten, die er untersucht, zunächst einmal eine
bemerkenswerte Gemeinsamkeit. Das 16. Jahrhundert stellt
sich ihm dar als eine Zeit, da in der europäischen Welt eine

neue, vom mittelalterlichen Katholizismus charakteristisch sich
abhebende Religiosität erwacht. Der feste Zusammenhang
zwischen dem unbeweglich in sich ruhenden Gott und der Welt,
der für die Epoche eines Thomas, Dante, Eckehart besteht
und sieh in der alles umfassenden Stufenordnung des Kosmos

manifestiert, Avird gelockert. Gott und Welt gleiten auseinander.
Die mit Duns Scotus einsetzende, immer mehr sich verschärfende,
in Occam und Spätscholastik auf stärkste ausgeprägte Tendenz
führt zur allmählichen Umwandlung des Gedankens vom
vollkommenen, ruhenden Sein in die Vorstellung des persönlichen,
Avillkürlich regierenden Herrn. So erscheint Gott den spanischen

Mystikern avìc den Reformatoren als die erhabene, himmelhohe

Majestät, der der Mensch in letzter, ungeheurer Einsamkeit,

in gespannter Unruhe und zitternder Furcht gegenübertritt,

als der Herrscher, der aus grundloser, souveräner Freiheit
seine Gnade schenkt. Aber das gemeinsame Neue erfährt nun
allerdings, Avie eine Vergleichung Teresas mit Luther beweist,
ZAvei total verschiedene Ausformungen. — Bei Luther ist Gottes
schreckliche Allmacht gebunden durch seinen Schöpfungs- und
Heilswillen. Wohl tut sich zwischen Himmel und Erde,
zwischen dem Heiligen und dem Sünder eine Kluft auf, über die



— 213 —

sich vom Menschen her keine Brücke schlagen lässt. EsAväre
eine die Lage völlig verkennende Vermessenheit, Avollte er sich
dessen getrösten, dass verdienstliches Werk, asketische Haltung,
Heiligungsstreben ihn hinübertragen könnten. Vor dem Zorn
des gerechten Richters ist er verloren. Aber in der Kluft darf
er Christus, den Mittler, sehen. Durch ihn hat er Zugang zum
Vater. In ihm ist alles Licht, Liebe, Klarheit. In ihm ist
Vergebung. Nicht in dinglicher, kompakter Gestalt kommt die
Gnade. Es gilt, im Glauben das tröstliche Wort des Evangeliums
zu vernehmen und aufzunehmen. Dann ist der ganze Mensch

gerettet und gerechtfertigt, ob auch der alte Adam noch so

widerspenstig sich gebärden mag. Aus dem Wunder des Glaubens
erwächst die Liebe. Glaube und Liebe bilden das ganze Wesen
eines Christenmenschen. Der Glaube bringt den Menschen zu
Gott, die Liebe zu den Brüdern. Das „Christus hilft uns'** zieht
notwendig das „so helfen wir unsern Nächsten" nach sich.
Geht so von Luthers Glauben ein direkter Weg zum Dienst
an den Brüdern, zur Arbeit in der Welt, so hat die Frömmigkeit

Teresas mit den Nebenmenschen wenig zu schaffen. Wie
für alle Mystiker bedeutet auch für sie „Gott und;Seele"^das
eine unerschöpfliche Thema. Die Seele gehört zu Gott, ist"in
ihm, verbunden mit ihm auf Grund einer, wenn auch ^verborgenen,

doch unbezwcifelbaren Identität. Aber diese Gedanken-
reihe wird fortwährend gekreuzt durch die Überzeugung von
dem majestätisch - furchtbaren Himmelskönig. Eine eigentlich
monströse Spannung kennzeichnet das innere Leben der grossen
Karmeliterin : Gott und Seele wohnen ständig ineinander, und
doch besagt die volle Begegnung mit Ihm nur etwas Seltenes
und sogar unserm irdischen Zustand Unerträgliches. Die Seele
findet sich eben in die Fesseln des sinnlichen Daseins geschlagen,
von denen sie sich nicht ganz zu lösen vermag; sie weilt
hienieden in trauriger Fremde und Verbannung, und so bleibt ihr
Teil stachelndes Begehren und brennende Sehnsucht. Und dann :

Gott ist ja der Avillkürlich Waltende, der unberechenbar mit
der Seele verfährt, der sie plötzlich überfällt 'und begnadigt,
um alsbald wieder von ihr zu Aveichen. Sie ist zwischen Reichtum

und Dürre hin- und hergeworfen. Was sie ausharren lässt,
ist die alle Unweit vergessen machende bräutliche Liebe, der
amor Dei, wohl zu unterscheiden veu der urchristlichen, bei
Luther kräftig sich auswirkenden, gemeinschaftstiftenden Caritas.



— 214 —

Teresa selbst ermisst einigermassen das Gefährliche ihrer Gottesliebe:

es darf sich schliesslich nicht um den Genuss der
Verzückung handeln, sondern Gott will geehrt werden ; darum
gebührt der Demut, die nur das Eine intendiert — die gloria Dei,
der Vorrang vor der Liebe. Steht für Luthers religiöses Denken
die Gestalt des Erlösers im Zentrum, so gewinnt in Teresas
Frömmigkeit Christus eine wesentliche Bedeutung nicht. Christus,
Glaube, Vergebung, Bruderdienst — das alles hat hier und
dort einen völlig andern Sinn. — Am unmittelbarsten wird die
tief greifende Gegensätzlichkeit der beiden Frömmigkeitsarten
erkannt, wenn sich der Blick auf Luthers und Teresas Gebet
richtet. Bei Luther ist das Gebet vorzüglich die aus Jammer
und Not steigende Bitte und Fürbitte des zur Kindschaft
erhobenen Frommen, der darum weiss, dass er zum Vater rufen
darf und soll, und der im Vertrauen auf Gottes herrliche
Verheissung trotzig dem Teufel und seiner Macht entgegentritt.
Das Gebet der Mystikerin hat mit keiner Erdennot etwas zu
tun. Teresa beschreitet den Stufenpfad des Gebets, um durch
mühselige, anstrengende Schulung und Disziplinierung der Seele
immer höher emporzugelangen und über die Etappen der
Betrachtung, Ruhe, Vereinigung jenes Letzte zu erreichen: die
den ewigen Zustand Aerwegnehmende vorübergehende Ekstase.

Erwägt man, class Bechmann am Ende seiner Erörterungen
versichert, Luthers und Teresas Religion mussten als zwei
Welten eingeschätzt werden, die sich einander durchaus
entgegenstehen, also einander ausschliessen, so wird man sich
kaum versucht fühlen, der These Aen der aus der religiösen
Eigenart des Jahrhunderts sich erklärenden Gemeinsamkeit zu

grosses Gewicht beizulegen. Tatsächlich ist das Zentrum der
Verkündigung* Luthers das centrum Paulinum, die Erkenntnis,
die Wiederentdeckung des „sola fide". Die ungeheure Tragweite

dieser Erkenntnis mag selbst dem Reformator nicht zu
allen Zeiten mit derselben Deutlichkeit vor Augen gestanden
haben : auch bei ihm verraten sich ja wohl die Spuren des

„religiösen" Titanismus. Aber aufs Ganze gesehen, behält das

neue Glaubensverständnis, d. h. das Verständnis des Werk und
Haltung begründenden, aber mit Werk und Haltung niemals
identischen Wesens der Pistis seinen zentralen Charakter. Es
ist darum mehr als zweifelhaft, ob ein Satz Bechmanns wie
dieser: es erfordert tatsächlich eine ungeheure, nicht



— 215 —

.alltägliche Spannkraft der Seele, um im vollen Sinne Luthers
den Glauben fassen und im Glauben Christum ergreifen zu
können, und nur unter echtem und schwerem Sündendruck
mag sich die Seele zu so hohem Glaubensflug aufschwingen"
(S. 16) — Luthers Zustimmung würde gefunden haben. Die
spanische Mystikerin, die Geistesverwandte des Meisters der
excercitia spiritualia, Aveiss freilich auch ihrerseits, wie übrigens
alle echten, nicht affektierten und spielerischen Mystiker, etwas
Aen der den Sünder tötenden majestas Gottes. Aber gerade
sie zeigt in Avahrhaft klassischer Weise, wie der Titanismus
des „religiösen" Menschen diese Erkenntnis preisgibt und mit
kühnem Griff das Göttliche an sich rafft oder —¦ anders
gesprochen — die Seele mit dem Ewigen sich verschmelzen lässt.
Alle ihre gegenteiligen, an ihrem Ort gewiss voll ernst zu
nehmenden Äusserungen, dass man die unio mystica nicht dürfe
erzwingen wellen usf., sind nicht imstande, darüber
hinwegzutäuschen.

Bechmanns Schrift sei als Anregung zu erneutem
Durchdenken entscheidender Fragen nachdrücklich empfohlen. A. G.

Blass, Friedr. : Grammatik des neutestamentlichen Griechisch,
bearbeitet von D. Albert Debrunner. 5., durchgesehene Aufl.
Göttingen 1921, Vandenhceck & Ruprecht, 336 S. Preis
geheftet 30 Mark, gebunden 40 Mark.

Die Neutestamentliche Grammatik wird im allgemeinen im
theologisch-exegetischen Lehrvortrag und Studium als
nebensächlich behandelt, es bleibt auch kaum Zeit für ein näheres

Eingehen im Laufe der theologischen Semester. Der Student
muss sieh darum in der Regel mit den Beobachtungen
begnügen, die er beim regelmässigen Lesen und Exegesieren des

Neuen Testamentes und der nächstliegenden urchristlichen
Schriften über deren Sprache im Vergleich zum klassischen
Griechisch inachen kann. Um so nötiger ist es, wenn man
hier nicht an der Oberfläche haften bleiben will, in die
systematische Grammatik des neutestamentlichen Griechisch und
seiner besonderen Eigentümlichkeiten einen Einblick zu tun.
Nach den verdienten Vorarbeiten von Buttmann, Winer u. a.

kann man sagen, dass eine Avirklich Avissenschaftliche Behand-



— 216 —

lung der Aufgabe erst möglich wurde durch die immer genauere
Erforschung der griechischen „Gemeinsprache (xoivr) im
Umfange der gesamten erreichbaren Literatur und sonstiger
Sprachdenkmale (Inschriften u. a.). Gegenwärtig ist — neben den
Werken von Moulton und Robertson-Stocks — die Grammatik
von Blass das einzige deutsche Werk, das dieser Anforderung
voll und ganz entspricht, nachdem es bereits in der 4. Auflage
von Professor Debrunner in den weitesten Umkreis der Koine-
forschung hineingestellt worden war, was in der vorliegenden
5. Ausgabe noch in erhöhtem Masse geschehen ist. An
wissenschaftlicher Genauigkeit, an Klarheit und Übersichtlichkeit
der Darstellung ist das Werk musterhaft und gehört als solches
zum Rüstzeug jedes neutestamentlichen Exegeten. G. M.

Bcehmer, Julius, Liz. Dr., Pfarrer in Eisleben: Die
neutestamentliche Gottesscheu und die ersten drei Bitten des
Vaterunsers. Halle 1917. 209 Seiten, in Mühlmanns theologischen
Taschenbüchern.

Im Anschluss an die Untersuchungen Gustaf Dalmans
(Worte Jesu) will der Verfasser mit seinen Ausführungen,
folgendes zeigen: „Das Neue Testament ist Aen der jüdischen
Scheu vor dem Namen und vor der Person Gottes geradezu
durchtränkt, ohne dass die Exegeten das bisher gebührend zur
Kenntnis nahmen." Es wird jedoch ausdrücklich festgestellt,
dass „es sich um eine Sache handelt, die im Unterbewusstsein
der am Neuen Testament beteiligten Personen schwebt" (S. 3).
Wie tritt aber dieser unterbewesste Zustand der Gottesscheu
zutage'? Bcehmer erschliesst ihn aus den „Umnennungen" Gottes
(z. B. xvgiog, nax-ijg, vi}iiaxoç); den „Umschreibungen" (z.B. Himmel,

Höhe, von oben, Stimme u. a.) ; den „Andeutungen1-'* [„Die
Präposition Avird dazu verwandt, eine unmittelbare Berührung
ZAAischen Gott und dem Geschaffenen überhaupt zu vermeiden"
(S. 12). „Das Passivum Avird an einigen Stellen in Anwendung
gebracht, damit Gott nicht als Handelnder zu sehr vermenschlicht

oder verweltlicht aussehe" (S. 19)]; den „Zurückschiebungen"

(Gebrauch der dritten statt der zweiten Person). Aufs
Vaterunser bezogen, in welchem sich die unmittelbare Anrede
Gottes mit den ersten in passivische Form der dritten Person



— 217 —

gekleideten Bitten verbindet, führt die Untersuchung zum
Ergebnis: „Gott um seinen Namen, sein Reich, seinen Willen
unmittelbar anzusprechen, damit gleichsam in seine eigenste
und innerlichste Sphäre hineinzugreifen, das erschien als
unehrerbietig, ungeduldig, ungläubig, kurz : unfromm" (S. 20, 8).
Wenn wir auch die Bedeutung der „Gottesscheu" im Neuen
Testament stärker betonen möchten, als es vielfach bis anhin
geschehen ist, und wir überzeugt sind, dass man allzuoft das

Evangelium in ein Idyll umkomponiert hat, so können wir
doch auf dem hier eingeschlagenen Weg der Beweisführung
nicht überall Gefolgschaft leisten. In erster Linie würden Avir

vorziehen, die Aufmerksamkeit auf sachlich beAveisende Stellen
zu lenken, wie: Matth. 10, 28 (Luk. 12, 5), Matth. 21, 41,
Mark. 12, 9, Luk. 20, 16, Röm. 1, 18; 9, 18; 9, 20, Hebr. 10. 31 ;

12, ^9. Wenn dann unter „Umschreibungen Gottes" u. a.
angeführt Averden: 1. „Freude im Himmel" (Luk. 15, 7), 2. der
„Schatz im Himmel" (Matth. 6, 20), 3. die „Engel im Himmel"
(Mark. 12, 25), 4. „in den Himmel aufsteigen" (Joh. 3, 13), so

scheinen uns solche Stellen unrichtigerweise in diesen
Zusammenhang gerückt Avorden zu sein. Beweis: 1. Die Freude
im Himmel steht der Freude zu Hause gegenüber, avo Aiele
zusammenkommen, um sich „mitzufreuen". 2. Der Schatz im
Himmel wird dem Schatz auf der Erde entgegengesetzt. Plier
wirken Motten, Rost und Diebe, dort wird nicht zerstört und
nicht gestohlen. 3. Jesus redet vom Zustand und der Welt
nach, der Auferstehung. Er macht deutlich, dass die
Individualität nicht zerschlagen, wohl aber gewandelt AAird ; dass wir
so sein werden, wie die Wesen ursprünglicher Reinheit an der
Stätte des Ursprungs jetzt schon sind. Der Himmel ist den
neutestamentlichen Frommen nichts Leeres, sondern eine Stätte,
wo Dinge für uns aufbeAvahrt werden (vgl. II. Kor. 5, 1 iL,
Hebr. 13, 14, auch „Himmelfahrt Jesajas", 9, 2 ff'.). 4. Da
handelt es sieh um „meines Vaters Haus", in dem viele
Wohnungen sind (Joh. 14, 2 ff'.; 17, 24), von we die Engel Gottes
auf den Sohn des Menschen „herabsteigen" (Joh. 1, 51). An
allen diesen Stellen Avollen die neutestamentlichen Zeugen konkret

lokal vom Himmel sprechen. Eine „Umschreibung Gottes"
ist hier unseres Erachtens nicht vorhanden. Im Aveitern ist es

uns unmöglich, das Wort nax^g unter die „Umnennungen" zu

rechnen, Avelche auf die Scheu vor Gottes Namen deuten sollen.



— 218 —

Hier äussert sich im Gegenteil das die Scheu stets neu über-
Avindende Element christlicher Frömmigkeit ; hier ruft der Geist
in unserem Geist (Röm. 8, 15). Wenn wir letztlich bedenken,
Avie gerade in der neutestamentlichen Zeit überhaupt die
Präpositionen auf Kosten der Kasus immer mehr beliebt wurden,
wie oft Stilrücksichten zur Vermeidung des Gottesnamens
Anlass gaben, so werden wir die Verschiedenartigkeit mitwirkender
Faktoren nicht genugsam beachten können, bevor Avir

Folgerungen ziehen. Betont Bœhmer abschliessend: „Sicherlich war
es das kultische Gebiet, avo ja alle religiöse Sprache ihren
Ausgangspunkt hatte, auf dem zuerst die sprachlichen
Gottesverhüllungen und Gottesandeutungen u. dgl. aufkamen", so
Avird diesem Satz in weitgehendem Masse beizupflichten sein.
Schon Wilhelm Bousset hat in seinem Buch : „Die Religion
des Judentums im neutestamentlichen Zeitalter" (S. 363) in
Beziehung auf unser Problem geschrieben: „Es würde sich lohnen,
diesen sprachlichen Spuren einer veränderten Gottesanschauung
noch Aveiter im Zusammenhang nachzugehen, als es hier
geschehen kann." Die Arbeit Bœhmers, die in ihrer ganzen Art
sehr an diese ¦— allerdings nie erwähnten — Ausführungen
Boussets erinnert (vgl. S. 352—365), Avird als Avillkommene
Fortführung der genannten Untersuchungen zu Aveiterer
Prüfung anregen. O. G.

Dalman, Gustaf, Prof. D. : Orte und Wege Jesu. 2. verbesserte
und vermehrte Auflage. Mit 40 Abbildungen und Plänen.
(Beiträge zur Förderung christlicher Theologie, herausgegeben
von Prof. Dr. Ad. Schlatter in Tübingen und Prof. Dr. W.
Lütgert in Halle a. S. 2. Reihe: Sammlung wissenschaftlicher

Monographien. I. Band.) Preis Fr. 13, geb. Fr. 15.

Gütersloh 1921, C. Bertelsmann, VIII und 321 Seiten.

Im Anschluss an die von Fr. Naumann in seinem „Asia"
betitelten Buch geschilderte Palästinafahrt Wilhelms IL entstand
1902 das Deutsch-eAengelische Institut für Altertumswissenschaft

des heiligen Landes. Gustaf Dalman, der Erforscher
der jüdisch-palästinisch aramäischen Sprache, verliess sein

Leipziger Professorenamt, um die Direktion dieses Instituts in
Jerusalem zu übernehmen. Zu seiner Unterstützung erhielt er
in der Person eines ausserordentlichen Professors, Privatdozenten



— 219 —

oder Pastors auf je 8—9 Monate einen Mitarbeiter. Diesen
beiden gesellten sich jährlich sechs Aveitere Theologen bei
(Pastoren und Oberlehrer), die auf drei Monate ins Institut
gesandt werden. Der Ertrag der stetigen Forschungsreisen,
Avelcher sich in einem Museum, in Vorlesungen und insbesondere
in dem Aen Dalman herausgegebenen Palästinajahrbuch häufte,
ist in der Aerliegenden Arbeit zusammengefasst worden. In
ihr findet man eine möglichst zuverlässige Orientierung über
die topographischen Probleme, welche mit den JesusAvegen von
Bethlehem bis Golgatha verbunden sind. Wie es kaum anders
möglich ist, bringt die Ineinanderarbeitung gelehrter
Kleinforschung allerdings eine Beschwerung mit sich, Avelche stellen-
Aveise der Farbigkeit und Lebendigkeit der Schilderungen
Eintrag tut. Um so mehr Avird das Buch als Nachschlagewerk
vorzügliche Dienste leisten. Ein Verzeichnis mit über 750 Orten
und sorgfältige Register von Personen, Sachen und Bibelstellen
erleichtern in dieser Richtung die praktische Verwendbarkeit.
Wenn sich Theodor Keim ('Geschichte Jesu, S. 94, Zürich 1875)

beklagen musste: „Die bisherige Geschichtschreibung hat das
Verhältnis Nazaras zu Sepphoris so gut wie gänzlich
übersehen", so finden wir nun bei Dalman (S. 71 ff.) eine eingehende
Schilderung Aen dem Leben „Zipporis", das auf Nazareth nicht
ohne Pinfluss geblieben sein kann. Über den „Davidsteich",
von dem das im Dezember 1905 in den Gräbern von Oxyr-
hynchus durch Grenfell und Hunt entdeckte Evangelienbruchstück

erzählt, vermag Dalman nichts Näheres zu berichten.
Dass dieser Teich „vielleicht nur auf der Phantasievorstellung
eines Ägypters beruht" (S. 234), möchten wir bezweifeln. In
dem betreffenden Fragment handelt es sich um eine
Auseinandersetzung mit dem Judentum und seinem Wertlegen auf die
äussere gesetzliche Reinheit. Der Verfasser hätte es in diesem

Fall Avohl Aermieden, sich durch Nennung Aen ürtlichkeiten
im Tempel (oder seiner Nähe), die gar nicht existierten, dem
Vorwurf absoluter Unkenntnis auszusetzen und sich damit von
\ernhcrein den Boden unter den Füssen wegziehen zu lassen.
Ähnlich mag es sich mit dem daselbst erwähnten Hagneuterion
verhalten. Die Unkenntnis eines Ortes ist noch kein Zeugnis
für dessen Nichtexistenz (Vgl. dazu : Adolf Harnack, Ein neues
Evangelienbruchstück, „Aus Wissenschaft und Leben"*, IL Band,
.S. 237 ff.) So sehr einerseits das Streben nach Gründlichkeit



— 220 —

und Vollständigkeit zu begrüssen ist, so sehr kann dasselbe
anderseits in die Irre führen. Uns will scheinen, man sollte
es vermeiden, eine ganze Abhandlung zu schreiben über die
— AAir wollen mit der folgenden Formulierung gerade unseren
Eindruck wiedergeben — „Botanik der Dornenkrone Jesu"
(vgl. S. 209 ff.). Es sei demgegenüber an Sören Kierkegaard.
erinnert, der auf die fragwürdige Stellung hingedeutet hat, die
darin besteht: Professor daher und dafür zu sein, dass Jesus

gekreuzigt wurde
Seit den Tagen, da Dalman seine Forschungen in

Jerusalem begann und Naumann, auf seine Palästinareise
zurückblickend, schrieb: „Die protestantische Theologie steht vor
einer Zwangslage : sie muss vorwärts zum historischen Jesus,
und doch hat sie nicht Kraft genug, so an die Berge Palästinas
zu schlagen, dass sie Wasser geben. Gibt es einen geschichtlichen

orientalischen Christus, der uns so viel für unsere Seele
werden -kann, Avie es der deutschgedachte Jesus bietet?"
(„Asia" 1904, S. 116) — sind in der theologischen Arbeit
Wandlungen vor sich gegangen, die ein vertieftes Verständnis des

paulinischen Wortes gebracht haben: „Wenn wir auch Christus
nach dem Fleisch kannten, jetzt aber kennen Avir ihn nicht
mehr so" (2. Kor. 5, 16). Die vielfach andersartige Einstellung
zur Historie bleibt naturgemäss nicht ohne Einfluss auf die
Gesamtwertung der von Dalman geleisteten biblisch-archäologischen

Arbeit. Zu ihren Gunsten wird aber gleichwohl jeder
reden, der sich irgendwie mit jener altkirchlichen Stimme
zusammenfinden kann, die bezeugt: „Wohl ist Gott nicht auf
einen Ort begrenzt ; aber wenn Avir die Stätten sehen, welche
Zeugen seiner Heilstaten geAvesen, so weidet sich gleichsam
auch das Auge an dem, Avas das glaubende Herz beseligt. Wer
einen in Gott ruhenden Menschen Aen ganzem Herzen lieb
hatte, der schaut selbst dessen Haus, Kleider und Schuhe mit

(Theodoret.) 0. G.

Diester, Ernst : Der Teufel als Sinnbild des Bösen im Kirchen-
glauhen, in den Hexenprozessen und als Bundesgenosse der
Freimaurer. Berlin 1921, Alfred Unger, 45 S. Comenius-
schriften zur Geistesgeschichte. Drittes Heft.

Diestels kleine Schrift behandelt im ersten Abschnitt die
religionsgeschichtliche Grundlage des Teufelsglaubens. Sie be-



— 221 —

ginnt mit der Lehre Zoroasters und ihrer Umbildung durch
Manes, geht dann zu verwandten Mythen im Buddhismus über,
schildert den Teufelsglauben im Alten Testament, um sodann
die TeufelsAerstellungen im Neuen Testament und in der alten
Kirche zu charakterisieren. Nicht alles, Avas Diestel behauptet,
ist richtig. Dass z. B. der Erlösungstod Christi nach dem Glauben
der alten Kirche ein dem Teufel gezahltes „Lösegeld" gewesen
sei, ist freie Erfindung. Dass die Gnosis in der Zerteilung der
göttlichen Einheit den Ursprung des Bösen erblickt habe, ist
eine lehre, die nicht dem Buddhismus, sondern orphischer
Kultlehre entstammt. Auch in Fragment 9 Anaximanders (bei
Di eis, Vorsokratiker) ist sie angedeutet. — Abschnitt II
behandelt die schauerliche Auswirkung des Teufelsglaubens in
den Hexenprozessen, Avobei auf die unheilvolle Rolle der Hexenbulle

Innocenz' VIII. besonders hingewiesen wird. Dass diese
ihre dogmatische Vorgeschichte namentlich bei Thomas von
Aquin hat, hätte erwähnt Averden sollen. — Der Abschnitt
schliesst mit dem Hinweis auf die poetische Verwertung des

Teufelsglaubens bei Dante, Milton, Klopstock und Goethe. —
Im Schlussabschnitt schildert Diestel die Geltung und Wirkung,
die der Teufelsglaube bis in die Gegenwart hinein in der
römischen Kirche noch ausübt, wobei dann in ausführlicher
Darstellung auf die Groteske des Taxiischwindeis und der
Offenbarungen der Miss Diana Vaughan eingegangen wird. — Einen
Avissenschaftlichen Wert besitzt die vorliegende Broschüre nicht.
Ihre Kritik ist nicht immer angemessen. Die witzig sein sollende
Glossierung des Goethegedichtes „Christi Himmelfahrt" muss
als abgeschmackt bezeichnet werden. R. K.

DBussen, Paul: Vedânta und Piatonismus im Lichte der
Kantischen Philosophie. 2. Aufl. Mit einem Gedenkworte für
Paul Deussen von Reinhart Biernatzki. Berlin 1921, Alfred
Unger, 41 S. Comeniusschriften zur Geistesgeschichte. Zweites
Heft.

Mit einem warmherzigen Nachruf auf den Geschichtschreiber
der indischen Philosophie, den Kieler Philosophen Deussen,
wird der hier erneut abgedruckte Aufsatz aus dessen Feder
eingeleitet. — Im Lichte Kants, der nun seinerseits wieder im



— 222 —

Lichte Schopenhauers gesehen Avird, Avird hier die Entwicklung
der indischen Philosophie, deren Avesentlicher Gehalt uns in einer
knappen, aber vorzüglichen Skizze vorgeführt Avird, wird weiter
die Philosophie Piatons in ihrer metaphysischen Grundtendenz
dargelegt. Dabei versteht es der Verfasser, den zwiespältigen
Charakter der platonischen Ideenlehre recht instruktiv zu
entwickeln. Im ganzen eine Schrift, die trotz ihres bescheidenen
Umfangs viel bietet und zum metaphysischen Denken anregt.

R. K.

Fendt, Dr. theol. Leonhard: Der lutherische Gottesdienst im
16. Jahrhundert. Sein Werden und sein Wachsen. München
1923, Verlag von Ernst Reinhardt (5. Bd. der von Dr. Heiler
herausgegebenen Sammlung: Aus der Welt christlicher
Frömmigkeit), 385 S., Preis 5 Mark.

In dem vorliegenden Werk halten wir für sehr wertvoll
die Mitteilung der vielen Messliturgien und Gottesdienstordnungen,

die nach dem Beginn der lutherischen Reformation in
Deutschland entstanden sind. Diese Dokumente lassen die

grosse Schwierigkeit empfinden, zu einigermassen einheitlichen.
Formen zu gelangen. Der Verfasser beschreibt zuerst „die
Sachwerdung des katholischen Gottesdienstes" (S. 5—64), dann
den „Durchbruch des Lebens", der durch Luther erfolgt sein
soll, hierauf „die neue Sachwerdung". „In Luther bricht das
Urchristentum durch; Luther Avar auf das Urchristentum
angelegt, nicht auf das SpätChristentum" (S. 66). Wenn dem so

ist, so sollte man erwarten dürfen, dass uns der Verfasser
zeige, Avie nach Luther insbesondere der Apostel Paulus die
Feier der hl. Eucharistie als den eigentlichen Gottesdienst der
versammelten christlichen Gemeinde ansehe und welche
Bedeutung er diesem Gottesdienst für die Beziehungen der
Gemeindemitglieder zu Christus und untereinander zuerkenne. Es
Aväre also zu zeigen geAvesen, Avie durch Luther in dieser
Hinsicht das angeblich erstorbene Urchristentum zu neuem Leben
erwacht ist. Wir vermissen einen solchen Nachweis. Was
nach Fendt in Luther wieder lebendig geworden ist, war nicht
speziell etwa der Glaube, dass sich der Gläubige durch würdige
Teilnahme am Abendmahle das in Christo vollbrachte Erlösungs-
Averk aneigne und dass darum die eucharistische Feier eine



— 223 —

Vergegenwärtigung und Geltendmachung des ein für allemal
dargebrachten Opfers sei, sondern ganz allgemein die
„urchristliche Besitzerstimmung", die der Eucharistie nicht
notAvendig bedarf.

Fendt anerkennt aber, dass das Volk nicht eigentlich mit
neuen dogmatischen Sätzen für die Reformation gewonnen
Avurde. „Dass man vor Luther die Schrift nicht las, ist ein
Märchen" (S. 65). „Die Reformation wer für das Volk
zunächst Änderung des Gottesdienstes, liturgische Reform"*
(S. 244). Allein auch mit dem Verlangen nach liturgischen
Änderungen war es nicht sehr weit her. Es gab neben den
„Puritanern" Männer — „und sie waren in der Mehrzahl" —,
„die von den alten Formen zu nehmen wünschten, was nur
immer einigermassen mit dem Evangelium sich vertrug". Das
Gerede, die Puritaner seien „die rein Religiösen gewesen", sei
falsch. „Man kann in schöner und reicher Form genau soviel
Religion haben wie ein Puritaner, vorausgesetzt, dass der Geist
der die Form durchwirkt, echt evangelisch ist". So erklärt
Fendt die Tatsache, dass im allgemeinen der lutherische Gottesdienst

eben doch sehr viel von der katholischen Messe und
Vesper beibehielt. E. H.

Fleischmann, Albert, und Grützmacher, Richard: Der
Entwicklungsgedanke in der gegenwärtigen Natur- und
Geisteswissenschaft. Erlangen und Leipzig 1922. A. Deichertsche
Verlagsbuchhandlung. Dr. W. Scholl. 189 Seiten. Preis
Fr. 31. 50.

Die weitere Aufschrift des Buches besagt: „Ein Ring
gemeinverständlicher Vorlesungen für Hörer aller Abteilungen,
gehalten an der Erlanger Universität im Winter 1921/22." Das
Buch ist zAveifelsohne eine für unsere Zeit eigenartige Erscheinung:

Ein Naturforscher und ein Theologe finden sich
zusammen, um in gesonderter Arbeit das gemeinsame Ziel zu
erstreben, den Nachweis, dass der neuzeitliche Entwicklungsgedanke,

auf Leibniz zurückzuführen, als Grundanschauung
gegenüber dem Gesamtgeschehen der uns zugänglichen Welt
nicht zu gelten hat. Die Ausführungen Fleischmanns sind
finden Nichtfachmann, wie der Verfasser selbst zugibt, zum Teil
sehr mühsam zu verstehen. Aber das Ergebnis tritt klar her-



— 224 —

vor: Darwins Lehre gehört ius Reich des Märchens. Statt
dessen soll der Forscher sein Augenmerk ganz richten auf die
tatsächlich vorliegende und nicht zu leugnende Entwicklung
des Einzelwesens, von der Urzelle angefangen. Hier bieten
sich stets neue, in ihren Ursachen unfassbare Schöpfungswunder
dar. Fleischmanns Ausführungen sind durch eine Reihe von
guten Zeichnungen erläutert und zeichnen sich dadurch aus,
dass Fremdwörter durchweg vermieden bzw. in deutscher
Sprache erklärt sind. — Während Fleischmann mit seinen
Ausführungen unter den Naturforschern wehl sehr vereinzelt
dasteht, hat Grützmacher mehr Bundesgenossen und hat bereits
selbst durch eine Reihe von Veröffentlichungen dem jetzt
Dargebotenen vorgearbeitet. Auch er lehnt den neuzeitlichen
Entwicklungsgedanken für das Gebiet der Geisteswissenschaften
scharf ab. Das gesamte Geistesleben der Menschheit, Avie es

in der Aerschiedensten Weise in der Geschichte zum Ausdruck
kommt, unterliegt lediglich gewissen Schwankungen,
Verknüpfungen, erneuten Spaltungen und erhebt sich nicht über
gewisse Grunderscheinungen; es erzeugt für diese Welt den
Eindruck der Unvernünftigkeit und Trostlosigkeit. Wenn die
neuzeitliche Entwicklungslehre auch Hoffnungsfreudigkeit in
dieses Geschehen hineintragen will, so befriedigt sie doch nicht.
Das kann allein das mutige Vertrauen in eine „Avirklich
religiöse Überwelt" (S. 175), Avobei Christus den erhabenen Brennpunkt

darstellt. — Während Fleischmann jedem Abschnitt eine
treffende Inhaltsübersicht voranstellt, setzt Grützmacher an
dessen Spitze jeweils eine vorzügliche Quellenschau, worin
wohl kaum einer der bedeutendsten Geschichtsforscher,
Theologen, Dichter und Philosophen der letzten Jahrhunderte bis
hin auf Spengler fehlt. — Man legt das Buch nicht ohne
dankbaren Gewinn aus der Hand. G. M.

„Gedenkboek. 1723—27. April 1923. Tweede Eeuwfeest der
Verkiezing van Cornelis Steenoven tot Aartsbisschop van Utrecht."
Zu beziehen (Gulden 4, gebunden Gulden 6. 50) bei Pfarrer
van Harderwijk, Dam 30, Schiedam.

Das Gedenkbuch, das an der Steenovenfeier in s'Graven-
hage am 2. Mai den Mitgliedern des Metropolitankapitels (das
älteste Mitglied, Cornelius Deeider, empfing ein in alter hol-



— 225 —

ländischer Schrift gedrucktes und in Pergament gebundenes
Exemplar), dem Episkopate, den Bischöfen der Schwesterkirchen

und der Königin von Holland offiziell angeboten Avurde,
ist an äusserer Ausstattung das schönste altkatholische Buch,
das bisher erschienen ist. Gediegen ist aber auch sein Inhalt.
Er ist aus der Feder der Professoren Berends und Wijker und
der Pfarrer van Harderwijk, Cooper und Lagerwey, der den
zum Erzbischof erwählten Prof. Kenninck in der Kommission
ersetzte. Die Schrift (94 Seiten in quarto) hat folgende Kapitel:
1. Die katholische Kirche in den Niederlanden bis zum Jahre
1700; 2. Die Wahl des Cornelius Steenoven zum Erzbischof
von Utrecht am 27. April 1723; 3. Der Zustand der katholischen
Kirche in den Niederlanden nach der Wahl C. Steenovens bis

zum Jahre 1870; 4. Der gegenwärtige Zustand des Altkatholizismus;

5. Zuschriften der Bischöfe. Über die Geschichte der
altkatholischen Kirche Hollands, namentlich die Vorgänge, die
zur Wahl Steenovens führten, wurden die Leser des „Katholik01
durch die Artikel ven Bischof Herzog in den Nrn. 11 und 12

dieses Jahres („Von der Entstehung des altkatholischen
Episkopates in Holland"), diejenigen der Internationalen kirchlichen
Zeitschrift im ersten Quartalheft 1923 durch den Aufsatz von
B. A. van Kleef („Die allkatholische Kirche von Utrecht")
unterrichtet. Das Gedenkbuch orientiert darüber unter Beigabe der
wichtigsten Aktenstücke ausführlich. Was die Schrift über den

gegenwärtigen Stand der Utrechter Kirche sagt, lässt auf eine

verheissungsvolle Zukunft der kleinen Gemeinschaft schliessen,
die durch religiöse Verinnerlichung und kirchliche Treue den
150 Jahre nach der Wahl Steeno\ens entstandenen altkatholischen

Kirchen, deren Grüsse zum Zweijahrhundertfest sie
mitteilt, vorbildich Avar und ist. 21 Blätter sind den Illustrationen
gewidmet. Wir nennen unter diesen die Bildnisse des hl. Willi-
brordus, des Begründers der Utrechter Kirche, der Erzbischöfe
Rovenius, Petrus Codde, Cornelius Steenoven, Franciscus
Kenninck, des Bisehofs Dominions Varier, des Konsekrators Steen

ovens, der Kapitelsvereinigung vom 9. 51 ai 1719, dor Kirche
von s'Gravenhage, dei* Kapelle des Seminars von i\mersfoort,
einiger Kunstschätze der Bistümer. Die Denkschrift, so sagte
Bischof Herzog in seinem letzten Berichte an die Natieialsynode,
ist neben dem Enthusiasmus, mit dem die holländische Kirche
ihr Jubiläum gefeiert hat, „ein Zeugnis des ehrerbietigen Dankes,

Internat kirchl Zeitschrift Heft 3/4, 1923. 16



— 226 —

mit dem sie sich der bewundernswerten Treue der Väter
erinnert, sowie der frohen Genugtuung, dass sie durch die eigene
Treue nicht arm, sondern reich geworden ist an geistigen Gütern
durch die Gnade Gottes in Christo Jesu, und darum auch eine
Bekundung der unerschütterlichen Entschlossenheit, das heilige
Erbe der Väter zu bewahren und zu verwerten". R.

Heiler, Friedrich : Das Gebet. Eine religionsgeschichtliche und
religionspsychologische Untersuchung. 5. Auflage. München,
Ernst Reinhardt, 1923, 622 S., Preis 8 Mark.

Die erste Auflage dieses grossen Werkes erschien 1918,
die zweite 1919. Die seitherigen Ausgaben sind Stereotypdrucke.

Doch wurden in einem sehr umfangreichen Nachtrag
die Ergänzungen und Änderungen, die dem Verfasser angezeigt

zu sein schienen, zusammengestellt. Dass ein so umfangreiches

theologisches Werk in unsern Tagen solche Aufnahme
findet, ist unseres Wissens sonst beispiellos. Aber es genügt,
das einleitende Kapitel über die bisherige religionswissenschaftliche

Untersuchung des Gebetes zu überblicken, um den
Eindruck zu erhalten, dass hier die Frucht einer bewundernswerten

Gelehrsamkeit vorliegt. Auch ist der Gegenstand, der
behandelt wird, so umfassend und so wichtig, dass gerade die
Verhältnisse der Gegenwart viele veranlassen können, ihm ihre
Aufmerksamkeit zuzuwenden. Religionsgeschichte ist Geschichte
des Gebetes. Nach Deissmann, dem Heiler zustimmt,
charakterisieren die Zeugnisse über das Gebet eine Religion besser
als Dogmatik und Moral und Theologie. Eine Geschichte des
Gebetes aber kann nur schreiben, wer Philosoph, Kulturhistoriker,

Theologe zugleich ist. Dass Heiler diese Qualitäten
besitzt, wird ihm jeder urteilsfähige Leser des vorliegenden
Werkes gerne bezeugen.

Heiler fragt u. a., ob etwa „die bange Ahnung des
unvermeidlichen Konfliktes mit der modernen Philosophie es ist,
die sie (die Theologie beider Konfessionen) davor
zurückschreckte", das Gebet zum Gegenstand ernstlichen Studiums
zu machen und „offen einzustehen für die irrationale Eigenart
des Gebets, wider das Denken zu fechten für das Recht des

Lebens". Eine derartige Bangigkeit kennt er seinerseits nicht.



— 227 —

Er gelangt auf dem langen Weg seiner Studien zu dem
Bekenntnis: „Als die geheimnisvolle Verbindung des Menschen
mit dem Ewigen ist das Gebet ein unfassliches Wunder, das
Wunder der Wunder, das sich täglich in der Seele des Frommen

vollzieht. In der Erkenntnis dieses Wunders mündet die
religionswissenschaftliche Untersuchung des Gebetes. Der
Religionshistoriker und Religionspsychologe kann nur Zeuge und
Dolmetsch jenes tiefen und kraftvollen Lebens sein, das im
Gebete sich enthüllt; in sein Geheimnis einzudringen, ist dem
religiösen Menschen vorbehalten" (S. 495).

Unterwegs aber werden wir bekanntgemaeht mit dem
naiven Beten des primitiven Menschen und den Gebetsformen
der Kulturvölker, mit dem individuellen Gebet und dem Gebet
in der liturgischen Gemeinschaft, mit dem Gebet in der Mystik
und dem Gebet in der prophetischen Frömmigkeit. Dabei
kommen die religiösen Vorstellungen, die die Voraussetzung
des Gebetes bilden, die Motive und Arten des Gebetes, die
Einkleidungen des Gebetes in Wort und Gebärde, kurz alles
zur Sprache, was zur Charakterisierung des Gebetes einer
bestimmten Epoche oder Religionsform dienen kann.

Wohl noch niemals ist namentlich „das Gebet in der
Mystik" (S. 284 ff.) sorgfältiger, allseitiger und tiefer gewürdigt
worden. „Die Mystik ist weder christlicher Herkunft noch eine
Eigentümlichkeit des Christentums, obschon sie durch das
Christentum die feinste Ausgestaltung und schönste Formung
erfahren hat. Persönlichkeitbejahende und persönlichkeitverneinende

Religion, geschichtliche und geschichtslose
Gotteserfahrung sind die beiden Gegenpole der höhern Frömmigkeit,
die sich in der Geschichte der Religion fliehen und doch immer
wieder anziehen" (S. 252 f.).

Mit den Ausführungen über die Mystik in der Religion
hängt innerlich zusammen, was über individuelle und
gemeinschaftliche Gottesverehrung zu sagen ist. Hier kommen Dinge
zur Sprache, die namentlich für die Gegenwart von grösster
praktischer Bedeutung sind. Wenn das Christentum recht eigentlich

„die Religion des Gebetes" ist (S. 235), so darf der christ"
liehe Gottesdienst nicht bloss eine Schulstunde sein, in der ein
kenntnisreicher Lehrer die Unwissenden unterrichtet, sondern
er muss wesentlich in einem gemeinschaftlichen Beten bestehen
(S. 435 f.). Allein das darf wiederum nicht in einem „chaoti-



— 228 —

sehen Stimmengewirr" bestehen. Ein Liturge, der vorbetet,
ist notwendig. Soll sich dieser auf die eigene persönliche
Inspiration verlassen und das vorbringen, was ihn gerade bewegt?
In diesem Fall kommt es im besten Fall zum Nachbeten, aber
nicht zum Mitbeten; die Subjektivität des Betenden macht sich
zu sehr geltend. Also ist eine feststehende Liturgie nötig.
Aber auch diese kann den religiösen Wert der gottesdienstlichen

Übung beeinträchtigen. Immerhin bedeutet „die gänzliche

Verdrängung des formulierten Kirchengebetes aus dem
Gemeindegottesdienst und seine Ersetzung* durch das freie Gebet
stets eine Bedrohung des religiösen Gemeinschaftsbewusstseins"
(S. 439). Allein es ist nicht zu leugnen, dass die Kälte des

Gemeindegottesdienstes, sei dieser nun liturgisch geregelt oder
nicht, religiösgestimmte Gemeindemitglieder veranlassen kann,
Erbauung in Sekten zu suchen, die von einem angeblich oder
tatsächlich prophetisch erweckten Prediger und Beter geleitet
werden. Abschreckende Beispiele bot die Aulklärungsperiode,
von der Heiler sagt: „An die Stelle der lapidaren, kraftvollen
Kirchengebete traten langatmige und gefühlsweiche Lehrtexte,
in denen die rationalistischen Dogmen gepredigt wurden. An
die Stelle der feierlichen altchristlich-paulinischen Gebetssprache
trat eine seichte, moderne Poetensprache. Der Salonton drang
in die Kirche ein. Selbst das Vaterunser und Credo wagte
man im rationalistischen Geiste zu paraphrasieren" (S. 429).

Inhalt und praktische Wichtigkeit erklären in gleicher
Weise den erstaunlichen Absatz des vorliegenden Werkes. Ein
einlässliches Inhaltsverzeichnis, Namen- und Sachregister
erleichtern den Gebrauch. E. H.

Heim, Karl: Die Weltanschauung der Bibel. Dritte, erweiterte
Auflage. Erlangen-Leipzig 1921, Deichertsche Verlagsbuchhandlung.

93 S. Preis 12 Mark. Für Ausland Valutaaufschlag.

In kurzer Zeit erscheint diese Vortragssammlung in dritter
Auflage. Sie ist getragen Aen einem Entweder — Oder:
Entweder bekenne ich mich zu der Weltanschauung der Bibel, kurz
gefasst in die Gedanken: Gott ist nicht die Welt, aber steht
doch nicht im Gegensatz zu ihr. Aber übor der Welt, genauer
ihrem mit Bewusstsein erfüllten Menschenleben, lastet ein
dreifacher Fluch: Abhängigkeit vom Boden, Geschlechtsgemein-



— 229 —

jächaft und Tod. Christus bringt demgegenüber die Versöhnung,
und mit ihr besteht die Hoffnung zukünftiger Verklärung. Oder :

Ich lehne solche Auffassung in allen Teilen ab ; Abstriche gibt
es nicht. So werden nur streng biblische Kreise, die Christi
Wesen und Werk mit den Augen der überlieferten Kirchenlehre

ansehen, am ehesten zu dem Büchlein greifen. Freilich
findet Heim auch bei ihnen nicht allgemeine Zustimmung, wenn
er beispielsweise die Erzählung vom Sündenfall nicht wörtlich,
sondern bildlich auffasst. Das Werkchen ist durchwoben von
zahllosen Beispielen aus dem Leben, der Geschichte und
Naturwissenschaft. So wirkt es auch auf den Gegner ungemein
anregend. G. M.

Jelke, D. Robert: Die Wunder Jesu. Leipzig-Erlangen 1921,
125 S., br. Fr. 22. 50.

Der Verfasser gibt zuerst von altgläubigem Standpunkt
aus eine dankenswerte Zusammenstellung der in der neueren
Literatur hervortretenden Ansichten und der damit gegebenen
Fach ausdrücke über das Wunder im allgemeinen. Dann folgt
die besondere Untersuchung über die geschichtliche Bezeugung
und religiöse Bedeutung der Wunder Jesu, um im letzten Teil
das Wunder und damit die Wunder Jesu philosophisch und
religionsgeschichtlich unter Annäherung an moderne Anschauungen

zu begründen, so dass auch solche, die dem biblischen
Wunder anders gegenüberstehen, manches aus dem Werkchen
entnehmen können. G. M.

Ihmels, Ludwig: Die Auferstehung Jesu Christi. Fünfte
durchgesehene und ergänzte Auflage. Leipzig-Erlangen 1921.
A. Deichertsche Verlagsbuchhandlung. Dr. Werner Scholl.
46 S. Preis 6 Mark. Für Ausland Valutaaufschlag.

Für den Verfasser ist die leibliche Auferstehung Jesu am
dritten Tage eine durch die Bibel bezeugte geschichtliche
Tatsache im Sinne eines gegenständlich stattgehabten Vorganges.
Ihmels hebt hervor, dass allein diese Tatsache für das
vollendete Eingehen Gottes in die Geschichte zu bürgen vermag.
Immerhin vermöge die leibliche Auferstehung, geschichtlich
erwiesen, erst wahre Bedeutung für den zu gewinnen, der ganz
unter die geistige Gewalt Jesu getreten sei. G. M.



— 230 —

Maiworm, J.: Die römische Gefahr? Ein offenes Wort zur
Vereinigung der evangelischen und katholischen Christen. Verlag
J. Eiler, Magdeburg.

Eine populäre, aber keine tiefe Schrift. Schon die Formulierung

der drei Wege, die zur Vereinigung der beiden Bekenntnisse

führen können, zeichnet sich nicht als Ergebnis scharfen
Nachdenkens aus. Sie sind: 1. Die katholischen Christen kehren
zur evangelischen Kirche zurück. 2. Die katholischen und
evangelischen Christen vereinigen sich zu einer neuen Kirche.
3. Die evangelischen Christen kehren zur katholischen Kirche
zurück. Der Verfasser als römischer Katholik entscheidet sich
für den letztern. Wiedervereinigung ist für ihn Konversion,
rückhaltlose Unterwerfung unter Rom. Wiederholt redet er von
der Genfer Vorversammlung der Weltkonferenz über Glauben
und Verfassung, ohne aber dass er sich die Mühe genommen
hätte, das Ziel dieser Bewegung einigermassen zu studieren.
Und was soll man erst zu dem irreführenden Satz sagen : „Das
römische Dogma von der Unfehlbarkeit des kirchlichen
Lehramtes besteht nicht erst seit dem Vatikanum." Viele Dinge
liegen nicht so einfach, wie der Verfasser in seinem massiven
Glauben annimmt. A. K.

Lüers, Grete : Marienverehrung mittelalterlicher Nonnen (6. Bd.
der Sammlung „Aus der Welt christlicher Frömmigkeit"),
Ernst Reinhardt, München 1923, 64 S., Preis 1 Mark.

Wie in einer Vorbemerkung gesagt wird, ist die Herausgabe

vorliegender Schrift durch Professor Heiler veranlasst
worden. Die Verfasserin scheint eine dänische Dame lutherischer

Konfession zu sein. Es handelt sich aber für sie ja nicht
um einen polemischen Zweck. Sie hat sich vielmehr das Urteil
angeeignet, das Heiler über die Marienverehrung in die Worte
kleidet: „Das Bild der Madonna ist die Verkörperung aller
sittlichen, religiösen und künstlerischen Werte, die im Frauen-
tum beschlossen sind", und betrachtet als Grundgedanken der
mittelalterlichen Nonnen, die sich durch Marienverehrung
auszeichneten, das Trachten, der Gottesgebärerin nachzustreben

„und so das grösste Mysterium des Seins, die Geburt, das

Werden des Göttlichen im Menschlichen, zu erleben". Es werden

acht berühmte Nonnen besonders berücksichtigt. Das Bio-



— 231 —

graphische kommt dabei nur ganz dürftig in Betracht.
Dagegen wird mit besonders charakteristischen Äusserungen
dargetan, wie diese gottgeweihten Frauen ihre Sehnsucht, mit
Maria, der Jungfrau und Gottesmutter, schon in diesem Leben
in Gemeinschaft zu stehen, ausgesprochen haben. E. H.

Pfeilschifter, Georg: Die kirchlichen Wiedervereinigungs-
bestrebnngen der Nachkriegszeit. Rektoratsrede, gehalten
in München am 25. November 1922. München 1923, Franz
A. Pfeiffer & Cie., 43 Seiten.

Pfeilschifter ist Inhaber des Lehrstuhles, den Döllinger
noch innehatte, als er 1872 die berühmten sieben Vorträge über
kirchliche Wiedervereinigung hielt. Nun nach 50 Jahren den
Rektor der Hochschule München über den gleichen Gegenstand
reden zu hören, ist ein Umstand, der allein schon die
vorliegende Schrift sehr interessant macht. Wir wellen auch von
vornherein gern anerkennen, dass Pfeilschifter die
Wiedervereinigungsbestrebungen der Nachkriegszeit mit grösster Aufmerksamkeit

verfolgt und möglichst objektiv zu würdigen gesucht
hat. Es gereicht uns zur Genugtuung, dass ihm dabei, wie er
ausdrücklich bemerkt, unsere Zeitschrift gute Dienste
geleistet hat.

Es ist aber selbstverständlich, dass der Verfasser diese

Bestrebungen nun mehr von römisch-kirchenrechtlichen als von
christlich-religiösen Gesichtspunkten aus beurteilt und ihnen
daher nur einen sehr bescheidenen Erfolg in Aussicht stellen
kann. Er kennt den Erlass des hl. Offiziums vom 4. Juli 1919,
mit welchem den „Katholiken" verboten ist, sich an den
Unionsverhandlungen zu beteiligen, weil damit die Möglichkeit
zugegeben wäre, dass zur Ausgleichung der bestehenden Gegensätze

auch von römischer Seite Konzessionen gemacht werden
könnten. Daher kommen nach seiner Schätzung bei den
gegenwärtigen Einigungsbestrebungen 47 Y* Prozent der gesamten
Christenheit nicht in Betracht. Es bleiben 52 Y» Prozent, die
aber durch schwer zu überbrückende Verschiedenheiten
voneinander getrennt sind und auf verschiedenen Wegen eine
gegenseitige Annäherung versuchen.

Die Einigung ist natürlich um so schwieriger, je mehr
das, was man erstrebt, eine kirchliche Uniformität ist, die dem



— 232 —

römischen Kirehenwesen gleicht. Pfeilschifter beschreibt aber
das Ziel, das die „Anglikaner, Orthodoxen, Altkatholiken" im
Auge haben mussten, um in ihrem Sinne zur Union zu
gelangen, wehl ein wenig zu konkret, wenn er meint, „man
musste eigentlich eine neue Kirche gründen, die vorher nicht
bestanden hätte ; und alle mussten sich unter eine neue,
selbstgewählte autoritative Spitze stellen, die als das gemeinsame
sichtbare Oberhaupt anzuerkennen Aväre. Ein ökumenisches
Lehramt wäre zu schaffen, das den einen Glauben, die eine
Lehre sicherstellen könnte" (S. 11). Das wäre ein schwieriges
Unternehmen. Allein wenn wir nicht irren sind die genannten
Gemeinschaften der Ansicht, die „eite, heilige, katholische und
apostolische Kirche", zu der sie sich im nizäischen Symbolum
bekennen, existiere noch und es sei nicht nötig, eine neue zu
gründen; von „einem sichtbaren Oberhaupt" habe man erst
geredet, als der Glaube an das eine Haupt, das Christus ist,
schwächer geworden war; und der „eine Glaube", den der
Apostel als Band des Friedens preist, sei nicht gerade eine
bis in alle Einzelheiten genau formulierte Dogmatik. ObAvohl

jedoch Pfeilschifter zu einer „wirklichen Union", Avie uns
scheint, mehr verlangt als nötig ist, erklärt er doch (S. 33),
dass er eine solche zwischen Anglikanern, Orthodoxen und
Altkatholiken für möglich halte ; sie Avtirde nach seiner
Berechnung 26 Prozent aller Christen umfassen.

Für ganz ausgeschlossen hält er eine Union zwischen
Protestantismus, Orthodoxie und Katholizismus. Der Protestantismus

hat die Kirche in Kirchen und diese in Gruppen und
Individuen zersplittert und will keine Union, Aveil diese eine
Hemmung der individuellen Freiheit wäre. Aber auch der
Protestant weiss, dass die kirchliche Gemeinschaft zu
verschiedenen ZAvecken dienlich sein kann ; jede soll in ihrer Eigenart

weiterbestehen, aber willig ihre Dienste leisten, wenn es
sich um allgemeine humanitäre, moralische, soziale, politische
Angelegenheiten handelt. Das ist die „Freundschaftsarbeit
durch die Kirchen". Natürlich muss eine Kirche, die zu solcher
Freundschaftsarbeit ihrerseits mitwirken will, eben doch selbst
existieren und in der Lage sein, als Kirche auch nach aussen
in einer Weise zu reden und zu handeln, über die man nicht
mit mitleidigem Lächeln hinweggehen kann. Die römische
Kirche hält sich vom „Weltbund für Freundschaftsarbeit durch



— 233 —

die Kirchen" ebenso fern wie von der „Weltkonferenz für
Glauben und KirchenVerfassung". Sie unterwirft die eigene
dogmatische und kirchenrechtliche Stellung keiner Diskussion
und bedarf zu einer sehr wirksamen Beeinflussung der
gesellschaftlichen Ordnung keiner Mithilfe von seiten anderer Kirchen,

Dass der Rektor der Universität München bei seinem
Amtsantritt die akademische Zuhörerschaft auf die ungeheure
Wichtigkeit der von ihm — natürlich nur kurz —- erörterten
Probleme aufmerksam machte, können wir nur begrüssen.
Niemand erwartete von dem römischkatholischen Theologen, dass

er seinerseits an eine andere Wiedervereinigung denke als an
die „der Rückkehr zur alten Mutterkirche"* (S. 11), obwehl es

dem Historiker doch ein wenig schwer sein würde, den Nachweis

zu leisten, dass Rom die „alte Mutterkirche" auch der
orthodoxen orientalischen Kirchen sei. Ernster ist zu nehmen,
was Pfeilschifter am Schlüsse seiner bedeutsamen Rede mit
grosser Reserve als seine eigene „private" Ansicht bezeichnete
(S. 33 f.). Was er „in der Gegenwart für möglich und
wünschenswert hält", „läge ausserhalb jeder Avirklichen Kirchenunion

und mit bewusstem Ausschluss einer solchen und
bestünde, unter gegenseitiger respektvoller Anerkennung des

dogmatischen, rechtlichen und kultischen Besitzstandes der Kirchen,
in der nüchternen praktischen Zusammenarbeit aller christlichen

Kirchen ohne Ausnahme zum Zwecke der Verwirklichung

der allgemeinsten christlichen Ideale auf dem Gebiete
des internationalen, des sittlichen, des wirtschaftlichen und
sozialen Lebens etwa im Sinne eines verbesserten Weltbundes
für Freundschaftsarbeit durch die Kirchen." E. H.

Piepenbring, C. : Jésus Historique. Librairie Istra, Strasbourg,
1922, 224 S., Pr. Fr. 7.50.

Wer sich mit dem in der kleinen vorliegenden Schrift
behandelten Thema auch nur ein wenig beschäftigt hat, kann
von vornherein keine Untersuchungen erwarten, die zu einigermassen

zuverlässigen Resultaten führen würden. Der Verfasser
verweist den Leser auf eigene und fremde Schriften und
beschränkt sich mehr nur auf eine Zusammenstellung dessen,
was er als gesicherte Ergebnisse der Detailforschung ansieht.



_ 234 —

Wer aber den „historischen Jesus" darstellen will, wird in
erster Linie den historischen Wert der Quellen, die über Jesus
Aufschluss geben, beschreiben müssen. P. widmet diesem Gegenstand

in der vorliegenden zweiten Ausgabe die Seiten 210—224
des Anhangs. Er stützt sich dabei wesentlich auf Loisy. Die
„Zweiquellentheorie" wird anerkannt; Markus erhält aber als
Schriftsteller ein sehr schlechtes Zeugnis; er ist, wie gesagt
wird, zudem bereits auch vom „Paulinismus" beeinflusst und
hat auch seinerseits schon die Redequelle, „Logien", benützt.
Obwohl das Markusevangelium „als das älteste von allen und
als deren hauptsächliche Quelle" (S. 219) bezeichnet wird, soll
es nach dem Reklamezettel doch erst nach der Zerstörung
Jerusalems erschienen sein Noch jünger wären also die beiden
andern synoptischen Evangelien. Indessen finden sich doch auch
in diesen historische Notizen, die bei Markus nicht vorkommen.
So anerkennt der Verfasser als streng historisch den Bericht
Luk. 22, 35—38. Er zieht daraus den Schluss, dass Jesus sich
verteidigen wollte, falls er hinterlistig überfallen werden sollte,
und dass er niemals von seinem Opfertod gesprochen hat!

E.H.

Reimann, Dr. Arnold : Sebastian Franck als Geschichtsphilosoph.
Berlin 1921, Alfred Unger, 101 S. Comeniusschriften zur
Geistesgeschichte. Erstes Heft.

Vorliegende Schrift bietet uns auf Grund eingehender
Literaturkenntnis eine gute Darstellung zunächst des vielbewegten
und immer wieder der Verfolgung fanatischer Gegner
ausgesetzten Lebens des schwäbischen Religionshistorikers und Kosmo-

graphen aus der Reformationszeit. — Francks Kritik am Papsttum

wächst sich — und dadurch schreitet er über Luther weit
hinaus — zu einer Kritik am Kirchenwesen, am äusserlichen
Autoritäts- und darum auch am Schriftglauben aus. Seine
Religion wird zu einem reinen Spiritualismus, der weit- und
kulturscheu eine starke Neigung zum Quietismus verrät. —
So ist er nicht nur den Kirchen, sondern auch dem Staate
abgeneigt, in dem er nichts als einen traurigen Notbehelf erblickt,
der überhaupt keine positiven Ziele hat (vgl. S. 76). — Die
religionsphilosophische Grundlage seiner Geschichtsbetrachtung
ist im Grunde einfach genug. Sie beruht auf dem Dualismus



— 235 —

von Geist und Fleisch, göttlicher Vernunft und menschlicher
Selbstsucht, von Christus und Adam. Denn beide bezeichnen
eine typische Willensrichtung in der menschlichen Lebensentfaltung.

Dieser Gegensatz kehrt in der ganzen menschlichen
Geschichte wieder; es ist also der gleiche Prozess, der sich
immer wiederholt. Die Erlösung hat die Wiedergeburt zur
Voraussetzung; diese aber vollzieht sich nur, wenn ein freier
Willensentschluss dem göttlichen Gnadenwirken entgegenkommt.
Im ganzen offenbart sich bei Franck ein durchaus freies, nur
auf die Innerlichkeit des Gewissens sich stützendes Christentum,

das darum in einer von der Engherzigkeit konfessioneller
Formeln gefesselten Zeit in einsamer Verlassenheit seinen Weg
suchen musste. — Darin hat der Verlauf seines Lebens, worauf
auch Reimann an verschiedenen Stellen hinAveist, eine gewisse
Ähnlichkeit mit Spinoza. — Die dankenswerte Untersuchung
kann allen, die sich für die religionsgeschichtlich so bedeutsame

Gestalt Francks interessieren, warm empfohlen werden.
R. K.

Reiss, Arthur: Das Selbstbewusstsein Jesu. Göttingen 1921

Vandenhœck & Ruprecht, 64 S., geh. 6 Mark.

Eine mit allem Rüstzeug und ohne Ballast, klar und
folgerichtig, stellenweise ergreifend und mit überraschenden neuen
Gedanken geschriebene Arbeit, wenn sich auch selbstverständlich

über manches streiten lässt. Das eigentlich messianische
Selbstbewusstsein Jesu, der Gedanke, dass er in seiner Person
dazu bestimmt sei, „das Reich Gottes, so wie es in seiner
Vorstellung lebte, zu verkündigen und zu verwirklichen" (S. 3),

beginnt erst bei seiner Taufe, wo es seine Seele wie ein Wunder

trifft. Aber wie seine Erkenntnis vom Reiche Gottes schon

vor der Taufe alles Irdische, Politische und Nationale aus der
Messiasidee abgestreift hatte, so gewinnt sie in der Überwindung

der Versuchungen, die bei allen Synoptikern in gleichem
Zusammenhang mit der Tauferzählung stehen, den für sein
weiteres Wirken dauernden Sieg. Aber zugleich geht ihm die
Gewissheit mehr und mehr auf, dass er dadurch in unversöh n
liehen Gegensatz zu den Hierarchen treten wird, und so knüpft
sich an das bedeutsame Messiasbekenntnis der Jünger (Mark. 8,

27 ff.) ebenfalls bei den drei Synoptikern die Vorhersagung
seines Leidens und Sterbens. Vor dieser Gewissheit hat Jesus



— 236 —

nicht „kapituliert", sondern darum gerungen, „einen guten Sinn
auch in seinem Tode zu finden", so dass dieser ihn nicht irre
machen konnte „an dem Glauben an seine göttliche Sendung
und an den endlichen Sieg seiner Sache" (S. 8). Dass aber
Jesus sein Todesleiden als messianisches betrachtete, „d. h. als
das besondere, auffällig abnorme Mittel, dessen Gott sich
bedient, sein unirdisches Reich auf Erden durchzusetzen" (S. 11),
ist ein Aveiterer Beweis seines religiösen Genius, Avobei die

Deutung seines Leidens (als Hingabe im Dienste für viele oder
als Vergiessen des Bundesblutes u. a.) ein für alle Zeiten offenes
und im Grunde nebensächliches Problem bleibt: „Die dauernde
Beschäftigung des Menschengeistes mit diesem Problem und
die bleibende religiöse Kraft des Leidens und Kreuzestodes
Christi ist gerade dadurch für immer gewährleistet" (S. 14'.
Die mit der Leidensverkündigung wiederum in den Synoptikern
Aerbundene Verklärungsgeschichte, die aus einem inneren
Erlebnis Jesu einen äusseren Vorgang macht, zeigt, wie er die

gewaltige Idee des leidenden Messias von den grössten
Vertretern des alten Bundes, der diese Idee nicht kannte, bestätige
erhält und den Jüngern mitteilt. Dem Volke aber gibt er sich
als Messias offen bei seinem Einzüge in Jerusalem zu erkennen,
nachdem er vorher in den synoptischen Parusiereden hierfür
die Danielsche Bezeichnung „Menschensohn" angewandt hat,
der in den Wolken des Himmels wiederkommt (S. 18 ff). Das
ist die Vollendung des messianischen Bewusstseins „in Jesu
Erkenntnis von der wesentlichen Gebundenheit der künftigen
Vollendung des Reiches Gottes seine nunmehr transzendente
Person" (S. 16). Aber jene synoptischen Parusiereden mit ihrem
„Kommen in Herrlichkeit" hinterlassen, abgesehen von so
manchen dunklen Zügen, ein Gefühl der Unbefriedigung
sowohl für die Jünger als wie für uns: „Sie lassen ein Interesse
an machtvoll äusserlicher Manifestation des Menschensohns
erkennen, das gar nicht so recht zur geistig-innerlichen Reich-
Gottesvorstellung Jesu passen will" (S. 25). Hier dient, wie
öfters, das vierte Evangelium zur willkommenen Ergänzung in
den Abschiedsreden. Der dortige „Paraklet" ist nichts anderes
als „spezifisch johanneischer Name für den transzendenten,
nachirdischen Jesus". Das wird im näheren nachgewiesen unter
Hervorhebung, dass die Auffassung des Parakleten als des

„hl. Geistes" in der dogmatischen Trinität unmöglich sei (S. 28 ff.).



— 237 —

Nur bei obiger Auffassung des Parakleten kann die Frage
verneint werden, dass das „binnen kurzem, so werdet ihr mich
sehen", nicht Selbsttäuschung oder Selbstüberhebung gewesen
sei. Wenn es aber möglich ist, „für den modernen Menschen
verständliche Instanzen dafür beizubringen, dass Jesus jenes
Versprechen irgendwie einlösen konnte und in Wirklichkeit
eingelöst hat, — dann verde für jede Gegemvart Jesus als
diejenige Grösse zu gelten haben, von der in aller Zeit die
erfolgreichsten persönlichen Wirkungen für die Sache des

Guten, für das Reich Gottes, ausgehen, allerhand praktischreligiöse

Forderungen aa ürden sich unausweichlich aufdrängen,
unsere Geschichte des Selbstbewusstseins Jesu aber den denkbar

befriedigendsten Abschluss finden" (S. 36). Die Notwendigkeit
des transzendenten Selbstbewusstseins, das über den Tod

hinaus lebendige Persönlichkeiten erwartet, ist der Kern jeder
Religion. Die Religionspsychologie „als Wissenschaft der exakten
Gottesforschung" hat nun die Frage zu prüfen, „ob dieser dem

religiösen Menschen a priori sichere Glaube an die Existenz
transzendenter Personwesen nachträglich irgendwie durch
Erfahrungstatsachen gestützt bzAV. neu belebt werden kann" (S. 38).
Diese letzteren treten im allgemeinen nur bei anormalen,
durch leibliche oder geistige Überreizung geschaffenen
Zuständen ein, wo die normalerweise eben transzendenten Dinge
sich dem Bewusstsein offenbaren. Hierfür ist das alte Testament

und überhaupt die ganze Religionsgeschichte Zeuge, und
dieser religionspsychologische Grundsatz muss nun auch den

Auferstehungsberichten gegenüber angewandt werden (S. 44 ff'.).

Es handelt sich hierbei nicht um das AVcÄisehen Jesu in dem
leeren Grabe. Dieser Zug der Erzählung — und dies ist wohl
die Avundeste Stelle der Reissschen Untersuchung' — „fordert
geradezu heraus, anzunehmen, dass Jünger Jesu in der Nacht
tätig gewesen seien, den Leichnam ihres Meisters zu holen,
um ihn an anderer Stelle, weiter entfernt von der schaurigen
Hinrichtungsstätte, beizusetzen"- (S. 44; vgl. S. 51) ¦— sondern

um das Sehen Jesu nach seinem Tode. Hierfür wird nun die

Bedingung einer nach obigem Grundsatz vorhandenen
anormalen persönlichen Überreizung in den wichtigsten Zeugen
1. Kor. 15, 3—8 (besonders Jakobus), Maria von Magdala (bei
den vier Evangelisten) und Paulus eingehend und sehr belangreich

dargestellt (S. 44 ff.). So dürfen wir denn auch heute



— 238 —

noch „die stärksten persönlichen Einwirkungen Jesu im Interesse

seiner Reichs-Gottes-Idee erwarten. Mystisch — gewiss.
Aber wo trifft man nicht im Leben auf Mystisches, wenn man
die Tatsächlichkeiten beim Namen nennen will? So erscheint
auch dem neuzeitlichen Forscher das Selbstbewusstsein Jesu
als das Zentralwunder der christlichen Religion, dem gegenüber
alle anderen sogenannten Wunder verblassen, das um so mehr
religiöse Kraft ausstrahlen wird, je mehr alles andere, was
sonst Wunder heisst, nur als Hemmnis für ein rechtes
Verständnis Jesu erkannt werden wird" (S. 63 f.). G. M.

Schreiber, A. W. : Der ökumenische Charakter des
apostolischen Glaubensbekenntnisses im Blick auf die internationalen

kirchlichen Einheitsbestrebungen. Leipzig 1921, Verlag
von Dörffling & Franke.

Ein Vortrag, den der Verfasser, der Mitglied des Fortsetzungs-
Ausschusses der Weltkonferenz für Glaube und Kirchenverfassung

ist, auf der Hauptversammlung des reformierten Bundes
für Deutschland in Siegen am 18. Mai 1921 gehalten hat.
Obschon das apostolische Glaubensbekenntnis nicht in allen
Kirchen eine erste Stellung einnimmt und keinen ökumenischen
Charakter hat, besitze es doch in der ganzen Christenheit das

grösste Ansehen und könnte vielleicht durch die gegenwärtigen
internationalen kirchlichen Einheitsbestrebungen eine allgemeine
offizielle Geltung bekommen. Die Versammlung beschloss auf
Antrag seines Moderators Professor Lang: „Die Hauptversammlung

des reformierten Bundes in Siegen erklärt sich erneut mit
der Fortsetzung der Pflege der internationalen kirchlichen
Einheitsbestrebungen durch den Moderator einverstanden. Zu
der Frage, inwieweit das Apostolikum oder Nizäum als Symbol
der Einheit aller christlichen Kirchen dienen könne, möchte die
Hauptversammlung noch nicht Stellung nehmen, erklärt sich aber
zu weitern Verhandlungen über die Frage gerne bereit." A. K.

Sellin, Ernst: Das Alte Testament und die evangelische Kirche
der Gegenwart. Leipzig-Erlangen 1921, A. Deichertsche
Verlagsbuchhandlung. VII und 103 S. Preis 14 Mark. Für
Ausland Valutaaufschlag.

Sellin richtet sich hauptsächlich gegen Delitzsch und dessen
Schrift „Die grosse Täuschung" sowie Harnack und dessen



— 239 —

Forderung, das Alte Testament zukünftig nach Art der
apokryphen Schriften zu bewerten. Darüber hinaus handelt es sich,
wie schon die Buchaufschrift bekundet, um eine grundsätzliche
Auseinandersetzung, welche — im wesentlichen den deutschen —
Gesamtprotestantismus berührt. Der Verfasser bewegt sich auf
der Mittelbahn, lehnt eine Beurteilung des Alten Testamentes
im Sinne wörtlicher Offenbarung ab, möchte aber dessen
Bedeutung als religiöse Vorschule des Christentums unbedingt
erhalten wissen. Anhand zahlreicher Beispiele aus dem
alttestamentlichen Schrifttum sucht er den bezeichneten Wert
herauszuschälen und zugleich die diesbezügliche Einzigartigkeit
religionsgeschichtlich zu erhärten. Delitzsch muss im Unterschied

zu Harnack sich den Vorwerf grösster Unwissenschaftlichkeit

in der religiösen Einschätzung des Alten Testamentes
gefallen lassen. Christus, die Apostel und — das praktische
Leben der evangelischen Kirche selbst bekunden die Mass-

gebenheit und Unentbehrliohkeit jenes vorchristlichen Schatzes
überall, wo es gilt, im Kampf mit Rückständigkeit und Irrtum
wahrem Gottesleben zum Siege zu verhelfen. G. M.

Van Heerlijkheid tot Heerlijkheid betitelt sich ein schön
ausgestattetes Buch Aen 40 kurzen Betrachtungen, die der
holländische altkatholische Pfarrer und Professor A. Rinkel bei
G. J. A. Ruys in Utrecht hat erscheinen lassen.

Die Erbauungsschrift hat folgende Kapitel : Advent (Einige
Überschriften : Unter seinen Augen. Ärgernis an Jesus).
Weihnachten und Neujahr (Der König* kommt! Raste ein wenig).
Des Herrn Offenbarung (Sein Lebensgang. Grosse Stille). Die
gnadenreiche Zeit (Barmherzigkeit, nicht Opfer. Jesus allein).
Die Zeit seines Leidens (Der Ratschluss Gottes. Gethsemane).
Die Heilige Woche und Ostern (Der sanftmütige König. Das
Geheimnis des Kreuzes. Die Treue des Guten Hirten). Nach
Ostern (Den Herrn sehen. Keine Furcht mehr). Himmelfahrt
und Pfingstwoche (Wolken am Himmel. Das Fest des Geistes).
Die Andachten atmen den evangelischen Geist, von dem die
Utrechter Kirche durch alle Jahrhunderte hindurch Zeugnis
gegeben hat. R.



— 240

Neu eingegangen:
Eusebii Pamphili Chronici Canones latine vertit, adauxit ad sua

tempora produxit S. Eusebius Hieronymus edidit J. Knight
Fotheringham. Venit Londonii apud H. Milford MCMXXIII.

Halifax, Viscount: Further considerations on behalf of Reunion.
With Appendices, including a full Account of the Visit to Paris
in 1896 for Conferences on Reunion. A. R. Mombray & Cie.,
London. 2 sh.

Llitsch, J. H. : Die Bogomilen in ihrer geschichtlichen Entwicklung.
Dissertation. Sr. Karlovci Serbische Klosterdruckerei 1923.

Mpalonos, D. S. : Alexandras Lykourgos (1827—1875). Athen
1923. 50 S. (griechisch).

Rathgeber, Alfons Maria : Im Schatten des Dorfkirchleins. Ein Gang
durch das Dorfkirchenjahr (von Nikolaus bis Martini). Verlag
Josef Kösel & Friedrich Pustet K.-G. Verlagsabteilung Kempten.

Rocheblavc, S. : Etude sur Joseph de Maistre. Librairie Istra.
Strassburg 1922.

Smyth Nezvman: A Story of Church Unity including the Lambeth
Conference and the Congregational Episcopal Approaches. New
Haven. Yale University Press 1923.

Schlun /, E. : Katholizismus und Vaterland. Eine prinzipielle
Untersuchung. Gr.-8°. 38 S. München, Verlag Dr. Franz A. Pfeiffer
& Co. G. Z. Je. 1. 20.

Sinthern, P., S. J. : Religionen und Konfessionen im Lichte des

religiösen Einheitsgedankens. Geb. G. 5. 25. Freiburg, Herder.

Zeitschrift für systematische Theologie, herausgegeben in Verbindung

mit Paul Althaus, Rostock, Emanuel Hirsch, Göttingen,
und Georg Wehrung, Münster, von Carl Stange, Göttingen.
I. Jahrgang. 1. Viertelsjahrsheft. Verlag von C. Bertelsmann,
Gütersloh. Preis Fr. 4.

Geiiruckt bei Stämpfli & Cie. in Bern.


	Bibliographie

