Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 13 (1923)
Heft: 3-4

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Breumany, Hermann: Evangelische und katholische Frommig-
keit im Reformationsjahrhundert, dargestellt an Martin
Luther und Teresa di Jesii. (Aus der Welt christlicher
Frommigkeit. Herausgegeben von Fr, Heiler. Band IV.)
Verlag Chr. Kaiser, Miinchen 1922. 100 S.

Der Verfasser dieser durch Lebendigkeit und Wirme aus-
gezeichneten Schrift, der sich (s. Vorbemerkung) inshesondere
Heiler und Dilthey verpflichtet weiss, findet in den beiden
Frommigkeitsarten, die er untersucht, zunichst einmal cine
bemerkenswerte Gemeinsamkeit. Das 16. Jahrhundert stellt
sich ihm dar als eine Zeit, da in der europilischen Welt eine
neue, vom mittelalterlichen Katholizismus charakteristisch sich
abhebende Religiositit erwacht. Der feste Zusammenhang zwi-
schen dem unbeweglich in sich ruhenden Gott und der Welt,
der fiur die Epoche ecines Thomas, Dante, Eckehart besteht
und sich in der alles umfassenden Stufenordnung des Kosmos
manifestiert, wird gelockert. Gott und Welt gleiten auseinander.
Die mit Duns Scotus einsetzende, immer mehr sich verschértende,
in Occam und Spitscholastik auf stitrkste ausgeprigte Tendenz
fithrt zur allmidhlichen Umwandlung des Gedankens vom voll-
kommenen, ruhenden Sein in die Vorstellung des persénlichen,
willktirlich regierenden Herrn. So erscheint Gott den spani-
schen Mystikern wie den Reformatoren als die erhabene, himmel-
hohe Majestit, der der Mensch in letzter, ungeheurer Einsam-
keit, in gespannter Unruhe und zitternder Furcht gegeniiber-
tritt, als der Herrscher, der aus grundloser, souveriner Freiheit
scine Gnade schenkt. Aber das gemeinsame Neue erfihrt nun
allerdings, wie eine Vergleichung Teresas mit Luther beweist,
zwei total verschiedene Ausformungen, — Bei Luther ist Gottes
schreckliche Allmacht gebunden durch seinen Schépfungs- und
Heilswillen. Wohl tut sich zwischen Himmel und Erde, zwi-
schen dem Heiligen und dem Stinder eine Kluft auf, tiber die



— 2183 —

I

sich vom Menschen her keine Briicke schlagen lisst. Es wire
cine die Lage vollig verkennende Vermessenheit, wollte er sich
dessen getrosten, dass verdienstliches Werk, asketische Haltung,
Heiligungsstreben ihn hintibertragen konnten. Vor dem Zorn
des gerechten Richters ist er verloren. Aber in der Kluft dart
er Christus, den Mittler, sehen. Durch ihn hat er Zugang zum
Vater. In ihm ist alles Licht, Liebe, Klarheit. In ihm ist
Vergebung. Nicht in dinglicher, kompakter Gestalt kommt dic
Gmade. Es gilt, im Glauben das trostliche Wort des IBvangeliums
zu vernehmen und aufzunehmen. Dann ist der ganze Mensch
gerettet und gerechtfertigt, ob auch der alte Adam noch so
widerspenstig sich gebiirden mag. Aus dem Wunder des Glaubens
erwiichst die Liebe. (Glaube und Liebe bilden das ganze Wesen
eines Christenmenschen. Der Glaube bringt den Menschen zu
Grott, die Liebe zu den Briidern. Das ,Christus hilft uns® zieht
notwendig das ,so helfen wir unsern Néchsten* nach sich,
Geht so von Luthers (lauben ein direkter Weg zum Dienst
an den Briidern, zur Arbeit in der Welt, so hat die Frommig-
keit Teresas mit den Nebenmenschen wenig zu schaffen, Wie
fir alle Mystiker bedeutet auch fir sie ,Gott und Seele“ das
eine unerschopfliche Thema. Die Seele gehort zu Gott, ist in
ihm, verbunden mit ihm auf Grund einer, wenn auch verbor-
genen, doch unbezweifelbaren Identitit. Aber diese Gedanken-
reihe wird fortwihrend gekreuzt durch die Uberzeugung von
dem majestitiseh - furchtbaren Himmelskonig. Eine eigentlich
monstrose Spannung kennzeichnet das innere Leben der grossen
Karmeliterin: Gott und Seele wohnen stindig ineinander, und
doch besagt die volle Begegnung mit Thm nur etwas Seltenes
und sogar unserm irdischen Zustand Unertrigliches. Die Seele
findet sich eben in die Fesseln des sinnlichen Daseins geschlagen,
von denen sie sich nicht ganz zu lésen vermag; sie weilt hie-
nieden in trauriger Fremde und Verbannung, und so bleibt ihv
Teil stachelndes Begehren und brennende Sehnsucht. Und dann:
yott ist ja der willkiirlich Waltende, der unberechenbar mit
der Seele verfihrt, der sie plotzlich tberfidllt 'und begnadigt,
um alsbald wieder von ihr zu weichen. Sie ist zwischen Reich-
tum und Dirre hin- und hergeworfen. Was sie ausharren lisst,
ist die alle Umwelt vergessen machende brautliche Liebe, der
amor Dei, wohl zu unterscheiden von der urchristlichen, bei
Luther kriftig sich answirkenden, gemeinschaftstiftenden caritas.



e A e

Teresa selbst ermisst einigermassen das Gefihrliche ihrer Gottes-
licbe: es darf sich schliesslich nicht um den Genuss der Ver-
ziuckung handeln, sondern Gott will geehrt werden; darum ge-
biihrt der Demut, die nur das Eine intendiert — die gloria Dei,
der Vorrang vor der Liebe. Steht fur Luthers religiéses Denken
die Gestalt des Erlosers im Zentrum, so gewinnt in Teresas
Frommigkeit Christus eine wesentliche Bedeutung nicht. Christus,
Glaube, Vergebung, DBruderdienst — das alles hat hier und
dort einen vollig andern Sinn. — Am unmittelbarsten wird die
tief greifende Gegensiitzlichkeit der beiden Frommigkeitsarten
erkannt, wenn sich der Blick auf Luthers und Teresas Gebet
richtet. Bei Luther ist das Gebet vorziiglich die aus Jammer
und Not steigende Bitte und Firbitte des zur Kindschaft er-
hobenen Frommen, der darum weiss, dass er zum Vater rufen
darf und soll, und der im Vertrauen auf Gottes herrliche Ver-
heissung trotzig dem Teufel und seiner Macht entgegentritt.
Das Gebet der Mystikerin hat mit keiner Erdennot etwas zu
tun. Teresa beschreitet den Stufenpfad des (ebets, um durch
mithselige, anstrengende Schulung und Disziplinierung der Seele
immer hoher emporzugelangen und iiber die Etappen der Be-
trachtung, Ruhe, Vereinigung jenes Letzte zu erreichen: die
den ewigen Zustand vorwegnehmende vortibergehende Ekstase.

Erwagt man, dass Bechmann am Ende seiner Erorterungen
versichert, Luthers und Teresas Religion miissten als zwei
Welten eingeschitzt werden, die sich einander durchaus ent-
gegenstehen, also einander ausschliessen, so wird man sich
kaum versucht fiihlen, der These von der aus der religidsen
Ligenart des Jahrhunderts sich erklirenden Gemeinsamkeit zu
grosses (Gewicht beizulegen. Tatsdchlich ist das Zentrum der
Verkindigung Luthers das centrum Paulinum, die Erkenntnis,
die Wiederentdeckung des ,sola fide®. Die ungeheure Trag-
weite dieser Erkenntnis mag selbst dem Reformator nicht zu
allen Zeiten mit derselben Deutlichkeit vor Augen gestanden
haben: auch bei ihm verraten sich ja wohl die Spuren des
yreligiosen® Titanismus. Aber aufs Ganze gesehen, behilt das
neue Glaubensverstindnis, d. h. das Verstindnis des Werk und
Haltung begrindenden, aber mit Werk und Haltung niemals
identischen Wesens der Pistis seinen zentralen Charakter. Iis
ist darum mehr als zweifelhaft, ob ein Satz Bechmanns wie
dieser: ... es erfordert tatsichlich eine ungeheure, nicht



— W =

alltigliche Spannkraft der Seele, um im vollen Sinne Luthers
den Glauben fassen und im Glauben Christum ergreifen zu
kénnen, und nur unter echtem und schwerem Siindendruck
mag sich die Seele zu so hohem Glaubensflug aufschwingen®
(5. 16) — Luthers Zustimmung wiirde gefunden haben. Die
spanische Mystikerin, die Geistesverwandte des Meisters der
excercitia spiritualia, weiss freilich auch ikrervseits, wie tibrigens
alle cchten, nicht atfektierten und spielerischen Mystiker, etwas
von der den Sinder totenden majestas Gottes. Aber gerade
sie zeigt in wahrhaft klassischer Weise, wie der Titanismus
des .religiosen“ Menschen diese Erkenntnis preisgibt und mit

Kithnem Griff das Gottliche an sich rafft oder — anders ge-
sprochen — die Seele mit dem Kwigen sich verschmelzen isst.

Alle ibhre gegenteiligen, an ihrem Ort gewiss voll ernst zu
nehmenden Ausserungen, dass man die unio mystica nicht diirfe
erzwingen wollen usf,, sind nicht imstande, dariiber hinweg-
zutiuschen.

Bechmanns Schrift sei als Anregung zu erncutem Durch-
denken entscheidender Fragen nachdricklich emptohlen. A. G.

Br.ass, Friedr,: Grammatik des neutestamentlichen Griechiseh,
bearbeitet von D. Albert Debrunner. 5., durchgesehene Aufl.
Gottingen 1921, Vandenhececk & Ruprecht, 336 S. Preis ge-

heftet 50 Mark, gebunden 40 Mark.

Die Neutestamentliche Grammatile wird im allgemeinen im
theologisch-exegetischen Lehrvortrag und Studium als neben-
sitchlichh behandelt, es bleibt auch kaum Zeit flir ein néheres
Eingehen im Laufe der theologischen Semester. Der Student
muss sich darum in der Regel mit den Beobachtungen be-
gniligen, die er beim regelméssigen Lesen und Exegesieren des
Neuen Testamentes und der nichstliegenden urchristlichen
Schriften iber deren Sprache im Vergleich zum klassischen
(Griechisch machen kann. Umm so notiger ist es, wenn man
hier nient an der Oberfliche haften bleiben will, in die syste-
matische Grammatik des neutestamentlichen Griechisch und
sciner besonderen Iligenttmlichkeiten einen Einblick zu tun.
Nach den verdienten Vorarbeiten von Buttmann, Winer u. a.
kann man sagen, dass eine wirklich wissenschaftliche Behand-



— 216 —

lung der Aufgabe erst moglich wurde durch die immer genauere
Erforschung der griechischen ,Gemeinsprache (xon?) im Um-
fange der gesamten erreichbaren Literatur und sonstiger Sprach-

denkmale (Inschriften u. a.). Gegenwirtig ist — neben den
Werken von Moulton und Robertson-Stocks — die Grammatik

von Blass das einzige deutsche Werk, das dieser Anforderung
voll und ganz entspricht, nachdem ecs bereits in der 4. Auflage
‘'von Professor Debrunner in den weitesten Umkreis der Koine-
forschung hineingestellt worden war, was in der vorliegenden
5. Ausgabe noch in erhohtem Masse geschehen ist. An wissen-
schaftlicher Genauigkeit, an Klarheit und Ubersichtlichkeit
der Darstellung ist das Werk musterhaft und gehort als solches
zum Ristzeug jedes neutestamentlichen Exegeten. G. AL

BauaMmer, Julius, Liz. Dr., Pfarrer in Eisleben: IDie neutesta-
mentliche Gottesscheu und die ersten drei Bitten des Vater-
unsers. Halle 1917, 209 Seiten, in Miihlmanns theologischen
Taschenbiichern.

Im Anschluss an die Untersuchungen Gustat Dalmans
(Worte Jesu) will der Verfasser mit seinen Ausfihrungen foi-
gendes zeigen: ,Das Neue Testament ist ven der judischen
Scheu vor dem Namen und vor der Person Gottes geradezu
durchtriinkt, ohne dass die Exegeten das bisher geblhrend zur
Keuntnis nahmen.* Es wird jedcch ausdriacklich festgestellt,
dass ,es sich um eine Sache handelt, die im Unterbewusstsein
der am Neuen Testament beteiligten Personen schwebt® (3. 5.
Wie tritt aber dieser unterbewusste Zustand der Gotiesscheu
zutage? Beehmer erschliesst ihn aus den ,Umnennungen® Gottes
(z. B. adgrog, merro, vinarog); den ,Umschreibungen® (z. B. Him-
mel, Hohe, von oben, Stimme u. a.); den ,Andeutungen* [, Die
Praposition wird dazu verwandt, eine unmittelbare Bertihrung
zwischen Gott und dem Geschaffenen tiberhaupt zu vermeiden®
(S. 12). ,Das Passivum wird an einigen Stellen in Anwendung
gebracht, damit Gott nicht als Handelnder zu sehr vermeunsch-
licht oder wverweltlicht aussehe® (S. 19)]; den ,Zuriickschie-
bungen“ (Gebrauch der dritten statt der zweiten Person). Aufs
Vaterunser bezogen, in welchem sich die unmittelbare Anrede
Gottes mit den ersten in passivische Form der dritten Person



— 217 —

gekleideten Bitten verbindet, fihrt die Untersuchung zum Er-
gebnis: ,Gott um seinen Namen, sein Reich, seinen Wiilen
unmittelbar anzusprechen, damit gleichsam in seine eigenste
und innerlichste Sphére hineinzugreifen, das erschien als un-
ehrerbietig, ungeduldig, unglédubig, kurz: unfromm*® (S, 20, 8).
Wenn wir auch die Bedeutung der ,Gottesscheu“ im Neuen
Testament stirker betonen mdéchten, als es vielfach bis anhin
geschehen ist, und wir tberzeugt sind, dass man allzuoft das
Evangelium in ein Idyll umkomponiert hat, so konnen wir
dech aul dem hier eingeschlagenen Weg der Beweisfithrung
nicht tiberall Gefolgschaft leisten. In erster Linie wiirden wir
vorziehen, die Aufmerksamkeit auf sachlich beweisende Stellen
zu lenken, wie: Matth. 10, 28 (Luk. 12, 5), Matth. 21, 41,
Mark. 12, 9, Luk. 20, 16, Rom. 1, 18; 9, 18; 9, 20, Hebr, 10, 31;
12, 29. Wenn dann unter ,Umschreibungen Gottes® w a. an-
gefuhrt werden: 1. .Freude im Himmel* (Luk. 15, 7), 2. der
,Schatz im Himmel* (Matth. 6, 20}, 3. die ,Engel im Himmel¢
(Mark. 12, 25), 4. ,in den Iimmel aufsteigen® (Joh. 3, 13), so
scheinen uns solche Stellen unrichtigerweise in diesen Zu-
sammenhang gertickt worden zu sein. Beweis: 1. Die Freude
im Himmel steht der Freude zu Hause gegeniiber, wo viele
zusanmenkommen, um sich ,mitzufreuen®. 2. Der Schatz im
Himmel wird dem Schatz auf der Frde entgegengeseizt. Hier
wirken Motten, Rost und Diebe, dort wird nicht zerstort und
nicht gestohlen. 3. Jesus redet vom Zustand und der Welt
nach der Auferstehung. Er macht deutlich, dass die Indivi-
dualitit nicht zerschlagen, wohl aber gewandelt wird; dass wir
so sein werden, wic die Wesen urspriinglicher Reinheit an der
Stittte des Ursprungs jetzt schon sind. Der Himmel ist den neu-
testamentlichen Frommen nichts Lecres, sondern eine Stiitte,
wo Dinge fiur uns aufbewahrt werden (vgl. If. Kor. 5, 1 ft,,
Hebr. 13, 14, auch . Himmelfahrt Jesajas“, 9, 2 ff.). 4. Da
handelt es sich um ,meines Vaters Haus“, in dem viele Woh-
nungen sind (Joh. 14, 2 ff.; 17, 24), von wo die Engel Gottes
auf den Sohn des Menschen ,herabsteigen“ (Joh. 1, 51). An
allen diesen Stellen wollen die neutestamentlichen Zeugen kon-
kret lokal vom Himmel sprechen. Eine ,Umschreibung Gottes*
ist hier unseres Iirachtens nicht vorhanden. Im weitern ist es
uns unimoglich, das Wort merre unter die ,Umnennungen® zu
rechnen, welche auf die Scheu vor Gottes Namen deuten sollen.



— 218 —

Hier &aussert sich im Gegenteil das die Scheu stets neu iiber-
windende Element christlicher Frommigkeit; hier ruft der Geist
in unserem Geist (Rom. 8, 15). Wenn wir letztlich bedenken,
wie gerade in der neutestamentlichen Zeit iiberhaupt die Pri-
positionen auf Kosten der Kasus immer mehr beliebt wurden,
wie oft Stilriicksichten zur Vermeidung des Gottesnamens An-
lass gaben, so werden wir die Verschiedenartigkeit mitwirkender
Faktoren nicht genugsam beachten koénnen, bevor wir Folge-
rungen ziehen. Betont Beehmer abschliessend: ,Sicherlich war
es das kultische Gebiet, wo ja alle religiose Sprache ihren
Ausgangspunkt hatte, auf dem zuerst die sprachlichen Gottes-
verhiillungen und Gottesandeutungen u. dgl. aufkamen®, so
wird diesem Satz in weitgehendem Masse beizupflichten sein.
Schon Wilhelm Bousset hat in seinem Buch: ,Die Religion
des Judentums im neutestamentlichen Zeitalter* (S.363) in Be-
ziehung auf unser Problem geschrieben: ,Es wiirde sich lohnen,
diesen sprachlichen Spuren einer verianderten Gottesanschauung
noch weiter im Zusammenhang nachzugehen, als es hier ge-
schehen kann.“ Die Arbeit Behmers, die in ihrer ganzen Art
sehr an diese — allerdings nie erwihnten — Ausfithrungen
Boussets erinnert (vgl. S. 302—365), wird als willkommenec
Fortfuhrung der genannten Untersuchungen zu weiterer Prii-
fung anregen. 0. G,

Datman, Gustaf, Prof. D.: Orte und Wege Jesu. 2. verbesserte
und vermehrte Auflage. Mit 40 Abbildungen und Pléinen.
(Beitrdge zur Forderung christlicher Theologie, herausgegeben
von Prof. Dr. Ad. Schlatter in Tibingen und Prof. Dr. W,
Litgert in Halle a. S. 2. Reihe: Sammlung wissenschaft-
licher Monographien. I. Band.) Preis Fr. 13, geb. Fr. 15.
Gtersloh 1921, C. Berlelsmann, VIII und 321 Seiten.

Im Anschluss an die von Fr. Naumann in seinem ,Asia“
betitelten Buch geschilderte Paldstinafahrt Wilhelms 1I. entstand
1902 das Deutsch-evangelische Institut flir Altertumswissen-
schaft des heiligen Landes. Gustaf Dalman, der Erforscher
der judisch-paldstinisch araméischen Sprache, verliess sein
Leipziger Professorenamt, um die Direktion dieses Instituts in
Jerusalem zu libernehmen. Zu seiner Unterstiitzung erhielt er
in der Person eines ausserordentlichen Professors, Privatdozenten



— 219 —

oder Pastors auf je 8—9 Monate einen Mitarbeiter. Diesen
beiden gesellten sich jahrlich sechs weitere Theologen bei
(Pastoren und Oberlehrer), die auf drei Monate ins Institut
gesandt wurden. Der Ertrag der stetigen Forschungsreisen,
welcher sich in einem Museum, in Vorlesungen und insbesondere
in dem von Dalman herausgegebenen Paldstinajahrbuch héiufte,
ist in der vorliegenden Arbeit zusammengefasst worden. In
ihr findet man eine moglichst zuverlissige Orientierung ilber
die topographischen Probleme, welche mit den Jesuswegen von
Bethlehem bis Golgatha verbunden sind. Wie es kaum anders
maoglich ist, bringt die Ineinanderarbeitung gelehrter Klein-
forschung allerdings eine Beschwerung mit sich, welche stellen-
weise der Farbigkeit und Il.ebendigkeit der Schilderungen Ein-
trag tut. Um so mehr wird das Buch als Nachschlagewerk
vorziugliche Dienste leisten. KEin Verzeichnis mit tiber 750 Orten
und sorgfitltige Register von Personen, Sachen und Bibelstellen
erlcichtern in dieser Richtung die praktische Verwendbarkeit.
Wenn sich Theodor Keim ((Greschichte Jesu, S. 94, Zirich 1875)
beklagen musste: ,Die bisherige Geschichtschreibung hat das
Verhiiltnis Nazaras zu Sepphoris so gut wie génzlich iber-
sehen*, so finden wir nun bei Dalman (S. 71 1)) eine eingehende
Schilderung von dem Leben ,Zipporis“, das auf Nazareth nicht
ohne Einfluss geblieben sein kann. Uber den ,Davidsteich¥,
von dem das im Dezember 1905 in den Gridbern von Oxyr-
hynchus durch Grenfell und Hunt entdeckte Evangelienbruch-
stilck erzihlt, vermag Dalman nichts Néaheres zu berichten.
Dass dieser Teich ,vielleicht nur auf der Phantasievorstellung
eines Agypters beruht* (S. 234), mochten wir bezweifeln. In
dem betreffenden Fragment handelt es sich um eine Ausein-
andersetzung mit dem Judentum und seinem Wertlegen auf die
#ussere gesetzliche Reinheit. Der Verfasser hiitte es in diesem
Fall wohl vermieden, sich dureh Nennung von Ortlichkeiten
im Tempel (oder seiner Nihe), die gar nicht existierten, dem
Vorwurf absoluter Unkenntnis auszusetzen und sich damit von
vornherein den Boden unter den Flissen wegziehen zu lassen.
Ahnlich mag es sich mit dem daselbst erwihnten Hagneuterion
verhalten. Die Unkenntnis eines Ortes ist noch kein Zeugnis
fiir dessen Nichtexistenz! (Vgl. dazu: Adolf Harnack, Ein neues
Evangelienbruchstiick, ,Aus Wissenschaft und Leben, II. Band,
S. 237 ff.) So sehr einerseits das Streben nach Griindlichkeit



— 220 —

und Vollstandigkeit zu begrissen ist, so sehr kann dasselbe
anderseits in die Irre fiilhren. Uns will scheinen, man sollte
- es vermeiden, eine ganze Abhandlung zu schreiben iber die
-— wir wollen mit der folgenden Formulierung gerade unseren
Eindruck wiedergeben — ,Botanik der Dornenkrone Jesu®
(vgl. S.209 ff.). Es sei demgegeniiber an Soren Kierkegaard
erinnert, der auf die fragwiirdige Stellung hingedeutet hat, die
darin besteht: Professor daher und dafiir zu sein, dass Jesus
gekreuzigt wurde!

Seit den Tagen, da Dalman seine Forschungen in Jeru-
salem begann und Naumann, auf seine Paldstinareise zuriick-
blickend, schrieb: ,Die protestantische Theologie steht vor
einer Zwangslage: sie muss vorwirts zum historischen Jesus,
und doch hat sie nicht Kraft genug, so an die Berge Paliistinas
zu schlagen, dass sie Wasser geben. (ibt es einen geschicht-
lichen orientalischen Christus, der uns so viel fir unsere Seele
werden ‘kann, wie es der deutschgedachte Jesus bietet?®
(,Asia* 1904, S. 116) — sind in der theologischen Arbeit Wand-
lungen vor sich gegangen, die ein vertieftes Verstindnis des
paulinischen Wortes gebracht haben: ,Wenn wir auch Christus
nach dem Fleisch kannten, jetzt aber kennen wir ihn nicht
mehyr so* (2. Kor. 5, 16). Die vielfach andersartige Einstellung
zar Historie bleibt naturgemiiss nicht ohne Kinfluss auf die
Gesamtwertung der von Dalman geleisteten biblisch-archiio-
logischen Arbeit. Zu ihren Gunsten wird aber gleichwohl jeder
reden, der sich irgendwie mit jener altkirchlichen Stimme zu-
sammenfinden kann, die bezeugt: ,Wohl ist Gott nicht auf
einen Ort begrenzt; aber wenn wir die Stitten sehen, welche
Zeugen seiner Heilstaten gewesen, so weidet sich gleichsam
auch das Auge an dem, was das glaubende Herz beseligt. Wer
einen in Gott ruhenden Menschen von ganzem Herzen lieb
hatte, der schaut selbst dessen Haus, Kleider und Schuhe mit
Freuden an.* (Theodoret.) 0. G.

DiestEL, Ernst: Der Teufel als Sinnbild des Bosen im Kirchen-
glauben, in den Hexenprozessen und als Bundesgenosse der
Freimaurer. Berlin 1921, Alfred Unger, 45 S. Comenius-
schriften zur Geistesgeschichte. Drittes Heft.

Diestels kleine Schrift behandelt im ersten Abschnitt die
religionsgeschichtliche Grundlage des Teufelsglaubens. Sie be-



ginnt mit der Lehre Zoroasters und ihrer Umbildung durch
Manes, geht dann zu verwandten Mythen im Buddhismus tber,
schildert den Teufelsglauben im Alten Testament, um sodann
die Teufelsvorstellungen im Neuen Testament und in der alten
Kivche zu charakterisieren. Nicht alles, was Diestel hehauptet,
ist richtig. Dass z. B. der Erlosungstod Christi nach dem Glauben
der alten Kirche ein dem Teufel gezahltes ,Liosegeld“ gewesen
sei, ist freie Erfindung. Dass dic Gnosis in der Zerteilung derv
cattlichen Einheit den Ursprung des Bosen erblickt habe, ist
eine Lehre, die nicht dem Buddhismus, sondern orphischer
Kultichre entstammt. Auch in Fragment 9 Anaximanders (bei
Diels, Vorsokratiker) ist sie angedeutet. — Abschnitt 11 be-
handelt die schauerliche Auswirkung des Teufelsglaubens in
den Hexenprozessen, wobei auf die unheilvolle Rolle der Hexen-
bulle Innocenz’ VIII. besonders hingewiesen wird. Dass diese
ihre dogmatische Vorgeschichte namentlich bei Thomas von
Aquin hat, hitte erwédhnt werden sollen. — Der Abschnitf
schliesst mit dem Hinweis auf die poctische Verwertung des
Teufelsglaubens bei Dante, Milton, Klopstock und Goethe. —
Im Schlussabschnitt schildert Diestel dic Geltung und Wirkung,
die der Teufelsglaube bis in die Gegenwart hinein in der romi-
schen Kirche noch ausiibt, wobei dann in ausfihrlicher Dar-
stellung auf die Groteske des Taxilschwindels und der Offen-
barungen der Miss Diana Vaughan eingegangen wird. — Einen
wissenschaftlichen Wert besitzt die vorliegende Broschiire nicht.
Thre Kritik ist nicht immer angemessen. Die witzig sein sollende
Glossierung des Goethegedichtes ,Christi Himmelfahrt® muss
als abgeschmackt bezeichnet werden. ' R. K.

Devssen, Paul: Vedanta und Platonismus im Lichte der Kan-
tischen Philosophie. 2. Aufl. Mit einem Gedenkworte fir
Paul Deussen von Reinhart Biernatzki. Berlin 1921, Alfred
Unger, 41 S. Comeniusschriften zur Geistesgeschichte. Zweites
Heft.

Mit einem warmherzigen Nachruf auf den Geschichtschreiber
der indischen Philosophie, den Kieler Philosophen Deussen,
wird der hier erneut abgedruckte Aufsatz aus dessen Feder ein-

gcleitet. — Im Lichte Kants, der nun seinerseits wieder im



— 222 —

Lichte Schopenhauers gesehen wird, wird hier die Entwicklung
der indischen Philosophie, deren wesentlicher GGehalt uns in einer
knappen, aber vorziglichen Skizze vorgefiihrt wird, wird weiter ~
die Philosophie Platons in ihrer metaphysischen Grundtendenz
dargelegt. Dabei versteht es der Verfasser, den zwiespiltigen
Charakter der platonischen Ideenlehre recht instruktiv zu ent-
wickeln. Im ganzen eine Schrift, die trotz ihres bescheidenen

Umfangs viel bietet und zum metaphysischen Denken anregt.
R. K.

Fexpor, Dr. theol. Leonhard: Der lutherische Gottesdienst im
16. Jahrhundert. Sein Werden und sein Wachsen. Miinchen
1923, Verlag von Ernst Reinhardt (5. Bd. der von Dr. Heiler
herausgegebenen Sammlung: Aus der Welt christlicher
Frommigkeit), 385 S., Preis 5 Mark.

In dem vorliegenden Werk halten wir fir sehr wertvoll
die Mitteilung der vielen Messliturgien und Gottesdienstord-
nungen, die nach dem Beginn der lutherischen Reformation in
Deutschland entstanden sind. Diese Dokumente lassen die
grosse Schwierigkeit empfinden, zu einigermassen einheitlichen
Formen zu gelangen. Der Verfasser beschreibt zuerst .die
Sachwerdung des katholischen Gottesdienstes“ (8. b—64), dann
den ,Durchbruch des Lebens*, der durch Luther erfolgt sein
soll, hierauf ,die neue Sachwerdung“. ,In Luther bricht das
Urchristentum durch; Luther war auf das Urchristentum an-
gelegt, nicht auf das Spatchristentum® (S. 66). Wenn dem so
ist, so sollte man erwarten diirfen, dass uns der Verfasser
zeige, wie nach Luther insbesondere der Apostel Paulus die
Feier der hl. Kucharistie als den eigentlichen Gottesdienst der
versammelten christlichen Gemeinde ansehe und welche Be-
deutung er diesem Gottesdienst fir die Beziehungen der Ge-
meindemitglieder zu Christus und untereinander zuerkenne. Iis
wire also zu zeigen gewesen, wie durch Luther in dieser Hin-
sicht das angeblich erstorbene Urchristentum zu neuem Leben
erwacht ist. Wir vermissen einen solchen Nachweis. Was
nach Fendt in Luther wieder lebendig geworden ist, war nicht
speziell etwa der Glaube, dass sich der Glaubige durch wiirdige
Teilnahme am Abendmahle das in Christo vollbrachte Erlosungs-
werk aneigne und dass darum die eucharistische Feier eine



Vergegenwirtigung und Geltendmachung des ein fir allemal
dargebrachten Opfers sei, sondern ganz allgemein die ,ur-
christliche Besitzerstimmung¥, die der Kucharistie nicht not-
wendig bedarf.

Fendt anerkennt aber, dass das Volk nicht eigentlich mit
neuen dogmatischen Sitzen fir die Reformation gewonnen
wurde. ,Dass man vor Luther die Schrift nicht las, ist ein
Méarchen® (S. 65). ,Die Reformation war ... fiir das Volk
zunidchst Anderung des Gottesdienstes, liturgische Reform*
(S. 244). Allein auch mit dem Verlangen nach liturgischen
Anderungen war es nicht sehr weit her. Es gab neben den
,Puritanern® Méanner — ,und sie waren in der Mehrzahl® —,
,die von den alten Formen zu nehmen wiinschten, was nur
immer cinigermassen mit dem Evangelium sich vertrug®. Das
Gerede, die Puritaner seien ,die rein Religiosen gewesen®, sei
falsch. ,Man kaunn in schoner und reicher Form genau soviel
Religion haben wie ein Puritaner, vorausgesetzt, dass der Geist
der die Form durchwirkt, echt evangelisch ist“. So erkliirt
Fendt die Tatsache, dass im allgemeinen der lutherische Gottes-
dienst eben doch sehr viel von der katholischen Messe und
Vesper beibehielt. E. H.

FremscaMany, Albert, und GRUTZMACHER, Richard: Der FEnt-
wicklungsgedanke in der gegenwirtigen Natur- und Geistes-
wissenschaft. Erlangen und Leipzig 1922. A. Deichertsche
Verlagsbuchhandlung. Dr. W. Scholl. 189 Seiten, Preis
Fr. 31. 50.

Die weitere Aufschrift des Buches besagt: ,Ein Ring ge-
meinverstandlicher Vorlesungen fiir Horer aller Abteilungen,
gehalten an der Erlanger Universitit im Winter 1921/22.“ Das
Buch ist zweifelsohne eine fiir unsere Zeit eigenartige Erschei-
nung: Ein Naturforscher und ein Theologe finden sich zu-
sammen, um in gesonderter Arbeit das gemeinsame Ziel zu
erstreben, den Nachweis, dass der neuzeitliche IEntwicklungs-
gedanke, auf Leibniz zuriickzufiihren, als Grundanschauung
gegeniiber dem Gesamtgeschehen der uns zuginglichen Welt
nicht zu gelten hat. Die Ausfilhrungen Fleischmanns sind fir
den Nichtfachmann, wie der Verfasser selbst zugibt, zum Teil
sehr mithsam zu verstehen. Aber das Ergebnis tritt klar her-



vor: Darwins Lehre gehért ins Reich des Mirchens. Statt
dessen soll der Forscher sein Augenmerk ganz richten auf die
tatsichlich vorliegende und nicht zu leugnende Entwicklung
des Einzelwesens, von der Urzelle angefangen. Hier bieten
sich stets neue, in ihren Ursachen unfassbare Schopfungswunder
dar. Fleischmanns Ausfithrungen sind durch eine Reihe von
guten Zeichnungen erldutert und zeichnen sich dadurch aus,
dass Fremdworter durchweg vermieden bzw. in deutscher
Sprache erklirt sind. — Wéhrend Fleischmann mit seinen Aus-
fahrungen unter den Naturforschern wohl sehr vereinzelt da-
steht, hat Griitzmacher mehr Bundesgenossen und hat bereits
selbst durch eine Reihe von Verédffentlichungen dem jetzt Dar-
gebotenen vorgearbeitet. Auch er lehnt den neuzeitlichen Ent-
wicklungsgedanken fir das Gebiet der Geisteswissenschaften
scharf ab. Das gesamte Geistesleben der Menschheit, wie es
in der verschiedensten Weise in der Geschichte zum Ausdruck
kommt, unterliegt lediglich gewissen Schwankungen, Ver-
kntipfungen, erneuten Spaltungen und erhebt sich nicht iiber
gewisse Grunderscheinungen; es erzeugt fir diesc Welt den
Eindruck der Unverntinftigkeit und Trostlosigkeit. Wenn die
neuzeitliche Entwicklungslehre auch Hoffnungsfreudigkeit in
dicses Geschehen hineintragen will, so befriedigt sie doch nicht.
Das kann allein das mutige Vertrauen in einc ,wirklich reli-
giose Uberwelt (8. 175), wobei Christus den erhabenen Brenn-
punkt darstellt. — Wihrend Fleischmann jedem Abschnitt eine
treffende Inhaltsiibersicht voranstellt, setzt Griitzmacher an
dessen Spitze jeweils eine vorzigliche Quellenschau, worin
wohl kaum einer der bedeutendsten Geschichtsforscher, Theo-
logen, Dichter und Philosophen der letzten Jahrhunderte bis
hin auf Spengler fehlt. Man legt das Buch nicht chne dank-
baren Gewinn aus der Hand. G. M.

,Gedenkboek. 1723—27. April 1923. Tweede Leuwfeest der Ver-
kiezing van Cornelis Steenoven tot Aartsbisschop van Utrecht.“
Zu beziehen (Gulden 4, gebunden Gulden 6. 50) bei Plarrer
van Harderwijk, Dam 30, Schiedam.

Das Gedenkbuch, das an der Steenovenfeier in s'Graven-
hage am 2. Mai den Mitgliedern des Metropolitankapitels (das
alteste Mitglied, Cornelius Deelder, empfing ein in alter hol-



lindischer Schrift gedrucktes und in Pergament gebuundenes
Exemplar), dem Episkopate, den Bischofen der Schwester-
kirchen und der Konigin von Holland offiziell angeboten wurde,
ist an dusserer Ausstattung das schonste altkatholische Buch,
das bisher erschienen ist. Gediegen ist aber auch sein Inhalt.
Er ist aus der Feder der Professoren Berends und Wijker und
der Pfarrer van Harderwijk, Cooper und Lagerwey, der den
zum Erzbischof erwihlten Prof. Kenninck in der Kommission
ersetzte. Die Schrift (94 Seiten in quarto) hat folgende Kapitel:
1. Die katholische Kirche in den Niederlanden bis zum Jahre
1700; 2. Die Wahl des Cornelius Steenoven zum Erzbischof
von Utrecht am 27. April 1723; 3. Der Zustand der katholischen
Kirche in den Niederlanden nach der Wahl C, Steenovens bis
zum Jahre 1870; 4. Der gegenwiirtige Zustand des Altkatholi-
zismus: 5. Zuschriften der Bischofe. Uber die Geschichte der
altkatholischen IKKirche Hollands, namentlich die Vorgiange, die
zur Wahl Steenoveus fithrten, wurden die Leser des ,Katholik*
durch die Artikel von Bischof Herzog in den Nrn. 11 und 12
dieses Jahres (,Von der Entstehung des altkatholischen Epis-
kopates in Holland“), diejenigen der Internationalen Kirchlichen
Zeitschrift im ersten Quartalheft 1923 durch den Aufsatz von
B. A. van Kleef {,Dic alikatholische Kirche von Utrecht®) unter-
richtet. Das Gedenkbuch orientiert dariiber unter Beigabe der
wichtigsten Aktenstiicke ausfiihrlich. Was die Schrift iiber den
gegenwarigen Stand der Utrechter Kirche sagt, lasst auf eine
verheissungsvolle Zukunft der kleinen Gemeinschaft schliessen,
die durch religiése Verinnerlichung und Kirchliche Treue den
150 Jahre nach der Wahl Steenovens entstandenen altkatho-
lischen Kirchen, deren Griisse zum Zweijahrhundertfest sie mit-
teilt, vorbildidich war und ist. 21 Blitter sind den Illustrationen
gewidmer. Wir nenuen unter diesen die Bildnisse des hl. Willi-
brordus, des Begriinders der Utrechter Kirche, der Lrzbhischofe
Roveuius, Petrus Codde, Cornelius Steenoven, Franciscus Ken-
ninck, des Bischofs Dominicus Varlet, des Konsekrators Steen-
ovens, der Kapitelsvereinigung vom 9. Mai 1719, der Kirche
von s'Gravenhage, der Kapelle des Seminars von Amersfoort,
einiger Kuunstschitze der Bistiimer. Die Denkschrift, so sagte
Bischof Herzog in seinem letzten Berichte an die Nationalsynode,
ist necben dem Enthusiasmus, mit dem die hollandische Kirche
ihr Jubilium gefeiert hat, ,ein Zeugnis des ehrerbictigen Dankes,

Internat. kirchl Zeitscirift Heft 3/4, 1923, 16



226 —

mit dem sie sich der bewundernswerten Treue der Viter er-
innert, sowie der frohen Genugtuung, dass sie durch die eigene
Treue nicht arm, sondern reich geworden ist an geistigen Giitern
durch die Gnade Gottes in Christo Jesu, und darum auch eine
Bekundung der unerschiitterlichen Entschlossenheit, das heilige
Erbe der Viter zu bewahren und zu verwerten“. R.

HEILER, Friedrich: Das Gebet. Eine religionsgeschichtliche und
religionspsychologische Untersuchung. 5. Auflage. Minchen,
Ernst Reinhardt, 1923, 622 S., Preis 8 Mark.

Die erste Auflage dieses grossen Werkes erschien 1918,
die zweite 1919. Die seitherigen Ausgaben sind Stereotyp-
drucke. Doch wurden in einem sehr umfangreichen Nachtrag
die Erginzungen und Anderungen, die dem Verfasser ange-
zeigt zu sein schienen, zusammengestellt. Dass ein so umfang-
reiches theologisches Werk in unsern Tagen solche Aufnahme
findet, ist unseres Wissens sonst beispiellos. Aber es geniigt,
das einleitende Kapitel iiber die bisherige religionswissenschaft-
liche Untersuchung des Gebetes zu iiberblicken, um den Ein-
druck zu erhalten, dass hier die Frucht einer bewunderns-
werten Gelehrsamkeit vorliegt. Auch ist der Gegenstand, der
behandelt wird, so umfassend und so wichtig, dass gerade die
Verhéltnisse der Gegenwart viele veranlassen konnen, ihm ihre
Aufmerksamkeit zuzuwenden. Religionsgeschichte ist Geschichte
des Gebetes. Nach Deissmann, dem Heiler zustimmt, charak-
terisieren die Zeugnisse iiber das Gebet eine Religion besser
als Dogmatik und Moral und Theologie. Eine Geschichte des
Gebetes aber kann nur schreiben, wer Philosoph, Kulturhisto-
riker, Theologe zugleich ist. Dass Heiler diese Qualititen be-
sitzt, wird ihm jeder urteilsfihige Leser des vorliegenden
Werkes gerne bezeugen.

Heiler fragt u. a., ob etwa ,die bange Ahnung des un-
vermeidlichen Konfliktes mit der modernen Philosophie es ist,
die sie (die Theologie beider Konfessionen) davor zuriick-
schreckte“, das Gebet zum Gegenstand ernstlichen Studiums
zu machen und ,offen einzustehen fiir die irrationale Eigenart
des Gebets, wider das Denken zu fechten fiir das Recht des
Lebens“. Eine derartige Bangigkeit kennt er seinerseits nicht.



— 22T —

Er gelangt auf dem langen Weg seiner Studien zu dem Be-
kenntnis: ,Als die geheimnisvolle Verbindung des Menschen
mit dem Ewigen ist das Gebet ein unfassliches Wunder, das
Wunder der Wunder, das sich tdglich in der Seele des From-
men vollzieht. In der Erkenntnis dieses Wunders miindet die
religionswissenschaftliche Untersuchung des Gebetes. Der Reli-
gionshistoriker und Religionspsychologe kann nur Zeuge und
Dolmetsch jenes tiefen und kraftvollen Lebens sein, das im
Gebete sich enthiillt; in sein Gehcimnis einzudringen, ist dem
religiosen Menschen vorbehalten“ (S. 495).

Unterwegs aber werden wir bekanntgemacht mit dem
naiven Beten des primitiven Menschen und den Gebetsformen
der Kulturvolker, mit dem individuellen Gebet und dem Gebet
in der liturgischen Gemeinschaft, mit dem Gebet in der Mystik
und dem @ebet in der prophetischen Frommigkeit. Dabei
kommen die religidsen Vorstellungen, die die Voraussetzung
des Gebetes bilden, die Motive und Arten des Gebetes, die
Einkleidungen des Gebetes in Wort und Gebirde, kurz alles
zur Sprache, was zur Charakterisierung des Gebetes einer
bestimmten Epoche oder Religionsform dienen kann.

Wohl noch niemals ist namentlich ,das Gebet in der
Mystik“ (S. 284 ff.) sorgfiltiger, allseitiger und tiefer gewiirdigt
worden. ,Die Mystik ist weder christlicher Herkunft noch eine
Eigentiimlichkeit des Christentums, obschon sie durch das
Christentum die feinste Ausgestaltung und schoénste Formung
erfahren hat ... Personlichkeitbejahende und personlichkeit-
verneinende Religion, geschichtliche und geschichtslose Gottes-
erfahrung sind die beiden Gegenpole der hohern Frommigkeit,
die sich in der Geschichte der Religion flichen und doch immer
wieder anziehen® (S. 252 f.).

Mit den Ausfithrungen iiber die Mystik in der Religion
héngt innerlich zusammen, was tliber individuelle und gemein-
schaftliche Gottesverehrung zu sagen ist. Hier kommen Dinge
zur Sprache, die namentlich fiir die Gegenwart von grosster
praktischer Bedeutung sind. Wenn das Christentum recht eigent-
lich ,die Religion des Gebetes“ ist (S. 235), so darf der christ”
liche Gottesdienst nicht bloss eine Schulstunde sein, in der ein
kenntnisreicher Lehrer die Unwissenden unterrichtet, sondern
er muss wesentlich in einem gemeinschaftlichen Beten bestehen
(S. 435 £.). Allein das darf wiederum nicht in einem ,chaoti-



— 228 —

schen Stimmengewirr* bestehen. Ein Liturge, der vorbetet,
ist notwendig. Soll sich dieser auf die eigene personliche In-
spiration verlassen und das vorbringen, was ihn gerade bewegt?
In diesem Fall kommt es im besten Fall zum Nachbeten, aber
nicht zum Mitbeten; die Subjektivitit des Betenden macht sich
zu sehr geltend. Also ist eine feststehende Liturgie notig.
Aber auch diese kann den religiosen Wert der gottesdienst-
lichen Ubung beeintrichtigen. Immerhin bedeutet ,die ginz-
ilche Verdrangung des formulierten Kirchengebetes aus dem
Gremeindegottesdienst und seine Ersetzung durch das freie Gebet
stets eine Bedrohung des religiosen Gemeinschaftsbewusstseins®
(S. 439). Allein es ist nicht zu leugnen, dass die Kilte des
Gemeindegottesdienstes, sei dieser nun liturgisch geregelt oder
nicht, religidosgestimmte Gemeindemitglieder veranlassen kann,
Frbauung in Sekten zu suchen, die von einem angeblich oder
tatsdchlich prophetisch erweckten Prediger und Beter geleitet
werden. Abschreckende Beispiele bot die Autklirungsperiode,
von der Heiler sagt: ,An die Stelle der lapidaren, kraftvollen
Kirchengebete traten langatmige und gefiithlsweiche Lehrtexte,
in denen die rationalistischen Dogmen gepredigt wurden. An
die Stelle der feierlichen altchristlich-paulinischen Gebetssprache
trat eine seichte, moderne Poetensprache. Der Salonton drang
in die Kirche ein. Selbst das Vaterunser und Credo wagte
man im rationalistischen Geiste zu paraphrasieren® (S. 429).
Inhalt und praktische Wichtigkeit erkldren in gleicher
Weise den erstaunlichen Absatz des vorliegenden Werkes. Ein
einldssliches Inhaltsverzeichnis, Namen- und Sachregister er-
leichtern den Gebrauch. E. H.

Hem, Karl: Die Weltanschauung der Bibel. Dritte, erweiterte
Auflage. FErlangen-Leipzig 1421, Deichertsche Verlagsbuch-
handiung. 93 3. Preis 12 Mark. Fiir Ausland Valutaaufschlag.

In kurzer Zeit erscheint diese Vortragssammlung in dritter
Auflage. Sie ist getragen von einem Entweder — Oder: Ent-
weder bekenne icih mich zu der Weltanschauung der Bibel, kurz
gefasst in die Gedanken: Gott ist nicht die Welt, aber steht
doch nicht im Gegensatz zu ihr. Aber tber der Welt, genauer
ihrem mit Bewusstsein erfiilllten Menschenleben, lastet ein drei-
facher Fluch: Abhangigkeit vom Boden, Geschlechisgemein-



— 229 —

Schaft und Tod. Christus bringt demgegeniiber die Verschnung,
und mit ihr besteht die Hoffnung zukiinftiger Verklirung. QOder:
Ich lehne solche Auffassung in allen Teilen ab; Abstriche gibt
es nicht. So werden nur streng biblische Kreise, die Christi
Wesen und Werk mit den Augen der tiberlieferten Kirchen-
lehre ansehen, am ehesten zu dem Biichlein greifen. Freilich
findet Heim auch bei ihnen nicht allgemeine Zustimmung, wenn
er beispielsweise die Erzihlung vom Siindenfall nicht wértlich,
sondern bildlich auffasst. Das Werkehen ist durchwoben von
zahllosen Beispielen aus dem Leben, der Geschichte und Natur-
wissenschaft. So wirkt es auch auf den Gegner ungemein
anregend. G. M.
JELKE, D. Robert: Die Wunder Jesu. Leipzig-Erlangen 1921,
125 S., br. Fr. 22. 50. | |
Der Verfasser gibt zuerst von altgldubigem Standpunkt
aus eine dankenswerte Zusammenstellung der in der neueren
Literatur hervortretenden Ansichten und der damit gegebenen
Fachausdriicke tiber das Wunder im allgemeinen. Dann folgt
die besondere Untersuchung iiber die geschichtliche Bezeugung
und religiése Bedeutung der Wunder Jesu, um im letzten Teil
das Wunder und damit dic Wunder Jesu philosophisch und
religionsgeschichtlich unter Aundherung an moderne Anschau-
ungen zu begriinden, so dass auch solche, die dem biblischen
Wunder anders gegeniiberstehen, manches aus dem Werkchen
entnehmen koénnen. G. M.
InmELs, Ludwig: Die Auferstehung Jesu Christi. Flnfte
durchgesehene und erginzte Auflage. Leipzig-Erlangen 1921.
A. Deichertsche Verlagsbuchhandlung., Dr. Werner Scholl.
46 S. Preis 6 Mark. Fir Ausland Valutaaufschlag.
‘ Fiir den Verfasser ist die leibliche Auferstehung Jesu am
dritten Tage eine durch die Bibel bezeugte geschichtliche Tat-
sache im Sinne eines gegenstidndlich stattgehabten Vorganges.
Thmels hebt hervor, dass allein diese Tatsache fiir das voll-
endete Eingehen Gottes in die Geschichte zu biirgen vermag.
Immerhin vermége die leibliche Auferstehung, geschichtlich
erwiesen, erst wahre Bedeutung fiir den zu gewinnen, der ganz
unter die geistige Gewalt Jesu getreten sei. G. M.



— 230 —

MAIWORM, J.: Die romische Gefahr? Ein offenes Wort zur Vers

einigung der evangelischen und katholischen Christen. Verlag
J. Eiler, Magdeburg.

Eine populére, aber keine tiefe Schrift. Schon die Formu-
lierung der drei Wege, die zur Vereinigung der beiden Bekennt-
nisse fiihren kénnen, zeichnet sich nicht als Ergebnis scharfen
Nachdenkens aus. Sie sind: 1. Die katholischen Christen kehren
zur evangelischen Kirche zuriick., 2. Die katholischen und
evangelischen Christen vereinigen sich zu einer neuen Kirche.
3. Die evangelischen Christen kehren zur katholischen Kirche
zuriick. Der Verfasser als romischer Katholik entscheidet sich
fir den letztern. Wiedervereinigung ist fiir ihn Konversion,
riickhaltlose Unterwerfung unter Rom. Wiederholt redet er von
der Genfer Vorversammlung der Weltkonferenz iiber Glauben
und Verfassung, ohne aber dass er sich die Mithe genommen
hitte, das Ziel dieser Bewegung einigermassen zu studieren.
Und was soll man erst zu dem irrefiihrenden Satz sagen: ,Das
romische Dogma von der Unfehlbarkeit des kirchlichen Lehr-
amtes besteht nicht erst seit dem Vatikanum.* Viele Dinge
liegen nicht so einfach, wie der Verfasser in seinem massiven
Glauben annimmt. A. K.

LUERS, Grete: Marienverehrung mittelalterlicher Nonnen (6. Bd.
der Sammlung ,Aus der Welt christlicher Frommigkeit“),
Ernst Reinhardt, Miinchen 1923, 64 S., Preis 1 Mark.

Wie in einer Vorbemerkung gesagt wird, ist die Heraus-
gabe vorliegender Schrift durch Professor Heiler veranlasst
worden. Die Verfasserin scheint eine dénische Dame lutheri-
scher Konfession zu sein. Es handelt sich aber fiur sie ja nicht
um einen polemischen Zweck. Sie hat sich vielmehr das Urteil
angeeignet, das Heiler iiber die Marienverehrung in die Worte
kleidet: ,Das Bild der Madonna ist die Verkérperung aller
sittlichen, religiosen und kiinstlerischen Werte, die im Frauen-
tum beschlossen sind“, und betrachtet als Grundgedanken der
mittelalterlichen Nonnen, die sich durch Marienverehrung aus-
zeichneten, das Trachten, der Gottesgebirerin nachzustreben
ound so das grosste Mysterium des Seins, die Geburt, das
Werden des Gottlichen im Menschlichen, zu erleben®. Es wer-
den acht berithmte Nonnen besonders beriicksichtigt. Das Bio-



— 231 —

graphische kommt dabei nur ganz diirftig in Betracht. Da-
gegen wird mit besonders charakteristischen Ausserungen dar-
getan, wie diese gottgeweihten Frauen ihre Sehnsucht, mit
Maria, der Jungfrau und Gottesmutter, schon in diesem Leben
in Gemeinschaft zu stehen, ausgesprochen haben. E. H.

PFEILSCHIFTER, Georg: Die kirchlichen Wiedervereinigungs-
bestrebungen der Nachkriegszeit. Rektoratsrede, gehalten
in Miinchen am 25. November 1922. Minchen 1923, Franz
A. Pfeiffer & Cie., 43 Seiten.

Pfeilschifter ist Inhaber des Lehrstuhles, den Doéllinger
noch innehatte, als er 1872 die berithmten sieben Vortrage iiber
kirchliche Wiedervereinigung hielt. Nun nach 50 Jahren den
Rektor der Hochschule Miinchen tber den gleichen Gegenstand
reden zu horen, ist ein Umstand, der allein schon die vor-
liegende Schrift sehr interessant macht. Wir wollen auch von
vornherein gern anerkennen, dass Pfeilschifter die Wiederver-
einigungsbestrebungen der Nachkriegszeit mit grosster Aufmerk-
samkeit verfolgt und moglichst objektiv zu wirdigen gesucht
hat. Es gereicht uns zur Genugtuung, dass ihm dabei, wie er
ausdriicklich bemerkt, unsere Zeitschrift gute Dienste ge-
leistet hat.

Es ist aber selbstverstindlich, dass der Verfasser diese
Bestrebungen nun mehr von rémisch-kirchenrechtlichen als von
christlich-religiosen Gesichtspunkten aus beurteilt und ihnen
daher nur einen sehr bescheidenen Erfolg in Aussicht stellen
kann. Er kennt den Erlass des hl. Offiziums vom 4. Juli 1919,
mit welchem den ,Katholiken“ verboten ist, sich an den Unions-
verhandlungen zu beteiligen, weil damit die Moglichkeit zuge-
geben wire, dass zur Ausgleichung der hestehenden Gegen-
satze auch von romischer Seite Konzessionen gemacht werden
konnten. Daher kommen nach seiner Schitzung bei den gegen-
wiartigen Einigungsbestrebungen 47!/ Prozent der gesamten
Christenbeit nicht in Betracht. Es bleiben 52'/z Prozent, die
aber durch schwer zu iiberbriickende Verschiedenheiten von-
einander getrennt sind und auf verschiedenen Wegen eine
gegenseitige Annidherung versuchen.

Die Einigung ist natiirlich um so schwieriger, je mehr
das, was man erstrebt, eine kirchliche Uniformitit ist, die dem



— 232 —

romischen Kirchenwesen gleicht. Pfeilschifter beschreibt aber
das Ziel, das die ,Anglikaner, Orthodoxen, Altkatholiken®“ im
Auge haben miissten, um in ihrem Sinne zur Union zu ge-
langen, wohl ein wenig zu konkret, wenn er meint, ,man
miisste eigentlich eine neue Kirche grinden, die vorher nicht
bestanden hitte; und alle miussten sich unter eine neue, selbst-
gewihlte autoritative Spitze stellen, die als das gemeinsame
sichtbare Oberhaupt anzuerkennen wire. Ein o6kumenisches
Lehramt wire zu schaffen, das den einen (Glauben, die eine
Lehre sicherstellen kénnte* (S. 11). Das wire ein schwieriges
Unternehmen. Allein wenn wir nicht irren sind die genannten
Gemeinschaften der Ansicht, die ,eine, heilige, katholische und
apostolische Kirche®, zu der sie sich im nizdischen Symbolum
bekennen, existiere noch und es sei nicht nétig, eine neue zu
grinden; von ,einem sichtbaren Oberhaupt* habe man erst
geredet, als der Glaube an das eine Iaupt, das Christus ist,
schwicher geworden war; und der ,eine Glaube“, den der
Apostel als Band des Friedens preist, sei nicht gerade eine
bis in alle Einzelheiten genau formulierte Dogmatik. Obwohl
jedoch Pfeilschifter zu einer ,wirklichen Union*, wie uns
scheint, mehr verlangt als nétig ist, erklart er doch (S. 33),
dass er eine solche zwischen Anglikanern, Orthodoxen und
Altkatholiken fiir moglich halte; sie wiirde nach seiner Be-
rechnung 26 Prozent aller Christen umfassen.

Fiur ganz ausgeschlossen hiilt er eine Union zwischen Pro-
testantismus, Orthodoxie und Katholizismus. Der Protestantis-
mus hat die Kirche in Kirchen und diese in Gruppen und In-
dividuen zersplittert und will keine Union, weil diese eine
Hemmung der individuellen Freiheit wiare. Aber auch der
Protestant weiss, dass die kirchliche Gemeinschaft zu ver-
schiedenen Zwecken dienlich sein kaun; jede soll in ihrer Kigen-
art weiterbestehen, aber willig ihre Dienste leisten, wenn es
sich um allgemeine humanitire, moralische, soziale, politische
Angelegenheiten handelt. Das ist die ,Freundschaftsarbeit
durch die Kirchen®, Natiirlich muss eine Kirche, die zu solcher
Freundschaftsarbeit ihrerseits mitwirken will, eben doch selbst
existieren und in der Lage sein, als Kirche auch nach aussen
in einer Weise zu reden und zu handeln, iber die man nicht
mit mitleidigem Licheln hinweggehen kann. Die romische
Kirche hilt sich vom ,Weltbund fiir Freundschaftsarbeit durch



. 933 ==

die Kirchen* ebenso fern wie von der ,Weltkonferenz fir
Glauben und Kirchenverfassung“. Sie unterwirft die eigene
dogmatische und kirchenrechtliche Stellung keiner Diskussion
und bedarf zu einer sehr wirksamen Beeinflussung der gesell-
schaftlichen Ordnung keiner Mithilfe von seiten anderer Kirchen.
Dass der Rektor der Universitit Miinchen bei seinem Amts-
antritt die akademische Zuhorerschaft auf die ungeheure Wich-
tigkeit der von ihm — natiirlich nur kurz -— erorterten Pro-
bleme aufmerksam machte, konnen wir nur begrissen. Nie-
mand erwartete von dem romischkatholischen Theologen, dass
er seinerseits an eine andere Wiedervereinigung denke als an
die ,der Rickkehr zur alten Mutterkirche* (S. 11), obwohl es
dem Historiker doch ein wenig schwer sein wiirde, den Nach-
weis zu leisten, dass Rom die ,alte Mutterkirche® auch der
orthodoxen orientalischen Kirchen sei. Ernster ist zu nehmen,
was Pfeilschifter am Schlusse seiner bedeutsamen Rede mit
grosser Reserve als seine eigene ,private” Ansicht bezeichnete
(S. 33 f.). Was er ,in der Gegenwart fur moglich und wiin-
schenswert halt“, .lige ausserhalb jeder wirklichen Kirchen-
union und mit bewusstem Ausschluss einer solchen und be-
stiinde, unter gegenseitiger respektvoller Anerkennung des dog-
matischen, rechtlichen und kultischen Besitzstandes der Kirchen,
in der nitichternen praktischen Zusammenarbeit aller christ-
lichen Kirchen ohne Ausnahme zum Zwecke der Verwirk-
lichung der allgemeinsten christlichen Ideale auf dem Gebiete
des internationalen, des sittlichen, des wirtschaftlichen und
sozialen Lebens etwa im Sinne eines verbesserten Weltbundes
fir Freundschaftsarbeit durch die Kirchen.“ E. H.

PrereNBRING, C.: Jésus Historique. Librairie Istra, Strasbourg,
1922, 224 8., Pr. Fr. 7.50,

‘Wer sich mit dem in der kleinen vorliegenden Schrift be-
handelten Thema auch nur ein wenig beschiftigt hat, kann
von vornherein keine Untersuchungen erwarten, die zu einiger-
massen zuverliissigen Resultaten fihren wirden. Der Verfasser
verweist den Leser auf eigene und fremde Schriften und be-
schrinkt sich mehr nur auf eine Zusammenstellung dessen,
was er als gesicherte Frgebnisse der Detailforschung ansieht.



— 234 —

Wer aber den ,historischen Jesus“ darstellen will, wird in
erster Linie den historischen Wert der Quellen, die iiber Jesus
Aufschluss geben, beschreiben miissen. P. widmet diesem Gegen-
stand in der vorliegenden zweiten Ausgabe die Seiten 210—224
des Anhangs. Er stiitzt sich dabei wesentlich auf Loisy. Die
aZweiquellentheorie® wird anerkannt; Markus erhélt aber als
Schriftsteller ein sehr schlechtes Zeugnis; er ist, wie gesagt
wird, zudem bereits auch vom ,Paulinismus“ beeinflusst und
hat auch seinerseits schon die Redequelle, ,Logien“, beniitzt.
Obwohl das Markusevangelium ,als das &lteste von allen und
- als deren hauptsachliche Quelle“ (S. 219) bezeichnet wird, soll
es nach dem Reklamezettel doch erst nach der Zerstorung
Jerusalems erschienen sein! Noch jinger wiren also die beiden
andern synoptischen Evangelien. Indessen finden sich doch auch.
in diesen historische Notizen, die bei Markus nicht vorkommen.
So anerkennt der Verfasser als streng historisch den Bericht
Luk. 22, 356—38. Er zieht daraus den Schluss, dass Jesus sich
verteidigen wollte, falls er hinterlistig iiberfallen werden sollte,
und dass er niemals von seinem Opfertod gesprochen hat!
E. H.

REIMANN, Dr. Arnold: Sebastian Franck als (Geschichtsphilosoph.
Berlin 1921, Alfred Unger, 101 S. Cormeniusschriften zur
Geistesgeschichte. Erstes Heft.

Vorliegende Schrift bietet uns auf Grund eingehender Lite-
raturkenntnis eine gute Darstellung zunéchst des vielbewegten
und immer wieder der Verfolgung fanatischer Gegner ausge-
setzten Lebens des schwiibischen Religionshistorikers und Kosmo-
graphen aus der Reformationszeit. — Francks Kritik am Papst-
tum wéachst sich — und dadurch schreitet er iber Luther weit
hinaus — zu einer Kritik am Kirchenwesen, am &usserlichen
Autoritiits- und darum auch am Schriftglauben aus. Seine Re-
ligion wird zu einem reinen Spiritualismus, der welt- und
kulturscheu eine starke Neigung zum Quietismus verrit. —
So ist er nicht nur den Kirchen, sondern auch dem Staate ab-
geneigt, in dem er nichts als einen traurigen Notbehelf erblickt,
der liberhaupt keine positiven Ziele hat (vgl. S. 76). — Die
religionsphilosophische Grundlage seiner Geschichtsbetrachtung
ist im Grunde einfach genug. Sie beruht auf dem Dualismus



— 235 —-

von Geist und Fleisch, gottlicher Vernunft und menschlicher
Selbstsucht, von Christus und Adam. Denn beide bezeichnen
eine typische Willensrichtung in der menschlichen Lebensent-
faltung. Dieser Gegensatz kehrt in der ganzen menschlichen
Geschichte wieder; es ist also der gleiche Prozess, der sich
immer wiederholt. Die FErlosung bhat die Wiedergeburt zur
Voraussetzung; diese aber vollzieht sich nur, wenn ein freier
Willensentschluss dem gottlichen Gnadenwirken entgegenkommt.
Im ganzen offenbart sich bei Franck ein durchaus freies, nur
auf die Innerlichkeit des Gewissens sich stiitzendes Christen-
tum, das darum in einer von der Engherzigkeit konfessioneller
Formeln gefesselten Zeit in einsamer Verlassenheit seinen Weg
suchen musste. — Darin hat der Verlauf seines Lebens, worauf
auch Reimann an verschiedenen Stellen hinweist, eine gewisse
Ahnlichkeit mit Spinoza. — Die dankenswerte Untersuchung
kann allen, die sich fiir die religionsgeschichtlich so bedeut-
same Gestalt Francks interessieren, warm empfohlen werden.
R. K.
REerss, Arthur: Das Selbsthewusstsein Jesu. Gottingen 1921
Vandenheck & Ruprecht, 64 S., geh. 6 Mark.

Eine mit allem Riistzeug und ohne Ballast, klar und folge-
richtig, stellenweise ergreifend und mit liberraschenden neuen
Gedanken geschriebene Arbeit, wenn sich auch selbstverstind-
lich uber manches streiten ldsst. Das eigentlich messianische
Selbstbewusstsein Jesu, der Gedanke, dass er in seiner Person
dazu bestimmt sei, ,das Reich Gottes, so wie es in seiner Vor-
stellung lebte, zu verkiindigen und zu verwirklichen® (8. 3),
beginnt erst bei seiner Taufe, wo es seine Seele wie ein Wun-
der trifft. Aber wie seine Erkenntnis vom Reiche Gottes schon
vor der Taufe alles Irdische, Politische und Nationale aus der
Messiasidee abgestreift hatte, so gewinnt sie in der Uberwin-
dung der Versuchungen, die bei allen Synoptikern in gleichem
Zusammenhang mit der Tauferzihlung stehen, den fiir sein
weiteres Wirken dauernden Sieg. Aber zugleich geht ihm die
Gewissheit mehr und mehr auf, dass er dadurch in unverssh n
lichen Gegensatz zu den Hierarchen treten wird, und so kniipft
sich an das bedeutsame Messiasbekenntnis der Jiinger (Mark. 8,
27 ff.) ebenfalls bei den drei Synoptikern die Vorhersagung
geines Leidens und Sterbens. Vor dieser Gewissheit hat Jesus



nicht ,kapituliert¥, sondern darum gerungen, ,einen guten Sinn
auch in seinem Tode zu finden“, so dass dieser ihn nicht irre
machen konnte ,an dem Glauben an seine gottliche Sendung
und an den endlichen Sieg seiner Sache“ (S.8). Dass aber
Jesus sein Todesleiden als messianisches betrachtete, ,d. h. als
das besondere, auffillig abnorme Mittel, dessen Gott sich be-
dient, sein unirdisches Reich auf Erden durchzusetzen® (S. 11),
ist ein weiterer Beweis seines religitsen Genius, wobel die
Deutung seines Leidens (als Hingabe im Dienste fuir viele oder
als Vergiessen des Bundesblutes u. a.) ein fir alle Zeiten offenes
und im Grunde nebensédchliches Problem bleibt: ,Die dauernde
Beschaftigung des Menschengeistes mit diesem Problem und
die bleibende religiose Kraft des Leidens und Kreuzestodes
Christi ist gerade dadurch fiir immer gewihrleistet* (S. 14
Die mit der Leidensverkiindigung wiederum in den Synoptikern
verbundene Verklarungsgeschichte, die aus einem inneren Er-
lebnis Jesu einen Ausseren Vorgang macht, zeigt, wie er die
gewaltige Idee des leidenden Messias von den grossten Ver-
tretern des alten Bundes, der diese Idee nicht kannte, bestétig:
erhalt und den Jingern mitteilt. Dem Volke aber gibt er sich
als Messias offen bei seinem Einzuge in Jerusalem zu erkennen,
nachdem er vorher in den synoptischen Parusiereden hierfir
die Danielsche Bezeichnung ,Menschensohn“ angewandt hat,
der in den Wolken des Himmels wiederkommt (5. 18 ff). Das
ist die Vollendung des messianischen Bewusstseins ,in Jesu
Erkenntnis ven der wesentlichen Gebundenheit der kinftigen
Vollendung des Reiches Gottes seine nunmehr transzendente
Person“ (S. 16). Aber jene synoptischen Parusiereden mit ihrem
,2JKommen in Herrlichkeit® hinterlassen, abgesehen von so
manchen dunklen Ziigen, ein Gefithl der Unbefriedigung so-
wohl fir die Jinger als wie fiir uns: ,Sie lassen ein Interesse
an machtvoll dusserlicher Manifestation des Menschensohns er-
kennen, das gar nicht so recht zur geistig-inneriichen Reich-
Gottesvorstellung Jesu passen will¢ (8. 25). Hier dient, wic
ofters, das wierte Evangelium zur willkommenen Erginzung in
den Abschiedsreden. Der dortige ,Paraklet“ ist nichts anderes
als . spezifisech johanneischer Name fiir den transzendenten,
nachirdischen Jesus“. Das wird im nidheren nachgewiesen unter
Hervorhebung, dass die Auffassung des Parakleten als des
»hl. Geistes“ in der dogmatischen Trinitdt unmoglich sei (S. 28 ff.).



— 287 —

Nur bei obiger Auffassung des Parakleten kann die Frage ver-
neint werden, dass das ,binnen kurzem, so werdet ihr mich
sehen“, nicht Selbsttduschung oder Selbstiiberhebung gewesen
sei. Wenn es aber moglich ist, ,fiir den modernen Menschen
verstiindliche Instanzen dafiir beizubringen, dass Jesus jenes
Versprechen irgendwie einlésen konnte und in Wirklichkeit
eingelost hat, — dann wiirde fir jede Gegenwart Jesus als
diejenige Grosse zu gelten haben, von der in aller Zeit die
erfolgreichsten persoénlichen Wirkungen fiir die Sache des
Guten, fiir das Reich Gottes, ausgehen, allerhand praktisch-
religivse Forderungen wirden sich unausweichlich aufdréngen,
unsere Geschichte des Selbstbewusstseins Jesu aber den denk-
bar befriedigendsten Abschluss finden® (8. 36). Die Notwendig-
keit des transzendenten Selbstbewusstseins, das tiber den Tod
hinaus lebendige Personlichkeiten erwartet, ist der Kern jeder
Religion. Die Religionspsychologie ,als Wissenschaft der exakten
Gottestorschung® hat nun die Frage zu priifen, ,ob dieser dem
religiosen Menschen a priori sichere Glaube an die Existenz
transzendenter Personwesen nachtriglich irgendwie durch Er-
fahrungstatsachen gestiitzt bzw. neu belebt werden kann® (S. 38).
Diese letzteren treten im allgemeinen nur bei anormalen,
durch leibliche oder geistige Uberreizung geschaffenen Zu-
stinden ein, wo die normalerweise eben transzendenten Dinge
sich dem Bewusstsein offenbaren. Hierfiir ist das alte Testa-
ment und iiberhanpt die ganze Religionsgeschichte Zeuge, und
dieser religionspsychologische Grundsatz muss nun auch den
Auferstehungsberichten gegeniiber angewandt werden (S. 44 ff.).
Es handelt sich hierbei nicht um das Nichisehen Jesu in dem

leeren Grabe. Dieser Zug der Erziahlung — und dies ist wohl
die wundeste Stelle der Reissschen Untersuchnng —- ,fordert

geradezu heraus, anzunehmen, dass Jinger Jesu in der Nacht
titig gewesen seien, den Leichnam ihres Meisters zu holen,
um ihn an anderer Stelle, weiter entfernt von der schaurigen
Hinrichtungsstiitte, beizusetzen® (S. 44; vgl. 8. 51) — sondern
um das Sehen Jesu nach seinem Tode. Hierfiir wird nun die
Bedingung einer nach obigem Grundsatz vorhandenen anor-
malen personlichen Uberreizung in den wichtigsten Zeugen
1. Kor. 15, 3—8 (besonders Jakobus;, Maria von Magdala (bei
den vier Evangelisten) und Paulus eingehend und sehr belang-
reich dargestellt (S. 44 ff.}. So durfen wir denn auch heute



— 238 —

noch ,die stirksten personlichen Einwirkungen Jesu im Inter-
esse seiner Reichs-Gottes-Idee erwarten. Mystisch — gewiss.
Aber wo trifft man nicht im Leben auf Mystisches. wenn man
die Tatséchlichkeiten beim Namen nennen will? .. . So erscheint
auch dem neuzeitlichen Forscher das Selbstbewusstsein Jesu
als das Zentralwunder der christlichen Religion, dem gegeniiber
alle anderen sogenannten Wunder verblassen, das um so mehr
religiose Kraft ausstrahlen wird, je mehr alles andere, was
sonst Wunder heisst, nur als Hemmnis fir ein rechtes Ver-
standnis Jesu erkannt werden wird“ (S. 63 f.). G. M.

SCHREIBER, A. W.: Der oOkumenische Charakter des aposto-
lischen Glaubensbekenntnisses im Blick auf die internatio-
nalen kirchlichen Einheitsbestrebungen. Leipzig 1921, Verlag
von Dorfiling & Franke.

Ein Vortrag, den der Verfasser, der Mitglied des Fortsetzungs-
Ausschusses der Weltkonferenz fiir Glaube und Kirchenverfas- -
sung ist, auf der Hauptversammlung des reformierten Bundes
fiir Deutschland in Siegen am 18. Mai 1921 gehalten hat.
Obschon das apostolische Glaubensbekenntnis nicht in allen
Kirchen eine erste Stellung einnimmt und keinen ékumenischen
Charakter hat, besitze es doch in der ganzen Christenheit das
grosste Ansehen und konnte vielleicht durch die gegenwirtigen
internationalen kirchlichen Einheitsbestrebungen eine allgemeine
offizielle Geltung bekommen. Die Versammlung beschloss auf
Antrag seines Moderators Professor Lang: ,Die Hauptversamm-
lung des reformierten Bundes in Siegen erklédrt sich erneut mit
der Fortsetzung der Pflege der internationalen kirchlichen
Einheitsbestrebungen durch den Moderator einverstanden. Zu
der Frage, inwieweit das Apostolikum oder Nizdum als Symbol
der Einheit aller christlichen Kirchen dienen kénne, méchte die
Hauptversammlung noch nicht Stellung nehmen, erklart sich aber
zu weitern Verhandlungen iiber die Frage gerne bereit.* A. K.
SELLIN, Ernst: Das Alte Testament und die evangelische Kirche

der Gegenwart. Leipzig-Erlangen 1921, A, Deichertsche Ver-
lagsbuchhandlung. VII und 103 S. Preis 14 Mark. Fir
Ausland Valutaaufschlag.

Sellin richtet sich hauptséchlich gegen Delitzsch und dessen
Schrift ,Die grosse Téuschung® sowie Harnack und dessen



— 239 —

Forderung, das Alte Testament zuklinftig nach Art der apo-
kryphen Schriften zu bewerten. Dariiber hinaus handelt es sich,
wie schon die Buchaufschrift bekundet, um eine grundsitzliche
Auseinandersetzung, welche — im wesentlichen den deutschen —
Gesamtprotestantismus beriihrt. Der Verfasser bewegt sich auf
der Mittelbahn, lehnt eine Beurteilung des Alten Testamentes
im Sinne wortlicher Offenbarung ab, méchte aber dessen Be-
deutung als religiose Vorschule des Christentums unbedingt
erhalten wissen. Anhand zahlreicher Beispiele aus dem alt-
testamentlichen Schrifttum sucht er den bezeichneten Wert
herauszuschilen und zugleich die diesbeziigliche Einzigartigkeit
religionsgeschichtlich zu erharten. Delitzsch muss im Unter-
schied zu Harnack sich den Vorwurf grosster Unwissenschaft-
lichkeit in der religitsen Einschitzung des Alten Testamentes
gefallen lassen. Christus, die Apostel und — das praktische
Leben der evangelischen Kirche selbst bekunden die Mass-
gebenheit und Unentbehrlichkeit jenes vorchristlichen Schatzes
iiberall, wo es gilt, im Kampf mit Rickstindigkeit und Irrtum
wahrem Gottesleben zum Siege zu verhelfen. G. M.

VYan Heerlijkheid tot Heerlijkheid betitelt sich ein schoén aus-
gestattetes Buch von 40 kurzen Betrachtungen, die der hol-
landische altkatholische Pfarrer und Professor A. Rinkel bei
G. J. A. Ruys in Utrecht hat erscheinen lassen.

Die Erbauungsschrift hat folgende Kapitel: Advent (Einige
Uberschriften : Unter seinen Augen. Argernis an Jesus). Weih-
nachten und Neujahr (Der Konig kommt! Raste ein wenig).
Des Herrn Offenbarung (Sein Lebensgang. Grosse Stille). Die
gnadenreiche Zeit (Barmherzigkeit, nicht Opfer. Jesus allein).
Die Zeit seines Leidens (Der Ratschluss Gottes. Gethsemane).
Die Heilige Woche und Ostern (Der sanftmiitige Konig. Das
Geheimnis des Kreuzes. Die Treue des Guten Hirten). Nach
Ostern (Den Herrn sehen. Keine Furcht mehr). Himmelfahrt
und Pfingstwoche (Wolken am Himmel. Das Fest des Geistes).
Die Andachten atmen den evangelischen Geist, von dem die
Utrechter Kirche durch alle Jahrhunderte hindurch Zeugnis
gegeben hat. R.



Neu eingegangen:

Eusebii Pamphili Chronici Canones latine vertit, adauxit ad sua
tempora produxit S. Eusebius Hieronymus edidit ]. Knight
Fotheringham. Venit Londonii apud H. Milford MCMXXIIIL.

Halifax, Viscount: Further considerations on behalf of Reunion.
With Appendices, including a full Account of the Visit to Paris
in 1896 for Conferences on Reunion. A. R. Mombray & Cie,,
London. 2 sh.

Ilztsch, J. H.: Die Bogomilen in ihrer geschichtlichen Entwicklung.
Dissertation. Sr. Karlovci Serbische Klosterdruckerei 1923.

Mpalonos, D. S.: Alexandros Lykourgos (1827—1875). Athen
1023. 50 S. (griechisch).

Rathgeber, Alfons Maria: Im Schatten des Dorfkirchleins. Ein Gang
durch das Dorfkirchenjahr (von Nikolaus bis Martini). Verlag
Josef Kosel & Friedrich Pustet K.-(;. Verlagsabteilung Kempten.

Rochebiave, S.: Etude sur Joseph de Maistre. Librairie Istra.
Strassburg 1922.

Smyth Newman: A Story of Church Unity including the Lambeth
Conference and the Congregational Episcopal Approaches. New
Haven. Yale University Press 1923.

Schlund, E.: Katholizismus und Vaterland. Eine prinzipielle Unter-
suchung. Gr.-8% 38 S. Minchen, Verlag Dr. Franz A. Pfeiffer
& Co. G.Z. A 1. 20.

Senthern, P., S. J.: Religionen und Konfessionen im Lichte des
religiosen Einheitsgedankens. Geb. G. 5. 25. Freiburg, Herder.

Zeitschrift fiir systematische Theologie, herausgegeben in Verbin-
dung mit Paul Althaus, Rostock, Emanuel Hirsch, Gottingen,
und Georg Wehrung, Minster, von Carl Stange, Gottingen.
I. Jahrgang. 1. Viertelsjahrsheft. Verlag von C. Bertelsmann,
Giitersloh. Preis Fr. 4.

Gedruckt bei Stampfli & Cie. in Bern,



	Bibliographie

