
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 13 (1923)

Heft: 2

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


126

BIBLIOGRAPHIE.

Beiträge zur Erforschung der orthodoxen Kirchen.
Herausgegeben von Prof. Dr. F. Haase (Breslau) und Prof. Dr.
A. Hudal (Graz). I. Die serbisch-orthodoxe Nationalkirche
von Dr. A. Hudal. Graz und Leipzig 1922, Verlag Ulr. Mosers
Buchhandlung (J. Meyerhoff).

Das vorliegende Buch erscheint als erster Band einer
Sammlung von Forschungen zur Geschichte, Verfassung und
Liturgie der orthodoxen Kirchen Osteuropas. Das Unternehmen
wird allgemein begrüsst werden, sind uns doch die Kirchen
des Ostens bedeutend näher gekommen, und ist in ihnen eine
starke Strömung auf eine Verständigung mit den Kirchen des
Westens wahrzunehmen. Die Herausgeber gehören zwar dem
römisch-katholischen Bekenntnis an, allein diese Auffassung
wird vom Verfasser dieser ersten Schrift in durchaus angenehm
berührender irenischer Form vertreten. Er befleisst sich grosser
Objektivität und behandelt die Orthodoxen nicht einfach als
Schismatiker, sondern als Glieder einer gleich berechtigten
Kirche. In dem einleitenden Kapitel des Buches behandelt er
die kirchliche Balkanfrage und die kirchlichen Rechtsquellen
der slawisch-orthodoxen Kirchen, um im Hauptteil die Geschichte
und die Verfassung der verschiedenen autonomen serbischen
Kirchen, wie sie sich im Laufe der Geschichte gebildet haben,
zu schildern, bis sie mit der Schaffung des südslawischen Reiches
in dem neu errichteten Patriarchat von Belgrad vereinigt worden
sind. Von aktuellem Wert ist, dass die Organisation und
Verfassung auf Grund der Dokumente dieses neuesten Gebildes
eingehend beschrieben ist. In einem Anhang sind die
Konkordate des Vatikans mit Montenegro vom 18. August 1886 und
mit Serbien vom 24. Juni 1914 in italienischem Text abgedruckt.
Im Schlusskapitel über die Zukunft der Orthodoxie und des

Katholizismus in Südslawien wird die kirchliche Union berührt



— 127 —

Der Verfasser betrachtet als das eigentliche Arbeitsgebiet der
Unionsfreunde nicht die Balkanstaaten, „wo grosse politische
und kulturelle Hindernisse noch auf Jahrzehnte hinaus die
Arbeit hemmen". Hindernisse bilden auch die Gegensätze auf
dem Gebiet des Dogmas, der Verfassung und des Eherechtes.
Zunächst könne es sich nur darum handeln, dass Orthodoxe
und Katholiken einander kennen lernen. Eine „Verständigung
unter beiden Kirchen" sei unter den Südslawen geradezu eine
Notwendigkeit geworden infolge des Eindringens der „unchristlichen

materialistischen Grundrichtung der modernen Kultur",
von der die orthodoxen Kreise Südslawiens immer mehr ergriffen
würden. Das Buch klingt in die schönen Sätze aus, dass eine
Zusammenarbeit in diesem Sinn nur dann vollbracht werden
könne, „wenn alle positiv Gläubigen über trennende Hindernisse
hinweg sich die Hände reichen zum gemeinsamen Kampf und
alle, die da im Zeichen Christi sich beugen, durch eine Überfülle

von Liebe und apostolischer Milde an dem Abbau des

gegenseitigen Hasses und der Vorurteile mitarbeiten, um so jenes
Reich zu begründen, in dem Liebe und Wahrheit herrschen".
Dieser Gesinnung, der der Verfasser sein Buch weiht, steht
die Praxis der Kurie schroff gegenüber, die mit allen Mitteln
unter den Orthodoxen eine ausgedehnte Propaganda entfaltet,
die die gewünschte Verständigung erschwert, wenn nicht geradezu
unmöglich macht. A. K.

Bkaun, J.: Liturgisches Handlexikon.
Derselbe: Sakramente und Sakramentalien. Eine Einführung

in das römische Rituale.
Kunz, Chr.: Sonntagsmissale, lateinisch und deutsch, mit

ausführlichen Erklärungen.
Alle drei Verlag* J. Kösel & F. Pustet, Regensburg.

Das liturgische Lexikon ist ein einzigartiges Nachschlagewerk,

das jedem gute Dienste leistet, der sich mit liturgischen
Dingen beschäftigt. Selbst der unterrichtete Liturgiker wird
es gerne zu Rate ziehen, da es nicht nur den abendländischen
Ritus erschöpfend darstellt, sondern auch über die mittelalterliche

Terminologie Aufschluss gibt sowie den griechischen Ritus
eingehend behandelt. Es sind rund 2500 Stichwerte bearbeitet.

Das zweite Büchlein will, wie der Titel sagt, in das römische
Rituale einführen. Den einzelnen Formularen gehen ausführliche



— 128 —

Erläuterungen voraus, die in das Verständnis der Sakramente
und Sakramentalien einführen und den Sinn und Wert der
Zeremonien und Gebräuche darlegen.

Das „Sonntagsmissale" will die Gemeinde mit der hl. Messe

vertraut machen, damit sie fähig wird, mitzufeiern, und damit
sie sich nicht besonderer Andacht hingeben muss. A. K.

Eckart, B.: Meine Erlebnisse in Urfa. Ji. 9.

Armenisches Märtyrertum, von einem Mohammedaner. Ji. 3.50.
Künzler, J.: Seltsame Lehensgeschichte eines syrischen Mönchs.

Je. 12.50. Tempelverlag, Potsdam 1922.

All das Entsetzliche, was an den Armeniern durch die
Türken geschehen ist, wird in der ersten Schrift von einem
deutschen, in der zweiten von einem mohammedanischen Augenzeugen

bestätigt. Der Mohammedaner macht für die Greuel
ausschliesslich den nationalistischen Fanatismus der Jungtürken
und ihre Eifersucht auf die Armenier verantwortlich und erklärt
den Glauben des Islams für unschuldig an deren Taten. Die
Lebensgeschichte des Mönchs ist nicht bloss seltsam, sondern
geradezu märchenhaft. A. K.

Haase, F. : Russische Kirche und Sozialismus. Verlag von
B. G. Teubner, Leipzig. Preis Fr. 3.

Es scheint gewagt, in einem Aufsatz von 44 S. dieses Thema
zu behandeln. Allein der Verfasser beschränkt sich darauf, die
theoretische Stellung der Kirche zum Sozialismus zu beleuchten.
Die Aufgabe ist nicht so gross, weil die Arbeiterfrage in Russland

eigentlich erst seit der Jahrhundertwende besteht. Sobald
sie akut wurde, fing die Kirche an, sich mit ihr zu beschäftigen,
und zwar in durchaus ablehnendem Sinne, weil der Sozialismus
grundsätzlich materialistisch orientiert war und von Anfang an
eine religions- und kirchenfeindliche Stellung eingenommen hat.
Wie sich christliche und kirchliche Schriftsteller, Laien und
Geistliche, mit dem Thema abfinden, wird an zahlreichen Zitaten
aus ihren Werken und Reden in den Abschnitten „Bedeutung
der sozialen Frage, Sozialismus und Religion, Christlicher
Sozialismus, Sozialismus und Moral, Christentum und Sozialismus in



— 129 —

ihren politischen Anschauungen" kurz zkizziert. Im Abschnitt
„Kampf der russischen Kirche gegen den Sozialismus" werden
insbesondere Berichte und Thesen des 4. Missionskongresses in
Kiew des Jahres 1908 und andere Kundgebungen ausgiebig
benützt. Es fehlt nicht an Stimmen, die eine Bekämpfung des
Sozialismus auch durch positive sittliche und soziale Arbeit
verlangen. Der Verfasser sieht in dieser Richtung eine wichtige
Zukunftaufgabe der Kirche, die wie bisher so auch künftig eine
grundsätzliche Ablehnung einnehmen müsse. Die neueste
Entwicklung der Dinge konnte noch nicht in Betracht gezogen
werden, doch ergebe sich die scharfe Bekämpfung des Bolschewismus

aus der Haltung der Kirche gegen den Sozialismus
überhaupt als selbstverständliche Folge. A. K.

Headlam, Arthur C. : The Life and Teaching of Jesus the Christ.
London, John Murray, Albemarle Str., 1923, 338 S., mit einer
Karte, Pr. 12 Sh.

Die Leser dieser Zeitschrift kennen den Verfasser des
vorliegenden Werkes aus der Besprechung des Buches „The
Doctrine of the Church and Christian Reunion", die 1921, S. 86 ff.,
erschienen ist. Es ist also nicht nötig, zu wiederholen, dass
wir es mit einem Gelehrten ersten Ranges zu tun haben. Gleichzeitig

mit dem Erscheinen des neuen Werkes nahm seine Tätigkeit

an der Universität Oxford ein Ende, weil nun der Ruf an
ihn ergangen ist, den Bischofsstuhl von Gloucester zu besteigen.
Die neue Würde ändert natürlich den wissenschaftlichen Wert
des Buches nicht, weckt aber für dieses ein besonderes Interesse,
weil es sich nicht selten ereignet, dass der Professor und der
Bischof miteinander in Widerspruch kommen, hier jedoch die
beiden in vollem Einklang miteinander stehen.

Der „regius Professor", der Jahrzehnte lang an der
Universität Oxford über exegetische und dogmatische Gegenstände
öffentliche Vorlesungen gehalten hat, konnte die Feststellungen
der modernen Bibelforschung nicht ausser acht lassen. Die
einschlägigen Werke der namhaftesten deutschen Gelehrten sind
ihm ebensogut bekannt wie die der englischen Exegeten, die
nicht zugeben würden, dass sie erst in zweiter Linie in Betracht
kommen. Headlam ist unterrichtet genug, um sich ein unab-



— 130 —

hängiges und objektives Urteil zutrauen zu dürfen. Wie denkt
er über die Quellen, auf die der Gelehrte angewiesen ist, der
ein „Leben Jesu" schreiben will Markus ist der älteste Evangelist.
Er schöpft aus den Lehrvorträgen des Apostels Petrus; diese
sind aber nicht seine einzige Quelle, was z. B. aus der doppelten
Erzählung der Brotvermehrung geschlossen wird. Ebenso alt
oder vielleicht noch älter sind die dem Markus nicht bekannten
„Logien", von denen Papias redet. Diese sind aramäisch
geschrieben und von Matthäus gesammelt. Matthäus ist nicht der
Verfasser des heutigen Matthäusevangeliums, dieser hat aber Markus

und die „Logien" („Q") benutzt. Gleiches gilt von Lukas, der
unzweifelhaft Verfasser des nach ihm genannten Evangeliums
und der Apostelgeschichte ist. Die Benutzung der beiden Quellen
durch den ersten und dritten Evangelisten ist ein Beweis, dass
diese die Quellen für zuverlässig hielten. Von den aramäischen
„Logien" gab es früh verschiedene griechische Übersetzungen.
Diese Verschiedenheit spiegelt sich — wenigstens teilweise —
in den Besonderheiten des Matthäus- und Lukasevangeliums.
Für diese beiden sind jedoch Markus und die „Logien" nicht
die einzigen Quellen ; Lukas hatte vermutlich schon Stoff
gesammelt, bevor er nach Rom kam und dort mit der Markusschrift

bekannt wurde. Die „Logien" enthielten auch
Erzählungen, aber nicht die Passionsgeschichte. Die Entstehung des

vierten Evangeliums ist immer noch sehr dunkel und durch
die verschiedenen modernen Hypothesen nur noch dunkler
geworden. Headlam geht auf die Autorschaft dieses Evangeliums
nicht näher ein. Aber der Verfasser ist ihm ein in griechischer
Sprache schreibender, aramäischer Jude. Er kennt alle drei
synoptischen Evangelien, hat aber auch eigene, und zwar gute
Quellen, wie sich z. B. aus der genauen Angabe über den

Monatstag der Kreuzigung Christi ergibt. — Das sind dürftige
Notizen zur Kennzeichnung des kritischen Standpunktes, auf
dem sich der Verfasser des vorliegenden Werkes befindet. Er
ist der Überzeugung, dass wir zuverlässige Dokumente besitzen,
das Leben Jesu zu beschreiben.

Dann geht Headlam (S. 45—93) auf eine Darstellung der
bürgerlichen und religiösen Verhältnisse Palästinas in der Lebenszeit

Jesu ein, um erst jetzt den eigentlichen Gegenstand seines
Werkes zu behandeln. Diesem sind sieben Kapitel gewidmet;
sie haben folgende Überschriften: Jesu Erziehung, Johannes



— 131 —

der Täufer, die galiläische Wirksamkeit, die neue Lehre, das
Reich Gottes, die Wendung in der Wirksamkeit Jesu, der Messias.

Es ist klar, dass man hier auf jeder Seite Problemen
begegnet, die Stoff zu langen Abhandlungen bieten würden, wie
denn überhaupt das ganze Werk das Produkt eines Gelehrten
ist, der in leicht verständlichen Sätzen wiedergibt, "was sich
ihm aus dem Studium einer fast unübersehbaren Literatur als
das Richtige oder doch Wahrscheinliche erwiesen hat. Die
Form der Darstellung erklärt sich übrigens auch aus dem
Umstand, dass ein beträchtlicher Teil des Buches aus Vorlesungen
besteht, die in Oxford und am Kings College in London
gehalten und wörtlich gedruckt worden sind. Schon aus diesem
Grunde lässt sich keine erschöpfende Darstellung der genannten
Gegenstände erwarten. So legt namentlich die entscheidende
Wichtigkeit des letzten Kapitels dem theologischen Leser Fragen
vor, die kaum berührt werden. Allein der Verfasser betrachtet
die vorliegenden Abhandlungen selbst auch nur als die erste
Hälfte eines Werkes, der er die zweite Hälfte folgen lassen
will. Die Leidens- und Verherrlichungsgeschichte Jesu ist hier
noch nicht behandelt. Darum wird der Leser wohl über das

Leben und Wirken Jesu in den Tagen seiner öffentlichen Tätigkeit,

aber noch nicht über das messianische Werk im Sinne
des Apostels Paulus unterrichtet. Aber das messianische
Bewusstsein hatte der Heiland nach der Auffassung Headlams
allerdings vom Beginn seines öffentlichen Auftretens an. Der
Verfasser kennt die tiefe Bedeutung der Versuchungsgeschichte. Er
ist keineswegs der Meinung, dass erst etwa das Bekenntnis des

Apostels Petrus dieses Bewusstsein in Jesus geweckt habe. Warum
Christus gleichwohl mit der Erklärung, er sei der Messias, zurückhielt,

wird aus den Verhältnissen verständlich, in die er hineingestellt

war. In feierlichster und bestimmter Weise hat er die Messiaswürde

in Anspruch genommen, als er vor dem Hohen Rate stand.
Eine Voraussetzung dieses Anspruchs war aber eigentlich

alles, was Jesus zur Aufrichtung des Neuen Bundes oder zur
Stiftung der christlichen Kirche tat und lehrte. Als den Anfang
der christlichen Kirche kann man die Berufung der Jünger
betrachten, auch wenn die Kirche erst mit dem Pfingstfest zu
einer vor der Welt sichtbaren Erscheinung geworden ist.

Das Gesagte möge genügen zum Beweise dafür, dass im
vorliegenden Buche Probleme berührt werden, die heute zu



— 132 —

den „brennenden Fragen" gehören. Die Tatsache, dass die
Antworten von einem Manne gegeben werden, der einerseits
die modernen bibelkritischen Arbeiten kennt, anderseits ein
katholischer Bischof ist, macht es besonders interessant. Ein
Anhang über die Chronologie im Leben Jesu, eine Karte über
den Schauplatz seiner irdischen Tätigkeit und ein gutes Namen-
und Sachregister erleichtern den "Gebrauch. E. H.

Hertzberg, Mikael: Kirkens enhet. Kristiania, Aschehoug
1922. 136 S.

Kirkens enhet (die Einheit der Kirche) von dem
norwegischen Pastor Mikael Hertzberg ist ein Buch von der Kirche
der Zukunft, von der evangelisch-katholischen Kirche. Das
Buch selbst ist zugleich echt evangelisch und wahrhaft katholisch.

Es ist aus dem Geiste der evangelisch-katholischen Kirche
geboren oder, vielleicht richtiger gesagt, aus dem heiligen
Geiste, von welchem Luther mit einigen bekannten Worten
sagt, dass er die ganze Christenheit auf Erden beruft, sammelt,
erleuchtet, heiligt und durch Jesus Christus in rechtem, einigem
Glauben erhält. In jedem Falle liefert die Arbeit noch einen

greifbaren Beweis, dass eine Verschmelzung vom Evangelischen
und Katholischen in eine höhere Einheit nicht unmöglich ist.

Warum eine solche höhere Einheit vonnöten ist, sagt uns
der Verfasser in einer Predigt, die 1921 in der Chiesa Valdese zu
Rom gehalten wurde und die er als eine Art von Präludium
der Behandlung seines eigentlichen Themas voranstellt. Er
redet hier von evangelischem und katholischem Christentum
als dem Salz und dem Licht. Das evangelische Christentum
ist das Salz, das seine Wirkung nach innen ausübt. Leider
wird das Inwendige allzuoft nur Inwendiges. Daraus folgt
die schwache Stellung des Protestantismus im Volksleben.
Der Katholizismus dagegen ist das Licht, das hauptsächlich
nach aussen wirkt. Man kann aber, was den römischen
Katholizismus betrifft, vor einer Mechanisierung des Frömmigkeitslebens

die Augen nicht schliessen. Er geht leider allzuoft in
nur äusseren Werken auf. Darum brauchen wir ein Christentum,

das zugleich Salz und Licht ist — ein evangelisch-katholisches

Christentum —, das Christentum der Zukunft.



— 133 —

Die gegenwärtige Entwicklung innerhalb des Protestantismus

stellt uns auch in der Tat vor den Gedanken an eine
vereinigte Kirche, in welcher sich die verschiedenen Konfessionen
zusammenfinden. Das ist der Fall in der Heimatkirche des
Verfassers. Er fühlt, dass ein kirchlicher Wind durch Norwegen
weht. Einerseits hat man (der Grundtvigianer Pastor Wexels)
die Losung gegeben: „lebendige und arbeitende Gemeinden!"
Und die Gemeinden fangen wirklich an, zu leben und zu
arbeiten. Anderseits hat man (Bischof Bruun) das Programm
aufgestellt: „eine freie Volkskirche!" Schon ist wenigstens eine
freie theologische Fakultät geschaffen worden. Dazu kommt
noch der Eifer für die Ausschmückung der Kirchen (z. B. der
Domkirche zu Drontheim) usw. Eine kirchliche Ho naissance
nähert sich. Jetzt gilt es, diese kirchliche Linie weiterzuführen,
um zu einer lebendigen und arbeitenden Kirche zu kommen.
Aber in demselben Augenblicke steht man vor der Frage nach
der wahren Kirche. Der norwegische Geistliche D. Krogh-Tonning)

suchte sie in der römischen Kirche (er konvertierte den
13. Juni 1900]). Der Verfasser dagegen sehnt sich nach einer
evangelisch-katholischen Kirche, wovon auch seine Heimatkirche

ein Glied sein soll.
Eine analoge Bewegung ist im auswärtigen Protestantismus

bemerkbar. Im Vorbeigehen nennt der Verfasser World Alliance
of Churches for promoting international Friendship between
the Nations through the Churches. Diese kirchliche
Friedensbewegung steht aber mit seinem eigentlichen Gegenstande nur
in geringem Zusammenhang. Grössere Aufmerksamkeit verdient
The Universal Conference of the Church of Christ on Life and
Work. Jedoch erwartet der Verfasser von diesem Unternehmen
nur geringen Erfolg, wenigstens für das Aufbauen einer
vereinigten, evangelischen Kirche. Um so mehr sympathisiert er
mit The World Conference on Faith and Order. Diese Bewegung

will der Sache auf den Grund gehen, will nach den

Prinzipien vordringen. Eben darum hofft er, dass sie etwas für
die künftige Einheit der Kirche leisten werde. So ist indessen
auch hier der Kirchengedanke in den Vordergrund gerückt.

') Es ist vielleicht von Interesse, daran zu erinnern, dass ein altkatholischer

Korrespondent, „Christianus", diesen Schritt ohne Erfolg* zu hindern
versucht hat; vgl. Krogh-Tonning': En konvertits Erindringer, Kopenhagen
1906, S. 253.



— 134 —

Zur Beantwortung dieser sowohl nationalen als internationalen
Frage will der Verfasser seinen Beitrag liefern.

Zuerst, wie soll sich die vereinigte evangelische Kirche
nennen? Der Verfasser würde seinerseits die Benennung
„apostolische" oder „evangelisch-apostolische" Kirche vorziehen.
Das Wort „apostolisch" holt er aus dem nicäischen
Glaubensbekenntnisse. Als Losungswort ist dieses das beste. Wie die
Verhältnisse sind, kann „katholisch" leicht missverstanden
werden (als gleichbedeutend mit „römisch-katholisch").
„Apostolisch" ist dagegen ein tiefes und treffendes Wort, welches
das Herz jedes Christen anmutet. Dazu kommt, dass es eben
das apostolische Christentum war, das die Männer der
Reformation ans Licht bringen wollten. Jedoch bleibt er bei dem
von dem Erzbischof Soderblom geprägten Wort „evangelischkatholisch"

stehen, weil die bevorstehende Entwicklung mit
folgenden drei Abteilungen der heiligen, katholischen Kirche
zu rechnen hat: die evangelisch-katholische, die
griechischkatholische und die römisch-katholische. In diesem Zusammenhange

zitiert er einige Worte von Professor Caspari (dem
bekannten Symbolforscher) : „Auch ich bin im Laufe der Zeit
immer mehr ökumenisch gewerden. Immer öfter nenne ich mich,
ein wenig im Scherz, einen katholischen Lutheraner. Wir sind
nicht von heute oder von gestern, auch nicht von 1517,
sondern von Anfang, und : christiani sumus, nihil christiani a nobis
alienum esse debet. Dies sage ich, obgleich oder richtiger weil
ich mit Haut und Haaren Lutheraner bin."

Zweitens, auf welchem Grunde ist die evangelisch-katholische

Kirche aufzubauen Hier müssen wir zum Eckstein zurück,
zu Jesus Christus selbst. Er und sein Wort sind für uns der
tiefste und eigentliche Grund. Aber das ist er nur durch die
Apostel. Wir haben Christus und sein Wort nur durch ihre
Vermittlung, durch sie wie ein Zwischenglied. Das heisst: wir
sind auf die apostolische Tradition, die hl. Schrift, angewiesen.
Alle kirchlichen Gemeinschaften betrachten dieses apostolische
Wort als eine unbedingte Autorität. Also haben wir hier ein
Fundament ersten Ranges für die Einheit der Kirche. Wir müssen
den biblischen Weg zur Einheit der Kirche gehen.

Wenn dieser Weg allein uns nicht zum Ziele führt, so ist
die Ursache die, dass man die hl. Schrift verschieden erklärt.
Darum brauchen wir noch etwas anderes. Was wir bedürfen,



— 135 —

finden wir in den kirchlichen Glaubensbekenntnissen, vor
allem in dem, das nach den Aposteln genannt wird. Hier lernen
wir, wie die Apostel das Wort des Herrn, die geoffenbarte
Wahrheit verstanden haben. In bezug hierauf kann der
Verfasser auf die Forschungen Casparis hinweisen. Die Faith and
Order - Bewegung scheint das Nicänum dem apostolischen
Glaubensbekenntnisse vorzuziehen. Der Verfasser legt ein gutes
Wort für das Apostolicum ein, wie es sich einem Landsmann
Casparis gebührt. Ich muss dem Verfasser in dieser Hinsicht
beipflichten. Es scheint mir, als wäre das Apostolicum sehr
wahrscheinlich ein wirklich apostolisches Thema, nur mit
verschiedenen Gemeindevariationen, von welchen Rom seine Form
(das ursprüngliche Thema) zu allgemeiner Anerkennung
gebracht hat. In jedem Falle wollen wir im Norden das Apostolicum

als grundlegend nur ungern aufgeben.

Von dem apostolischen Glaubensbekenntnisse kommt der
Verfasser zu der apostolischen Succession. Wenn wir das Neue
Testament betrachten — sagt er —, hat sowohl successio epis-
copalis als successio presbyteralis dasselbe Recht, sich den
Namen successio apostolica anzueignen. Dieses hebt er hervor,
um der Kirche Norwegens eine Stellung innerhalb der
katholischen Kirche zu sichern. In der ältesten Kirche aber gilt nur
die successio episcopalis als apostolica. Darum dringt der
Verfasser darauf, dass die norwegische Kirche sich die successio

episcopalis verschafft, besonders um der kirchlichen Einheit
willen. Denn kraft der Succession hängt die heilige, katholische
Kirche nicht nur rückwärts und vorwärts zusammen, sondern
auch nach innen und nach aussen. Die Succession gibt einen
Ausdruck für die Einigkeit, macht sie sichtbar und effektiv.
Daraus erklärt sich, dass der Successionsgedanke in Verbindung
mit den kirchlichen Unionsbestrebungen aufgetreten ist. Der
Verfasser findet es aus den obengenannten Gründen wünschenswert,

dass Norwegen, Dänemark, Finnland (und auch Deutschland)

sich die successio episcopalis verschaffe, am liebsten
aus Schweden und aus England.

Endlich fragt sich der Verfasser, welchen Typus von
Christentum diese evangelisch-katholische Kirche zu verwirklichen

habe. Die Antwort nimmt er aus einem Überblicke über
die geschichtliche Entwicklung der Kirche.



Die älteste Kirche steht im Zeichen des hl. Jakobs. Er
wie die Kirche seiner Zeit bezeichnet eine sonderbare, geschichtliche

Entwicklungsstufe des Christentums: das Judentum, das

den Messias gefunden hat. Ohne mit dem Alten zu brechen,
fand man in ihm besonders die Erfüllung der Prophezeiungen
und die Vollendung des Gesetzes. Die religiöse Idealität trat
hier weniger hervor als die sittliche Kraft. Diesen jakobischen
Typus finden wir z. B. im „Hirten" des Hermas, in der
Didache usw. Die älteste Kirche ist die Jakobskirche.

Die nächste Periode in der Geschichte der Kirche gehört
dem hl. Petrus und der Kirche Roms. Die römische Kirche will
ja gern unter dem Zeichen des hl. Petrus stehen. Mögen wir
ihr dieses Recht zugestehen Das Christentum des hl. Petrus ist
praktisch. Seine Kirche ist auch tatkräftig, tut Werke, wenn,
andere reden, geht vorwärts, wenn es gilt, ganz wie St. Petrus.
Der hl. Petrus ist aber auch der Apostel der Hoffnung. Seine
Kirche lebt nicht nur diesseits sondern auch jenseits. Allein
die römische Kirche ist die Kirche der Unmündigen, die Kirche
derer, die einer festen Hand bedürfen. Sie ist die Wächterin
einer konstanten Tradition inmitten aller Auflösung —¦ und
dafür sind wir ihr Dank schuldig —, sie ist aber nicht für uns.

Die dritte Entwicklungsstufe der Kirche ist mit dem,
hl. Paulus verbunden. Die Reformation ist ja aus der Gedankenwelt

dieses Apostels — besonders wie sie ini Römer- und
Galaterbrief vorliegt —- hervorgegangen. Ihr Grund ist die pau-
linische Auffassung von Sünde und Gnade, ausgeprägt in der
Lehre von der Rechtfertigung sola fide. Dies gibt der evangelischen

Kirche ihre Daseinsberechtigung. Ihre Aufgabe ist
diesen Glauben zu verteidigen und zur xAeerkennung in der
ganzen Kirche Christi zu bringen. Diese Entwicklungsstufe ist
ideal; das ist zugleich ihre Stärke und Schwäche. Sie ist das

Christentum für die reiferen, mehr denkenden Menschen. Aber
sie stellt auch grosse Forderungen auf. Wenn die persönlichen
Voraussetzungen schwanken, besonders in sittlicher Hinsicht,
tritt etwas Unsicheres und Unsolides hervor, wovon wir
gegenwärtig ein gewisses Empfinden haben. Zutreffend sagt Heiler:
Die evangelischen Kirchen haben ein höheres, religiöses Ideal,
die katholischen eine mehr lebendige, religiöse Realität. Oder
wie es Pehr Eklund (Dompropst zu Lund, f) ausdrückt: Römisches

Christentum repräsentiert eine mehr vollkommene, nie-



— 137 —

drigere Stufe; evangelisches Christentum eine mehr
unvollkommene, höhere Stufe. Eben darum müssen wir noch eine

Entwicklungsstufe erwarten — das Christentum der Zukunft —,
die johanneische Kirche.

Wenn Petrus der Praktiker und Paulus der Logiker ist, so

ist Johannes vor allem der Seher. Es ist die Kontemplation,
die sein Gemütsleben prägt. Das erklärt seine Sprache und
eigentümliche Darstellungsweise, we der eine Satz dem andern
folgt ohne einige „denn", „darum" oder desgleichen. Neben
diese mehr formelle Eigentümlichkeit treten andere, reelle.
Wir finden bei ihm eine merkwürdige Verschmelzung von
Realismus und Mystik. Unter den Aposteln ist er der Realist.
Mit den Worten : „Komm und sieh!" tritt er den Einwendungen
entgegen. Aber intuitiv schaute er durch die äussere Wirklichkeit

die innere Wahrheit. „Und das Wort ward Fleisch".
Fleisch ist die äussere Wirklichkeit. „Und wir sahen seine

Herrlichkeit, eine Herrlichkeit als des eingebornen Sohnes" ;

das ist die innere Wahrheit. Aber auch Autorität und Freiheit
sind in ihm vereinigt. Sein Evangelium repräsentiert vielleicht
mehr seinen Freiheits- und Persönlichkeitsbegriff; die Briefe
(und die Offenbarung) dagegen heben mehr das Autoritätsprinzip
hervor. Man vergleiche z. B. Joh. 7, 17 oder 4, 42 mit 1 Joh.
2, 24 oder 2 Joh. 4—11. Endlich bemerken wir bei Johannes
die Verbindung zwischen den beiden Begriffen „erkennen" und
„lieben", u11(i wie die beiden in eins zusammenfliessen.
Betrachten wir diese Begriffe näher, finden wir, dass sie zuletzt
in ein Suchen und Schauen der Einheit aller Dinge in Gott
ausmünden. Johannes kennt und realisiert die Gemeinschaft,
zuerst zwischen den Personen der Gottheit („Ich und der Vater,
wir sind eins"), dann zwischen Gott und den Menschen („unsere

Gemeinschaft ist mit dem Vater und mit seinem Sohn
Jesus Christus"), und endlich zwischen den Menschen gegenseitig

(„dass sie eins seien"). Hier begegnet uns das Höchste in
der Persönlichkeit des Apostels; eben darum, dass es auch
das Höchste bei dem Herrn selbst ausdrückt, als er seine
Kirche vor den Thron des Ewigen trug.

Diese Eigentümlichkeiten, die wir bei St. Johannes finden,
erwarten wir jetzt als das Gepräge der zukünftigen Kirche.
Und — ex oriente lux. Die Kirche des Ostens trägt noch das

johanneische Gepräge. Wie es einmal dort eine johanneische
Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 1928. 10



- 138 -
Kirche gegeben hat, wird sie vielleicht dort wiederum aufstehen.
Wenigstens gibt es dort den Samen eines johanneischen
Christentums.

Mit solchen Hoffnungen sieht der Verfasser der Zukunft
entgegen. Wir wellen hoffen mit ihm. Die Kirche der Zukunft
— die evangelisch-katholische Kirche — die johanneische
Kirche —, die ist unsere Hoffnung und unser (lebet wert.

C. K.

Landersdorfer, P. Simon, O. S. B.: Die Psalmen, lateinisch
und deutsch für gebildete Beter bearbeitet. Verlag von
J. Kösel & F. Pustet, Regensburg 1922. 416 S. Preis geh.
Ji 40, geb. Ji. 70.

Diese neue Psalmenübersetzung ist, wie in der Einführung
ausdrücklich bemerkt wird, in erster Linie für römisch-katholische

Kleriker bestimmt. Sie soll es den Betern des Breviers
ermöglichen, sich den Sinn des durch zahlreiche Änderungen
und Zusätze oft schwer oder gar nicht verständlichen
lateinischen Textes der Psalmen voll und ganz aneignen zu können.
Wegen der grossen Zahl von Textverderbnissen in der Vulgata
reicht selbst eine gründliche Kenntnis der lateinischen Sprache
nicht aus, um sich zum vollen Verständnis des Inhalts dieser
heiligen Lieder durchzuringen. Diese Schwierigkeit soll nun
durch die vorliegende Übersetzung behoben werden; zugleich
ermöglicht sie es aber auch dem Laien, sich in den erhabenen
Gehalt dieser einzigartigen Poesie zu versenken.

Die Übersetzung ist nicht etwa nur eine getreue Wiedergabe

des danebenstehenden lateinischen Wortlauts der Vulgata,
sondern ist nach dem überlieferten hebräischen Originaltext
unter Berücksichtigung der ältesten Übersetzungen und
wichtigsten Konjekturen besorgt worden. Die einzelnen Psalmen
sind nach der Einteilung der Vulgata numeriert, doch ist die
zum Teil davon abweichende hebräische Zählung jeweilen in
Klammern beigefügt. Jeder Psalm ist mit einer kurzen
Einleitung versehen, die das Notwendigste über die Herkunft, den
Verfasser und die Entstehungszeit sowie Hinweise über die
ursprüngliche Verwendung und die historische Veranlassung
des Liedes, wenn eine solche bekannt ist, enthält. Ferner
werden in diesen einleitenden Bemerkungen auch noch andere



— 139 —

Angaben geboten, die für das allgemeine Verständnis des Textes
von Wichtigkeit sind. Überdies hat der Übersetzer noch jeden
Psalm und jeden selbständigen Teil eines längeren Psalmes mit
einer Überschrift versehen, die den Inhalt kurz charakterisiert.
Dagegen hat er die Überschriften des hebräischen Textes, die
in neuerer Zeit häufig ein Gegenstand der Kritik bildeten und
im Altertum nicht wie der Psalmtext selbst als feststehend
betrachtet wurden, weggelassen. Die schwierigsten Stellen und
Ausdrücke werden in Fussnoten besonders erläutert.
Randbemerkungen, die mit der Zeit in den Textteil aufgenommen
wurden und andere spätere Zusätze sind durch Klammern
kenntlich gemacht. Von besonderem Wert für Kleriker sowohl
als auch für Laien ist die Einleitung in den Psalter, die in
kurzer, übersichtlicher und allgemein verständlicher Form über
die wichtigsten Ergebnisse der wissenschaftlichen
Psalmenforschung Aufschluss gibt. Als Anhang sind dem Buche noch
die Cantica des römischen Breviers in lateinischer und deutscher
Sprache beigegeben.

Wir schliessen uns dem dringenden Wunsche Landers-
dorfers, der zurzeit Professor am Collegium Anselmianum in
Rom ist, an, dass die römische Kirche sich endlich dazu ent-
schliessen möge, ihren Klerikern zu gestatten, die Psalmen in
einer guten Übersetzung beten zu dürfen. Kz.

Middleton, Rev. Edmund S., D. D. : Unity and Rome.
Macmillan Company, New-York 1922, 269 S.

Der Verfasser erklärt sehr bestimmt, dass er ein loyaler
Priester der bischöflichen Kirche sei. Die Erklärung war nicht
überflüssig. Das Buch könnte ganz gut eine Konversionsschrift
sein, aber es ist nichts weniger als überzeugend. Das freilich
wird jeder gern anerkennen, dass auch Rom mit dabei sein

sollte, wenn es zu einer Wiedervereinigung der christlichen
Kirchen kommt. Aber einstweilen beharrt der Papst auf dem
Standpunkt, dass man einfach zu ihm „zurückzukehren" habe,
wenn man eine Wiedervereinigung mit der „katholischen Kirche"
wünsche. Middletons Schrift macht nun ganz den Eindruck
als habe der Verfasser die Absicht, diese „Rückkehr" zu
rechtfertigen und zu erleichtern. Allein es gelingt ihm natürlich



- 140 --

nicht, die unübersteiglichen Hindernisse zu beseitigen, die für
einen nicht römisch, aber katholisch gesinnten und einigermassen
unterrichteten Christgläubigen im Wege liegen.

Vor allen Dingen sollte gezeigt werden können, dass der
Apostel Petrus tatsächlich den Primat im heutigen Sinne des

Wortes als das ihm von Christus verliehene Privilegium in
Anspruch genommen und geltend gemacht habe. Allein der
Verfasser gibt offenherzig zu, dass es in dieser Hinsicht an
wünschenswerten Zeugnissen fehlt. „Menschlich zu reden", sei

es bedauerlich (unfortunate), „dass die Apostelgeschichte nach
dem 15. Kapitel den Apostel Petrus gar nicht mehr erwähnt"
(S. 57). Middleton hätte beifügen dürfen, noch mehr sei zu
beklagen, dass auf dem Apostelkonzil, von dem das 15. Kapitel
der Apostelgeschichte handelt, nicht Petrus, sondern Jakobus
der Vorsitzende gewesen sei. Auch gesteht der Verfasser: „Wir
möchten wünschen, dass der hl. Petrus in seinen zwei Briefen
auf seinen Primat einigen Bezug genommen hätte." Hätte er
doch einmal, wie der Apostel Paulus (2. Korr. 11, 28), von der
„Sorge um alle Kirchen", von der er belastet sei, etwas sagen
wollen! „Aber Petrus hält sich, ungleich dem kühnen und selbst-
bewussten (self-assertive) Paulus, im Hintergrund" (S. 57). Wir
vermuten im Gegenteil, Petrus habe noch gar nichts davon
gewesst, dass er eigentlich der massgebende Lehrer und Gesetzgeber

der ganzen christlichen Kirche sei.

Ebensoviel Grund, den Mangel an brauchbaren Zeugnissen
zu beklagen, hätte Middleton in den Kapiteln gehabt, in denen

er von vornizäischen Vätern redet. Da kommt zuerst der
sogenannte Klemensbrief (vom Jahr 95 oder 96) in Betracht.
Allein weder in der Adresse noch sonst irgendwo in dem ganzen
langen Schreiben wird Klemens oder auch nur der Vorsitzende
des Presbyteriums einmal genannt. Es ist immer nur die
Gemeinde, die zur Gemeinde redet. Und doch unterliegt es keinem
Zweifel, dass um diese Zeit wenigstens in den kleinasiatischen
Gemeinden der sogenannte „monarchische" Episkopat bereits
bestand. Allein Middleton erklärt sich diese Zurückhaltung
eines der ersten Päpste aus der „Demut und Sanftmut" (humility

and meekness) des hl. Klemens (S. 97). Er beruft sich ferner,
wie das bei römischen Schriftstellern üblich ist, u. a. natürlich
auch auf den hl. Ignatius, der am Anfang des zweiten
Jahrhunderts in den Briefen an kleinasiatische Gemeinden den An-



— 141 —

schluss an den Bischof der Lokalkirche so eindringlich wie
möglich zur Bedingung der Einheit macht. Nun hat ja Ignatius
auch ein Schreiben an die Gemeinde in Rom gerichtet, redet
aber gerade in diesem Briefe vom Bischof mit keiner Silbe.
Man traut seinen Augen nicht, wenn Middleton (S. 79) schreibt,
Ignatius rede in der „Einleitung" des Briefes an die Römer

„von ihrem Bischof als dem Vorsitzenden" (speaks of their
bishop as presiding over love). — Dagegen ist anzuerkennen,
dass die sonst von römischen Theologen stets wiederholte
Äusserung mit Stillschweigen übergangen wird, mit der der hl.
Irenäus sagt, in der Welthauptstadt kämen Christgläubige aus
allen Ländern zusammen und bewirkten so, dass der in Rom

gepredigte Glaube der der ganzen katholischen Kirche sei. Das
nämlich braucht gar nicht bewiesen zu werden, dass Irenäus
allen Kirchen die Bewahrung* der Glaubenseinheit zur Pflicht
macht, wie auch M. mit Recht betont (S. 107 f.) Allein Irenäus
sagt nicht, dass Rom von sich aus eine die ganze Kirche
verpflichtende Lehrautorität besitze, sondern, dass umgekehrt auch
Rom seinen Glauben von der Gesamtkirche her habe. Von einer
besondern Autorität des römischen Stuhles wissen auch die
berühmtesten lateinischen Kirchen dieser Periode so wenig, dass

es eines grossen Mutes bedarf, um sogar Tertullian und Cyprian
als Zeugen des päpstlichen Jurisdiktionsprimats anzurufen.

Nicht besser steht es mit den Zeugnissen der nachnyzäischen
Väter, obwohl die römischen Bischöfe allmählich anfingen, die
an Petrus gerichteten Worte des Herrn auf die eigene Würde
und Macht anzuwenden. Wenn aber z. B. der hl. Augustin immer
wieder auf seinen Lieblingsgedanken zurückkommt, das, was
Jesus zu Petrus sage, gelte der ganzen Kirche, so ist das nicht
eine Rechtfertigung, sondern eine Verneinung des Primates im
heutigen Sinne. Nach der heutigen päpstlichen Lehre gelten
die bekannten Worte allein dem Apostel Petrus bzw. allein
den Würdenträgern, die den Anspruch erheben, die besondern
Nachfolger des Apostels Petrus zu sein. Nach Augustin
hingegen ist die Gesamtkirche die eigentliche Empfängerin der in
Betracht kommenden Gewalten und Vollmachten. Dass diese
dann doch wieder durch den Bischof von Rom mit Fug* und
Recht der Gesamtkirche entzogen und zu dem eigenen, nach
Gutflnden verfügbaren Besitztum gemacht worden seien, war
natürlich nicht die Meinung Augustins. Leider scheinen dem



— 142 —

Verfasser die beiden grossen Werke von Professor Langen,
„Das vatikanische Dogma von dem Universal-Episkopat und
der Unfehlbarkeit des Papstes in seinem Verhältnis zum Neuen
Testament und der patristischen Exegese" und die vierbändige
„Geschichte der römischen Kirche" völlig unbekannt geblieben
zu sein, während doch gerade in diesen beiden Werken die
Anschauung der alten Kirche von der Stellung des römischen
Bischofs so einlässlich und objektiv dargestellt wird wie in
keiner andern neuern Schrift. Langen bezeichnete das erste
der beiden genannten Werke auf dem Titelblatt einer jeden
Lieferung als eine „Bitte um Aufklärung an alle katholischen
Theologen". Es war und ist aber natürlich viel leichter, seine
Untersuchungen einfach zu ignorieren, als ihn darüber
aufzuklären, welchen alten Zeugen er unbeachtet gelassen oder
falsch verstanden habe.

Während M. ohne gründliche Prüfung die Zeugnisse der
alten Kirche möglichst im Sinne der heutigen vatikanischen
Kirchenverfassung deutet, gibt er sich alle Mühe, die vatikanische

Lehre so darzustellen, dass sie für den auf dem altkirchlichen

Boden stehenden Leser das Anstössige verliert. Dieses
Bestreben zeigt sich besonders da, wo von der päpstlichen
Unfehlbarkeit die Rede ist. Der Verfasser scheint nämlich auch
der Meinung zu sein, es habe sich 1870 zu Rom wesentlich
darum gehandelt, im Papst ein unanfechtbares Organ zur
Formulierung und Verkündigung neuer Glaubensartikel zu erhalten.
Allein die Proklamierung eines neuen Dogmas komme doch

nur selten vor, was ja schon eine grosse Beruhigung ist Wir
sind nun aber im Gegenteil der Meinung, das Dogma von der
Unfehlbarkeit habe mehr nur die Bedeutung eines Siegels für
das Dogma von der päpstlichen Universalmacht: es hat den

Zweck, die Handhabung der im dritten vatikanischen Dekret
definierten absoluten Jurisdiktion des Papstes gegen jeden Widerspruch

zu schützen. Immerhin wird im vierten Dekret dem

Papst auch die Lehrunfehlbarkeit zuerkannt. Allein die von
Middleton auch in dieser Hinsicht vorgebrachten Beruhigungsgründe

sind weder neu noch genügend (S. 72). Dass es sich
beim Gebrauch der Unfehlbarkeit nicht um Privatgespräche,
sondern um amtliche Kundgebungen handelt, ist doch wohl so

selbstverständlich, dass man davon gar nicht zu reden braucht.
Dagegen hätte Middleton nicht unterlassen sollen, die Schluss-



— 143 —

worte des vatikanischen Dogmas zu berücksichtigen. Er ist der
Meinung, es herrsche bezüglich der päpstlichen Unfehlbarkeit
in weiten Kreisen „Unkenntnis und Missverständnisct, und redet
so, wie wenn das Dogma den Papst eigentlich nur zum Organ
der Kirche mache, das natürlich mit der Kirche in
Übereinstimmung bleiben muss. Daher werden die Schlussworte „ex
sese, non autem ex consensu ecclesiae", die päpstlichen Erlasse
seien unabänderlich aus sich selbst, nicht aber erst infolge der
Zustimmung der Kirche, einfach ignoriert. Sie sind aber von
entscheidender Bedeutung; wer sie wegiässt, unterschiebt dem

Dogma einen falschen Sinn.
Es bedarf keines Beweises, dass sich die Jesuiten bisher

nicht getäuscht haben, wenn sie von den vatikanischen Dogmen
eine gewaltige Stärkung der römischen Kirche erwarteten. Je

grösser die Zerfahrenheit in Glaubenssachen, desto williger
lassen sich viele eine Autorität gefallen, der sie die
Verantwortlichkeit überlassen können; je grösser die Zersplitterung
in allen Dingen, in denen sich die gemeinschaftliche Religionsübung

darstellen sollte, desto willkommener ist vielen ein
Regiment, das allen Willkürlichkeiten wehrt, durch die die Gemeinden
auseinandergetrieben werden. Wenn jemand — namentlich in
unsern Tagen — die starke Anziehungskraft der römischen
Kirche aus psychologischen, praktischen, politischen Gründen
herleitet, so könnten wir uns zur Zustimmung gezwungen sehen ;

aber man verschone uns ums Himmelswillen mit neuen
Versuchen, das heutige päpstliche Kirchenwesen aus den Lehren
und Einrichtungen der alten, ungeteilten Kirche zu
rechtfertigen. E. II.

Lippl, J. : Der Islam nach seiner Entstehung, Entwicklung und
Lehre. Verlag J. Kösel, Kempten. Preis Ji. 7.

Dieser kurze Abriss über den Islam ist aus einer Reihe
öffentlicher Vorträge am Lyzeum in Regensburg* entstanden
und gibt eine abgerundete Darstellung des Themas mit den
Vorzügen, die die Sammlung* Kösel auszeichnen. A. K.



— 144 -
Neu eingegangen:

Blumhardt, Ch. : Die Heilung von Kranken durch Glaubensgebet.
51 S., Fr.—.75.

Tersteegen, G.: Der köstliche Weg der wahren Liebe. 15 S., Fr.—.20.
Vinet, A. : Freuet euch Und abermals freuet euch 24 S., Fr. —.30.

Alle drei Volksdienst-Verlag Leipzig.
Carey, W. : Conversion, Catholicism and the English Church.
Gore, Ch. : Catholicism and Roman Catholicism. Three Addresses

delivered in Grosvenor Chapel in Advent 1922.

Halifax, Viscount: A Call to Reunion Arising out of Discussions
with Cardinal Mercier.
Alle drei Verlag A. R. Mombray & Cie., London.

Blumhardt, Ch. : Von der Nachfolge Jesu Christi. Aus Predigten
und Andachten.

Weise, J. : Jesus. Der biblische Weg zu Ihm. Ein Bibelstudium.
Furche-Verlag, Berlin 1923.

Gedenkboek 1723—27. April—1923. Tweede Eeuw-Feest der
Verkiezing van Cornelis Steenoven tot Aartsbisschop van Utrecht
Utrecht 1923.

Hoffmann, H. : Die Antike in der Geschichte des Christentums.
Rektoratsrede. Bern 1923, Verlag P. Haupt.

Riel, G. : Beitrag zur Geschichte der Congregation es de Auxiliis.
Inauguraldissertation. Konstanz 1921, Verlag F. Stadler.

Eine heilige allgemeine christliche Kirche. Eine Sammlung* von
Selbstdarstellungen evangelischer Kirchen in Gemeinschaft mit
Angehörigen dieser Kirchen herausgegeben von F. Siegmund-
Schultze. Die evangelischen Kirchen der Niederlande. Chr. Kaiser
Verlag, München. Preis Fr. 1.

Furche-Almanach auf das Jahr 1923.

Mahrholz, W. : Dostojewski) : Ein Weg zum Menschen, zum Werk,
zum Evangelium.
Beide Furche-Verlag Berlin.

Mystakidis, B. A. : Germano-Graeca (griechisch). Buchdruckerei des

Patriarchates, Konstantinopel 1922.

Pfeilschifter, G. : Die kirchlichen Wiedervereinigungsbestrebungen
der Nachkriegszeit. München 1923, Verlag F. A. Pfeiffer & Cie.

van Velhuizen, A. : Praktische Godgeleerdheid. J. B. Wolters,
Groningen Den Haag 1923.

Druck von Stämpfli & Cie. in Bern.


	Bibliographie

