Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 13 (1923)
Heft: 2

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BIBLIOGRAPHIE.

Beitriige zur Erforschung der orthodoxen Kirchen. Heraus-
gegeben von Prof. Dr. F. Haase (Breslau) und Prof. Dr.
A. Hudal (Graz). I. Die serbisch-orthodoxe Nationalkirche
von Dr. A. Hudal. Graz und Leipzig 1922, Verlag Ulr. Mosers
Buchhandlung (J. Meyerhoff).

Das vorliegende Buch erscheint als erster Band einer
Sammlung von Forschungen zur Geschichte, Verfassung und
Liturgie der orthodoxen Kirchen Osteuropas. Das Unternehmen
wird allgemein begriisst werden, sind uns doch die Kirchen
des Ostens bedeutend nidher gekommen, und ist in ihnen eine
starke Stromung auf eine Verstindigung mit den Kirchen des
Westens wahrzunehmen. Die Herausgeber gehéren zwar dem
romisch-katholischen Bekenntnis an, allein diese Auffassung
wird vom Verfasser dieser ersten Schrift in durchaus angenehm
beriihrender irenischer Form vertreten. Er befleisst sich grosser
Objektivitit und -behandelt die Orthodoxen nicht einfach als
Schismatiker, sondern als Glieder einer gleich berechtigten
Kirche. In dem einleitenden Kapitel des Buches behandelt er
die kirchliche Balkanfrage und die kirchlichen Rechtsquellen
der slawisch-orthodoxen Kirchen, um im Hauptteil die Geschichte
und die Verfassung der verschiedenen autonomen serbischen
Kirchen, wie sie sich im Laufe der Geschichte gebildet haben,
zu schildern, bis sie mit der Schaffung des stidslawischen Reiches
in dem neu errichteten Patriarchat von Belgrad vereinigt worden
sind. Von aktuellem Wert ist, dass die Organisation und Ver-
fassung auf Grund der Dokumente dieses neuesten Gebildes
eingehend beschrieben ist. In einem Anhang sind die Kon-
kordate des Vatikans mit Montenegro vom 18. August 1886 und
mit Serbien vom 24. Juni 1914 in italienischem Text abgedruckt.
Im Schlusskapitel iiber die Zukunft der Orthodoxie und des
Katholizismus in Studslawien wird die kirchliche Union beriihrt



— 127 —

Der Verfasser betrachtet als das eigentliche Arbeitsgebiet der
Unionsfreunde nicht die Balkanstaaten, ,wo grosse politische
und kulturelle Hindernisse noch auf Jahrzehnte hinaus die
Arbeit hemmen¥“. Hindernisse bilden auch die Gegensitze auf
dem Gebiet des Dogmas, der Verfassung und des Eherechtes.
Zunichst konne es sich nur darum handeln, dass Orthodoxe
und Katholiken einander kennen lernen. Eine ,Verstindigung
unter beiden Kirchen“ sei unter den Siidslawen geradezu eine
Notwendigkeit geworden infolge des Eindringens der ,unchrist-
lichen materialistischen Grundrichtung der modernen Kultur“,
von der die orthodoxen Kreise Siidslawiens immer mehr ergriffen
wiirden. Das Buch klingt in die schonen Sitze aus, dass eine
Zusammenarbeit in diesem Sinn nur dann vollbracht werden
konne, ,wenn alle positiv Gliubigen iiber trennende Hindernisse
hinweg sich die Hinde reichen zum gemeinsamen Kampf und
alle, die da im Zeichen Christi sich beugen, durch eine Uber-
fiillle von Liebe und apostolischer Milde an dem Abbau des
gegenseitigen Hasses und der Vorurteile mitarbeiten, um so jenes
Reich zu begriinden, in dem Liebe und Wahrheit herrschen®.
Dieser Gesinnung, der der Verfasser sein Buch weiht, steht
die Praxis der Kurie schroff gegeniiber, die mit allen Mitteln
unter den Orthodoxen eine ausgedehnte Propaganda entfaltet,
die die gewiinschte Verstiandigung erschwert, wenn nicht geradezu
unmoglich macht. A. K.

Brauw, J.: Liturgisches Handlexikon.

Derselbe: Sakramente und Sakramentalien. Eine Einfiihrung
in das romische Rituale.

Kunz, Chr.: Sonntagsmissale, lateinisch und deutsch, mit aus-
fithrlichen Erklarungen.
Alle drei Verlag J. Kosel & F. Pustet, Regensburg.

Das liturgische Lexikon ist ein einzigartiges Nachschlage-
werk, das jedem gute Dienste leistet, der sich mit liturgischen
Dingen beschaftigt. Selbst der unterrichtete Liturgiker wird
es gerne zu Rate ziehen, da es nicht nur- den abendléndischen
Ritus erschopfend darstellt, sondern auch iiber die mittelalter-
liche Terminologie Aufschluss gibt sowie den griechischen Ritus
eingehend behandelt. Es sind rund 2500 Stichworte bearbeitet.

Das zweite Biichlein will, wie der Titel sagt, in das romische
Rituale einfithren. Den einzelnen Formularen gehen ausfiihrliche



— 128 —

Erlauterungen voraus, die in das Verstindnis der Sakramente
und Sakramentalien einfithren und den Sinn und Wert der
Zeremonien und Gebrduche darlegen.

Das ,Sonntagsmissale“ will die Gemeinde mit der hl. Messe
vertraut machen, damit sie fahig wird, mitzufeiern, und damit
sie gich nicht besonderer Andacht hingeben muss. A K.

EckART, B.: Meine Erlebnisse in Urfa. £ 9.
Armenisches Mirtyrertum, von einem Mohammedaner. ./ 3. 50,
KUNZLER, J.: Seltsame Lebensgeschichte eines syrischen Monchs.
A 12.50. Tempelverlag, Potsdam 1922.

All das Entsetzliche, was an den Armeniern durch die
Tirken geschehen ist, wird in der ersten Schrift von einem
deutschen, in der zweiten von einem mohammedanischen Augen-
zeugen bestitigt. Der Mohammedaner macht fiir die Greuel
ausschliesslich den nationalistischen Fanatismus der Jungtiirken
und ihre Eifersucht auf die Armenier verantwortlich und erklart
den Glauben des Islams fiir unschuldig an deren Taten. Die
Lebensgeschichte des Monchs ist nicht bloss seltsam, sondern
geradezu méirchenhaft. A. K.

Haase, F.: Russische Kirche und Sozialismus. Verlag von
B. G. Teubner, Leipzig. Preis Fr. 3.

Es scheint gewagt, in einem Aufsatz von 44 S. dieses Thema
zu behandeln. Allein der Verfasser beschriankt sich darauf, die
theoretische Stellung der Kirche zum Sozialismus zu beleuchten.
Die Aufgabe ist nicht so gross, weil die Arbeiterfrage in Russ-
land eigentlich erst seit der Jahrhundertwende besteht. Sobald
sie akut wurde, fing die Kirche an, sich mit ihr zu beschéftigen,
und zwar in durchaus ablehnendem Sinne, weil der Sozialismus
grundsétzlich materialistisch orientiert war und von Anfang an
eine religions- und kirchenfeindliche Stellung eingenommen hat.
Wie sich christliche und kirchliche Schriftsteller, Laien und
Geistliche, mit dem Thema abfinden, wird an zahlreichen Zitaten
aus ihren Werken und Reden in den Abschniiten ,Bedeutung
der sozialen Frage, Sozialismus und Religion, Christlicher Sozia-
lismus, Sozialismus und Moral, Christentum und Sozialismus in



— 129 —

ihren politischen Anschauungen“ kurz zkizziert. Im Abschnitt
,Kampf der russischen Kirche gegen den Sozialismus“ werden
insbesondere Berichte und Thesen des 4. Missionskongresses in
Kiew des Jahres 1908 und andere Kundgebungen ausgiebig
benitzt. Es fehlt nicht an Stimmen, die eine Bekdmpfung des
Sozialismus auch durch positive sittliche und soziale Arbeit
verlangen. Der Verfasser sieht in dieser Richtung eine wichtige
Zukunftaufgabe der Kirche, die wie bisher so auch kinftig eine
grundsatzliche Ablehnung einnehmen miisse. Die neueste Ent-
wicklung der Dinge konnte noch nicht in Betracht gezogen
werden, doch ergebe sich die scharfe Bekdmpfung des Bolsche-
wismus aus der Haltung der Kirche gegen den Sozialismus
itberhaupt als selbstverstiandliche Folge. A. K.

HeApram, Arthur C.: The Life and Teaching of Jesus the Christ.
London, John Murray, Albemarle Str., 1923, 338 S., mit einer
Karte, Pr. 12 Sh.

Die Leser dieser Zeitschrift kennen den Verfasser des vor-
liegenden Werkes aus der Besprechung des Buches ,The Doc-
trine of the Church and Christian Reunion®, die 1921, S, 86 ff.,
erschienen ist. Es ist also nicht nétig, zu wiederholen, dass
wir es mit einem Gelehrten ersten Ranges zu tun haben. Gleich-
zeitig mit dem Erscheinen des neuen Werkes nahm seine Titig-
keit an der Universitit Oxford ein Ende, weil nun der Ruf an
ihn ergangen ist, den Bischofsstuhl von Gloucester zu besteigen.
Die neue Wiirde indert natiirlich den wissenschaftlichen Wert
des Buches nicht, weckt aber fiir dieses ein besonderes Interesse,
weil es sich nicht selten ereignet, dass der Professor und der
Bischof miteinander in Widerspruch kommen, hier jedoch die
beiden in vollem Einklang miteinander stehen.

Der _regius Professor“, der Jahrzehnte lang an der Uni-
versitit Oxford Uber exegetische und dogmatische Gegenstinde
offentliche Vorlesungen gehalten hat, konnte die Feststellungen
der modernen Bibelforschung nicht ausser acht lassen. Die ein-
schligigen Werke der namhaftesten deutschen Gelehrten sind
ihm ebensogut bekannt wie die der englischen Exegeten, die
nicht zugeben wiirden, dass sie erst in zweiter Linie in Betracht
kommen. Headlam ist unterrichtet genug, um sich ein unab-



— 130 —

héngiges und objektives Urteil zutrauen zu durfen. Wie denkt
er iiber die Quellen, auf die der Gelehrte angewiesen ist, der
ein ,Leben Jesu“ schreiben will ? Markus ist der dlteste Evangelist.
Er schopft aus den Lehrvortrigen des Apostels Petrus; diese
sind aber nicht seine einzige Quelle, was z. B. aus der doppelten
Erzahlung der Brotvermehrung geschlossen wird. Ebenso alt
oder vielleicht noch é&lter sind die dem Markus nicht bekannten
,Logien“, von denen Papias redet. Diese sind aramiisch ge-
schrieben und von Matthius gesammelt. Matthius ist nicht der
Verfasser des heutigen Matthiusevangeliums, dieser hat aber Mar-
kus und die ,Logien“ (,Q%) benutzt. Gleiches gilt von Lukas, der
unzweifelhaft Verfasser des nach ihm genannten Evangeliums
und der Apostelgeschichte ist. Die Benutzung der beiden Quellen
durch den ersten und dritten Evangelisten ist ein Beweis, dass
diese die Quellen fir zuverlissig hielten. Von den araméischen
,Logien* gab es friih verschiedene griechische Ubersetzungen.
Diese Verschiedenheit spiegelt sich — wenigstens teilweise —
in den Besonderheiten des Matthius- und Lukasevangeliums.
Fir diese beiden sind jedoch Markus und die ,Logien“ nicht
die einzigen Quellen; Lukas hatte vermutlich schon Stoff ge-
sammelt, bevor er nach Rom kam und dort mit der Markus-
schrift bekannt wurde. Die ,Logien“ enthielten auch Erzih-
lungen, aber nicht die Passionsgeschichte. Die Entstehung des
vierten Evangeliums ist immer noch sehr dunkel und durch
die verschiedenen modernen Hypothesen nur noch dunkler ge-
worden. Headlam geht auf die Autorschaft dieses Evangeliums
nicht niher ein. Aber der Verfasser ist ihm ein in griechischer
Sprache schreibender, aramaischer Jude. Er kennt alle drei
synoptischen Evangelien, hat aber auch eigene, und zwar gute
Quellen, wie sich z. B. aus der genauen Angabe iiber den
Monatstag der Kreuzigung Christi ergibt. — Das sind dirftige
Notizen zur Kennzeichnung des kritischen Standpunktes, auf
dem sich der Verfasser des vorliegenden Werkes befindet. Er
ist der Uberzeugung, dass wir zuverlissige Dokumente besitzen,
das Leben Jesu zu beschreiben.

Dann geht Headlam (S. 45—93) auf eine Darstellung der
biirgerlichen und religiosen Verhiltnisse Paléstinas in der Lebens-
zeit Jesu ein, um erst jetzt den eigentlichen Gegenstand seines
Werkes zu behandeln. Diesem sind sieben Kapitel gewidmet;
sie haben folgende Uberschriften: Jesu Erziehung, Johannes



— 131 —

der Téaufer, die galiliische Wirksamkeit, die neue lLehre, das
Reich Gottes, die Wendung in der Wirksamkeit Jesu, der Mes-
sias, Es ist klar, dass man hier auf jeder Seite Problemen be-
gegnet, die Stoff zu langen Abhandlungen bieten wiirden, wie
denn Uberhaupt das ganze Werk das Produkt eines Gelehrten
ist, der in leicht verstindlichen Sitzen wiedergibt, was sich
ihm aus dem Studium einer fast untibersehbaren Literatur als
das Richtige oder doch Wahrscheinliche erwiesen hat. Die
Form der Darstellung erklirt sich {ibrigens auch aus dem Um-
stand, dass ein betrichtlicher Teil des Buches aus Vorlesungen
besteht, die in Oxford und am Kings College in London ge-
halten und wortlich gedruekt worden sind. Schon aus diesem
Grunde lasst sich keine erschopfende Darstellung der genannten
Gegenstinde erwarten. So legt namentlich die entscheidende
Wichtigkeit des letzten Kapitels dem theologischen Leser Fragen
vor, die kaum beriihrt werden. Allein der Verfasser betrachtet
die vorliegenden Abhandlungen selbst auch nur als die erste
Halfte eines Werkes, der er die zweite Hilfte folgen lassen
will. Die Leidens- und Verherrlichungsgeschichte Jesu ist hier
noch nicht behandelt. Darum wird der Leser wohl iber das
Leben und Wirken Jesu in den Tagen seiner offentlichen Tatig-
keit, aber noch nicht iiber das messianische Werk im Sinne
des Apostels Paulus unterrichtet. Aber das messianische Be-
wusstsein hatte der Heiland nach der Auffassung Headlams
allerdings vom Beginn seines 6ffentlichen Auftretens an. Der Ver-
fasser kennt die tiefe Bedeutung der Versuchungsgeschichte. Er
ist keineswegs der Meinung, dass erst etwa das Bekenntnis des
Apostels Petrus dieses Bewusstsein in Jesus geweckt habe. Warum
Christus gleichwohl mit der Erklédrung, er sei der Messias, zurtick-
hielt, wird aus den Verhéaltnissen verstindlich, in die er hineinge-
stellt war. In feierlichster und bestimmter Weise hat er die Messias-
wiirde in Anspruch genommen, als er vor dem Hohen Rate stand.

Eine Voraussetzung dieses Anspruchs war aber eigentlich
alles, was Jesus zur Aufrichtung des Neuen Bundes oder zur
Stiftung der christlichen Kirche tat und lehrte. Als den Anfang
der christlichen Kirche kann man die Berufung der Jinger
betrachten, auch wenn die Kirche erst mit dem Pfingstfest zu
einer vor der Welt sichtbaren Erscheinung geworden ist.

Das Gesagte moge genligen zum Beweise dafiir, dass im
vorliegenden Buche Probleme beriihrt werden, die heute zu



= 958 —

den ,brennenden Fragen“ gehéren. Die Tatsache, dass die
Antworten von einem Manne gegeben werden, der einerseits
die modernen bibelkritischen Arbeiten kennt, anderseits ein
katholischer Bischof ist, macht es besonders interessant. Ein
Anhang iiber die Chronologie im Leben Jesu, eine Karte liber
den Schauplatz seiner irdischen Tétigkeit und ein gutes Namen-
und Sachregister erleichtern den Gebrauch, E. H.

HERTZBERG, Mikael: Kirkens enhet. Kristiania, Aschehoug
1922. 136 S.

Kirkens enhet (die Kinheit der Kirche) von dem norwe-
gischen Pastor Mikael Hertzberg ist ein Buch von der Kirche
der Zukunft, von der evangelisch-katholischen Kirche. Das
Buch selbst ist zugleich echt evangelisch und wahrhaft katho-
lisch. Es ist aus dem Geiste der evangelisch-katholischen Kirche
geboren oder, vielleicht richtiger gesagt, aus dem heiligen
Geiste, von welchem Luther mit einigen bekannten Worten
sagt, dass er die ganze Christenheit auf Erden beruft, sammelt,
erleuchtet, heiligt und durch Jesus Christus in rechtem, einigem
Glauben erhilt. In jedem FKalle liefert die Arbeit noch einen
greifbaren Beiels, dass eine Verschmelzung vom Evangelischen
und Katholischen in eine hohere Einheit nicht unmoglich ist.

Warum eine solche hohere Einheit vonnéten ist, sagt uns
der Verfasser in einer Predigt, die 1921 in der Chiesa Valdese zu
Rom gehalten wurde und die er als eine Art von Praludium
der Behandlung seines eigentlichen Themas voranstellt. Er
redet hier von evangelischem und katholischem Christentum
als dem Salz und dem Licht. Das evangelische Christentum
ist das Salz, das seine Wirkung nach innen ausiibt. Leider
wird das Inwendige allzuoft nur Inwendiges. Daraus folgt
die schwache Stellung des Protestantismus im Volksleben.
Der Katholizismus dagegen ist das Licht, das hauptsichlich
nach aussen wirkt. Man kann aber, was dcn yémiseiicn Katho-
lizismus betrifft, vor einer Mechanisierung des Frommigkeits-
lebens die Augen nicht schliessen. Er geht leider allzuoft in
nur dusseren Werken auf. Darum brauchen wir ein Christen-
tum, das zugleich Salz und Licht ist — ein evangelisch-katho-
lisches Christentum —, das Christentum der Zukunft.



— 133 —

Die gegenwiirtige Entwicklung innerhalb des Protestantis-
mus stellt uns auch in der Tat vor den Gedanken an eine ver-
einigte Kirche, in welcher sich die verschiedenen Konfessionen
zusammenfinden. Das ist der Fall in der Heimatkirche des
Verfassers. Er fiihlt, dass ein kirchlicher Wind durch Norwegen
weht. Tinerseits hat man (der Grundtvigianer Pastor Wexels)
die Losung gegeben: ,lebendige und arbeitende Gemeinden!“
Und die Gemeinden fangen wirklich an, zu leben und zu ar-
beiten. Anderseits hat man (Bischof Bruun) das Programm auf-
gestellt: ,eine freie Volkskirche!® Schon ist wenigstens eine
freie theologische Fakultit geschaffen worden. Dazu kommt
noch der Eifer fir die Ausschmickung der Kirchen (z. B. der
Domkirche zu Drontheim) usw. Eine kirchliche Hcuaissance
néhert sich. Jetzt gilt es, diese kirchliche Linie weiterzuftihren,
um zu einer lebendigen und arbeitenden Kirche zu kommen.
Aber in demselben Augenblicke steht man vor der Frage nach
der wahren Kirche. Der norwegische Geistliche D. Krogh-Ton-
ning) suchte sie in der romischen Kirche (er konvertierte den
13. Juni 1900%). Der Verfasser dagegen sehnt sich nach einer
evangelisch-katholischen Kirche, wovon auch seine Ileimat-
kirche ein Glied sein soll.

Eine analoge Bewegung ist im auswiirtigen Protestantismus
bemerkbar. Im Vorbeigehen nennt der Verfasser World Alliance
of Churches for promoting international Friendship between
the Nations through the Churches. Diese kirchliche Friedens-
bewegung steht aber mit seinem eigentlichen Gegenstande nur
in geringem Zusammenhang. Grossere Aufmerksamkeit verdient
The Universal Conference of the Church of Christ on Life and
Work. Jedoch erwartet der Verfasser von diesem Unternehmen
nur geringen Erfolg, wenigstens fir das Aufbauen einer ver-
einigten, evangelischen Kirche. Um so mehr sympathisiert er
mit The World Conference on Faith and Order. Diese Bewe-
gung will der Sache auf den Grund gehen, will nach den
Prinzipien vordringen. Eben darum hofit er, dass sie etwas fiir
die kiinftige Einheit der Kirche leisten werde. So ist indessen
auch hier der Kirchengedanke in den Vordergrund geriickt.

1} Es ist vielleicht von Interesse, daran zu erinnern, dass ein altkatho-
lischer Korrespondent, ,,Christianus®, diesen Schritt ohne Erfolg zu hindern
versucht hat; vgl. Krogh-Tonning: En konvertits Erindringer, Kopenhagen
1906, S. 253.



— 134 —

Zur Beantwortung dieser sowohl nationalen als internationalen
Frage will der Verfasser seinen Beitrag liefern.

Zuerst, wie soll sich die vereinigte evangelische Kirche
nennen? Der Verfasser wiirde seinerseits die Benennung ,apo-
stolische“ oder ,evangelisch-apostolische“ Kirche vorziehen.
Das Wort ,apostolisch“ holt er aus dem nicéischen Glaubens-
bekenntnisse. Als Losungswort ist dieses das beste. Wie die
Verhéltnisse sind, kann ,katholisch“ leicht missverstanden
werden (als gleichbedeutend mit ,romisch-katholisch“). _Apo-
stolisch“ ist dagegen ein tiefes und treffendes Wort, welches -
das Herz jedes Christen anmutet. Dazu kommt, dass es eben
das apostolische Christentum war, das die Médnner der Refor-
mation ans Licht bringen wollten. Jedoch bleibt er bei dem
von dem Erzbischof Soderblom geprigten Wort ,evangelisch-
katholisch* stehen, weil die bevorstehende Entwicklung mit
folgenden drei Abteilungen der heiligen, katholischen Kirche
zu rechnen hat: die evangelisch-katholische, die griechisch-
katholische und die romisch-katholische. In diesem Zusammen-
hange zitiert er einige Worte von Professor Caspari (dem be-
kannten Symbolforscher): ,Auch ich bin im Laufe der Zeit
immer mehr 6kumenisch geworden. Immer 6fter nenne ich mich,
ein wenig im Scherz, einen katholischen ILutheraner. Wir sind
nicht von heute oder von gestern, auch nicht von 1517, son-
dern von Anfang, und: christiani sumus, nihil christiani a nobis
alienum esse debet, Dies sage ich, obgleich oder richtiger weil
ich mit Haut und Haaren Lutheraner bin.“

Zweitens, auf welchem Grunde ist die evangelisch-katho-
lische Kirche aufzubauen ? Hier miissen wir zum Eckstein zurick,
zu Jesus Christus selbst. Er und sein Wort sind fiir uns der
tiefste und eigentliche Grund. Aber das ist er nur durch die
Apostel. Wir haben Christus und sein Wort nur durch ihre Ver-
mittlung, durch sie wie ein Zwischenglied. Das heisst: wir
sind auf die apostolische Tradition, die hl. Schrift, angewiesen.
Alle kirchlichen Gemeinschaften betrachten dieses apostolische
Wort als eine unbedingte Autoritit. Also haben wir hier ein
Fundament ersten Ranges fiir die Einheit der Kirche. Wir miissen
den biblischen Weg zur Einheit der Kirche gehen.

Wenn dieser Weg allein uns nicht zum Ziele fiihrt, so ist
die Ursache die, dass man die hl. Schrift verschieden erklirt.
Darum brauchen wir noch etwas anderes. Was wir bediirfen,



— 135 —

finden wir in den kirchlichen Glaubensbekenntnissen, vor
allem in dem, das nach den Aposteln genannt wird. Hier lernen
wir, wie die Apostel das Wort des Herrn, die geoffenbarte
Wahrheit verstanden haben. In bezug hierauf kann der Ver-
fasser auf die Forschungen Casparis hinweisen. Die Faith and
Order - Bewegung scheint das Nicdnum dem apostolischen
(Glaubensbekenntnisse vorzuziehen. Der Verfasser legt ein gutes
Wort fiir das Apostolicum ein, wie es sich einem Landsmann
Casparis gebiihrt. Ich muss dem Verfasser in dieser Hinsicht.
beipflichten. Es scheint mir, als wire das Apostolicum sehr
wahrscheinlich ein wirklich apostolisches Thema, nur mit ver-
schiedenen Gemeindevariationen, von welchen Rom seine Form
(das urspringliche Thema) zu allgemeiner Anerkennung ge-
bracht hat. In jedem Falle wollen wir im Norden das Aposto-
licum als grundlegend nur ungern aufgeben.

-Von dem apostolischen Glaubensbekenntnisse kommt der
Verfasser zu der apostolischen Succession. Wenn wir das Neue
Testament betrachten — sagt er —, hat sowohl successio epis-
copalis als successio presbyteralis dasselbe Recht, sich den
Namen sucecessio apostolica anzueignen. Dieses hebt er hervor,
um der Kirche Norwegens eine Stellung innerhalb der katho-
lischen Kirche zu sichern. In der &ltesten Kirche aber gilt nur
die successio episcopalis als apostolica. Darum dringt der Ver-
fasser darauf, dass die norwegische Kirche sich die successio
episcopalis verschafft, besonders um der kirchlichen FEinheit
willen. Denn kraft der Succession hingt die heilige, katholische
Kirche nicht nur riickwirts und vorwirts zusammen, sondern
auch nach innen und nach aussen. Die Succession gibt einen
Ausdruck fiir die Einigkeit, macht sie sichtbar und effektiv.
Daraus erklart sich, dass der Successionsgedanke in Verbindung
mit den kirchlichen Unionsbestrebungen aufgetreten ist. Der
Vertasser findet es aus den obengenannten Griinden wiinschens-
wert, dass Norwegen, Didnemark, Finnland (und auch Deutsch-
land) sich die successio episcopalis verschaffe, am liebsten
aus Schweden und aus England.

Endlich fragt sich der Verfasser, welchen Typus von
Christentum diese evangelisch-katholische Kirche zu verwirk-
lichen habe. Die Antwort nimmt er aus einem Uberblicke iiber
die geschichtliche Entwicklung der Kirche.



— B =

Die ilteste Kirche steht im Zeichen des hl. Jakobs. Er
wie die Kirche seiner Zeit bezeichnet eine sonderbare, geschicht-
liche Entwicklungsstufe des Christentums: das Judentum, das
den Messias gefunden hat. Ohne mit dem Alten zu brechen,
fand man in ihm besonders die Erfullung der Prophezeiungen
und die Vollendung des Gesetzes. Die religiose Idealitiat trat
hier weniger hervor als die sittliche Kraft. Diesen jakobischen
Typus finden wir z. B. im ,Hirten“ des Hermas, in der Di-
dache usw. Die #lteste Kirche ist die Jakobskirche.

Die niichste Periode in der Geschichte der Kirche gehért
dem hl. Petrus und der Kirche Roms. Die rémische Kirche will
ja gern unter dem Zeichen des hl. Petrus stehen. Mogen wir
ihr dieses Recht zugestehen! Das Christentum des hl. Petrus ist
praktisch. Seine Kirche ist auch tatkriftig, tut Werke, wenn,
andere reden, geht vorwérts, wenn es gilt, ganz wie St. Petrus.
Der hl. Petrus ist aber auch der Apostel der Hoffnung. Seine
Kirche lebt nicht nur diesseits sondern auch jenseits. Allein
die romische Kirche ist die Kirche der Unmiindigen, die Kirche
derer, die einer festen Hand bedirfen. Sie ist die Wéichterin
einer konstanten Tradition inmitten aller Auflosung -— und
dafur sind wir ihr Dank schuldig —, sie ist aber nicht fir uns.

Die dritte Entwicklungsstufe der Kirche ist mit dem,
hl. Paulus verbunden. Die Reformation ist ja aus der Gedanken-
welt dieses Apostels — besonders wie sie im Romer- und
Galaterbrief vorliegt — hervorgegangen. Ihr Grund ist die pau-
linische Auffassung von Siinde und Gnade, ausgepridgt in der
Lehre von der Rechtfertigung sola fide. Dies gibt der evange-
lischen Kirche ihre Daseinsberechtigung. Ihre Aufgabe ist
diesen Glauben zu verteidigen und zur Anerkennung in der
ganzen Kirche Christi zu bringen. Diese Entwicklungsstufe ist
ideal ; das ist zugleich ihre Stirke und Schwéche. Sie ist das
Christentum fiir die reiferen, mehr denkenden BMenschen. Aber
sie stellt auch grosse Forderungen auf. Wenn die personlichen
Voraussetzungen schwanken, besonders in sittlicher Hinsicht,
tritt etwas Unsicheres und Unsolides hervoer, wovon wir gegen-
wiartig ein gewisses Empfinden haben. Zutreffend sagt Heiler:
Die evangelischen Kirchen haben ein hoéheres, religioses Ideal,
die katholischen eine mehr lebendige, religitse Realitiat. Oder
wie es Pehr Eklund (Dompropst zu Lund, f) ausdriickt: Romi-
sches Christentum reprédsentiert eine mehr vollkommene, nie-



— 137 —

drigere Stufe; evangelisches Christentum eine mehr unvoll-
kommene, héhere Stufe. Eben darum miissen wir noch eine
Entwicklungsstufe erwarten — das Christentum der Zukunft —,
die johanneische Kirche.

Wenn Petrus der Praktiker und Paulus der Logiker ist, so
ist Johannes vor allem der Seher. Es ist die Kontemplation,
die sein Gemiitsleben prigt. Das erklirt seine Sprache und
eigentiitmliche Darstellungsweise, wo der eine Satz dem andern
folgt ohne einige ,denn®, ,darum“ oder desgleichen. Neben
diese mehr formelle Eigenttimlichkeit treten andere, reelle.
Wir finden bei ihm eine merkwiirdige Verschmelzung von
Realismus und Mystik. Unter den Aposteln ist er der Realist.
Mit den Worten: ,Komm und sieh!* tritt er den Einwendungen
entgegen. Aber intuitiv schaute er durch die dussere Wirklich-
keit die innere Wahrheit. ,Und das Wort ward Fleisch“.
Fleisch ist die &ussere Wirklichkeit. ,Und wir sahen seine
Herrlichkeit, eine Herrlichkeit als des eingebornen Sohnes“;
das ist die innere Wahlrheit. Aber auch Autoritéit und Freiheit
sind in ihm vereinigt. Sein Evangelium repréasentiert vielleicht
mehr seinen Freiheits- und Personlichkeitsbegriff; die Briefe
(und die Offenbarung) dagegen heben mehr das Autoritatsprinzip
hervor. Man vergleiche z, B. Joh. 7, 17 oder 4, 42 mit 1 Joh.
2, 24 oder 2 Joh. 4—11. Endlich bemerken wir bei Johannes
die Verbindung zwischen den beiden Begriffen ,erkennen® und
»lieben*, und wie die beiden in eins zusammenfliessen. Be-
trachten wir diese Begriffe nédher, finden wir, dass sie zuletzt
in ein Suchen und Schauen der Einheit aller Dinge in Gott
ausmiinden, Johannes kennt und realisiert die Gemeinschaft,
zuerst zwischen den Personen der Gottheit (,Ich und der Vater,
wir sind eins“), dann zwischen Gott und den Menschen (,un-
sere Gemeinschaft ist mit dem Vater und mit seinem Sohn
Jesus Christus“), und endlich zwischen den Menschen gegen-
seitig (,dass sie eins seien®). Hier begegnet uns das Hd6chste in
der Personlichkeit des Apostels; eben darum, dass es auch
das Hochste bei dem Herrn selbst ausdriickt, als er seine
Kirche vor den Thron des Ewigen trug.

Diese Eigentiimlichkeiten, die wir bei St. Johannes finden,
erwarten wir jetzt als das Geprige der zukiinftigen Kirche.
Und — ex oriente lux. Die Kirche des Ostens trigt noch das
johanneische Geprige. Wie es einmal dort eine johanneische

Internat, kirehl, Zeitschrift, Heft 2, 1923, 10



— 138 —

Kirche gegeben hat, wird sie vielleicht dort wiederum aufstehen.
Wenigstens gibt es dort den Samen eines johanncischen
Christentums.

Mit solchen Hoffnungen sieht der Verfasser der Zukunft
entgegen. Wir wollen hoffen mit ihm. Die Kirche der Zukunft

— die evangelisch-katholische Kirche — die johanneische
Kirche —, die ist unsere llofinung und unser Gebet wert.
C. K.

LLANDERSDORFER, P. Simon, O. S. B.: Die Psalmen, lateinisch
und deutsch fir gebildete Beter bearbeitet. Verlag von
J. Kosel & F. Pustet, Regensburg 1922. 416 S. Preis geh.
6 40, geb. 4 10,

Diese neue Psalmeniibersetzung ist, wie in der Kinfihrung
ausdriicklich bemerkt wird, in erster Linie fiir rémisch-katho-
lische Kleriker bestimmt. Sie soll es den Betern des Breviers
ermoglichen, sich den Sinn des durch zahlreiche Anderungen
und Zusiitze oft schwer oder gar nicht verstindlichen latei-
nischen Textes der Psalmen voll und ganz aneignen zu kénnen.
Wegen der grossen Zahl von Textverderbnissen in der Vulgata
reicht selbst eine griindliche Kenntnis der lateinischen Sprache
nicht aus, um sich zum vollen Verstindnis des Inhalts dieser
heiligen Lieder durchzuringen. Diese Schwierigkeit soll nun
durch die vorliegende Ubersetzung behoben werden; zugleich
ermoglicht sie es aber auch dem Laien, sich in den erhabenen
Gehalt dieser einzigartigen Poesie zu versenken,

Die Ubersetzung ist nicht etwa nur eine getreue Wieder-
gabe des danebenstehenden lateinischen Wortlauts der Vulgata,
sondern ist nach dem iiberlieferten hebriischen Originaltext
unter Beriicksichtigung der iltesten Ubersetzungen und wich-
tigsten Konjekturen besorgt worden. Die einzelnen Psalmen
sind nach der Einteilung der Vulgata numeriert, doch ist die
zum Teil davon abweichende hebréiische Zihlung jeweilen in
Klammern beigefiigt. Jeder Psalm ist mit einer kurzen Ein-
leitung versehen, die das Notwendigste tiber die Herkunft, den
Verfasser und die Entstehungszeit sowie Hinweise uber die
urspriingliche Verwendung und die historische Veranlassung
des Liedes, wenn eine solche bekannt ist, enthilt. Ferner
werden in diesen einleitenden Bemerkungen auch noch andere



— 139 —

Angaben geboten, die fiir das allgemeine Verstindnis des Textes
von Wichtigkeit sind. Uberdies hat der Ubersetzer noch jeden
Psalm und jeden selbstindigen Teil eines lingeren Psalmes mit
einer Uberschrift versehen, die den Inhalt kurz charakterisiert.
Dagegen hat er die Uberschriften des hebriischen Textes, die
in neuerer Zeit hidufig ein Gegenstand der Kritik bildeten und
im Altertum nicht wie der Psalmtext selbst als feststehend be-
trachtet wurden, weggelassen. Die schwierigsten Stellen und
Ausdriicke werden in Fussnoten besonders erliutert. Rand-
bemerkungen, die mit der Zeit in den Textteil aufgenommen
wurden und andere spitere Zusitze sind durch Klammern
kenntlich gemacht. Von besonderem Wert fiir Kleriker sowohl
als auch fur Lalen ist die Eimleitung in den Psalter, die in
kurzer, tbersichtlicher und allgemein verstiindlicher Form tber
die wichtigsten Ergebnisse der wissenschaftlichen Psalmen-
forschung Aufschluss gibt. Als Anhang sind dem Buche noch
die Cantica des romischen Breviers in lateinischer und deutscher
Sprache beigegeben.

Wir schliessen uns dem dringenden Wunsche Landers-
dorfers, der zurzeit Professor am Collegium Anselmianum in
Rom ist, an, dass die romische Kirche sich endlich dazu ent-
schliessen moge, ihren Klerikern zu gestatten, die Psalmen in
ciner guten Ubersetzung beten zu diirfen. Kz.

MippLrETON, Rev. Edmund S., D. D.: Unity and Rome. Mac-
millan Company, New-York 1922, 269 S.

Der Verfasser erklirt sehr bestimmt, dass er cin loyaler
Priester der bischoflichen Kirche sei. Die Erklirung war nicht
liberfliissig. Das Buch konnte ganz gut eine Konversionsschrift
sein, aber es ist nichts weniger als tberzeugend. Das freilich
wird jeder gern anerkennen, dass auch Rom mit dabei sein
sollte, wenn es zu einer Wiedervereinigung der christlichen
Kirchen kommt. Aber einstweilen beharrt der Papst auf dem
Standpunkt, dass man einfach zu ihm ,zuriickzukehren“ habe,
wenn man eine Wiedervereinigung mit der ,katholischen Kirche*
wiinsche. Middletons Schrift macht nun ganz den Eindruck,
als habe der Verfasser die Absicht, diese ,Riickkehr“ zu recht-
fertigen und zu erleichtern. Allein es gelingt ihm natiirlich



— 140 —

nicht, die uniibersteiglichen Hindernisse zu beseitigen, die fir
einen nicht romisch, aber katholisch gesinnten und einigermassen
unterrichteten Christglaubigen im Wege liegen.

Vor allen Dingen sollte gezeigt werden konnen, dass der
Apostel Petrus tatsichlich den Primat im heutigen Sinne des
Wortes als das ihm von Christus verliehene Privilegium in
Anspruch genommen und geltend gemacht habe. Allein der
Verfasser gibt offenherzig zu, dass es in dieser Hinsicht an
wiinschenswerten Zeugnissen fehlt.  Menschlich zu reden¥, sei
es bedauerlich (unfortunate), ,dass die Apostelgeschichte nach
dem 15. Kapitel den Apostel Petrus gar nicht mehr erwihnt®
(S. 57). Middleton hitte beiftigen diirfen, noch mehr sei zu
beklagen, dass auf dem Apostelkenzil, von dem das 15. Kapitel
der Apostelgeschichte handelt, nicht Petrus, sondern Jakobus
der Vorsitzende gewesen sei. Auch gesteht der Verfasser: , Wir
mochten wiinschen, dass der hl. Petrus in seinen zwei Briefen
auf seinen Primat einigen Bezug genommen hitte.“ Hiitte er
doch einmal, wie der Apostel Paulus (2. Korr. 11, 28), von der
,Sorge um alle Kirchen“, von der er belastet sei, etwas sagen
wollen! ,Aber Petrus hélt sich, ungleich dem kiihnen und selbst-
bewussten (self-assertive) Paulus, im Hintergrund“ (S. 7). Wir
vermuten im Gegenteil, Petrus habe noch gar nichts davon
gewusst, dass er eigentlich der massgebende Lehrer und Gesetz-
geber der ganzen christlichen Kirche sei.

Ebensoviel Grund, den Mangel an brauchbaren Zeugnissen
zu beklagen, hitte Middleton in den Kapiteln gehabt, in dencn
er von vorniziischen Vitern redet. Da kommt zuerst der so-
genannte Klemensbrief (vom Jahr 95 oder 96) in Betracht.
Allein weder in der Adresse noch sonst irgendwo in dem ganzen
langen Schreiben wird Klemens oder auch nur der Vorsitzende
des Presbyteriums einmal genannt. s ist immer nur dic Ge-
meinde, die zur Gemeinde redet. Und doch unterliegt es keinem
Zweifel, dass um diese Zeit wenigstens in den kleinasiatischen
Gemeinden der sogenannte ,monarchische* Episkopat bereits
bestand. Allein Middleton erklirt sich diese Zuriickhaltung
eines der ersten Pépste aus der ,Demut und Sanftmut®* (humi-
lity and meekness) des hl. Klemens (S. 97). Er beruft sich ferner,
wie das bei romischen Schriftstellern iiblich ist, u. a. nattirlich
auch auf den hl. Ignatius, der am Anfang des zweiten Jahr-
hunderts in den Briefen an kleinasiatische Gemeinden den An-



— 141 —

schluss an den Bischof der Lokalkirche so cindringlich wie
moglich zur Bedingung der Einheit macht. Nun hat ja Ignatius
auch ein Schreiben an die Gemeinde in Rom gerichtet, redet
aber gerade in diesem Briefe vom Bischof mit keiner Silbe.
Man traut seinen Augen nicht, wenn Middleton (S. 79) schreibt,
Ignatius rede in der ,Einleitung“ des Briefes an die Romer
,von ihrem Bischof als dem Vorsitzenden“ (speaks of their
bishop as presiding over love). — Dagegen ist anzuerkennen,
dass die sonst von romischen Theologen stets wiederholte Aus-
serung mit Stillschweigen tibergangen wird, mit der der hl. Ire-
néius sagt, in der Welthauptstadt kimen Christgliubige aus
allen Landern zusammen und bewirkten so, dass der in Rom
gepredigte Glaube der der ganzen katholischen Kirche sei. Das
namlich braucht gar nicht bewiesen zu werden, dass Irendus
allen Kirchen die Bewahrung der Glaubenseinheit zur Pflicht
macht, wie auch M. mit Recht betont (S. 107 f.) Allein Irenéius
sagt nicht, dass Rom von sich aus eine die ganze Kirche ver-
pflichtende Lehrautoritat besitze, sondern, dass umgekehrt auch
Rom seinen GGlauben von der Gesamtkirche her habe. Von einer
besondern Autoritit des romischen Stuhles wissen auch die be-
rithmtesten lateinischen Kirchen dieser Periode so wenig, dass
es eines grossen Mutes bedarf, um sogar Tertullian und Cyprian
als Zeugen des pipstlichen Jurisdiktionsprimats anzurufen.
Nicht besser steht es mit den Zeugnissen der nachnyzéiischen
Viiter, obwohl die romischen Bischofe allmédhlich anfingen, die
an Petrus gerichteten Worte des Herrn auf die eigene Wiirde
und Macht anzuwenden. Wenn aber z. B. der hl. Augustin immer
wieder auf seinen Lieblingsgedanken zuriickkommt, das, was
Jesus zu Petrus sage, gelte der ganzen Kirche, so ist das nicht
eine Rechtfertigung, sondern eine Verneinung des Primates im
heutigen Sinne. Nach der heutigen pépstlichen Lehre gelten
die bekannten Worte allein dem Apostel Petrus bzw. allein
den Wiirdentrigern, die den Anspruch erheben, die besondern
Nachfolger des Apostels Petrus zu sein. Nach Augustin hin-
gegen ist die Gesamtkirche die eigentliche Empfangerin der in
Betracht kommenden Gewalten und Vollmachten. Dass diese
dann doch wieder durch den Bischof von Rom mit Fug und
Recht der Gesamtkirche entzogen und zu dem eigenen, nach
Gutfinden verfiigharen Besitztum gemacht worden seien, war
natlirlich nicht die Meinung Augustins. Leider scheinen dem



— 142 —

Verfasser die beiden grossen Werke von Professor Langen,
ysDas vatikanische Dogma von dem Universal-Episkopat und
der Unfehlbarkeit des Papstes in seinem Verhiiltnis zum Neuen
Testament und der patristischen Exegese* und die vierbéindige
,Geschichte der romischen Kirche“ vollig unbekannt geblieben
zu sein, wihrend doch gerade in diesen beiden Werken die
Anschauung der alten Kirche von der Stellung des romischen
Bischofs so einldsslich und objektiv dargestellt wird wie in
keiner andern neuern Schrift. Langen bezeichnete das erste
der beiden genannten Werke auf dem Titelblatt einer jeden
Lieferung als eine ,Bitte um Aufkldrung an alle katholischen
Theologen“. Es war und ist aber natirlich viel leichter, seine
Untersuchungen einfach zu ignorieren, als ihn dartiber auf-
zukldaren, welchen alten Zeugen er unbeachtet gelassen oder
falsch verstanden habe.

Wihrend M. ohne grindliche Priifung die Zeugnisse der
alten Kirche moglichst im Sinne der heutigen vatikanischen
Kirchenverfassung deutet, gibt er sich alle Miihe, die vatika-
nische Liehre so darzustellen, dass sie fiir den auf dem altkirch-
lichen Boden stehenden Leser das Anstossige verliert. Dieses
Bestreben zeigt sich besonders da, wo von der pépstlichen Un-
fehlbarkeit die Rede ist. Der Verfasser scheint nimlich auch
der Meinung zu sein, es habe sich 1870 zu Rom wesentlich
darum gehandelt, im Papst c¢in unanfechtbares Organ zur For-
mulierung und Verkiindigung neuer Glaubensartikel zu erhalten.
Allein die Proklamierung eines neuen Dogmas komme doch
nur selten vor, was ja schon cine grosse Beruhigung ist! Wir
sind nun aber im Gegenteil der Meinung, das Dogma von der
Unfehlbarkeit habe mehr nur die Bedeutung eines Siegels fiir
das Dogma von der pépstlichen Universalmacht: es hat den
Zweck, die Handhabung der im dritten vatikanischen Dekret
definierten absoluten Jurisdiktion des Papstes gegen jeden Wider-
spruch zu schiitzen. Immerhin wird im vierten Dekret dem
Papst auch die Lehrunfehlbarkeit zuerkannt. Allein die von
Middleton auch in dieser Hinsicht vorgebrachten Beruhigungs-
grinde sind weder neu noch geniigend (S. 72). Dass es sich
beim Gebrauch der Unfehlbarkeit nicht um Privatgespriche,
sondern um amtliche Kundgebungen handelt, ist doch wohl so
selbstverstindlich, dass man davon gar nicht zu reden braucht.
Dagegen héitte Middleton nicht unterlassen sollen, die Schluss-



— 143 —

worte des vatikanischen Dogmas zu beriicksichtigen. Er ist der
Meinung, es herrsche beziiglich der péipstlichen Untehlbarkeit
in weiten Kreiscn ,,Unkenntnis und Missverstindnis“, und redet
s0, wie wenn das Dogma den Papst eigentlich nur zum Organ
der Kirche mache, das natiirlich mit der Kirche in Uberein-
stimmung bleiben muss. Daher werden die Schlussworte ,ex
sese, non autem ex consensu ecclesice”, dic pipstlichen Erlasse
seien unabéinderlich aus sich selbst, nicht aber erst infolge der
Zustimmung der Kirche, einfach ignoriert. Sie sind aber von
entscheidender Bedeutung; wer sie wegliisst, unterschiebt dem
Dogma einen falschen Sinn.

Es bedarf keines Beweises, dass sich die Jesuiten bisher
nicht getiuscht haben, wenn sie von den vatikanischen Dogmen
cine gewaltige Stirkung der romischen Kirche erwarteten. Je
grosser dic Zerfahrenheit in Glaubenssachen, desto williger
lagsen sich viele eine Autoritiit gefallen, der sie die Verant-
wortlichkeit iiberlassen konunen; je grosser die Zersplitterung
in allen Dingen, in denen sich die gemeinschaftliche Religions-
ibung darstellen sollte, desto willkommener ist vielen ein Regi-
ment, das allen Willktirlichkeiten wehrt, durch die die Gemeinden

auseinandergetrieben werden. Wenn jemand — namentlich in
unsern Tagen -— die starke Anziehungskraft der romischen

Kirche aus psychologischen, praktischen, politischen Griinden
herleitet, so konnten wir uns zur Zustimmung gezwungen schen;
aber man verschone uns ums Himmelswillen- mit neuen Ver-
suchen, das heutige pépstliche Kirchenwesen aus den Lehren
und Einrichtungen der alten, ungeteilten Kirche zu recht-
fertigen. E. IL

Lrper, J.: Der Islam nach seiner Entstehung, Entwicklung und
Lehre. Verlag J. Kosel, Kempten. Preis £ 7.

Dieser kurze Abriss tiber den Islam ist aus einer Reihe
offentlicher Vortrige am Lyzeum in Regensburg entstanden
und gibt eine abgerundete Darstellung des Themas mit den Vor-
zligen, die die Sammlung Kosel auszeichnen. A K.



— 144 -~

Neu eingegangen:

Blumhardt, Ch.: Die Heilung von Kranken durch Glaubensgebet.
51 S., Fr. —.75.

Tersteegen, G.: Der kostliche Weg der wahren Liebe. 15 S., Fr.—.z0.

Vinet, A.: Freuet euch! Und abermals freuet euch! 24 S., Fr. —.30.
Alle drei Volksdienst-Verlag Leipzig.

Carey, W.: Conversion, Catholicism and the English Church.

Gore, Ch.: Catholicism and Roman Catholicism. Three Addresses
delivered in Grosvenor Chapel in Advent 1922.

Halifax, Viscount: A Call to Reunion Arising out of Discussions
with Cardinal Mercier.

Alle drei Verlag A. R. Mombray & Cie., London.

Blumhardt, Ch.: Von der Nachfolge Jesu Christi. Aus Predigten
und Andachten.

Wezse, J.: Jesus. Der biblische Weg zu lhm. Ein Bibelstudium.
Furche-Verlag, Berlin 1923.

Gedenkboek 1723—27. April—1923. Tweede Eeuw-Feest der Ver-
kiezing van Cornelis Steenoven tot Aartsbisschop van Utrecht
Utrecht 1923.

Hoffmann, H.: Die Antike in der Geschichte des Christentums.
Rektoratsrede. Bern 1923, Verlag P. Haupt.

Rzel, G.: Beitrag zur Geschichte der Congregationes de Auxiliis.
Inauguraldissertation. Konstanz 1921, Verlag F. Stadler.

Eine heilige allgemeine christliche Kirche. Eine Sammlung von
Selbstdarstellungen evangelischer Kirchen in Gemeinschaft mit
Angehorigen dieser Kirchen herausgegeben von F. Siegmund-
Schultze. Die evangelischen Kirchen der Niederlande. Chr. Kaiser
Verlag, Miinchen. Preis Fr. 1.

Furche-Almanach auf das Jahr 1923.

Makrkolz, W.: Dostojewskij: Ein Weg zum Menschen, zum Werk,
zum Evangelium.

Beide Furche-Verlag Berlin. -

Mystakidss, B. A.: Germano-Graeca (griechisch). Buchdruckerei des
Patriarchates, Konstantinopel 1922.

Preilschifter, G.: Die kirchlichen Wiedervereinigungsbestrebungen
der Nachkriegszeit. Miinchen 1923, Verlag F. A. Pfeiffer & Cie.

van Velhwizen, A.: Praktische Godgeleerdheid. J. B. Wolters, Gro-
ningen Den Haag 1923.




	Bibliographie

