
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 13 (1923)

Heft: 1

Artikel: Die Völkerbildung der südlichen Slawen [Schluss]

Autor: Ilitsch, J.P.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403976

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403976
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 33

Die Völkerbildung der südlichen Slawen.
(Schluss.)

IV.
Die Zusammensetzung der südlichen Slawenvölker.

Obwohl Basilios IL die bulgarische Herrschaft auf der
Balkanhalbinsel gänzlich vernichtet hatte, liess er der Bevölkerung
doch die bestehenden Rechte unversehrt. Er schenkte der
„bulgarischen" Kirche von Ohrid ihre Selbständigkeit und
unterstellte ihr 1020 in drei Urkunden alle Bistümer, die das
ehemalige Reich Peters und Samuels in sich schlossa). Diese
geistliche Annexion, jedenfalls aus politischen Gründen gewährt,
wurde aber sofort wieder suspendiert. „Man fand nämlich in
den Rechtsbüchern die Privilegien, welche Kaiser Justinian der
Kirche seiner Heimat verliehen hatte, und erklärte diese als
identisch mit Ohrid *)." Als untergeordnete Bistümer der Ohrid-
kirche blieben : Kastoria, Glavinica, Mogiaena, Bitolj, Strumica,
Malesevo, Belebusda, Triaditza, Nisos, Branicevo, Belgrad,
Thramos (Zemlin), Skopia, Prizdriana und Lipainion (Lipljan)
der ersten und Bdyn und das für die serbische Staatskirche
später wichtige „imaxonov 'Patron" der zweiten Urkunde. Alle
andern, wenn sie ihr überhaupt kurze Zeit unterstellt w*aren,
wurden den früheren Metropolitankirchen (Dorostolon, Thessalonich,

Dyrrhachion etc.) zurückerstattet3). Zu Erzbischöfen
von Ohrid wurden jetzt Griechen ernannt, die der geistigen
Entwicklung der Slawen, ihrem literarischen Aufschwung, ein
Ende machten. Sie unterzeichneten sich seit Johannes Komnenos,
dem Neffen des Kaisers Alexios (1081—1118), als ag^isnloxonoi
xug lovaxiviavijç xal naarjç BovXyagiaç4), da ihnen der Archiepis-
kopatstitel allein zu bescheiden wrar.

') Der Text der kaiserlichen Urkunden (vgl. S. 54) ist der historischen
Wissenschaft aus einer Abschrift des byzantinischen Kaisers Michael VIII.
Palaiolog (1261—1281) bekannt. Er stammt aus der Zeit der serbisch-griechischen

Zwistigkeiten, deshalb wird seine Authentizität verschieden
beurteilt.

2) C. Jirecek, Geschichte der Serben, S, 219.
3) Vgl. H, Gelzer, Das Patriarchat von Aclinda, a. a. O., S. 10.
4) Ebenda, S. 9.

Internat, kirehl. Zeitschrift, Heft 1, 1923. 3



— 34 —

Nach dem Tode Basilios IL folgte in Byzanz eine Anarchie,
die den unterdrückten Slawen zu statten kam. Die Kroaten
unterstellten die dalmatinischen Städte ihrer Herrschaft und
setzten unter Stepan IL (1035—1058), dem Sohn von Kre§imirs
Bruder Svetoslav, die Seegefechte sowohl mit Byzanz als auch
mit Venetien fort '). Auch die Stellung der Serben wurde seit
der Einführung der byzantinischen Oberhoheit vollständig
verändert. Anstatt der alten Freundschaft und der einst so
wertvollen Anlehnung an Byzanz trat Hass und Entfremdung ein.
Die nach dem Tode des Kaisers Roman III. Argyros (1028—1034)
abgefallenen Dioklitier und Travunier schlössen, wie der
byzantinische Chronist Cedrenus kurz berichtet, wieder einen Vertrag
mit Byzanz2). Ihr Fürst Vojislav (um 1034—1050), der in
Rascien wTährend der Flucht der Witwe Dragomirs (vgl. S. 258)
geboren sein soll3), wurde damals ohne Zweifel als Geisel nach
Konstantinopel gebracht. Doch er entkam bald wieder aus
Byzanz und schüttelte, nach einem Siege „in den Schluchten
der Schwarzen Berge", die byzantinische Herrschaft ab4). Das

ganze Gebiet von Skadar (Skutari), der neuen Residenz des
serbischen Staates, bis über den Ston (Stagno) hinaus, wurde
befreit. Es wurde auf mehrere Jahrzehnte ein Bollwerk, mit
dem die Byzantiner zu rechnen hatten. Die erste Expedition,
die auf Befehl des Kaisers Michael IV., des Paphlagoniers
(1034—1041), gegen Vojislav geschickt wurde, konnte die serbische
Bewegung nicht unterdrücken. Sie wollte sich für das durch
einen Schiffbruch den Serben als Beute zugekommene Gold
(10 Kentenarien) rächen, wurde aber so geschlagen, dass der
Feldherr selbst, der Eunuche Georgios Provates, nur mit Not
entfliehen konnte6).

Zur gleichen Zeit brach der Aufstand auch im Innern der
Halbinsel aus. An der Spitze der Insurgenten stand Peter Deljan,
der sich für einen Sohn des Kaisers Radomir ausgab6). Er zog

') Vgl. F. Racki, Borba juänih Slavena za drzavnu neodvisnost u XI. vieku
(Rad jugoslavenske akademije XXVII, Agram 1874), S. 88.

3) G. Cedrenus, II, p. 514—515.
s) Bei Presb. Diocleas (e. 38) genannt „Dobroslav".
*) G. Cedrenus, II, p. 526.

5) Ebenda, p. 527.
B) F. Racki, Rad XXV (1873), S. 225, hält ihn — trotz der Behauptung

von Scylitzaes (G. Cedrenus, II, p. 527), dass sein Vater „ôovXoç BvÇavxiov"
war — für einen echten Sohn Radomirs.



— 35 —

von Belgrad und Branicevo mit einem stets anwachsenden Heer
nach Nis und Skoplje. Die byzantinischen Armeen unterlagen
überall. Ihre Einteilung und die Gegensätze, die sich nach
der Thronbesteigung Michaels IV., des Paphlagoniers, unter den
Feldherren zeigten, machte fast jeden Widerstand gegen die
bewegte Slawenwelt unmöglich. Der byzantinische Kaiser floh
vor der Übermacht aus Thessalonich nach Konstantinopel und
sein Kämmerer Manuel Ivac ergab sich mit dem ganzen kaiserlichen

Schatz *). Die aufständischen Armeen drangen siegreich
bis nach Epirus und Nordgriechenland vor. Ihnen schloss sich
Alusian an, der Bruder des bulgarischen Kaisers Vladislav, der
bisher als byzantinischer Statthalter in Armenien weilte. Sein
Eintreffen brachte aber den Insurgenten kein Glück. Nach einem
verfehlten Angriff auf Thessalonich beging Alusian Verrat. Er
liess bei einem Gastmahle den überlisteten Deljan blenden und
kehrte wieder zum byzantinischen Kaiser zurück5). Die
Bewegung war damit zu Ende. In wenigen Gefechten in Albanien
und bei Sofia gelang es den Byzantinern, den Aufstand zu
unterdrücken und ihren Triumphzug in Konstantinopel (1041) mit
zahlreichen Gefangenen zu schmücken8).

Die Niederlage Peter Deljans kam den Byzantinern gelegen,
um wieder eine Militärexpedition gegen die Serben am Meere
zu schicken. Der neue Kaiser Konstantin IX. Monomachos
(1042—1055) befahl dem Statthalter von Dyrrhachion, dem
Patrikios Michael, mit den Truppen seines Themas und mit
denen der benachbarten Provinzen den Fürsten Vojislav
anzugreifen. Michael sammelte angeblich 40—60,000 Mann und brach
plündernd in die Gebirgstäler der Zeta ein *). Die Serben zogen
sich auf den schwierigen und steilen Pfaden in die Gebirge
zurück, und als die Byzantiner beim Rückzug denselben Weg
antraten, wurden sie in den Engpässen mit Pfeilen und Schleudersteinen

überschüttet. Zwei Drittel der byzantinischen Armeen
mit sieben Strategen sollen den Tod in den wilden Klüften der
Zeta gefunden haben. Die andern, nachts über die Gebirgs-
kämme entkommenen Abteilungen zeigten, nach Cedrenus, nur

') G. Cedrenus, II, p. 528—529.

') Ebenda, p. 532 f.
8) F. Racki, Rad XXV (1873), S. 232.
*) G, Cedrenus, II, p. 543-544.



— 36 —

„ein klägliches und der Tränen würdiges Schauspiel" *). Das
serbische „Pomorje" Zeta (Dioklitien), Tribunien und Zachlumien,
blieben seitdem für längere Zeit von militärischen Expeditionen
verschont. Es wurde infolge der glücklichen Defensive zur
Vormacht der Nation erhoben und stellte das Land der eigentlichen

Serben für mehrere Jahrzehnte ganz in Schatten2),

Der serbische Widerstand gegen Byzanz war für die
Umgestaltung der kirchlichen Verhältnisse auf dem Gebiete

Ostillyricums sehr günstig. Die Bistümer von Zeta und
Nordalbanien, die schon Kaiser Justinian der Kirche seiner Heimat
unterstellt hatte, verloren nach der Ansiedlung der heidnischen
Slawen jede Verbindung mit der Residenz des Archiepiskopats
und wurden jedenfalls von Kaiser Leo dem Isaurier (732) der
Metropolitankirche Dyrrhachion untergeordnet. Dieses Verhältnis
scheint noch zur Zeit des Kaisers C. Porphyrogenitus (III, p. 145)
fortbestanden zu haben, da die römischen Städte in der Zeta
Alessio, Dulcigno und Antivari noch immer als „Kastelle" von
Dyrrhachion erwähnt sind. Dem Erzbistum von Spljet wurden
sie erst nach dem Rückgang der byzantinischen Macht
angeschlossen. Einen Wechsel in der kirchlichen Verwaltung am
Meere brachten nachher der Aufstand des Fürsten Vojislav und
die Gründung des der Entstehung nach in Dunkel gehüllten
serbischen Erzbistums von Bar (Antivari). Nach Diocleas soll
das Erzbistum auf einer Synode in Duvno (Delminium) schon
im 9. Jahrhundert errichtet worden sein3). Sagenhafter und doch
wahrscheinlicher klingt aber der Bericht des Archidiakonos
Thomas (p. 43—44). Er erzählt, dass die Bischöfe von Cattaro,
Antivari, Dulcigno und Suacia (Svaö) auf der Reise zu einer
Synode in Spljet in einem fürchterlichen Sturm bei den Inseln
um 1045 den Tod fanden. Die Bevölkerung des Südens von
Dalmatien (superior Dalmatia) bat dann den Papst um die
Gründung des Erzbistums von Antivari (Bar). Der geschichtliche

') Ebenda, p. 544, 562. — Nach Presb. Diocleas (c. 41) soll Dobroslav
(Vojislav) durch einen Zweikampf auch die mit den Byzantinern verbündeten
Rascier, Bosnier und Zachlumier besiegt haben.

-) C. Jirecek, Geschichte der Serben, S. 211.

s) M. Faber, Wissenschaftliche Mitteilungen aus Bosnien und
Herzegovina, XI (Wien 1909), S. 365, verweist die Erzählung des Presb. Diocleas
(p. 13 f.) in „das Reich der Fabel".



— 37 —

Vorgang hatte aber keinen andern Zweck als den, das befreite
Land auch in kirchlicher Beziehung zu vereinigen und
unabhängig zu machen '). Fürst Vojislav gründete in Bar ein
selbständiges Erzbistum, dem er sowohl das serbische Pomorje als
auch die befreiten Gebiete von Zagorje (Rascien und Bosnien)
unterstellte.

Die Gründung des Erzbistums von Bar stiess sofort auf
Gegnerschaft in der christlichen Welt. Zur Exkommunikation
kam es aber nicht, da die Entfremdung der christlichen
Teilkirchen um die Mitte des 11. Jahrhunderts so weit gediehen

war, dass man weder in Konstantinopel noch in Rom wagte,
mit den Serben Streit anzufangen. Die römischen Bischöfe, die
schon in der germanischen Epoche ihre Stellung zu einer
politischen Gewalt auszubilden strebten, begannen unter Leo IX.
(1048—1054) die planvolle Vorbereitung zu einer grossen
Weltpolitik2). Sie standen in engen Verbindungen mit den
verschiedenen politischen Gewalten und trachteten danach, die
erwünschte Universalherrschaft zu erlangen. Ihnen stellten
sich die orientalischen Bischöfe entgegen mit dem Patriarchen
Michael Cerularius (1043—1058) an der Spitze. Sie suchten,
obwohl es unter ihnen auch solche gab, welche entschiedene
Gegner der päpstlichen Kurie waren, den Bruch mit Rom zu
vermeiden und die entstandenen Differenzen wenn möglich
auszugleichen. Zur Versöhnung kam es aber nicht. Die Heftigkeit
der päpstlichen Legaten, die nach Konstantinopel geschickt
wurden, riss am 16. Juli 1054 den letzten Faden zwischen
Orient und Okzident ab3). Das restituierte Papsttum konnte
seine planvollen Vorbereitungen für die Weltpolitik nicht
rückgängig machen. Es setzte im Sinne der pseudoisidorischen
Grundsätze seine Arbeit fort und versuchte, alle nicht römischen
Elemente aus der Kirche zu beseitigen. Aus dieser Wirkung
und Gegenwirkung erwuchs bald ein ganz neues System, das
sich am deutlichsten in päpstlichen und in nationalen Auffassungen
äusserte. Und da die national-politischen Gewalten im Abend-

') Die serbischen Bistümer in Pomorje gehörten bis zu dieser Zeit den
drei Kirchen (Spalato, Ohrid und Dyrrhachion) an, von denen keine mit
der Residenz auf dem Boden des neugegründeten Serbenreiches stand.

') Vgl. dazu J. Hergenröther, a. a. O., Ill, S. 737—738.

3) Ebenda, S. 738 ff.



land steten Reibungen ausgesetzt waren, wuchs das Papsttum
bald zu einer bis dahin unerhörten Macht empor1).

Auf der Balkanhalbinsel kamen die päpstlichen Grundsätze
hauptsächlich in Kroatien zur Ausführung. Der Kampf um das
katholische Dalmatien und sein endgültiger Anschluss an Kroatien
zur Zeit des Königs Peter I. Kresimirs (1058—1073) führten dazu,
die Anlehnung an Rom aus politischen Gründen zu suchen.
König Peter erneuerte die kroatische Herrschaft am Adriatischen
Meere, das er in einer Urkunde (1069) „nostrum dalmaticum
mare" und sich selbst „rex Chroatie atque Dalmatie" nannte8).
Um sich jedoch mit dem päpstlichen Stuhl „durch die höchste
Liebe verbinden" zu können3), berief er nach Spljet (1060)
eine Synode, auf welcher die Beschlüsse gegen den slawischen
Gottesdienst und die Priesterehe aufs neue gefasst werden sollten
(vgl. S. 249) und den Klerikern die Entfernung der langen
Barte vorgeschrieben wurde4). Diese Verordnungen, in etwas
gemilderter Form, fanden die Anerkennung der päpstlichen
Kurie, und Papst Alexander IL (1061—1073) verlangte ihre
Ausführung5). Das führte aber zu grossen Unruhen in ganz Kroatien.
Überall bildeten sich zwei Parteien: die nationale, mit der
slawischen Bevölkerung und der Mehrheit des niederen Klerus,
und die lateinische, der die romanische Bevölkerung und der
hohe Klerus angehörten. Der Kampf brach noch stärker aus,
als der König selbst auf die Seite der Lateiner trat. Weder
der Rat des vom Papste nach Kroatien geschickten Kardinals
Johann, noch die Erneuerung des slawischen Bistums ven Nin
und die Gründung von Knin und Belgrad (am Meere) um 1072G)

konnten das Volk beruhigen. Die Aufstände mehrten sich in

') K. Müller, a. a. 0., I, S. 448 f.
a) In der Urkunde, die dem Kloster des hl. „Chrisogoni martiris"

herausgegeben wurde, sagt man : „Der allmächtige Gott hat unser Königreich
auf dem Lande und auf dem Meere ausgebreitet." — F. Racki, Documenta,
p. 72—73.

3) T. Smiciklas, a. a. 0., I, S. 248.

*) Thomas archid. c. 16; F. Racki, Documenta, p. 204—205. Die
slawische Schrift wurde mit der gotischen verwechselt und anstatt Ulfllas „der
Ketzer Methodius, der als ein Betrüger in derselben slawischen Sprache
vieles gegen die katholische Glaubensregel schrieb", als Erfinder derselben
dargestellt.

5) Ebenda, c. 15—16 et p. 205—206.
6) Thomas archid., c. 15—16.



— 39 —

allen Gebieten, und als der kinderlose König starb, wurde anstatt
Stephans, eines Neffen des Königs, der Magnat Slavic (1074—1075)
auf den Thron erhoben ').

Der neue serbischeFürst Michael, Vojislavs Sohn (1050—1084),
benützte den Kampf der Kroaten gegen die Synodalbeschlüsse
von Spljet, um die Anerkennung des Erzbistums von Bar zu
erwirken. Er versöhnte sich mit Byzanz gleich nach dem Tode
seines Vaters und erhielt den Titel eines Protospathars2). Seine
Heimatkirche liess er aber auch weiter im Schwanken zwischen
Osten und Westen. Der römische Stuhl, jedenfalls aus Furcht,
die Serben könnten in dem schon begonnenen Kirchenkampf
gänzlich auf die Seite der Byzantiner übergehen, versprach
dem Fürsten Michael die Zeichen der Königswürde und gab
der Kirche seines Reiches alle Vorrechte eines autokephalen
Erzbistums. Als untergeordnete Bistümer der serbischen Kirche
sind in der Urkunde des Papstes Alexander IL (1067)3) alle
diejenigen erwähnt, die dem Reich Michaels schon angehört
hatten. Sie zerfallen in zwei Gruppen: in kleine, deren Residenzen
in den nahe beieinander gelegenen Städten und Burgen von
der Zeta, wie Dioklia, Skutari, Drivasto, Polatum, Dulcigno,
Budua und Suacia waren, und in grosse, welche die Namen
der Landschaften, die sie umfassten, Tribuniensis, Bosoniensis
und Serbiensis trugen4). Die Anerkennung des Erzbistums von
Bar war für das neugegründete Königreich der Serben ein

grosser politischer Erfolg. Man hoffte, dass es imstande sein
werde, alle serbischen Stämme unter die Jurisdiktion der
einheimischen Oberhirten zu bringen und ihnen eine festere nationale
Einheit zu geben. Jedoch die weltpolitischen Bestrebungen Roms
zeigten den Serben bald eine andere Richtung.

Byzanz blieb ohne Einfluss auf den kirchlichen Kampf in
den westlichen Gebieten der Balkanhalbinsel. Seine Kräfte
waren zur Zeit im Kampfe gegen die vorgerückten türkischen

') Vgl. V. Klaic, a. a. 0., I, S. 112.
3) G. Cedrenus, II, p. 607.
*) F. Racki, Documenta, p. 201—202.
4) Die Bistümer sind auch später, in den Urkunden Klemens III.

(1089) und Calixtus IL (1119-1124), aufgezählt. — Vgl. P. Kehr,
Papsturkunden in Rom (Nachrichten von der königl. Gesellschaft der
Wissenschaften, II, Göttingen 1900), S. 148—149, und J. Pf. Harttung, a.a.O., p.242.



_ 40 —

Stämme aus Turkestan nur auf die Erhaltung des eigenen Reiches
angewiesen. Das neue türkische Element, das als Bindeglied
zwischen den Chinesen, Magyaren und Finnen erschien, wandelte
unter Torgulbeg, dem Enkel des turkestanischen Emirs Seldschuk,
das Kalifat von Bagdad in das Reich der Seldschuken um und
setzte seine ganze Macht nach Süden sowie nach Westen ein ').
Es gab den Muhammedanern eine neue Kraft zum Angriff auf
die vorkämpfenden Mächte der christlichen Welt. Das syrische
Reich der Fatimiden, in dessen Grenzen sich die christlichen
Heiligtümer befanden, wurde schnell erobert. Von hier eröffnete
sich den Seldschuken der Weg nach Kleinasien, wo sie mit den

Byzantinern zusammenstiessen. Unter dem Sultan Alp-Arslan
(1063—1073), Torgulbegs Neffen, besiegten sie die Byzantiner
auf Manzikert (Armenien) und nahmen ihren Kaiser Roman IV.
Diogenes (1068—1071) gefangen2). Der Krieg endete mit einem
raschen Frieden, wurde aber bald unter Romans Nachfolger,
Michael VIL Dukas (1071—1078), fortgesetzt. In einer neuen
Offensive gelangten die Türken in den dauernden Besitz des

Innern von Kleinasien und gründeten dort das sogenannte
„Seldschukenreich von Rum", d. h. ein römisches Sultanat, mit
der Hauptstadt in Iconium3). Jetzt wandte sich der byzantinische
Kaiser Michael VII. um Hilfe an Rom, die er um den hohen
Preis der Kirchenvereinigung erkaufen wollte. Die Unzufriedenheit

gegen ihn war aber zu gross und er wurde abgesetzt4).
Auf den Thron von Konstantinopel wurde nach einem längeren
Kampf (1077—1081) die Familie der Komnenen erhoben, die
innerhalb eines Jahrhunderts durch drei ausgezeichnete Kaiser
vertreten war.

Die byzantinischen Kämpfe mit den Türken in Asien fanden
ihren Widerhall auch in den europäischen Provinzen. Das ganze
Donaugebiet wurde der Schauplatz heftiger Kämpfe mit den
Petschenegen und den ihnen verwandten Kumanen (Polovcen
der Russen). Die Reiterscharen der Petschenegen, die bald aus
ihren Sitzen im Dnjestergebiet5) nach der Walachei verdrängt

') N. Jorga, Geschichte des Osmanischen Reiches (Gotha 1908), I, S. 27,35 f.
s) G. Cedrenus, II, 688 ff.
") Nach St. Novakovic, Srbi i Turci XIV. veka (Belgrad 1893), S. 21,

verstehen die Türken unter dem Namen „Urum" auch heute „sowohl die
Griechen als auch die griechische Sprache".

4) J. Hergenröther, a. a. 0., Ill, S. 782, 788.
5) C. Porphyrogenitus (III, p. 177) gibt die Wohnsitze der Petschenegen

(naxÇïvxïxai) an Dnjepr bis zur Donaumündung.



— 41 —

worden waren '), waren seitdem auf der Balkanhalbinsel immer
zu erwarten. Zum ersten Male überschritten sie, 60,000 Mann
stark, die Donau i. J. 1065 und drangen bis nach Hellas vor. Sie

ergossen sich meistens über Bulgarien und Mazedonien, wo sie
durch Seuchen und Aufrührer bis auf geringe Reste aufgerieben
wurden. Bald darauf verbündeten sich die Petschenegen mit
den Kumanen und drangen unter dem Chan Tzelgu (1086—1091)
bis nach Thrakien vor2). Der byzantinische Kaiser Alexios
Komnenos (1081—1118), der an die Donau vorrückte, rettete
aus einer Schlacht (1088) kaum das nackte Leben. Erst „durch
Aufreizung der Petschenegen und Kumanen gegeneinander
vermochte man das heranbrechende Unheil abzuwenden"3). Die
Byzantiner, verbündet mit den Kumanen, machten den greulichen
Verwüstungen der Balkanländer ein Ende. Sie siegten über die
Petschenegen an der Maricamündung (1091) vollständig4). Der
eine Teil der überlebenden Petschenegen wurde nach dem Siege
in Moglena (Thessalonichland) kolonisiert und der andere flüchtete
sich nach Ungarn6).

Bald nach den Kriegen zwischen den Petschenegen und
Kumanen und nach ihrem ersten Vorstoss über die Donau
erfolgte im byzantinischen Westen ein neuer Aufstand. In den
Landschaften des ehemaligen Reiches Samuels, die in den
historischen Quellen ethnisch als „Slavinien" und politisch als
„Bulgarien" erwähnt sind, stand das freiheitssuchende Volk
wieder auf (1073) und ersuchte den König Michael von Zeta,
seinen Sohn Konstantin Bodin an seine Spitze zu stellen. Der
serbische König gab seine Einwilligung, und Bodin, begleitet
ven 300 Soldaten und vom Feldherrn Petrilo, zog nach Prizren6).
Eine prächtige Zukunft erglänzte jetzt dem jungen Serbenreiche
im nahen Gesichtskreis. Es stand vor der Gründung eines Reiches,
das in seinen Grenzen alle Landschaften des vernichteten
Bulgarenreiches umfassen sollte. Der serbische Thronfolger

') Von der Rückseite der Petschenegen sind die ihnen überlegenen
Kumanen (OvÇoi) erwähnt. G. Cedrenus, II, p. 582.

s) Ebenda, p. 654 f.; Annae Comnenae Alexias, ree. A. Reifferscheid
(Lipsiae 1884, Teubneriana), p. 227 f.

s) C. Jirecek, Geschichte der Bulgaren, S. 209.
*) Ebenda.
5) Über die Überreste der Petschenegen und Kumanen in Bulgarien

vgl. C. Jireceks Bemerkungen (Prag 1889).
6) G. Cedrenus, II, p. 714, 715.



— 42 —

sollte, um die Legitimität der bulgarischen Kaiserkrone zu
erwerben, zum Caren der Bulgaren {„ßaaiXsvg BovXydgwv", „imperator

Bulgarinorum"), proklamiert werden, was auch durch eine

Boljarenversammlung in Prizren geschah1). Die Bewegung
brachte am Anfang den erwünschten Erfolg. Dux Damianos
Dalassenos von Skoplje, der den Aufstand unterdrücken wollte,
wurde geschlagen und gefangen genommen. Die Aufständischen
drangen siegreich bis über Skoplje hinaus und teilten sich von
da an in zwei Richtungen. Die Truppen Bodins zogen gegen
Norden und die des Petrilo nach Süden2). Indessen bedrängten
die byzantinischen Besitzungen in Albanien und Süddalmatien
die Armeen des Königs Michael3). Das Volk der Slavinen
{„'SyXaßivmv iJvovç"), das nach Nikephoros Bryennios (p. 144)
die Länder von Makedonien bis zur Donau bewohnte und nach
Michael von Thessalonich (um 1150) die Serben hiess4), schloss
sich überall den Aufständischen an. Jedoch die Kraft von Byzanz
zeigte sich zäher als man am serbischen Hofe von Skadar dachte.
Vor dem befestigten Kostur (Kastoria) in Mazedonien, wo sich
die byzantinischen Statthalter und die Nachkommen der zur
Zeit Samuels angesiedelten bulgarischen Flüchtlinge (vgl. S.253)
eingeschlossen hatten, erlitt Petrilos Heer eine grosse Niederlage
und kehrte über die unwegsamen Gebirge Albaniens nach Zeta
zurück6). Die ganze Bewegung wurde darauf bald unterdrückt.
Der serbische Thronfolger aber, der im Winter von Nis
heranrückte, geriet in Gefangenschaft und wurde nach Syrien
geschickt6). Eine Strafexpedition besiegte auch die Serben von
Zeta. Sie wurde, nach N. Bryennios (p. 145 f.), „gegen die
Diokleer und Kroaten" geschickt, die sie besiegte und die Küstenstädte

„wie früher" den Romanen Untertan machte.

Nicht weniger als die transdanubischen Nomaden und die
Serben drückten das byzantinische Reich die Verbündeten der
päpstlichen Kurie. Der geniale Papst Gregor VII. (1073—1085),

') G. Cedrenus, II, p. 715; Presb. Diocleas, p. 52.

3) Ebenda, p. 716 f.
3) N. Brijenios, Historiarum Libri IV, ed. J. Migne (Patrol, grace.

CXXVII, Parisiae 1864), p. 144.

*) Drei Reden des Michael von Thessalonike, aecurav. W. Regel (Fontes
rerum byzant. I, Petropoli 1892), p. 174 f.

5) G. Cedrenus, II, p. 717—718.
6) Ebenda, p. 718 ; Presb. Diocleas, p. 53.



— 43 —

der das Bild des Gottesstaates erneuerte, führte die Kirche in
die Reihe der politischen Mächte ein. Er verbündete sich mit
den Normannen, den kühnen germanischen Seefahrern, die von
den skandinavischen Halbinseln und der Seinemündung her in
Süditalien eine neue Heimat suchten. Die normannischen Führer
Richard von Capua und Robert Guiscard stellten sich in den
Dienst des Papsttums und leisteten ihm den Lehenseid l). Auch
die westlichen Slawen, die Polen und Cehen, sowie die Magyaren
(Ungarn) blieben nicht ausserhalb der päpstlichen Einwirkungen.
Die Allianz sollte noch die Kroaten und Slovencen umfassen.
Da aber der kroatische König Slavic" ein Gegner der päpstlichen
Bestrebungen war, wurde er in Apulien (1075) durch den Grafen
Amicus von Giovinazzo gefangen genommen2). König von
Kroatien wurde der Herzog Demetrius Zvonimir (1076—1089),
ein treuer Diener der päpstlichen Kurie, der für seine Ergebenheit

gleich nach der Wahl mit der Königskrone ausgezeichnet
werde3). Die kroatische Nationalpartei, an deren Spitze damals
der Ritter Vecelinus stand, erhob sich gegen die päpstlichen
Einflüsse und trat in den Kampf mit ihren lateinischen Gegnern.
Der Aufstand wurde aber durch die energischen Bemühungen
des Papstes Gregor VII. bald unterdrückt4). So zeigte sich die
schon 1079 vollendete Allianz der päpstlichen Kurie zwischen
dem byzantinischen und dem deutschrömischen Reich als die dritte
Macht, die den Vorrang Roms in derWeltherrschaft erneuern sollte.

Als die Verbündeten des römischen Stuhles stellten die
Kroaten ihre Seekräfte in den Angriffszügen gegen das
byzantinische Festland jenseits des Meeres dem normannischen Führer
Robert Guiskard zur Verfügung6). Ihre übrigen Kräfte aber,
die den Vorrang Roms in den östlichen Marken des deutschen
Reiches erkämpfen sollten, wurden mit Hilfe der Magyaren
nach Karantanien geschickt. Allein die päpstlichen Unter-

l) K. Müller, a. a. O., I, S. 423.
*) Vgl. F. Racki, Documenta, p. 99, 457.
s) Bei der Krönung, die am 8. Oktober 1076 in der Kathedrale von

Spljet vollzogen wurde, leistete Zvonimir dem päpstlichen Stuhle den
Vasalleneid und versprach, einen jährlichen Lehenszins von 200 Goldstücken
zu zahlen. Vgl. F. Racki, Documenta, p. 103—105.

4) Ebenda, p. 124; vgl. auch F. Rackis Rad XXVIII (Agram 1874),
S. 174 f.

3) Ebenda, p. 458, et Rad XXVIII (1874), S. 168 f.



_ 44 -
nehmungen fanden auf keiner Seite dauernden Erfolg. Die
Normannen vernichteten in der Hauptschlacht vor Dyrrhachion
(Juni 1081) die den Byzantinern zugeteilte Flotte der Venetianer
und drangen über Albanien in Mazedonien und Thessalien ein.
Sie fassten die Eroberung des ganzen byzantinischen Reiches
ins Auge, aber Roberts Tod (1085) machte ihrem Unternehmen
ein rasches Ende '). Ebenso erfolglos verliefen die Kämpfe
gegen das deutsche Reich. Zweimal warfen die Kroaten und
Magyaren die deutschen Armeen in Kärnten zurück und doch
wurden sie im dritten Feldzug geschlagen. Der Markgraf von
Österreich, Leopold IL (1075—1096), rückte tief in Kroatien
ein und verheerte das eroberte Gebiet vollständig2). Diese
Misserfolge, noch mehr die Einführung des Lehenswesens meistens
mit Lateinern an der Spitze, an Stelle der altertümlichen Zupanen-
herrschaft, verstärkten in Kroatien die Unzufriedenheit mit der
Herrschaft Zvonimirs und machte sie schliesslich unmöglich.
Nach der Volkstradition soll König Zvonimir als Opfer der
Volkswut gefallen sein, als er auf dem Amselfelde (slaw. Kosovo
polje) bei Knin im April 1089 die Beteiligung an den Kreuzzügen
erwirken wollte3). Auf den Königsthron Kroatiens wurde nach
ihm ein Verwandter Peter I. Kresimirs, Stephan III. (1089—1090),
erhoben 4). Jedoch nur für kurze Zeit, da er in den entbrannten
Kämpfen bald wieder spurlos verschwand.

Die Lage des kroatischen Reiches wurde nach Stephan III.,
dem letzten Nachkommen der kroatischen nationalen Dynastie,
sehr schwierig. Im Süden stiess es an die Byzantiner und die
ihnen zu Erben an der Adria bestimmten VenetianerB) und im
Norden an die Deutschen und die Magyaren. Auch die innern
Unruhen hinderten stark die weitere Entwicklung des Reiches.
Sie setzten sich in der Form von national-kirchlichen Kämpfen
fort und trennten die slawische und lateinische Bevölkerung

*) Anna Comnena, V, p. 154 ff. ; VI, p. 202.

2) Vgl. T. Smiciklas, a. a. O., I, S. 255, und V. Klaic, a. a. 0., I, S. 116.

3) Presb. Diocleas (p. 35) berichtet, dass die Kroaten durch den König
Zvonimir verfluchtet wurden, nie einen Herrscher eigener Sprache zu haben,
sondern stets „einer fremden Sprache untergeordnet zu bleiben".

*) F. Racki, Documenta, p. 152.

5) Als Entschädigung für grosse Dienste, welche Venedig dem
byzantinischen Reiche im normannischen Kriege erwies, trat Alexios I. alle
Vorrechte auf Dalmatien und Kroatien den Venetianern ab (1085). Vgl. F. Racki,
Documenta, p. 459.



_ 45 —

dauernd voneinander. Die Witwe Zvonimirs, die Königin Helena,
der gegenüber als Gegenkönig Peter IL (1091—1097) erhoben
wurde *), rief ihren Bruder, den ungarischen König Ladislav I.
(1077—1095), zu Hilfe2). Ihre Einladung wurde in Ungarn mit
Freude angenommen, und Ladislav zog über die Donau mit
einem grossen Heer. Das ganze kroatische Land konnte er aber
nicht besetzen. In den Gebirgen der Lika und Krbava fand er
Widerstand und wurde am weitern Vordringen verhindert. Erst
als in den Kapelabergen der letzte kroatische König Peter fiel,
gelang es dem Neffen Ladislavs, König Koloman (1095—1114),
auf Grund eines Übereinkommens mit den zwölf kroatischen
Geschlechtern das Küstenland zu besetzen3). Der Eroberer wurde
1102 in Belgrad am Meere, als Nachfolger Zvonimirs, zum
König Kroatiens und Dalmatiens feierlich gekrönt4). Das Reich
der Kroaten bildete seitdem das Secundogenitur der ungarischen
Dynastie und wurde durch einen Ban als Statthalter verwaltet.
Es hat durch Jahrhunderte hindurch, auch in der schlimmsten
Zeit, doch stets gewusst, als „regna socia" die Kontinuität seines
staatlichen Wesens zu bewahren.

Infolge der Erstarkung der byzantinischen und der
ungarischen Macht auf der Balkanhalbinsel wurde auch die Lage
der Serben verändert. Der serbische König Bodin (um 1082
bis 1101), der aus der syrischen Gefangenschaft (vgl. S. 42)
erst gegen gute Bezahlung seines Vaters entführt werden konnte,
schloss sich am Anfang seiner Regierung den Normannen an5).
Er benutzte die zur Zeit mit Erfolg geführte Offensive des
normannischen Führers Robert Guiskard, um seine Stellung* in den
Kämpfen gegen die andern Prätendenten sowohl in der Zeta als
auch in den abgefallenen Rascien und Bosnien zu befestigen.
Nach Presb. Diocleas (p. 54) setzte Bodin damals in Rascien

') F. Racki, Documenta, p. 486.
2) Vgl, A. Huber, I, S. 324.
8) F. Racki, Documenta, p; 481—482.
*) A. Huber, I, S. 332; F. Sisic, Dalmacija i ugarsko-hrvatski kralj

Koloman (Vjesnik hrvatskoga arheoloskoga drustva, Nove Serije X, Agram
1903), S. 50—106, vertritt die Meinung, dass die dalmatinischen Küstenstädte
den Ungarn als Entschädigung für ihren Bund mit Byzanz gegen den
normannischen Herzog Boemund abgetreten worden seien. Als Abtretungszeit
nimmt er das Jahr 1107.

6) C. Jirecek, Geschichte der Serben, I, S. 238.



— 46 —

zwei Zupanen ein, Vukan und Marko, und in Bosnien einen,
Stephan, die der Herrscherfamilie von der Zeta für sich und
für ihre Nachkommen Treue schwören mussten. Bald aber
begann in den Kämpfen, die sich nach dem Abzug der Normannen
aus den Balkangebieten (1085) zwischen den Serben und den
byzantinischen Statthaltern von Dyrrhachion entfesselten, die
Autorität Bodins zu sinken *). Vukan, der oberste Zupan von
Rascien, trat mehr in den Vordergrund. Er führte die Kriege
mit Byzanz und schloss Verträge wie ein selbständiger Herrscher

2). Sein Ansehen wuchs besonders nach dem Tode Bodins,
als die führende Zeta durch heftige dynastische Kämpfe ihre
Macht auch in Bosnien zum Abschluss brachte 3). Auf den Königsthron

kamen abwechselnd die Mitglieder der verfeindeten Familien

Bodins und seines Bruders Radoslav4). Sie lösten einander
als Schützlinge der byzantinischen Statthalter von Dyrrhachion
oder der Grossäupane von Rascien so lange ab, bis Byzanz
ihre Gebiete seiner Botmässigkeit unterstellte (1123). Zu
Herrschern in der Zeta wurden seitdem unter Bestätigung von Byzanz
die Nachkommen Gradihnas, Radoslavs Sohn, bestellt6).

Das Volk „der Slavinen", das für seine Entwicklung eine

kräftige Stütze in der slawischen Kirchensprache und
Literatur fand, erhielt vor den übrigen Balkanvölkern schnell einen
bedeutenden Vorrang. Es bildete mit den seinem Einflüsse er-
legenen Völkern in der ganzen Nordhälfte der Halbinsel ein
slawisches Sprachgebiet6). Zu einer nationalen Einheit aller

') Anna Comnena (VII, p. 253) erzählt, dass Bodin in einer Schlacht
besiegt und gefangen genommen wurde. Wie er aus dieser zweiten
Gefangenschaft entkam, ist unbekannt.

2) Ebenda, VIII, p. 20; IX, p. 37 f.
3) Unter dem ungarischen König Bela II. (1131—1141) „erscheint

Bosnien zum ersten Male in einem näheren Verhältnis zum ungarischen König".
— V. Klaic, Geschichte Bosniens, übers, von J. Bojnicic (Leipzig 1885), S. 63.

*) Vgl. C. Jirecek, Geschichte der Serben, I, S. 241—243.
6) Presb. Diocleas, p. 58.

6) Nach V. Jagic, Ein Kapitel aus der Geschichte der südslawischen
Sprachen (Arch. slav. Phil. XVII, Berlin 1895), S. 85, waren die „stufenweise
aufeinander gereihten Dialekte" der Slawen „zur Bildung einer einheitlichen

Literatursprache geboten, wenn das politisch-religiöse Leben zu einer
solchen Einheit disponiert wäre".



— 47 —

seiner Völkerschaften kam es aber nicht, da die Beschaffenheit
und die kulturelle Einteilung des Landes nur provinziale, nach
den kirchlichen Sphären organisierte Vereinigungen zustande
brachte. Die Slawen im Osten, die gleich nach der Ansiedlung
unter das Joch der vortrefflichen Bulgarenherrscher und
-Organisatoren verfielen (vgl. S. 231), gelangten zur Entfaltung ihrer
Kräfte erst in der Zeit der Christianisierung. In ihren
Volksmassen ging allmählich das durch die grossen Eroberungen
weit zerstreute Bulgarenvolk auf. Als die Griechen aber die
letzten Reste des Bulgarenreiches vernichteten (S. 257 f.) und
die Donau bis jenseits der Savemündung für längere Zeit zur
Grenze ihres Staates machten (1018), verschwand das bulgarische

Element vollständig. In der jüngeren thrakischen Periode
setzte sich im Osten der Balkanhalbinsel, in dem durch die
Landschaften im Süden und Westen etwas erweiterten Heimatlande

hunnischer Ansiedler, aus der Mischung der Bulgaren,
Slawen und der romanisierten Thraker mit einem Zufluss von
türkischen Elementen, Awaren, Petschenegen und Kumanen
(S. 120 f., 231, 234, 40—42) ein neues Slawenvolk zusammen.
Dieses Volk behielt physische und psychische Eigenschaften,
viele Sitten und Gewohnheiten, selbst den Namen der hunnischen

Bulgaren und trennte sich dadurch von den benachbarten
Stämmen Slaviniens. Seine Grenzen sind in der
byzantinischorientalischen Kultursphäre, in den bulgarischen Patriarchatskirchen

von Preslav (870—971) und Trnov (1204—1403), am
besten erhalten1).

Im Westen dagegen, in den Landschaften des alten Illyricum,

setzte sich aus der Mischung der Slawen und der
zerstreuten Reste der romanisierten Illyrier und Kelten (S. 118 ff.,
123 f.) eine Menge ethnisch verwandter Gruppen zusammen, die

*) Nach B. Kuripeschitz, Itinerarium Wegrayss kün. May. potschaft
gen Constantinopel zu dem Türkischen keiser Soleyman, anno (MD)XXX
(Original in Wien Sign. 48, S. 11), bildet das Quellgebiet der Nisava die
Grenze zwischen den Bulgaren und den Serben. Als letztes serbisches Dorf
gegen Osten erwähnt er „Strasschimirovatz". Das „Grahovofeld" und das
Städtchen „Presnick" sind schon bulgarisch. Die Reisebeschreibung
Kuripeschitz', die aus der ersten Zeit nach der Vernichtung der slawischen Freiheit

auf der Balkanhalbinsel stammt, hat eine besondere Wichtigkeit auch
deshalb, weil sie von einem der südslawischen Sprachekundigen Augenzeugen
stammt. Vgl. P. Matkovic, Putovanja po Balkanskom poluotoku XVI. vieka
(Rad jugoslovenske akademije LVI, Agram 1881), S. 141 f., 182—183.



— 48 —

in den historischen Quellen auch weiter als „Slavinen" erwähnt
sind (S. 230 f.). Eine Spaltung zwischen ihnen wäre vielleicht nie
zustande gekommen, wenn der Balkanwesten nur einer
kulturellkirchlichen Sphäre angehört hätte. Aus den zerfahrenen und
doch guten und gesunden Volkselementen hätte sich durch die
Annahme des slawischen Gottesdienstes, durch die slawische
Literatur und die glagolische Schrift schon vor dem Ende des
11. Jahrhunderts eine Nation zusammensetzen können1). Der
kulturelle Kampf aber, der zwischen der byzantinischen, der
römischen und der germanischen Welt mit grösster Heftigkeit
auf der Balkanhalbinsel in diesen Gebieten geführt wurde,
verhinderte die Durchführung einer national-kirchlichen Einheit. Er
gab der slawischen Politik von Anfang an einen Partikularcharakter,

spaltete dasVolk nach den Sphären der fortgeschrittenen
Nachbarn und zwang es, sich manche Zurücksetzung, besonders in
Bezug auf Bildung eines einheitlichen Volkes, eines Gottesdienstes
und einerLiteratur gefallen zu lassen. Das Volk der Slavinen geriet
in einen Kampf, der am Adriatischen Meere bis ins 13.
Jahrhundert andauerte. Die Slovencen, sowie die Kroaten unterlagen

dem gewaltigen Einfluss der Deutschen und der Romanen
und nahmen den römischen Gottesdienst und die lateinische
Sprache zu ihrem kirchlichen Gebrauch an. Nur eine geringe
Zahl von Kirchgemeinden in Dalmatien und Istrien, für welche
Papst Innocenz IV. (1203—1254) die ins Slawische übersetzte
römische Liturgie und die glagolische Schrift als Erfindung des

hl. Hieronymus, eines aus Dalmatien gebürtigen Kirchenvaters,
gestattete, machten eine Ausnahme 2). Die kulturell-kirchliche,
später auch die politische Trennung bewirkten, dass sich im
Laufe der Zeit auf dem Boden des alten Illyricum aus gleichen
ethnographischen Elementen hauptsächlich drei slavinische
Völkerschaften, die Serben, die Kroaten und die Slovencen,
bildeten.

Die Kroaten und Slovencen fanden unter der Herrschaft
fremder Mächte einen festeren Zusammenhang. Sie wurden den
starken Einflüssen der dem römischen Stuhle angeschlossenen
Magyaren und Venetianer beziehungsweise der Deutschen unterstellt

und durch Jahrhunderte voneinander getrennt. Als
nationale Einheiten erhielten sich die Kroaten mehr durch die

') F. Sisic, Hrvatska Povijest, III, S. 3,

') Vgl. B. Kopitar, Glagolita Clozianus (Wien 1836), p. XIII—XVIII.



— 49 —

römischen und die Slovencen mehr durch die deutschen
Kulturelemente. Die Serben aber, deren Entwicklung durch die
Befreiungskämpfe und durch die Kirchenspaltung zwischen Rom
und Byzanz einen Riss erhielt, bedurften noch eines längeren
Kampfes, bis sie ihre nationale Einheit herstellen konnten.

Anhang.
Die Einheit des serbischen Volkes.

Der durch den Kampf zwischen der Orthodoxie und dem
römischen Katholizismus verstärkte Partikularismus der Serben
zerrüttete den Wohlstand der vereinigten Länder gleich nach
dem Tode Bodins. Die römischkatholische Zeta, die ihre
Oberhoheit weder in Rascien noch in Bosnien erhalten konnte, trat
zur Zeit des Fürsten Radoslav, Gradiknas Sohn, gänzlich auf
die Seite der Byzantiner (S. 33). Seitdem wurde die Führung
in der serbischen Welt wieder dem orthodoxen Rascien zuteil.
Sein unbotmässiges und kühnes Volk setzte sich ins
Einvernehmen mit den Ungarn und Venetianern, ja sogar mit den
Deutschen, und griff die umliegenden Landschaften immer
wieder au. Es verschob unter dem Grosszupan Desa(1160—1168),
noch mehr unter seinem zweiten Nachfolger Stephan Nemanja
(1169-1196) *), einem Nachkommender alten serbischen Herrscherfamilie

von Rascien, die byzantinische Grenze bis zum
Adriatischen Meere und bis über die Morava hinaus2). Zur vollständigen

Unabhängigkeit kam es aber doch nicht, da die kaiserlichen

Armeen immer wieder die Autorität von Byzanz erneuerten.
Erst nach dem Tode des Kaisers Manuel (1143—1180), dem
jüngsten Enkel von Alexios Komnenos, als das byzantinische
Reich durch ein zerstörendes Chaos stark erschüttert wurde,
hörten dessen Ansprüche auf die historischen Rechte der
umliegenden Länder auf. Nemanja benützte die Schwäche von
Byzanz und ergriff ungehindert die Offensive. Er fand am
ungarischen König Bela III. (1173—1196)8) einen Bundesgenossen

1) Nach Lj. Kovacevic, Nekoliko pitanja o Stephanu Nemanji (Glas
LVIII, Belgrad 1900), S. 54, folgte nach Desa Tihomir, ein Bruder Nemanjas
dessen Name auf einer Grabinschrift von Budimlje erhalten ist.

2) Nicetae Choniatae historija, ree. J. Bekkeri (Corp. script, hist, byzan-
tinae, Bonnae 1835), p. 206—207.

3) C. Jirecek, Geschichte der Serben, I, S. 264.

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 1. 1923. 4



— 50 —

und eroberte „mit Schwert und Bogen" die ganze Umgebung
bis Serdika und die der Seestädte der komnenischen Provinz von
„Dalmatien und Dioklien" *). Selbst eine Niederlage, die ihm der
neue byzantinische Kaiser Isaak Angelos (1185—1195) nach dem
Frieden mit den Ungarn beibrachte (1190), verstand Nemanja
durch Heirat seines jüngeren Sohnes und Nachfolgers Stephan
(1196—1228) mit einer Nichte des Kaisers zur Befestigung seines
Werkes auszunützen2). Nemanja behielt den grössern Teil des

eroberten byzantinischen Gebiets und strebte danach, mit dem
befreundeten Reiche im Frieden zu leben 3).

Als Herrscher in Rascien liess sich der in seinem Geburtsorte

Ribnica (Zeta) katholisch getaufte Nemanja noch einmal
nach dem orientalischen Ritus taufen4) und erhob die Orthodoxie

zur Staatsreligion. Dem römischen Katholizismus, der
damals in der Zeta herrschend war, stand Nemanja
freundschaftlich gegenüber5). Er machte reiche Schenkungen sowohl
den orthodoxen, als auch den römischkatholischen Kirchen und
Klöstern. Eine religiöse Intoleranz zeigte er nur gegen die im
geheimen selbst unter den serbischen Magnaten verbreitete
Lehre der Bogomilen6), „von den Andersgläubigen in Bosnien"
auch „Patarener genannt"7). Sie wurde auf einem Reichstag
verurteilt und ihre Anhänger der Verfolgung preisgegeben.

*) Ansbertus, Historia de expeditione Fridereci imperatoris (Fontes
rerum Austriacarum I, Bd. V, Wien 1863), p. 22 ff. ; St. Prvovencani, Zivot
Stephana Nemanje, ed. P. J. Safarik (Prag 1868), c. 7.

2) Teinet, Vetera monumenta Slavorum meridionalium historians illu-
strantia I (Rom 1863), p. 36; Nicetas, p. 704.

3) Vgl. St. Novakovic, Zemljiste radnje Nemanjine (Godisnjica I,
Belgrad 1877), S. 163 f.

4) St. Prvovencani, c. 2.

5) Der römische Stuhl bestätigte dem Erzbistum von Ragusa 1158 alle
Vorrechte in den serbischen Ländern (T. Smiciklas, Codex diplomaticus
regni Croatiae, Dalmaliae et Slavoniae II, Zagrabiae 1904, p. 84—86) und
verlangte Unterordnung des Erzbistums von Bar (p. 109—110), deshalb war
es im Interesse Nemanjas selbst, die erworbenen Rechte der serbisch-
katholischen Kirche von Bar zu erhalten.

6) Die Bogomilen verwarfen nicht nur den Staat, sondern auch die
christlichen Sakramente samt der Ehe, und verlangten ein streng
moralisches Leben in kleinen Gemeinschaften, die auf den kosmopolitischen
Ideen des Christentums gegründet sein sollten. Man muss, lehrten sie, keiner
andern Obrigkeit als Gott gehorchen. Vgl. V. Klaic, Geschichte Bosniens,
S. 72—73, und D. Misef, Blgaria v minaloto (Sofia 1916), S. 70.

7) V. Klaic, Geschichte Bosniens, S. 72.



- 51 —

Nemanja liess sie sofort nach den Bestimmungen der
byzantinischen Gesetze streng bestrafen. Einige von ihnen erlitten
den Feuertod, andere wurden in die Verbannung gesandt und
ihre Besitzungen zu Gunsten der Armen konfisziert. Die
häretischen Bücher wurden verbrannt und dem Lehrer und Anführer,
der ebenfalls verjagt wurde, die Zunge abgeschnittenJ). Fortan
war in Rascien von den Bogomilen keine Rede mehr. Ihre Reste
flüchteten sich nach Westen, besonders nach Bosnien, we sie
eine schützende Zufluchtsstätte fanden. Die bosnischen Fürsten,
obwohl sie rechtgläubige Christen waren, unternahmen aus Rivalität

gegen Nemanja keine Verfolgungen der Bogomilen. Sie
schützten ihre unter dem Einfluss der christlichen Kirchen etwas
im nationalen Geiste transformierte Lehre und legten dadurch
den Grund zur Organisierung einer privilegierten „christlichen
Kirche" in Bosnien2), die als Grenze zwischen den orthodoxen
Serben und den römischkatholischen Kroaten bis ins 17.

Jahrhundert bestand.
Mit der Lösung der bogomilischen Frage wurde die innere

Ordnung im Reiche der Serben fester. Die Orthodoxie und der
römische Katholizismus erwiesen sich, obwohl sie die
Durchführung der serbischen Einheit zerstörten, zur Gestaltung des

jungen Reiches gelegener. Sic setzten die monarchistische
Verfassung durch und drückten dem Lande ihre eigenen Charaktere

auf. Ihre offiziellen Vertreter fanden sie in den Nachfolgern
Nemanjas, in seinen altern Söhnen Vukan und Stephan, von
denen der jüngere, Stephan, ein in byzantinischer Art gebildeter

Maiin. den Grosszupansthron erbte3). Vukan erhielt, mit
dem Titel „Grossfürst", eine untergeordnete Stellung* im
serbischen Westen, Zeta und Tribunien4). Er stand ganz auf der Seite
des Okzidentes und strebte nach dem Tode seines Vaters (1199),
des unter dem Namen Symeon freiwillig zum Mönch eingekleideten

Nemanja, danach, die Alleinherrschaft zu erlangen. Mit
der Unterstützung* des ungarischen Königs Emerich (1196—1204),

') St. Prvovencani, c. 6.

2) Vgl. F. Racki, Rad jugoslavenske akademije VII, S. 129 f., VIII, S. 137,
and N. Ducic, a. a. O., S. 57.

3) D. Chomatianos, éd. J. Pitra (Analecta sacra et classica spicilegio
Solesmensi parata VI, Rom 1891), nro. 10." — Besprochen von A. Momphe-
ratos in Vizanüsldj Vrcmennik II (Petersburg 1895), S. 426—438.

*) St. Prvovencani, c. 7.



— 52 —

der sich den Titel des serbischen Königs beilegte *), vertrieb er
den Grossèupan Stephan und beherrschte 1202 das ganze
serbische Land, die Zeta, die Küstenstädte und die Landschaft von
Nis2). Allein die Herrschaft Vukans war von kurzer Dauer.
Schon im Sommer 1202 konnte Stephan infolge der dynastischen
Wirren in Ungarn wieder in den Besitz seines Reiches kommen3).
Er versöhnte sich mit Vukan durch die Vermittlung des dritten
Bruders, des Mönches Sava, der die Königswürde verachtete
und in die Klosterstille der malerischen Athosberge selbst
Nemanja nach seiner Einkleidung zu sich zog. Bei den von Sava
in die Heimat mitgebrachten Gebeinen Nemanjas legten Vukan
und Stephan den Treueid ab und schwuren, den väterlichen
Rat immer zu befolgen (1207)4).

Das Werk Nemanjas vollendete eigentlich sein jüngster Sohn
Sava, dieses seltene Genie, das der serbischen Politik für
Jahrhunderte die Richtung gab. Er benützte die Gegensätze der
Byzantiner, die sich nach der Eroberung Konstantinopels durch
die Lateiner (1204) in einigen getrennten Staaten behaupteten B),

um die Gründung einer selbständigen Kirche für seine Heimat
zu erlangen. Sein Wunsch fand am fernen Hof von Nikaia
Erhörung. Der byzantinische Kaiser Theodor I. Laskaris (1204
bis 1222) und der Patriarch Manuel Sarantenos (1215—1222)
sahen sich -genötigt, schon wegen ihres Rivalen auf der
Balkanhalbinsel die Freundschaft der Serben zu gewinnen. So wurde
1219 die Errichtung* einer Archiepiskopatkirche in Rascien
bewilligt und Sava zum ersten Archiepiskop „aller serbischen und
maritimen Länder" geweiht6). Durch diesen Erfolg Savas wurde
im Lande, wo Stephans Schwenkung* nach Rom hin, um die

Königskrone zu erringen, eine grosse Unzufriedenheit
hervorgerufen hatte (1217), die Ruhe wieder hergestellt7). Sava grün-

x) A. Huber, a. a. 0., I, S. 376.

3) In einer Evangelienhandschrift, die zur Zeit mit sogenannten
cyrillischen Buchstaben geschrieben wurde, wird er der grossgeborene,
grossberühmte Herr des ganzen serbischen Landes, der Zeta, der Küstenstädte
und der Landschaft von Nis genannt. — Vgl. Lj. Stojanovic, Stari srpski
zapisi i natpisi I (Belgrad 1902), S. 5.

3) Temer, a. a. O., I, p. 36 f.
4) St. Prvovencani, c. 14 f.; Domentijan, Zivot sv. Simeuna i sv. Save,

ed. Dj. Danicic (Belgrad 1865), S. 98 f.
5) Vgl. G. Hertzberg, a. a. 0., I, S. 431 f.
6) Domentijan, p. 220.
7) Vgl. St. Stanojevic, Istorija srpskoga naroda, S. 111—112.



— 53 —

dete im Einverständnis mit Stephan eine Reihe neuer Bistümer,
deren Zahl sich später, besonders durch die Eroberungen im
Süden, stark vermehrte. An der Adria erhielten Bischofsitze
Prevlaka bei Cattaro und Ston (Stagno) auf der Halbinsel Sa-

bioncello, und im Innern: Ras, Hvosno, Toplica, Dabr und
Budimlje. Die Archiepiskopatsresidenz wurde zuerst das Kloster
Ziöa, eine Gründung Stephans unweit der Mündung* des Ibar
in die westliche Morava, und später Pec (türkisch Ipek) '). In
der weitern Organisation des Landes zeigte sich bald auch die
Tätigkeit der andern Bischöfe. Sie standen unter der Führung
Savas und bemühten sich energisch, die religiösen Gegensätze
der Serben auszugleichen. In allem und sogar in der Königswürde

Stephans, die jedenfalls von Rom kam3), erblickten sie

nur den Segen Gottes und ihres beliebten — schon zur Lebenszeit

als Heiliger verehrten Oberhirten Sava.

Durch die Gründung* der politischen und kirchlichen
Selbständigkeit wurde den fremden Einflüssen im Reiche der Serben
ein Ende gemacht. Weder die Lateiner im Erzbistum von Bar
noch die Griechen im Archiepiskopat von Ohrid konnten die
weitere Entwicklung des serbischen Volkes aufhalten. Die
serbische Kirche, die in ihrem Umfang die Justinianische Kultursphäre

umfassen sollte, legte mit Naturnotwendigkeit die Grundlage

zur Umgestaltung der bestehenden Lebensart. Sie drückte
den vereinigten Ländern den Stempel der Einheit und
Originalität auf und brachte mit Hilfe einer doppelten Beeinflussung
auf allen Gebieten des menschlichen Schaffens den nationalen
Charakter zur Geltung. Am auffallendsten äussert sich die
Bildung des serbischen Typus aus der Vereinigung der
byzantinischen und der romanischen Elemente in den Einrichtungen
des Landes und in den Kunstwerken. Ähnlich wie im Abendlande

war die Herrschermacht im Reiche der Serben auf die
Magnaten und den Klerus beschränkt3). Als Gesetz galten ihnen
vor allem die Satzungen des alten ungeschriebenen Gewohnheitsrechts,

die auf den Reichstagen promulgiert wurden. Später

') C. Jirecek, Staat und Gesellschaft im mittelalterlichen Serbien.
(Denkschrift der k. Akademie der Wissenschaften LVI, 2, Wien 1912).
S. 46—47; E. Golubinski, a. a. 0., S. 460 f.

2) Vgl. Thomas archidiacon., p. 91.
3) C. Jirecek, Geschichte der Serben, II, S. 3.



— 54 —

wurden sie durch kirchliche Rezeptionen des byzantinischen
Rechts vermehrt und in das Gesetzbuch des Caren Du§an (1346
und 1349) eingetragen '). Noch augenscheinlicher zeigt sich diese

Typusbildung auf dem Gebiete der kirchlichen Kunstdenkmäler.
In einer bedeutenden Zahl grosser und schöner Klöster, die
auch heute noch ein beredtes Zeugnis für die künstlerische
Tätigkeit der Serben sind, verrät sich stets die neue Kraft als
Bindeglied der byzantinischen und romanischen Kompositionens).
Selbst in der Literatur, wo der byzantinische Einfluss
vorherrschend war, blieben die okzidentalen Elemente nicht aus ').
Die durch Schrift und mündliche Wiedergabe weit verbreiteten
belletristischen Werke waren indischen, arabischen, griechischen
und westeuropäischen Ursprungs. Die alten slawischen
Übersetzungen, die durch neue, ja sogar originelle Leistungen
gewaltig vermehrt wurden, ebenso die unziale Schrift wurden
revidiert. Sie bieten eine durch starke Verlängerung der
Buchstaben, meist nach abwärts, und durch eine massig veränderte
Sprache, „serbische Rezension", die nicht nur in Mazedonien,
sondern im 15. Jahrhundert teilweise auch im Westen
Donaubulgariens verbreitet war4).

Einen tiefgreifenden Einfluss auf das soziale Leben der
Serben hatte die christliche Religion. Der gelehrte Erzbischof
von Ohrid D. Chomatianos (Nro. 86 et 114), der gegen die
Errichtung der serbischen Kirche in Nikaia beim Patriarchen
Germanos (1222—1240) starke Proteste erhob, lobt die Serben
als „geziert durch Frömmigkeit, durch evangelischen Lebenswandel

und die Würde guter Sitte von jeder Art". Und doch
blieb das serbische Volk, bei aller Frömmigkeit, ferne von der
Weltflucht und der Askese. Eine höhere Lebensart suchte es
in der Vervollkommnung seiner national-kulturellen sowie seiner
politischen Entwicklung. Sein Staat, gegründet hauptsächlich
auf dem Boden der ostchristlichen Kultur, verliess die Tradition
der früheren Fürsten Caslav und Bodin und richtete sich nach

') Zakonik Stephana Dusana cara srpskog, 1349 i 1354, ed. St. Nova-
kovic (Belgrad 1898), Einleitung; C. Jirecek, Das Gesetzbuch des serbischen
Caren Stephan Dusan (Arch. slav. Philologie XXII, Berlin 1900), S. 152,
163 ff.

2) Vgl. M. Valtrovic, Pogled na staru crkvenu arhitekturu (Glas XVII,
Belgrad 1889).

3) M. Murko, Geschichte der älteren südslawischen Literaturen, S. 142 f.
*) C. Jirecek, Staat und Gesellschaft, III (a. a. 0., LVIII, 1914), S. 63.



— 00

Osten und Süden. Es wollte auf den Ruinen des byzantinischen
Reiches einen neuen Staat errichten, der die Invasionen der
verschiedenen Eroberer verhindern und die Ruhe auf der
Balkanhalbinsel sichern sollte. Längere Zeit geführt von den gewandten
Diplomaten und umsichtigen Feldherren aus der Dynastie der
Nemanjiden erweiterte sich der Umfang des Serbenreiches nach
allen Seiten. Das einst phantastische Träumen über die Grösse
des serbischen Staates fand um die Mitte des 14. Jahrhunderts
seine wirkliche Erfüllung nicht nur in der Einverleibung von
Mazedonien und Albanien, Thessalien und Epirus, sondern auch
in der Proklamation Dusans des Mächtigen (1330—1355) zum
„Kaiser aller Serben und Griechen"a). Die serbische Kirche,
jetzt beinahe in den Grenzen des Justinianischen Archiepiskopats
(vgl. S. 131), wurde auf die Stufe eines Patriarchats erhoben
(1346)2). Die andern zwei, das orthodoxe Archiepiskopat von
Ohrid und das römisch-katholische Erzbistum von Bar, die ihre
Jurisdiktionen über die geschmälerten, ethnisch gemischten
Territorien ausübten, wurden mit Privilegien ausgestattet3). Sie
erhielten ihre Selbständigkeit, und doch konnten sie sich dem

gewaltigen Aufschwung der serbischen Bildung nicht entziehen.
Bar wurde für immer und Ohrid bis zum 16. und 17. Jahrhundert
hauptsächlich in das „serbische Land" verlegt4).

Allein der Aufschwung der Serben wurde durch die türkische
Eroberung (die zweite Hälfte des 15. Jahrhunderts) auf mehrere
Jahrhunderte aufgehalten. Das erneuerte Patriarchat von Pec
(Ipek), das mit einer im Norden und Westen weit ausgedehnten
Machtsphäre mehr als zwei Jahrhunderte (1557—1766) am
national-kulturellen Fortschritt des serbischen Volkes wirkte5),

') Der kürzere Titel Dusans lautete : „In Christus dem Gott der
fromme Kaiser der Serben und Griechen", und der ausführlichere, in den
Urkunden „Kaiser aller serbischen und griechischen Länder und der
Küstenländer, Albaniens und des grossen Abendlandes". C. Jirecek, Staat
und Gesellschaft, I, S. 11.

3) Vgl. E. Golubinski, S. 472 f., 558
3) C. Jirecek, Geschichte der Serben, IL S. 19 f.
4) St. Dimitrijcvic, Odnosaji peeskih patrijaraha s Rusijom u 17. veku

(„Glas", LVIII, und „Spomenik", XXXVIII, srpske kralj. akademije,
Belgrad 1900); — V. Gjeric, 0 srpskom imenu u St. Srbiji i Macedoniji
(Belgrad 1904), S. 18—23.

5) Das erneuerte serbische Patriarchat wurde nach der Demission des
Patriarchen Kalinik. eines Griechen — der 1765 den Serben aufgelegt
wurde —, mit der Konstantinopler Kirche vereinigt. Als Gründe zu seiner



— 56 —

konnte trotz aller Bemühung seiner Geistlichkeit die
Glanzperiode der vorhergehenden Zeit nicht erneuern. Es erhielt durch
die kirchliche Feier der kanonisierten „serbischen Herren",
durch Schulen und literarische Leistungen die historischen
Erinnerungen und das Nationalbewusstsein des Volkes immer
aufrecht. Die alte Grösse und der Ruhm des serbischen Reiches
wurden in der Volkspoesie versinnbildlicht und nach allen
Richtungen bis über die Nationalgrenzen verbreitet. Die einstige
Blüte kam aber nicht wieder. Das serbische Volk, das durch
seine Befreiungskämpfe die Wut der Türken schon im 17.
Jahrhundert auf sich zog, war oft fürchterlichen Verfolgungen
ausgesetzt. Es blieb ohne Hilfe und ohne Schutz. Die unbeständigeren
Menschen, besonders die Anhänger der bogomilischen Sekte,
verliessen ihren Glauben und traten zum Islam über *). Sie
suchten die Rettung in einer religiösen Annäherung* an ihre
Verfolger und wurden dadurch leicht entnationalisiert. Ebenso
schwankend wurde die Nationalität der mazedonischen Slawen,
Die fremde politische und kirchliche (vgl. S. 33) Herrschaft
bewirkte, dass sich im Laufe der Zeit auf dem ethnisch gemischten
Boden des Archiepiskopats von Ohrid, im Gebiet der
mazedonischen Seen mit einem grösseren Umfang im Süden, durch
die Kreuzung des serbischen und des in den Städten noch immer
stark erhaltenen bulgarischen Einflusses (vgl. S. 253 und 42) ein
slawisch-mazedonisches Mischvolk bildete2). So erschienen auf
dem Boden Ostslaviniens neben den Serben noch zwei, nach
Religionen beziehungSAveise Kirchen getrennte Völkerschaften,
die muhammedanischen und die mazedonischen Slawen.

Demission erwähnt er „die schweren und unerträglichen Schulden" des

serbischen Patriarchats. Vgl. V. Pribicevic, Akta o ukidanju pecske patri-
jarsije (Bogoslovski Glasnik, Srem. Karlovci, 1904), S. 377—379 und 453—457.

*) B. Kuripeschitz (a. a. O., S. 175) sagt für die Bosnier, dass sie sich

gern Türken nennen und damit loben.
2) Nach J. Cvijic, Osnove za geografiju i geologiju St. Srbije i Make-

donije, II (Belgrad 1906), S. 513—517, haben die mazedonischen Slawen
weder ein bestimmtes serbisches noch ein bestimmtes bulgarisches Nationalgefühl

und -bewusstsein. Sie fühlen sich nur als Slawen.

J. P. Ilitsch.


	Die Völkerbildung der südlichen Slawen [Schluss]

