
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 13 (1923)

Heft: 1

Artikel: Die altkatholische Kirche von Utrecht

Autor: Kleef, B. A. van

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403974

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403974
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 1

Die aîtkatholische Kirche von Utrecht.

Im Monat April dieses Jahres wird die kleine altkatholische
Kirche von Utrecht in dankbarer Freude eine geschichtliche
Tatsache aus ihrer reichen Vergangenheit sich in Erinnerung
rufen, die zunächst für sie selbst und sodann für die mit ihr
durch die „Utrechter Union" von 1889 verbundenen Kirchen
von eminenter Bedeutung gewesen ist: Die Wahl des Cornelis
Steenoven zum Erzbischof von Utrecht durch das Utrechter
Metropolitankapitel am 27. April 1723 im Haag.

Nicht alsob einer Bischofswahl in der holländischen Kirche
an und für sich eine besondere Bedeutung zukäme, denn die
Kapitel hatten seit dem frühen Mittelalter ihre kanonischen
Pflichten stets treu und gewissenhaft erfüllt und nach Erledigung
des erzbischöflichen Stuhles den kirchenrechtlichenBestimmungen
gemäss jeweils einen Nachfolger gewählt. Nein, die Bedeutung
der Wahl Steenovens ist vielmehr darin zu suchen, dass sie

trotz des heftigsten Widerstandes von seiten der römischen
Kurie erfolgte, die mit allen erdenklichen Mitteln sie zu
hintertreiben suchte, so dass sie, einmal vollzogen, einem öffentlichen
Bruch mit Rom gleichkam. Sie war ein durch das unversöhnliche

Verhalten Korns, das mit Verkennung der alten Kapitular-
rechte und in direktem Widerspruch mit den deutlichsten
historischen Tatsachen im Anfang des 18. Jahrhunderts das alleinige
Recht der Bischofsernennung in der holländischen Kirche für
sich in Anspruch nahm, notwendig gewordener Akt der Selbsthilfe,

um den Fortbestand der Kirche zu sichern.
Damit ist zu gleicher Zeit der Kern der zwischen Utrecht

und Rom bestehenden Streitfrage berührt. Diese liegt nicht,
wie für die nach den vatikanischen Beschlüssen von 1870
entstandenen Kirchen auf dogmatischem, sondern auf kirchenrecht-
lichem Gebiet und betrifft die Frage : Wem steht in der Kirche

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 1, 1923. 1



von Utrecht die Regierung zu? Dem Landesbischof, als dem
nach den kanonischen Regeln von den zuständigen Kapiteln
gewählten Oberhaupt einer selbständigen Nationalkirche —
oder dem Papst von Rom?

Die Utrechter Kirche hat auf diese Frage, die bei
vorurteilsloser Prüfung* des historischen Tatbestandes gar keine Frage
ist, eine unzweideutige Antwort gegeben, als sie, nachdem alle
Versuche zu einer friedlichen Einigung an der Hartnäckigkeit
Roms abgeprallt waren, sich auf ihre alten von Rom selbst
immer anerkannten Rechte besann und Steenoven zu der
erzbischöflichen Würde berief.

Die Vorgeschichte dieser merkwürdigen, in der ganzen
Kirchengeschichte einzig dastehenden Wahl, die Gründe, die zu
ihrer Vollziehung zwangen, sowie die Folgen für die spätere
Entwicklung* der Utrechter Kirche in kurzen Zügen darzustellen,
ist der Zweck dieser Arbeit. Zu gleicher Zeit will sie eine
bescheidene Huldigung der tapferen kleinen Gemeinschaft sein,
die, im Bewusstsein der Heiligkeit ihrer Sache, den
aufgezwungenen und ungleichen Kampf gegen Jesuitismus und päpstliche

Willkür aufnahm und sich, während in Frankreich,
Spanien und Portugal die Bestrebungen der Gleichgesinnten unter
der Wucht des Ultramontanismus zusammenbrachen, durch
manche Stürme hindurch zu behaupten wusste.

Die Keime für die später erfolgte Trennung von Rom
wurden schon in den ersten Jahrzehnten der Reformation
gelegt. Als die mit dem Namen Luther verbundene religiös-kirchliche

Bewegung sich nach Norden ausbreitete und bald fast
ganz Holland mit sich riss, suchten Paulus V. und der Landesfürst
Philipp IL von Spanien angesichts der Staat und Kirche drohenden
Gefahr durch eine neue kirchliche Einteilung dem wachsenden
Protestantismus einen Damm entgegenzusetzen. Durch die Bulle
„Super universas" von 1559 wurde, nicht ohne starken Widerstand

aller Bevölkerungsschichten, die in dieser Neuerung einen
Angriff auf ihre nationale und kirchliche Freiheit erblickten,
das Bistum Utrecht zu einem Erzbistum erhoben und ihm fünf
neuerrichtete Bistümer — Groningen, Leeuwarden, Deventer,
Haarlem und Middelburg — untergeordnet. Allein diese
Neueinteilung brachte nicht, was man sich davon versprochen
hatte, und vermochte den Siegeszug des Protestantismus nicht
aufzuhalten. Nun suchte der fanatische in ultramontanem



Geist erzogene König* den Protestantismus mit Gewalt
ausrotten. Sein grausam blutiges Vorgehen aber, die Schreckensherrschaft

des „eisernen Herzogs" Alba, der mit Schafott und
Galgen unter Adel und Volk wütete, rief in dem freiheitliebenden
Volk eine solche Erbitterung hervor, class es nach den Waffen
griff und den religiösen und politischen Befreiungskampf begann,
der ihm nach achtzigjährigem Ringen im „westfälischen Frieden"
1648 die Unabhängigkeit bringen sollte.

In dieser langen Zeit waren die Katholiken den schwersten
Verfolgungen ausgesetzt. Was Philipp IL an den Protestanten
verbrochen hatte, wurde nun an den Katholiken doppelt
gerächt und dies um so mehr, als diese stets in Verdacht standen,
mit Spanien gegen den jungen um seine Selbständigkeit
ringenden Staat gemeinsame Sache zu machen. Im Jahre 1580 wurde
die Utrechter Domkirche geschlossen; bald folgten scharfe
Edikte, die die Ausübung der katholischen Religion verboten.
Priester mussten in die Verbannung gehen oder sie wurden
gefangen genommen. Kirchliche Güter wurden beschlagnahmt,
die Katholiken von allen öffentlichen Ämtern ausgeschlossen.
Unter diesem Druck gaben sehr viele nach und verliessen die
Reihen der Treugebliebenen. Das Werk des Papstes war zum
Scheitern verurteilt. Die Bischöfe der neugegründeten Bistümer
mussten vor den siegreichen Waffen der Protestanten fliehen
oder sie waren ihrer Freiheit beraubt. Im Anfang* des 17.

Jahrhunderts war die bischöfliche Nachfolge in diesen Bistümern
ausgestorben. Nur das Utrechter Erzbistum und die Kapitel
von Haarlem wussten sich mühsam zu behaupten. Auch Utrecht
hatte unter dem Protestantismus schwer zu leiden. 1580 starb
der Erzbischof Schenck Baron van Toutenburg mit der Klage :

„Wehe mir, dass ich geboren bin, die Unterdrückung meines
Volkes und die Vertilgung der heiligen Stadt anzusehen." Zwar
ernannte Philipp IL einen Nachfolger in der Person des Brunesen,
aber die immer schärfer werdenden Massnahmen der
Protestanten verhinderten ihn an seiner gewaltigen Aufgabe : die
Sorge um sechs Bistümer auf sich zu nehmen. Er musste nach
Köln fliehen, ohne sein bischöfliches Amt ausüben zu können.

Nun wählten die Kapitel der Utrechter Kathedralkirchen
den treuen, zu jedem Opfer bereiten Sasbold Vosmeer zum
Generalvikar des verwaisten Bistums. Seiner weisen Umsicht
und Selbstlosigkeit gelang es in kurzer Zeit, die Zerstreuten



zu sammeln, die Verzagten zu ermuntern und die erschütterte
Kirche innerlich und äusserlich zu befestigen. So grossen Erfolg
hatte seine Arbeit, dass die Zahl der vorhandenen Priester bald
nicht mehr ausreichte, die religiösen Bedürfnisse der Gläubigen
zu befriedigen. Auf einen Wink des spanischen Königs hin,
dass „die Jesuiten in der Bekämpfung der Ketzer mehr zu
achten seien als die stärksten Heere" mussten die Utrechter,
wenn auch ungerne, einige Mitglieder der Gesellschaft Jesu

zulassen, um an dem Wiederaufbau des Katholizismus in den
Niederlanden mitzuarbeiten. Damit aber war das trojanische
Pferd hereingeholt. Von diesem Tag an datieren die langwierigen

Zwistigkeiten zwischen Einheimischen und Jesuiten, die
schliesslich zu einem unheilbaren Bruch geführt haben.

Ordensgeistlichkeit wurde in Holland nie gerne gesehen,
denn seit dem Aufkommen der grossen mittelalterlichen Mönchsorden

der Franziskaner und Dominikaner hatte man mit diesen

nur unliebsame Erfahrungen gemacht, und vollends liess das

Auftreten des jungen Jesuitenordens das Schlimmste befürchten.
Die von der Ordensgeistlichkeit propagierte Veräusserlichung
der Religion, ihre überschwengliche Maria- und Heiligenverehrung,

ihre Rosenkranzandachten und Skapuliere, ihre
Mechanisierung der Religion und namentlich das Verhalten der
Jesuiten auf dem Trienter Konzil, ihr Streit mit dem Löwener
Theologen Baius über die augustinische Gnadenlehre, stellten
eine Frömmigkeitsform dar, der die in Holland von altersher
gepflegte Innerlichkeit und der tiefe sittliche Ernst abhold waren.

Der holländische Katholizismus hat von jeher ein besonderes

Gepräge gehabt. Seit den Tagen des Bonifatius zeigte
sich eine ausgesprochene Vorliebe für die Bibel und die biblische
Frömmigkeit. Den Wert des Bibellesens finden wir denn auch
auf jeder Seite der Geschichte mit trefflichen Worten gezeichnet.

Strenge festhaltend an der augustinischen Gnadenlehre,
wie sie an der Löwener Universität doziert wurde, wird auf
ein wirklich christliches Leben nach dem ernsten Geist des

Evangeliums mehr Gewicht gelegt, als auf äussere Werkheiligkeit.
Es ist der Geist der „Vorläufer der Reformation", der Geist

der „Brüder des gemeinsamen Lebens", der Männer wie Geert
Groote, Zerbolt von Zutfen, Erasmus von Rotterdam, Wessel
Gansfort, Johannes Brugman erfüllte, und vor allem der Geist
des Thomas von Kempen, der bis in die tiefsten Schichten der



— 5 —

holländischen Kirche wirkte. Auch in kirchenpolitischer
Beziehung* weist die Kirche besondere charakteristische Merkmale
auf. Stolz auf ihre Selbständigkeit hat sie ihre Stellung als
freie Nationalkirche immer und oft sogar sehr energisch gegen
päpstliche Machtansprüche verteidigt. In dem grossen, das ganze
Mittelalter beherrschenden Kampf zwischen Kaiser und Papst
um die Vorherrschaft in Europa stehen die Utrechter Bischöfe
durchweg auf der Seite des Kaisers. Und was die Unfehlbarkeit

des Papstes anbetrifft, so ist es für den Katholizismus der
Niederlande sehr bezeichnend, dass der einzige Holländer, der je
zu der päpstlichen Würde berufen wurde, Papst Adrian VI.,
den Satz geprägt und nach Besteigung des päpstlichen Stuhles
noch einmal wiederholt hat: „Es steht fest, dass der Papst auch
in Sachen des Glaubens irren kann. Denn es hat viele Päpste
gegeben, die ketzerisch lehrten."

Dass die Jesuiten mit einer Kirche solcher Traditionen
früher oder später in Konflikt geraten mussten, lag in der
Natur der Sache begründet. Mit ihrer laxen Moral, ihren
Eroberungsgelüsten und ihren auf die Unterwerfung der Bischöfe
und Vergrösserung der päpstlichen Macht abzielenden
Bestrebungen stiessen sie gleich bei ihrem Eintritt in Holland auf*

den einmütigen Widerstand der in ihren Traditionen wurzelnden
Geistlichkeit, und dies um so mehr als sie überdies dem Generalvikar

den kanonischen Gehorsam verweigerten und seine Macht
mit allen Mitteln zu untergraben suchten.

Denn im Grunde genommen ist es eine Machtfrage
gewesen, die Ordens- und Weltgeistlichkeit entzweite : die Frage
ob in der nachreformatorischen Kirche von Holland die
hierarchische Ordnung des vorreformatorischen Zeitalters
weiterexistiere, oder ob der Katholizismus in diesen Ländern als
eine Neupflanzung zu betrachten sei. Anders gesagt: ob die
katholische Kirche Hollands des 16. Jahrhunderts als die
regelrechte Fortsetzung der von Willibrordus im 7. Jahrhundert
gegründeten gelten könne, so dass alle vorhandenen Rechte auf
die Nachfolger übergegangen seien — oder ob durch die
lutherische Bewegung die Utrechter Kirche völlig zugrunde
gegangen sei und damit alle früheren Rechte verloren seien.
Sasbold Vosmeer stellte sich samt seiner Weltgeistlichkeit auf
den ersten Standpunkt und betrachtete sich als den einzig
rechtmässigen Erben der von dem „Apostel der Friesen" ge-



— 6 —

gründeten Kirche, die allerdings durch die Reformation sehr

grosse Einbusse erlitten, aber trotzdem immer weiterbestanden
hatte und in der somit die bischöfliche Nachfolge und die
Episkopal- und Kapitularrechte noch zu Recht bestunden. Bei den
Jesuiten hingegen herrschte von Anfang an die Meinung, dass

der Katholizismus in Holland in der Reformation aufgegangen
und durch sie vernichtet worden sei, dass die Niederlande zu
einem einfachen Missionsgebiet wie China oder Afrika geworden
seien und die Utrechter Kirche wie ein im Schiffbruch
untergegangenes Schiff, über dessen Reste der erste Finder nach
Belieben verfügen könne. Folgerichtig erachteten sie sich durch
die Bestimmungen des Generalvikars keineswegs gebunden
und wiesen sie sie ständig* als unwirksam und unrechtmässig
zurück. Überdies konnten sie sich auf das Vorrecht ihres Ordens

berufen, das ihnen völlige Selbständigkeit den Bischöfen gegenüber

gewährte und sie nur zum Gehorsam an den Ordensgeneral
verpflichtete. Diese Auffassung, die übrigens in den tatsächlichen

Verhältnissen nicht die geringste Stütze fand, machte
jedes Zusammenarbeiten von vorneherein ergebnislos ; sie

musste schliesslich zu einer erbitterten Auseinandersetzung
fuhren. Kaum waren die Jesuiten in Holland erschienen, so

verbreiteten sie überall ihre zersetzenden Meinungen. Ohne
sich um die Anweisungen des Generalvikars zu kümmern,
wählten sie sich nach eigenem Gefallen einen Wirkungskreis,
hetzten die Gläubigen gegen die Ortsgeistlichkeit auf, drängten
die rechtmässig eingesetzten Seelsorger aus ihren Sprengein,
reisten durch das ganze Land, um reiche Gaben und Erbschaften
für ihre Klöster zusammenzubetteln. Gerade aus diesen Gründen
und wegen ihrer staatsgefährlichen Wühlereien wurden sie durch
Edikte der Regierung wiederholt verbannt. Treffend hat Vosmeer
ihre Umtriebe gekennzeichnet mit dem Wort : „Sie tragen
ärgerniserregende Lehren vor, durch die eine leichtfertige Lebensweise

hervorgerufen wird ; sie wollen überall die ersten Stellen
einnehmen, und ihr Bestreben ist : angebetet zu werden.
Gelingt dies, dann befehlen sie, wenn nicht, dann machen sie

Opposition." Dieses kecke, schmähliche Benehmen wurde von
den Einheimischen um so weniger ertragen, als gerade sie ihr
dornenreiches, gewinn- und freudloses Amt inmitten einer feindlich

gesinnten Bevölkerung nur mit Anstrengung aller Kräfte
und unter Verzicht auf jede Bequemlichkeit in steter Gefahr



— 7 —

ausüben mussten und sie immer für die Rücksichtlosigkeiten
der Jesuiten zu büssen hatten, die bei hereinbrechender
Verfolgung sich stets durch die Flucht rechtzeitig in Sicherheit
brachten.

Der Internuntius zu Brüssel, bei dem Vosmeer einige Male
Hilfe suchte, wollte es mit dem immer mächtiger werdenden
Orden um keinen Preis verderben und begnügte sich mit der
diplomatischen Antwort: „Er müsse Vosmeer in seinen Klagen
durchaus Recht geben, habe aber keine Lust, sich ,Sasboldianer'
schimpfen zu lassen, denn die Jesuiten seien so unruhig, dass
selbst in katholischen Ländern kein einziger Bischof oder Priester
mit ihnen im Frieden leben könne." Vergebens waren auch die mit
dem Ordensprovinzial gepflogenen Verhandlungen. Nur dass
Vosmeer unter Vergiftungserscheinungen schwer krank heimkehrte.

In Rom aber sah man die Unentbehrlichkeit dieses im
Dienst seiner Kirche sich verzehrenden Mannes wie auch
seines uneigennützigen Klerus vorläufig noch sehr wohl ein
und nahm beide gegen das Treiben der Jesuiten vorderhand
noch in Schutz. 1602 verlieh Papst Clemens VIII. dem Generalvikar

die erzbischöfliche Würde und stattete ihn mit den
besonderen Befugnissen eines Apostolischen Vikars aus. Bei der
im selben Jahr zu Rom stattgehabten Konsekration wurde ihm
der Titel eines „Erzbischof von Philippi" beigelegt.

Auch dieser Titel wurde im folgenden Jahrhundert, nachdem

der Bruch mit Rom unwiderruflich geworden war, der
Gegenstand einer langwierigen Kontroverse, weil die Jesuiten
aus diesem fremden Titel zu beweisen suchten, dass Vosmeer
und seine Nachfolger niemals Erzbischöfe von Utrecht im eigentlichen

Sinne des Wortes, mit „ordinaria potestas", gewesen seien.
In der Tat wurde durch diesen Titel und noch mehr durch
die hinzukommende Würde des apostolischen Vikariats ein
zweideutiger Zustand geschaffen, weil es den Anschein haben
konnte, als wäre Vosmeer nur ein Bischof „in partibus infide-
lium" gewesen, der seine Konsekration und bischöfliche
Vollmacht ausschliesslich dem persönlichen Wohlwollen des Papstes
zu verdanken hätte und zu jeder Zeit nach Belieben des
Papstes abgesetzt werden könnte. Der Jesuiten Meinung ist
dies von Anfang an gewesen, und man kann ihnen denn auch
eine gewisse Konsequenz in ihrem Streit gegen die Utrechter
Kirche nicht abstreiten, aber anderseits ist daran zu erinnern,



dass die römische Kurie die Würde eines wirklichen Erzbischofs
in den Würdenträgern in Holland bis nach dem endlichen Bruch
stets und auf nicht misszuverstehende Weise anerkannt hat,
bis sie sich dann später das Scheinargument der Jesuiten gerne
aneignete, als sie um 1700 die Zeit gekommen glaubte, die
uralte bischöfliche Verfassung der holländischen Kirche zu
vernichten, den Erzbischof Codde abzusetzen und eine angesehene
und ehrwürdige Kirche dem Jesuitismus auszuliefern. In Wahrheit

aber waren Vosmeer und seine Nachfolger wirkliche
Erzbischöfe von Utrecht. Als solche waren sie von den Kapiteln,
als von dem zuständigen Kollegium, gewählt. Freilich genehmigte

der Papst die Wahl, wie er auch den Titel verlieh, aber
darüber war man sich ganz klar, dass die bischöfliche Macht
von den Kapiteln und nur von ihnen als von den rechtmässigen
Organen einer selbständigen Kirche kam. Dass Vosmeer auch
von der römischen Kurie als wirklicher Erzbischof von Utrecht
angesehen wurde, geht schon daraus hervor, dass ihm durch
Konsistorialerlass jede Jurisdiktion in Philippi verboten wurde
und der fremde Titel nur aus politischen Gründen gegeben
wurde, und zwar „um die ketzerischen Protestanten nicht zu
erbittern". Denn einen Erzbischof von Utrecht würden die
fanatischen Protestanten niemals unter sich geduldet haben, schon
darum nicht, weil er einem Fürsten zum Gehorsam verpflichtet
war, den das protestantische Holland abgeschworen hatte und
mit dem es in einem verzweifelten Kampf stand. Auch wurde
es Vosmeer gestattet, sich Erzbischof von Utrecht zu nennen,
„sobald es die Verhältnisse in Holland erlaubten". In diesem
Sinne sprechen sich mehrere Briefe des Erzbischofs deutlich
aus. So heisst es in einem Brief: „Der Papst hat mich unter
einem fremden Titel weihen wollen, aber er hat mir das Volk
des hl. Willibrordus übergeben, so dass ich in Wahrheit
Erzbischof von Holland, Zeeland und Utrecht heissen kann."

Vom Jahr 1605 an hat denn auch Vosmeer ohne Widerspruch

von seiten der kirchlichen Behörden sich in offiziellen
Stücken „Erzbischof von Utrecht" genannt. Und wenn man
nun weiter noch weiss, dass sogar die Jesuiten ihn in dieser
Würde anerkannt haben, dass er aus diesem Grunde von den
Staaten von Holland „zum ewigen Tage" aus dem Lande
verbannt wurde und dass er zu Köln als „Erzbischof von Utrecht"
begraben liegt, dann dürfte es jedem nicht verjesuitisierten



— 9 —

Geschichtskenner ohne weiteres klar sein, dass Sasbold Vosmeer
wirklich das gewesen ist, für was er sich ausgab und wozu
ihn die Kapitel ernannt hatten : Erzbischof von Utrecht, der
aber, um bei den Protestanten keinen Argwohn zu erregen,
seine wirkliche Würde unter einem fremden Titel verschleiern
musste.

Seine Verbannung war den Jesuiten eine willkommene
Gelegenheit, ihre Wühlereien zu verdoppeln. Trotz des

Verbannungsdekrets wagte sich Vosmeer noch einmal nach Holland
zurück und verbot unter Androhung des Kirchenbannes jede
Ausübung kirchlicher Funktionen ohne bischöfliche Vollmacht. Wegen
dieser Massnahmen von den Jesuiten in Rom verklagt, wurde
er gezwungen, diese Verordnung zu widerrufen. Auf seine
Erklärung, dass er seine Weisungen nicht zurücknehmen könne,
ohne gegen die Gerechtigkeit und die Liebe zu Verstössen,
hatte er die Genugtuung, dass Rom seine Verordnung billigte.
Er erhielt die Antwort: er möge die vorigen Briefe als nicht
geschrieben betrachten und seine Rechte geltend machen.

Nach seinem 1614 erfolgten Tod wählten die Kapitel den

bisherigen Generalvikar des Bistums Deventer, Philippus Rovenius,

zum Nachfolger, der auch die päpstliche Bestätigung
erhielt. Auch ihm wurde die besondere Würde eines apostolischen
Vikars verliehen, insbesondere das Recht, Kanoniker zu ernennen
und für alle in den Vereinigten Niederlanden gelegenen
„Metropolitan-, Kollegial- und Parochialkirchen" Benefizien zu
vergeben. Durch besondere Erlasse wurden auch die Ordensgeistlichkeit

und namentlich die Jesuiten seiner Jurisdiktion unterstellt.

Wie sein Vorgänger erhielt er den Titel eines „Erzbischofs
von Philippi" mit Amtsbefugnis im Erzbistum Utrecht und in den
Suffragan-Bistümern. In der Überzeugung, dass der Katholizismus
in Holland sich nur dann von den schweren Schlägen der
Reformation erholen könnte, wenn Ordnung und Ruhe in der Kirche
herrschten, erneuerte er bei seinem Amtsantritt die unter
Vosmeer mit den Jesuiten geschlossenen Konkordate. Damit aber
zog er sich den Unwillen der Gesellschaft zu, die sofort Klagen
gegen ihn in Rom erhob. Trotz Abmachungen und Verboten
wanderten sie in stets wachsender Zahl in diese Länder ein
und vcrgrösserten die Unruhe dermassen, dass Rovenius sich
entschliessen musste, persönlich nach Rom zu gehen, um zu
versuchen, den langwierigen und die gedeihliche Entwicklung



— 10-
des Katholizismus hemmenden Zwistigkeiten durch eine klare
Entscheidung ein Ende zu machen. Bei der „Congregatio de

Propaganda Fide" reichte er ein Request ein und ersuchte,
die von den Jesuiten gegen ihn erhobenen Klagen vernehmen
zu dürfen. Das Bestreben der Jesuiten sei, die Gewalt über die
Utrechter Kirche ganz in ihre Hand zu bringen. Sollte Rom
dies billigen, so würde dadurch der Untergang des holländischen
Katholizismus in kurzer Zeit besiegelt sein. Denn die Lehre
und die Grundsätze der Jesuiten wirkten verflachend auf den
religiösen Ernst des Christentums ; die Religion sei ihnen nur Mittel
zur Erreichung ihrer politischen Ziele. Die verhältnismässig-
grosse Duldsamkeit der protestantischen Bevölkerung sei nur
der verständnisvollen Umsicht und Loyalität der einheimischen
Geistlichkeit zu verdanken. Sollte der Jesuitismus in Holland
je zur Herrschaft gelangen, so wären neue Verfolgungen zu
befürchten und würde der Katholizismus ohne Zweifel vernichtet
werden. Die holländische Regierung sei genau davon unterrichtet,
dass die Wühlereien in Deutschland und Venedig von den Jesuiten
angestiftet seien, weil sie sich überall gerne in die
Staatsangelegenheiten einmischten und dem Lande bedeutende Summen
durch ihr habsüchtiges Benehmen an Sterbebetten entzögen.
Schliesslich erklärten Rovenius und seine Geistlichkeit sich
bereit, von ihren Stellen zurückzutreten, falls Rom dauernd
zulassen sollte, dass die Mitglieder der Gesellschaft Jesu ohne
Rücksicht auf die bischöfliche Autorität auch künftig Zwietracht
säen sollten.

Die Antwort auf diese Vorstellungen war eine päpstliche
Bulle von 1623, die alle Ordensgeistlichen der bischöflichen
Gewalt des Rovenius unterstellte. Auch das hinderte die
Jesuiten nicht, sich weiter gegen die Weisungen des Bischofs
aufzulehnen. So verschärfte sich die innere Spannung von Jahr
zu Jahr und ging einer verhängnisvollen Entscheidung entgegen.

Nach dem 1621 beendeten Waffenstillstand mit Spanien
erneuerte die Regierung die gegen die Katholiken in früheren
Jahren erlassenen Edikte. Die Jesuiten, als die grössten Unruhestifter,

wurden aus dem Lande verbannt, und alle Geistlichen,
deren Treue gegen die Regierung verdächtig erschien, wurden mit
demselben Schicksal bedroht. Wenn nun aber auch an der
Treue und Vaterlandsliebe der einheimischen Geistlichkeit
wenigstens im 17. Jahrhundert nicht zu zweifeln war, so drohte



— 11 —

der Kirche doch eine andere Gefahr, vor der sie zu schützen
sich der Erzbischof verpflichtet sah. In dem Edikt von 1621

wurden nämlich die Katholiken von der Übernahme der
erledigten Kanonikate und Pfründen ausgeschlossen, die künftig
nur von Protestanten besetzt werden konnten. Der Grund dieser
Massnahme war politischer und finanzieller Natur. Einerseits
hofften die Staaten von Utrecht, auf diese Weise in den Besitz
der bis dahin von den Kanonikern aufgebrachten Stimmen zu
gelangen und dadurch eine protestantische Mehrheit zu erreichen.
Und anderseits sah man mit neidischen Blicken auf die zum
Teil sehr ansehnlichen Kirchengüter, die man in protestantische
Hände zu bringen hoffte. Der Utrechter Kirche drohte eine
viel ernstere Gefahr als der Verlust der Kirchengüter, nämlich
die Gefahr, dass die Kapitel aussterben könnten. Darum
ernannte Rovenius mit Zustimmung aller Kanoniker ein neues
kirchliches Kollegium, das aus fünf Kanonikern des Domkapitels,
aus vier der übrigen Kapitel und aus zwei Priestern bestand, und
dem alle Kapitelrechte übertragen wurden. Dieses unter dem
Namen „Vikariat" bekannte Kollegium fungierte von nun an
als Ratgeber des Bischofs und als Beistand bei der Regierung
der Kirche, und es besass, wie die früheren Kapitel, das Recht der
Bischofswahl bei Erledigung des Utrechter Stuhles. In der
Stiftungsurkunde heisst es: „dass es zur Bewahrung aller Rechte
des Bistums und in allen wichtigen Sachen dieselben Rechte haben
solle wie ein Kathedralkapitel". Als solches hat es ohne
Einspruch Roms im 17. Jahrhundert seine Rechte ausgeübt. Erst
nach dem Bruch, als auf eine Unterwerfung unter den Willen
des Papstes nicht mehr zu rechnen war, wurde diese Umbildung
der Kapitel von Rom und den Jesuiten aufgegriffen, um den

Untergang der Kapitel darzutun und die Wahl Steenovens
als unrechtmässig und nichtig stempeln zu können.

Dem kränklichen und altersschwachen Rovenius wurde
1637 ein Koadjutor in der Person des Edelmannes Jacobus de
la Torre gegeben. Die Jesuiten hatten auf Vergrösserung
•Irrer Macht gehofft, konnten aber in Rom vorderhand noch
nicht durchdringen. Es wurde der Plan ausgeheckt, eine
Schar von dreihundert Ordensgenossen nach Holland zu
senden, um die Gewalt mit einem Schlage zu erobern. Die
Gelegenheit wäre ja günstig gewesen, denn auch Rovenius
wurde aus dem Land ausgewiesen. In dem Verbannungs-



— 12 —

dekret wird er „ein Feind des Landes" genannt, der sich „den
Titel eines Erzbischofs von Utrecht" beigelegt und als solcher
Amtshandlungen vorgenommen habe. Wiederum ein Beweis,
dass auch die Staatsbehörden in Rovenius das Haupt der
Utrechter Kirche erblickt hatten.

Als er 1651 starb, folgte ihm sein Koadjutor Jacobus de

la Torre. Von adeliger Herkunft und mit Vorliebe in den höchsten

Kreisen verkehrend, fehlten ihm die Eigenschaften, durch
die seine beiden Vorgänger sich ausgezeichnet hatten, um unter
den schweren Verhältnissen, in denen der holländische
Katholizismus sich damals befand, sich seiner entsagungsreichen,
mühevollen Aufgabe zu widmen. Zugänglich für Schmeichelei
und ehrenvolle Auszeichnungen, den jesuitischen Kunstgriffen
weit unterlegen, räumte er den Feinden der Kirche bedeutende
Vorrechte ein, die die Lage der Holländer ausserordentlich
erschweren mussten. Seine Weihe erhielt er 1647 von dem Kölner
Nuntius Chigi, anlässlich der Vorverhandlungen des westphäli-
schen Friedens, mit dem Titel „Erzbischof von Ephesus".
Bei der Konsekration assistierte ausser Rovenius der „Dechant
des Haarlemer Kathedralkapitels", aus welcher Bezeichnung
wieder ein ungesuchter Beweis zu entnehmen ist, dass die
Existenz der Kapitel noch in der Mitte des 17. Jahrhunderts
unbestritten war.

Abgesehen von den gleich zu besprechenden, den Jesuiten
gemachten Konzessionen, finden wir nur eine einzige Amtshandlung

de la Torres erwähnt, eine Firmungsreise nach
Nordholland, die ihm wegen der dadurch entstandenen Unruhen
die Verbannung einbrachte. An dem Hofe des Jesuitengönners
Leopold Wilhelm in Brüssel, der ihn mit Ehrenämtern
auszeichnete, wurde ihm diese Verbannung gewiss nicht schwer.
Von Liebe zu seiner Kirche oder von einem Bewusstsein seiner
apostolischen Stellung hat er keine Beweise gegeben.

Als er 1651, nach Rovenius' Tod, alle bischöflichen Befugnisse

erhielt, liess er sich durch die Vorspiegelungen der
Jesuiten, die ihm das glänzende und einträglichere Bistum Ypern
in Aussicht stellten, zu den „Concessiones Ephesinae" verleiten,
durch die er den Loyolisten elf neue Stationen in Holland
einräumte und ihnen das Recht verlieh, in einigen Städten, wro

die Jesuiten schon tätig waren, „socii" zu ernennen. Diese

ganze Vorlage, die ohne Vorkenntnis der einheimischen Geist-



— 13 —

lichkeit abgemacht war, veranlasste das Kapitel zu einem
scharfen Protest gegen diesen eigenmächtigen Eingriff in seine
Rechte. De la Torre sah sich gezwungen, nach Rom zu gehen,
um die Sache der Holländer gegen die schon auf siebzig
Jesuiten angewachsene Schar zu verteidigen. Die Propaganda
entschied auch diesmal zugunsten der Utrechter und erneuerte
die früher getroffenen Abmachungen. 1661 starb de la Torre
an Geisteskrankheit. Zu Dankbarkeit hatte er seine Kirche
nicht veranlasst.

Johannes Baptista van Neercassel folgte ihm. Unter seiner
Regierung stieg die Zahl der Jesuiten in Holland auf achtzig,
und damit nahmen auch die Schwierigkeiten und Streitereien
immer mehr überhand. In wenigen Jahren musste Rom fünfmal
gegen die Gesellschaft einschreiten, aber ungeachtet der
päpstlichen Entscheidungen wussten sich noch 34 Jesuiten
einzuschleichen. Neercassel gelang es im Jahre 1669, alle überflüssigen
und unrechtmässig in Holland sich aufhaltenden Jesuiten zu
entfernen, aber diese nahmen ihm das so übel, dass sie den

Kampf mit doppelter Heftigkeit fortsetzten. Hatten sie bis jetzt
die Macht der Einheimischen nicht brechen können, weil Rom
immer zugunsten der Utrechter entschieden hatte, schien jetzt
die Waffe gefunden, mit der sie den tödlichen Streich führen
wollten. Neercassel wurde des Jansenismus verklagt und sah
sich genötigt, nach Rom zu ziehen. Was er dort von den Ränken
und Umtrieben der Jesuiten erfuhr, gab ihm die Klage in die
Feder, „dass er sich der Menschheit schämen müsse, da er sehe,
dass es solche unverschämte und hartnäckige Lügner gebe, die
solcher Verleumdungen fähig sind". In einem Brief aus Rom
vom 29.November 1670 schrieb er an das Kapitel von Haarlem:
„Ich bitte euch, öfter und inbrünstiger zu beten als sonst, damit
Gott mir die nötige Umsicht und den Mut gibt, unsere gemeinsame
Sache zu verteidigen in einer Stadt, wo man mit raffinierten
Köpfen zu tun hat, die geheime Kniffe und Griffe gebrauchen
und in einer mir ganz fremden und unbekannten Weise
vorgehen. David in der Waffenrüstung Sauls war nicht in grösserer
Verlegenheit und Verwirrung* als ich hier." Als Ergebnis der
Untersuchung konnte Neercassel an seine Kirche schreiben:
„Nichts ist zu unserem Nachteil, viel zu unserem Vorteil
beschlossen." Auch seine berühmte Arbeit : „Amor poenitens sive
de divini amoris ad poenitentiam necessitate et recto clavium



— 14 —

usu" (1683), in der er sich gegen die leichtsinnige Beichtstuhlpraxis

der Jesuiten richtet, weshalb er in Rom denunziert
wurde, fand bei Papst Innozenz XL die gebührende Anerkennung,

der erklärte : „Das Buch ist gut und der Verfasser
ein Heiliger." Unter Alexander VII. wussten dann die Jesuiten
dennoch ein Dekret zu erlangen, das das Buch verbot: „donec
corrigetur".

Eine nähere Würdigung des segensreichen Wirkens Neer-
cassels, den Reusch mit vollem Recht „einen der ehrwürdigsten
Bischöfe aus den letzten Dezennien des 17. Jahrhunderts"
genannt hat, würde den Rahmen unseres Aufsatzes sprengen. Nach
seinem Tod (1686) liessen es die Jesuiten nicht an Anstrengungen
fehlen, mit Hilfe ausländischer Gesandten und ihnen gewogener
Kardinäle einen Jesuitengönner auf den Utrechter Bischofssitz
zu bringen. Das Kapitel hingegen wählte den Freund Neer-
cassels, den gelehrten Verfasser der grundlegenden historischen
Arbeit „Batavia Sacra", Hugo Franziskus van Heussen, zum
Nachfolger. Es gelang den Jesuiten, den Gewählten auf Grund
einer von ihm erschienenen Schrift über den Ablass zu
denunzieren. Als dadurch seine Bestätigung durch Rom zweifelhaft
erschien, gab das Kapitel, das auf ein gedeihliches Zusammenarbeiten

mit Rom den höchsten Wert legte, wiederum einen
Beweis seiner versöhnlichen Gesinnung und reichte eine neue
Kandidatenliste ein, ohne jedoch van Heussens Kandidatur
zurückzunehmen, aus der nun 1668 Petrus Codde einstimmig
gewählt wurde, der die päpstliche Bestätigung erhielt. Im nächsten

Jahr empfing er von dem Erzbischof von Mecheln die
bischöfliche Konsekration mit dem Titel Erzbischof von Sebaste.
Vor der Weihe legte ihm der Konsekrator ganz auf eigene
Faust ein Schriftstück — das Formular des Alexander VII. —
zur Unterzeichnung vor. Codde verweigerte die Unterschrift
mit der Begründung: „Ohne mein Gewissen zu verletzen und
Gott zu versuchen, kann ich, was ich gelesen habe, nicht
unterschreiben. Sollte hier von Jansenismus die Rede sein, so will
ich gerne erklären, dass ich mich nie in diese Streitigkeiten
gemischt habe. In Holland sind sie nur dem Namen nach
bekannt." Die Weihe fand am nächsten Tage ohne weiteren
Zwischenfall statt, aber der Anschlag der Jesuiten gelang : die
Weigerung Coddes das Formular zu unterschreiben, sollte
die Waffe werden, den Erzbischof zu Fall zu bringen.



— 15 —

Zum richtigen Verständnis der schwebenden Kontroverse
möge hier eine kleine Einschaltung gemacht werden.

Cornelius Jansénius, Professor der Theologie an der Löwener
Universität und späterer Bischof von Ypern, aus der Schule
des Baius hervorgegangen, hatte gemeinsam mit seinem Freund
Jean du Vergier de Hauranne sich zur Lebensaufgabe gestellt,
die Lehre des hl. Augustin über die Gnade, die Vorherbestimmung

und den freien Willen des Menschen, die, nachdem sie
mehr als ein Jahrtausend die offizielle Kirchenlehre gewesen,
von Molina und den Jesuiten in das Gegenteil verkehrt worden
war, zu neuem Ansehen zu bringen. Zu diesem Behufe drang
er tief in den Geist dieses Kirchenlehrers ein, las zehnmal alle
Werke des grossen Abendländers, clreissigmal seine Schriften
über die Gnade, und arbeitete dann zwanzig Jahre lang an
seinem Buch: „Augustin oder die Lehre des Augustin über die
Gesundheit, Krankheit und Heilung der menschlichen Natur".
Das Buch erschien 1641, zwei Jahre nach dem plötzlich
erfolgten Tode Jansénius'. Auf Klage der Jesuiten in Rom
wurde die Verbreitung verboten, weil es über Fragen handelte,
deren Erörterung durch frühere päpstliche Entscheidungen
verboten war. Zehn Jahre später wurden auf Antrag von 85
französischen Bischöfen fünf Thesen durch Rom als ketzerisch
verurteilt, die dem Buch des Jansénius entnommen hiessen. Ein
bedeutender Teil der katholischen Welt Frankreichs (denn in
Frankreich, nicht aber in Holland, spielt sich die jansenistische
Kontroverse ab) das Kloster Port-Royal mit dem Abt St. Cyran,
Arnauld, Nicole, Pascal und anderen voran, billigten die
Verurteilung der fünf Thesen durchaus, weigerten sich aber
entschieden, anzunehmen, dass diese Thesen sich im Jansenschen
Buch fänden, oder, wenn dies der Fall sein sollte, dass Jansénius
diese Thesen in dem von Rom verurteilten Sinn gelehrt habe.
Es handelt sich also beim Jansenismus nicht um irgendeine
ketzerische Lehrmeinung, die von einem Teil der Katholiken
vertreten wurde, denn diejenigen, die von den Jesuiten als
„Jansenisten" verschrieen sind und gewöhnlich noch heute als
solche verschrieen werden, verwerfen die Thesen an und für
sich als ketzerische Lehrmeinungen, es handelt sich nämlich
lediglich um die Frage: „Hat Jansénius diese Thesen gelehrt
und wenn ja, wo sind sie dann in seinem Buch zu finden?"
Diese Unterscheidung konnte aber für die Zukunft des Jesuiten-



— 16 -
ordens gefährlich werden ; es galt, dem Molinismus zum Sieg zu
verhelfen und den Augustinismus auszurotten, und dazu musste
Jansénius als der Verteidiger dieses Augustinismus herhalten;
denn dadurch, dass Jansénius verurteilt wurde, wTar auch dem
Augustinismus der Todesstoss versetzt. Darum war den Jesuiten
alles daran gelegen, Jansénius als Ketzer zu brandmarken, und es

musste auch der letzte Widerstand niedergeschlagen werden. Zu
diesem Zweck erbaten und erhielten sie von Papst Alexander VII.
1665 ein Formular, das jedem Theologen zur Unterschrift
vorgelegt und in dem erklärt wurde : „Ich unterwerfe mich
der Konstitution Innozenz'X. vom 31. Mai 1653 und der
Alexanders VII. vom 16. Oktober 1656 und verdamme aufrichtig
die fünf Sätze aus dem Buch „Augustinus" des Jansénius in
dem Sinn des Verfassers, wie der hl. Stuhl sie verurteilt hat.
Dies schwöre ich. So helfe mir Gott und sein hl. Evangelium."

Es war den Jesuiten allerdings sehr wenig daran gelegen,
einen toten Bischof verurteilt zu sehen. Aber die Verurteilung
war zunächst ein Racheakt für die von Jansénius erlittene
Niederlage, der ihren Versuch, sich in der Löwener Universität
einzunisten, vereitelt hatte. Aber vor allem galt es, wie schon
oben gesagt werden ist, die überlegene alte katholische Richtung

in der Kirche, die Trägerin des christlich - katholischen
Geistes, niederzuwerfen, denn diese bildete für den Jesuitenorden

eine stete Gefahr, insoweit sie sich dem Endziel des
Ordens — der Unterwerfung der ganzen Kirche — erfolgreich
entgegensetzte. Man begreift die furchtbare Tragweite des

Formulars. Alles was nicht bedingungslos seine Unterschrift
gab, auch wenn an der Rechtgläubigkeit nichts auszusetzen war,
wurde als Ketzer verdächtigt und verfolgt. Vergebens erklärten
die Port-Royalisten, dass sie die Sätze an und für sich
verwerfen, dass also zwischen ihnen und dem übrigen Teil der
katholischen Kirche kein dogmatischer Unterschied bestehe,
vergebens beteuerten sie ihre Anhänglichkeit an den hl. Stuhl,
vergebens auch baten sie um Angabe der Stellen in Jansens
Buch, der Jesuitismus forderte völlige Unterwerfung. Was sich
nicht beugte, wurde gebrochen. Man kennt den Ausgang in
Frankreich. Die Verweigerer wurden mit Gefängnis bestraft
und mürbe gemacht, ihrer Ämter entsetzt oder verbannt.
Arnauld wurde aus der Sorbonne gestossen, das Kloster Port-
Royal zerstört, die Nonnen verjagt, die Leichen ausgegraben,



_ 17 —

die Asche in den Wind zerstreut. Sehr viele fanden Aufnahme
in den Niederlanden, „der grossen Arche der Flüchtlinge", nicht
weil die Utrechter Kirche jansenistisch war, sondern weil der
niederländische Staat, der selbst soviel um der Gewissensfreiheit
willen erduldet hatte, jedem um des Glaubens willen Verfolgten
eine sichere Zufluchtsstätte bot! So kamen die französischen
Flüchtlinge mit den Holländern in nähere Berührung, und diese

Beziehungen mussten sich bald enger gestalten, weil beide Teile
den Kampf gegen denselben Feind, den Jesuitismus, führten.

Nun wurden auch bald Klagen gegen den Erzbischof Codde
in Rom eingebracht. Die Verweigerung der Unterschrift unter
das Formular, sein Verkehr mit den französischen Flüchtlingen
sind die Vorwände, die der Jesuitismus gebraucht, Codde und
seine Geistlichkeit des Jansenismus zu bezichtigen. Codde reiste
nach Rom, und es gelang ihm, im Jahre 1694 seine Unschuld glänzend

zu beweisen. Nach einer sehr eingehenden Untersuchung
wurde er in allen Punkten freigesprochen. Im Jahre 1697 kam
die Gelegenheit, auf die die Jesuiten ein ganzes Jahrhundert
hingearbeitet hatten, um zu dem entscheidenden Schlag
auszuholen. Anlässlich der Vorverhandlungen zum Frieden von
Rijswijk (1697), der den Krieg zwischen Holland und Frankreich

beenden sollte, verbreitete der Beichtvater des
französischen Gesandten, der Jesuit Doucin, unter den Teilnehmern
am Friedenskongress eine Schmähschrift, für die ihm ein Feind
der holländischen Kirche das Material geliefert hatte, unter
dem Titel „Kurze Denkschrift über den Zustand und Fortgang
des Jansenismus in Holland". Die Bedeutung dieser Schrift liegt
gewiss nicht in ihrem Inhalt, sondern allein in den Folgen, die
sie für die Utrechter Kirche gezeitigt hat. Es wird darin die
Vorstellung geweckt, als ob der „Jansenismus", den das Papsttum

nur mit der grössten Mühe in Frankreich hat
niederkämpfen können, auf einmal in Holland das Haupt erhoben
habe und eine neue Gefahr für die Kirche darstelle. Der Kirche
von Holland wird zum Vorwurf gemacht, dass ihre Lehr- und
Gebetbücher ketzerisch seien, weil darin das Lesen der Bibel
empfohlen werde Es sei in Holland eine Übersetzung des neuen
Testaments in Gebrauch; einige Sakramente werden in der
Muttersprache gespendet; in dem englischen Gruss werde statt
„gesegnet bist du über den Weibern" gebetet: „gesegnet bist
du unter den Weibern" ; die von den Seelsorgern geübte Praxis

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 1, 1923. 2



— 18 —

im Beichtstuhl sei zu streng : der Ablass werde nicht besonders
hoch geschätzt; über Rosenkranz und Skapuliere, über
Heiligenbilder und Reliquien, über Bruderschaften und Prozessionen
werde nicht mit der erforderlichen Ehrfurcht geurteilt; die in
Löwen ausgebildeten Geistlichen werden den anderswo
Herkommenden vorgezogen. Das sind die Verbrechen, die die
Utrechter Kirche an der katholischen Wahrheit begangen hat

Ein Exemplar dieser Schrift fiel Codde in die Hände, das

er nach Rom sandte. Zu gleicher Zeit liess er eine Verteidigung
überreichen. Er erhielt aber keine Antwort mehr. Der Grund
dafür liegt in der Intrige, die sich in diesen Jahren in Rom
abspielte und die in dem Raffinement ihrer Ausführung in der
ganzen Kirchengeschichte ihr Gegenstück nicht finden wird.
Mit Recht hat man darüber geurteilt, dass sie ein ewiges Schandmal

in der Geschichte der römischen Kurie bleiben werde.
Am 25. September 1699 wurde in einer Versammlung der

Kardinäle in tiefstem Geheimnis beschlossen, den Erzbischof
Codde seines Amtes zu entheben und Theodorus de Cock zu
seinem Nachfolger zu ernennen. Nun galt es, diesen Personenwechsel,

ohne Aufsehen zu erregen, vorzunehmen. Am selben
Tag erging an Codde ein sehr höflicher, in den schmeichelhaftesten

Worten verfasster Brief, um ihn zu dem im Jahr 1700
stattfindenden Jubiläumsjahr einzuladen. Man versichert dem

Erzbischof, „dass seine Anwesenheit in Rom gewiss reiche
Früchte tragen und mehrfache Schwierigkeiten mit Leichtigkeit

heben wird". Gerne möchte man sich seiner Ansichten
und seines Rates in einigen wichtigen Angelegenheiten bedienen.
Auch sei das bevorstehende Jubiläumsjahr ausserordentlich
günstig, um die hervorragende Frömmigkeit des Erzbischofs
zu befriedigen Im Januar schrieb die Propaganda, dass Codde
nach einigen Monaten wieder zurückkehren könne, um seine
bischöfliche Arbeit wieder aufzunehmen! Noch einige Wochen
später wurde dem Erzbischof in einem dritten Schreiben
versichert, dass man ihm gerne die Beweise einer wohlwollenden
Gesinnung zeigen möchte!

So zog denn Codde nach Rom, nachdem er den Vorschlag
des Nuntius, die Regierung der Kirche während seiner
Abwesenheit de Cock zu übertragen, abgewiesen und vier
zuverlässige Geistliche damit betraut hatte. In Rom wurde er mit
besonderer Ehre empfangen, aber zu einer Untersuchung seiner



— 19 —

Sache kam es vorläufig nicht. Sein Ansuchen, die Angelegenheit

vor der Inquisition behandeln zu dürfen, wurde abgewiesen
mit dem Hinweis, dass ein aus drei Kardinälen bestehendes

Kollegium das Verfahren einleiten werde. Nach einem Aufenthalt

von sechs Monaten wurde Codde ein Auszug aus der Dou-
cinschen Schrift zur Beantwortung vorgelegt. Die Ordensgeistgeistlichkeit

in Holland setzte alle Hebel in Bewegung, die
Absetzung Coddes zu beschleunigen. Dazu reichte sie in Rom
eine Klageschrift gegen den Bischof ein, die freilich nicht mehr
als zwanzig Unterschriften aufwies. Demgegenüber traten
dreihundert Weltpriester schriftlich für ihren Bischof ein. Daraufhin

wurde eine neue aus sechs Kardinälen bestehende
Untersuchungskommission ernannt. Die Hälfte von diesen urteilte,
dass die gegen Codde erhobenen Klagen nicht dringend genug
seien, um gegen ihn einzuschreiten. Der Papst schloss sich diesem
Urteil an. So wurde am 18. Dezember 1701 beschlossen, Codde
wieder in sein bischöfliches Amt einzusetzen Auf Drängen der
Jesuiten aber wurde dieser Beschluss geheimgehalten, und indem
sie den in Rom eingetretenen Umschwung ausnützen, wussten sie
Clemens XL zu bewegen, den früheren Beschluss rückgängig zu
machen. Am 13. Mai 1702 wurde Codde seiner Würde enthoben
und de Cock an seiner Stelle ernannt. Die Kurie machte es
sich leicht. In der Urteilsbegründung heisst es nur : Codde sei

„aus wichtigen Gründen" suspendiert.
Das Absetzungsdekret selbst wrurde auf päpstlichen Befehl

strenge geheimgehalten und nicht einmal dem Betroffenen
mitgeteilt. In Holland wurde der Beschluss dadurch bekannt, dass
der Internuntius zu Brüssel am 8. Juni 1702 die Kapitel von
der Ernennung de Cocks in Kenntnis setzte und sie zum
Gehorsam aufforderte. Die überraschten Kapitel weigerten sich,
de Cock anzuerkennen, mit der Begründung, dass sie nur den
Erzbischof als das rechtmässige Haupt ihrer Kirche betrachten
könnten. Überdies erschien ihnen der Personenwechsel schon
darum unwahrscheinlich, weil die letzten eingetroffenen Briefe
des Erzbischofs darüber kein Wort enthielten. Nochmals richtete
der Internuntius eine Mahnung an die „berühmten Kapitel",
sich den Weisungen Roms unbedingt zu fügen. Auch de Cock
forderte mit herrischen Worten, seine Gewalt anzuerkennen.
Die Kapitel blieben bei ihrer Weigerung, und damit war der
Bruch vollendete Tatsache geworden.



— 20 —

Gegenüber der noch ziemlich allgemein verbreiteten
Ansicht, als sei die Trennung der Utrechter Kirche von Rom auf
die dogmatische Kontroverse des Jansenismus zurückzuführen,
wie man es noch so oft in kirchengeschichtlichen Handbüchern
dargestellt findet, sei noch einmal -wiederholt, dass das
Utrechter Schisma im Grunde genommen nichts anderes ist als der
Protest gegen eine ungerechte und willkürliche Entscheidung
der römischen Kurie — die Absetzung des Erzbischofs Codde —,
welche Entscheidung die Kapitel als rechtswidrig anzuerkennen
sich mannhaft weigerten. In dogmatischer, liturgischer,
kirchenrechtlicher und ethischer Beziehung blieb die Utrechter
Kirche entschlossen, in allem dem katholischen Glauben die
Treue zu bewahren. Nie hat sie ein Schisma gewollt; nie ist
sie von irgendeiner katholischen Lehre auch nur um ein Haar
abgewichen ; ihre ganze Vergangenheit ist ein ununterbrochener
Beweis ihrer Katholizität, und vielleicht nirgends mehr als bei
ihr findet man rührende Beweise der Anhänglichkeit an das

„centrum unitatis", an den päpstlichen Stuhl. Immer hat sie

gehofft und appelliert an einen „besser informierten Papst",
von dem sie Hilfe und Genugtuung für das unerträgliche
Unrecht erwartete, das der Jesuitismus ihr angetan hatte. Denn
nicht dem Papsttum galt ihr Protest, sondern den Jesuiten als
den erklärten Feinden der alten Wahrheit, als den unersättlichen

Herrsehern innerhalb der Kirche.
Die Treue zu ihrem Bischof ist den Jesuiten ein Anlass

gewesen, die Utrechter als eine Gruppe hartnäckiger,
eigensinniger, verblendeter Unruhestifter und Irrlehrer zu verschreien.
Kanzel und Beichtstuhl, Unterricht in Wort und eine Menge
Schmähschriften sind die Waffen, mit denen die treugebliebene
„Klerisei" schonungslos bekämpft und verdächtigt wurde. Kaum
stellt man sich die Heftigkeit dieses Kampfes zu gross vor. Die
protestantische Regierung, die aufmerksam wurde und die
Einmischung Roms in die Angelegenheiten der holländischen Kirche
nicht duldete, verbot den Katholiken, den neuen apostolischen
Vikar anzuerkennen, „iceil er nicht nach den in diesen Ländern
üblichen Weise gewählt worden ist", und zwang de Cock, die
baldige Rückkehr Coddes in Rom zu erwirken. Unter Androhung,
dass alle Jesuiten aus Holland verbannt würden, gab Rom, das
Codde dauernd in Rom festhalten wollte, nach. Nach einem
Aufenthalt von fast zweieinhalb Jahren konnte der Erzbischof



— 21 —

in sein Land zurückkehren. Noch bei seiner Abreise erfuhr er
von seiner Suspendierung kein Wort! Zu gleicher Zeit wurde de

Cock aus Holland wegen Verleumdung der Regierung verbannt,
hielt sich in Rom auf und bekämpfte bis zu seinem Tod die
Utrechter Kirche.

Die Kapitel, die von ihrem Bischof eine feste Haltung
erwarteten, sahen sich schwer enttäuscht. Codde enthielt sich

jeder Amtshandlung und begnügte sich damit, in manchen
Schriften seine Unschuld und das ihm zugefügte Unrecht zu
beweisen. Festgewurzelt in der Überzeugung, dass die Einheit
mit Rom die unerlässliche Bedingung für die Zugehörigkeit zur
katholischen Gesamtkirche sei, und immer noch von dem Papst
als von dem „Vater der Christenheit" auf Recht hoffend, brachte
er den Mut nicht auf, die weitere Leitung seiner Kirche zu
übernehmen,"sondern lebte von da an in stiller Zurückgezogenheit.

Nicht so die Kapitel und die von ihnen ernannten Generalvikare.

Im Bewusstsein der Gerechtigkeit ihrer Sache wiesen
sie die Aufforderung des Nuntius, ihr Amt niederzulegen,
entschlossen zurück und besorgten ohne sich durch das Geschrei
ihrer Gegner beirren zu lassen, treu die Angelegenheiten des
Bistums.

Nach Jahren der Unsicherheit schien noch einmal die
Möglichkeit gefunden, den Frieden wiederherzustellen, als durch
Vermittlung eines Diplomaten sich beide Parteien auf die Person
des Gerardus Potcamp zum apostolischen Vikar einigten. Lang
dauerte der Friede nicht, denn nach einem Monat schon starb
der neue Würdenträger. Vielleicht glücklich für den versöhnlichen

und friedliebenden Mann, denn man hatte sich in Rom
in ihm geirrt, und vielleicht hätte ihn dasselbe Schicksal
getroffen. Stand er doch entschieden auf der Seite der
Einheimischen.

Nach dem Tode Potcamps wurde die Sorge für die
holländische Kirche dem Kölner Nuntius übertragen. Bald darauf
erfolgte die Ernennung des Adam Daemen zum apostolischen
Vikar. Das Kapitel verweigerte die Anerkennung, und die
Regierung verbot ihm die Ausübung seines Amtes. Im Jahre 1710
starb Codde, nachdem ein Versuch, ihn zur Unterschrift des
Formulars zu bewegen, gescheitert war. Damit war die isoliert
dastehende Utrechter „altbischöfiiche Klerisei" in eine neue
Lage versetzt, und es fragte sich : was nun Die Gegner traten



— 22 —

mit ungewöhnlicher Schärfe auf ; die treugebliebenen Geistlichen
wurden vor den Richterstuhl des Nuntius zitiert; das Volk gegen
die „Ketzer und Schismatiker" aufgehetzt; die Gemeinden
entzweit. Freigewordene Stellen wurden sofort von den Jesuiten
besetzt ; ein Bischof, der die Priesterweihe und die hl. Firmung
erteilen konnte, war nicht vorhanden. Viele Geistliche und Laien,
denen der Widerstand aussichtslos erschien, fielen ab; die Reihen
der Treugebliebenen lichteten sich von Tag zu Tag. Zwar hatte
sich der irische Bischof Lukas Fagan inl715undl716 bereiterklärt,
je zwölf Priesterkandidaten die Hände aufzulegen, und es hatte
sogar der Kardinal und Erzbischof von Paris, de Noailles, einigen
französischen Bischöfen gestattet, Priester für Holland zu weihen,
aber die Verhältnisse in den eigenen Reihen zwangen zu einer
endgültigen Lösung.

In dieser bedrängten Lage erschien den Utrechtern Hilfe
von einem Mann, den Zeitgenossen und Nachkommenschaft als
einen „von Gott gesandten Boten" betrachtet haben; Dominicus
Maria Varlet. Auf der Durchreise nach Persicn, wo er die Stelle
eines Weihbischofs übernehmen sollte, in Amsterdam auf eine

günstige Schiff'sgelegenheit wartend, kam er in nähere Bekanntschaft

mit dem dortigen Pfarrer und spendete auf dessen
Gesuch 600 Personen die hl. Firmung. Bei seiner Ankunft in
Ispahan wurde ihm der Lohn für seinen Liebesdienst von einem

Beauftragten des Papstes ausgehändigt in der Form eines
Dekretes, worin er von seinem Amte suspendiert wurde. Varlet
suchte vergebens, in Rom Recht zu erlangen. Er schloss sich
hierauf den in Holland weilenden, wegen der Bulle „Unigenitus"*
verbannten französischen Appellanten an.

Nochmals machten die Utrechter einige Versuche zu einer
Einigung* mit Rom, und als auch diese gescheitert waren,
beschlossen sie, ein Gutachten zur Wahl eines Bischofs auf den

nun schon mehr als zehn Jahre verwaisten Stuhl einzuholen.
Sie legten der fachwissenschaftlichen Welt folgende fünf Fragen
vor, die in ihrer scharfen Umgrenzung mit aller Deutlichkeit
zeigen, worin die Kontroverse mit Rom bestand: 1. Kann die
Utrechter Kirche seit der Umwälzung in diesen Ländern als
ihres Rechtsgebietes beraubt und zu einer Mission verfallen
betrachtet werden 2. Ist in dieser Kirche ein erzbischöfliches
Kapitel erhalten geblieben, dem die Pflicht obliegt, gewisse
kirchliche Rechte auszuüben 3. Kann das Kapitel als in dem



— 23 —

Vikariat noch weiterbestehend angesehen werden? 4. Kann
dieses Vikariat ein wirkliches Kapitel darstellen 5. Muss dieses

denn auch alles, was zu dem Befugnis des Kapitels gehört hat,
immer handhaben?

Diese Fragen wurden von dem berühmten Kirchenrechtslehrer

van Espen bejahend beantwortet und 102 Doktoren der

theologischen und 17 der juristischen Fakultät der Pariser
Universität schlössen sich diesem Urteil an.

Nach diesem Ergebnis schritten die Utrechter zur Wahl,
die mit Einstimmigkeit Cornelis Steenoven zum Erzbischof von
Utrecht berief (27. April 1723).

Auch jetzt wurde nichts ausser Acht gelassen, die
Zugehörigkeit zur Kirche zu betonen. In aller Form wurde Rom

von dem merkwürdigen Vorgang in Kenntnis gesetzt und die
Enthebung des nizänischen Kanons, der die Konsekration durch
wenigstens drei Bischöfe vorschreibt, nachgesucht. Der Gewählte
sandte das Glaubensbekenntnis des Tridentinums ein, sowie die

Wahlprotokolle und bewies damit, dass ihn nichts von der
katholischen Wahrheit und dem Haupt der Kirche trenne.
Einundeinhalb Jahr wurde auf eine Antwort der Kurie gewartet,
aber als diese ausblieb, legten die Utrechter an die Öffentlich-
lichkeit Berufung ein und erklärten sich nach göttlichem,
kanonischem und natürlichem Recht verpflichtet, sich selbst zu
helfen. Am 15. Oktober 1724 erteilte Bischof Varlet unter
Assistenz des Dechanten des Utrechter Kapitels van Erkel
und des Kanonikers Dalenoort dem Gewählten die bischöfliche
Konsekration.

Die Antwort der römischen Kurie war eine scharfe
Verurteilung durch Benedikt XIIL, der jede Gemeinschaft mit dem
„Führer der aufrührerischen Bande" verbot, die Wahl für nichtig
und die Weihe für unerlaubt erklärte.

Aus dem bisher Gesagten geht zweifellos hervor, dass die
Gegensätze mit Rom nicht dogmatischer, sondern allein
kirchenrechtlicher Natur gewesen sind, und dass somit der von den
Jesuiten in Umlauf gesetzte und bis zum heutigen Tage wiederholte

Vorwurf des „Jansenismus" eine freie Erfindung, eine
unbewiesene Beschuldigung, das ist — eine Verleumdung — ist!
Dieser Vorwurf ist nur Vorwand gewesen um, nachdem alle
früheren Kampfmittel versagt hatten, die Selbständigkeit einer
angesehenen Kirche zu brechen und sie unter die Herrschaft



— 24 —

des Jesuitismus zu bringen. Als solcher hat er seinen Zweck
erfüllt; der römische Katholizismus im heutigen Holland ist
fest in der Hand der Jesuiten. Aber dieser Erfolg ist auf Kosten
der Wahrheit erreicht.

Oder sollte die Kirche von Utrecht doch „jansenistisch"
sein? Dann dürfte eine Erwähnung dieser Ketzerei in dem
Verdammungsurteil über Steenoven doch wohl nicht fehlen. Aber
die Bulle Benedikts XIIL enthält kein Wort über irgendeine
Ketzerei! Die ganze Schuld der Utrechter besteht in „Aufruhr",
in Ungehorsam gegen einen päpstlichen Entscheid. Die Wahl
Steenovens heisst „ungültig", aber ihre angebliche Ungültigkeit

besteht nur darin, dass sie ohne Genehmigung Roms

vorgenommen wurde. Und sehr kennzeichnend ist das Urteil der
Kurie über die Weihe in der Bulle Benedikts XIIL Diese heisst
nicht „ungültig", denn ihre Vollziehung geschah durch einen
Bischof, den Rom noch vor kurzer Zeit zu einer bedeutenden
Stelle berufen hatte. Sie heisst nur „unerlaubt", und das kann
doch nur darum sein, weil Rom dazu die Erlaubnis hätte geben
müssen. Zweifel an der Gültigkeit dieser Weihe kann denn
auch im Ernst niemals erhoben werden. Auch die Orthodoxie
der Utrechter wird von Einsichtigen nicht im geringsten
bezweifelt, und die Verleumdung des „Jansenismus" dient denn
auch zu nichts anderem, als um harmlosen Gemütern Angst
einzujagen. Es ist ein Schreckgespenst, um theologische, noch
nicht verjesuitisierte Gegner zu vernichten. Die Utrechter Kirche
weist die Verantwortlichkeit für die dem Jansénius zugeschriebenen

Sätze zurück. Wiederholt bis in die Gegenwart hinein
hat sie unzweideutig erklärt, die Sätze zu verwerfen in
demselben Sinn, als Rom sie verworfen hat. Immer wartet sie
noch darauf, dass der Gegner ihr aus ihren offiziellen Lehr-
und Gebetbüchern den Nachweis ihrer ketzerischen Lehrmeinungen

erbringt. Sie ist bereit, auch Jansénius zu verurteilen,
wenn ihr in dem „Augustinus*4 die fünf verurteilten Sätze
gezeigt werden. Aber bis jetzt hat noch kein Gegner den Beweis
weder für das eine noch für das andere erbracht.

Nicht anders steht es mit der Frage nach dem Recht der
Utrechter Kirche, sich einen Bischof zu wählen. Jahrhundertelang

hatten die Kapitel dieses Recht ausgeübt, ohne je Widerspruch

von Rom zu erfahren. Zahlreich sind die Aktenstücke
in den Archiven von Utrecht, die die Rechte der Kapitel und



— 25 —

der Erzbischöfe anerkennen. Noch bis in Coddes Zeit ist man
sich in Rom durchaus bewusst von der Würde der Utrechter
Oberhäupter, bis dann auf einmal nach jesuitischem Muster die
Losung ausgegeben wird : Kapitel und Bischöfe im eigentlichen
Sinn hat es in Utrecht seit der Reformation überhaupt nicht
mehr gegeben. Alles ist durch die Flut des Protestantismus
weggespült, und was später aufgebaut worden ist, ist dem
unendlichen Fleiss und selbstloser Liebe der Jesuiten zu
verdanken!

Im Jahr 1700 hatte man diese überraschende Entdeckung
allerdings noch nicht gemacht! Schrieb nicht noch im Jahre
1702 der Internuntius wiederholt Briefe an die „berühmten Kapitel"?

Hielt er ihnen nicht ermahnend vor, dass ihrWiderstand gegen
die päpstlichen Entscheide „den so berühmten Kapiteln ein
unauslöschliches Merkmal einbrennen würde"? Ernannte nicht derselbe
Nuntius noch einige Jahre später Kanoniker für das Kapitel
von Haarlem? Und hat nicht dasselbe Kapitel von Haarlem
auch nach römischer Auffassung bis 1853 bestanden? Diesem
war es gestattet, ungestört weiterzubestehen, nachdem es auf
die Geltendmachung* seiner Rechte verzichtet hatte. Das
Utrechter, das den Mut hatte, seine Rechte zu wahren, musste
schon mit der Reformation zugrunde gegangen sein — aber
doch wohl aus keinem andern Grunde, als weil es die Politik
der römischen Kurie und die „grössere Ehre" der Gesellschaft
Jesu forderte.

Die Wahl und Weihe Steenovens bildet einen Höhepunkt
in der Geschichte der Utrechter Kirche, und es ist begreiflich
dass die Nachkommen dieses Säkularfest dankbar und freudig
begehen werden. Aber auch die weitere Geschichte ist reich an
bedeutenden Momenten. Diese zu würdigen wird die Aufgabe
einer folgenden Arbeit sein.

B. A. van Kleef.


	Die altkatholische Kirche von Utrecht

