Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 13 (1923)

Heft: 1

Artikel: Die altkatholische Kirche von Utrecht
Autor: Kleef, B. A. van

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403974

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403974
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die altkatholische Kirche von Utrecht.

Im Monat April dieses Jahres wird die kleine altkatholische
Kirche von Utrecht in dankbarer Freude eine geschichtliche
Tatsache aus ihrer reichen Vergangenheit sich in Erinnerung
rufen, die zunichst flir sie selbst und sodann fir die mit ihr
durch die ,Utrechter Union“ wvon 1889 verbundenen Kirchen
von eminenter Bedeutung gewesen ist: Die Wahl des Cornelis
Steenoven zum FKErzbischof von Utrecht durch das Utrechter
Metropolitankapitel am 27. April 1723 im Haag.

Nicht alsob einer Bischofswahl in der holldndischen Kirche
an und fiur sich eine besondere Bedeutung zukime, denn die
Kapitel hatten seit dem frithen Mittelalter ihre kanonischen
Pflichten stets treu und gewissenhaft erfiillt und nach Erledigung
des erzbischoflichen Stuhles den kirchenrechtlichen Bestimmungen
gemiss jeweils einen Nachfolger gewiihlt. Nein, die Bedeutung
der Wahl Steenovens ist vielmehr darin zu suchen, dass sie
trotz des heftigsten Widerstandes von seiten der romischen
Kurie erfolgte, die mit allen erdenklichen Mitteln sie zu hinter-
treiben suchte, so dass sie, einmal vollzogen, einem offentlichen
Bruch mit Rom gleichkam. Sie war ein durch das unversohn-
liche Verhalten Roms, das mit Verkennung der alten Kapitular-
rechte und in direktem Widersprueh mit den deutlichsten histo-
rischen Tatsachen im Anfang des 18. Jahrhunderts das alleinige
Recht der Bischofsernennung in der hollindischen Kirche fir
sich in Anspruch nahm, notwendig gewordener Akt der Selbst-
hilfe, um den Fortbestand der Kirche zu sichern.

Damit ist zu gleicher Zeit der Kern der zwischen Utrecht
und Rom bestehenden Streitfrage beriihrt. Diese liegt nicht,
wie fiir die nach den vatikanischen Beschliissen von 1870 ent-
standenen Kirchen auf dogmatischem, sondern auf kirchenrecht-
lichem Gebiet und betrifft die Frage: Wem steht in der Kirche

Internat, kirchl, Zeitschrift, Heft 1, 1923. k



e B e

von Utrecht die Regierung zu? Dem Landesbischof, als dem
nach den kanonischen Regeln von den zustindigen Kapiteln
gewiithlten Oberhaupt einer selbsténdigen Nationalkirche —
oder dem Papst von Rom?

Die Utrechter Kirche hat auf diese Frage, die bei vorur-
teilsloser Prifung des historischen Tatbestandes gar keine Frage
ist, eine unzweideutige Antwort gegeben, als sie, nachdem alle
Versuche zu einer friedlichen Einigung an der Hartnickigkeit
Roms abgeprallt waren, sich auf ihre alten von Rom selbst
immer anerkannten Rechte besann und Steenoven zu der erz-
bischoflichen Wiirde berief.

Die Vorgeschichte dieser merkwiirdigen, in der ganzen
Kirchengeschichte einzig dastehenden Wahl, die Griinde, die zu
ihrer Vollziehung zwangen, sowie die Folgen fiir die spéitere
Entwicklung der Utrechter Kirche in kurzen Ziigen darzustellen,
ist der Zweck dieser Arbeit. Zu gleicher Zeit will sie eine be-
scheidene Huldigung der tapferen kleinen Gemeinschaft sein,
die, im Bewusstsein der Heiligkeit ihrer Sache, den aufge-
zwungenen und ungleichen Kampf gegen Jesuitismus und papst-
liche Willktr aufnahm und sich, wéahrend in Frankreich, Spa-
nien und Portugal die Bestrebungen der Gleichgesinnten unter
der Wucht des Ultramontanismus zusammenbrachen, durch
manche Stiirme hindurch zu behaupten wusste.

Die Keime fiir die spéter erfolgte Trennung von Rom
wurden schon in den ersten Jahrzehnten der Reformation ge-
legt. Als die mit dem Namen Luther verbundene religiés-kirch-
liche Bewegung sich nach Norden ausbreitete und bald fast
ganz Holland mit sich riss, suchten Paulus V. und der Landesfiirst
Philipp I1. von Spanien angesichts der Staat und Kirche drohenden
Gefahr durch eine neue kirchliche Einteilung dem wachsenden
Protestantismus einen Damm entgegenzusetzen. Durch die Bulle
,Super universas® von 1559 wurde, nicht ohne starken Wider-
stand aller Bevolkerungsschichten, die in dieser Neuerung einen
Angriff auf ihre nationale und kirchliche Freiheit erblickten,
das Bistum Utrecht zu einem FErzbistum erhoben und ihm finf
neuerrichtete Bistiimer — Groningen, Leeuwarden, Deventer,
Haarlem und Middelburg — untergeordnet. Allein diese Neu-
einteilung brachte nicht, was man sich davon versprochen
hatte, und vermochte den Siegeszug des Protestantismus nicht
aufzuhalten., Nun suchte der fanatische in ultramontanem



_— B —

Geist erzogene Konig den Protestantismus mit Gewalt aus-
rotten. Sein grausam blutiges Vorgehen aber, die Schreckens-
herrschaft des ,eisernen Herzogs“ Alba, der mit Schafott und
Galgen unter Adel und Volk wiitete, rief in dem freiheitliehenden
Volk eine solche Erbitterung hervor, dass es nach den Waffen
griff und den religiosen und politischen Befreiungskampf begann,
der ihm nach achtzigjahrigem Ringen im ,westfilischen Frieden*
1648 die Unabhéngigkeit bringen sollte.

In dieser langen Zeit waren die Katholiken den schwersten
Verfolgungen ausgesetzt. Was Philipp II. an den Protestanten
verbrochen hatte, wurde nun an den Katholiken doppelt ge-
richt und dies um so mehr, als diese stets in Verdacht standen,
mit Spanien gegen den jungen um seine Selbsténdigkeit rin-
genden Staat gemeinsame Sache zu machen. ImJahre 1580 wurde
die Utrechter Domkirche geschlossen; bald folgten scharfe
Edikte, die die Ausiibung der katholischen Religion verboten.
Priester mussten in die Verbannung gehen oder sie wuarden ge-
fangen genommen. Kirchliche Giiter wurden beschlagnahmt,
die Katholiken von allen offentlichen Amtern ausgeschlossen.
Unter diesem Druck gaben sehr viele nach und verliessen die
Reihen der Treugebliebenen. Das Werk des Papstes war zum
Scheitern verurteilt. Die Bischofe der neugegriindeten Bistiimer
mussten vor den siegreichen Waffen der Protestanten fliehen
oder sie waren ihrer Freiheit beraubt. Im Anfang des 17. Jahr-
hunderts war die bischofliche Nachfolge in diesen Bistiimern
ausgestorben. Nur das Utrechter Erzbistum und die Kapitel
von Haarlem wussten sich miihsam zu behaupten. Auch Utrecht
hatte unter dem Protestantismus schwer zu leiden. 1580 starb
der Erzbischof Schenck Baron van Toutenburg mit der Klage:
,Wehe mir, dass ich geboren bin, die Unterdriickung meines
Volkes und die Vertilgung der heiligen Stadt anzusehen.* Zwar
ernannte Philipp II. einen Nachfolger in der Person des Bruhesen,
aber die immer scharfer werdenden Massnahmen der Prote-
stanten verhinderten ihn an seiner gewaltigen Aufgabe: die
Sorge um sechs Bistlimer auf sich zu nehmen. Er musste nach
Ko6ln fliehen, ohne sein bischofliches Amt ausiiben zu koénnen.

Nun wahlten die Kapitel der Utrechter Kathedralkirchen
den treuen, zu jedem Opfer bereiten Sasbold Vosmeer zum
Generalvikar des verwaisten Bistums. Seiner weisen Umsicht
und Selbstlosigkeit gelang es in kurzer Zeit, die Zerstreuten



4 —

zu sammeln, die Verzagten zu ermuntern und die erschitterte
Kirche innerlich und dusserlich zu befestigen. So grossen Erfolg
hatte seine Arbeit, dass die Zahl der vorhandenen Priester bald
nicht mehr ausreichte, die religiosen Bediirfnisse der Glaubigen
zu befriedigen. Auf einen Wink des spanischen Kénigs hin,
dass ,die Jesuiten in der Bekimpfung der Ketzer mehr zu
achten seien als die stirksten Heere“ mussten die Utrechter,
wenn auch ungerne, einige Mitglieder der Gesellschaft Jesu
zulassen, um an dem Wiederaufbau des Katholizismus in den
Niederlanden mitzuarbeiten. Damit aber war das trojanische
Pferd hereingeholt. Von diesem Tag an datieren die langwie-
rigen Zwistigkeiten zwischen Einheimischen und Jesuiten, die
schliesslich zu einem unheilbaren Bruch gefiihrt haben.
Ordensgeistlichkeit wurde in Holland nie gerne gesehen,
denn seit dem Aufkommen der grossen mittelalterlichen Moénchs-
orden der Franziskaner und Dominikaner hatte man mit diesen
nur unliebsame Frfahrungen gemacht, und vollends liess das
Auftreten des jungen Jesuitenordens das Schlimmste befiirchten.
Die von der Ordensgeistlichkeit propagierte Verdusserlichung
der Religion, ihre iberschwengliche Maria- und Heiligenver-
ehrung, ihre Rosenkranzandachten und Skapuliere, ihre Mecha-
nisierung der Religion und namentlich das Verhalten der Je-
suiten auf dem Trienter Konzil, ihr Streit mit dem Lowener
Theologen Baius iiber die augustinische Gnadenlehre, stellten
eine Frommigkeitsform dar, der die in Holland von altersher ge-
pflegte Innerlichkeit und der tiefe sittliche Ernst abhold waren.
Der holldndische Katholizismus hat von jeher ein beson-
deres Geprige gehabt. Seit den Tagen des Bonifatius zeigte
gich eine ausgesprochene Vorliebe fiir die Bibel und die biblische
Frommigkeit. Den Wert des Bibellesens finden wir denn auch
auf jeder Seite der (teschichte mit trefflichen Worten gezeich-
net. Strenge festhaltend an der augustinischen Gnadenlehre,
wie sie an der Lowener Universitit doziert wurde, wird auf
ein wirklich christliches Leben nach dem ernsten Geist des
Evangeliums mehr Gewicht gelegt, als auf #ussere Werkheilig-
keit. Es ist der Geist der ,Vorlaufer der Reformation“, der Geist
der ,Brider des gemeinsamen Lebens“, der Médnner wie Geert
Groote, Zerbolt von Zutfen, Erasmus von Rotterdam, Wessel
Gansfort, Johannes Brugman erfiillte, und vor allem der Geist
des Thomas von Kempen, der bis in die tiefsten Schichten der



— 5 -

hollindischen Kirche wirkte. Auch in kirchenpolitischer Be-
ziehung weist die Kirche besondere charakteristische Merkmale
auf. Stolz auf ihre Selbstindigkeit hat sie ihre Stellung als
freie Nationalkirche immer und oft sogar sehr energisch gegen
papstliche Machtanspriiche verteidigt. In dem grossen, das ganze
Mittelalter beherrschenden Kampf zwischen Kaiser und Papst
um die Vorherrschaft in Europa stehen die Utrechter Bischofe
durchweg auf der Seite des Kaisers. Und was die Unfehlbar-
keit des Papstes anbetrifft, so ist es fiir den Katholizismus der
Niederlande sehr bezeichnend, dass der einzige Holléinder, der je
zu der pipstlichen Wirde berufen wurde, Papst Adrian VI,
den Satz geprigt und nach Besteigung des péipstlichen Stuhles
noch einmal wiederholt hat: ,Es steht fest, dass der Papst auch
in Sachen des Glaubens irren kann. Denn es hat viele Pipste
gegeben, die ketzerisch lehrten.“

Dass die Jesuiten mit einer Kirche solcher Traditionen
friher oder spiter in Konflikt geraten mussten, lag in der
Natur der Sache begriindet. Mit ihrer laxen Moral, ihren Er-
oberungsgeliisten und ihren auf die Unterwerfung der Bischofe
und Vergrosserung der pépstlichen Macht abzielenden Bestre-
bungen stiessen sie gleich bei ihrem Eintritt in Holland auf
den einmiitigen Widerstand der in ihren Traditionen wurzelnden
(xeistlichkeit, und dies um so mehr als sie tiberdies dem General-
vikar den kanonischen Gehorsam verweigerten und seine Macht
mit allen Mitteln zu untergraben suchten.

Denn im Grunde genommen ist es eine Machtfrage ge-
wesen, die Ordens- und Weltgeistlichkeit entzweite: die Frage
ob in der nachreformatorischen Kirche von Holland die hierar-
chische Ordnung des vorreformatorischen Zeitalters weiter-
existiere, oder ob der Katholizismus in diesen Léandern als
eine Neupflanzung zu betrachten sei. Anders gesagt: ob die
katholische Kirche Hollands des 16. Jahrhunderts als die regel-
rechte Fortsetzung der von Willibrordus im 7. Jahrhundert
gegriindeten gelten konne, so dass alle vorhandenen Rechte auf
die Nachfolger tbergegangen seien — oder ob durch die
lutherische Bewegung die Utrechter Kirche vollig zugrunde
gegangen seli und damit alle fritheren Rechte verloren seien.
Sasbold Vosmeer stellte sich samt seiner Weltgeistlichkeit auf
den ersten Standpunkt und betrachtete sich als den einzig
rechtméssigen Erben der von dem ,Apostel der Friesen“ ge-



— B -

grindeten Kirche, die allerdings durch die Reformation sehr
grosse Einbusse erlitten, aber trotzdem immer weiterbestanden
hatte und in der somit die bischofliche Nachfolge und die Epis-
kopal- und Kapitularrechte noch zu Recht bestunden. Bei den
Jesuiten hingegen herrschte von Anfang an die Meinung, dass
der Katholizismus in Holland in der Reformation aufgegangen
und durch sie vernichtet worden sei, dass die Niederlande zu
einem einfachen Missionsgebiet wie China oder Afrika geworden
seien und die Utrechter Kirche wie ein im Schiffbruch unter-
gegangenes Schiff, iiber dessen Reste der erste Finder nach
Belieben verfligen konne. Folgerichtig erachteten sie sich durch
die Bestimmungen des Generalvikars keineswegs gebunden
und wiesen sie sie stindig als unwirksam und unrechtméssig
zuriick. Uberdies konnten sie sich auf das Vorrecht ihres Ordens
berufen, das ihnen vollige Selbstindigkeit den Bischofen gegen-
tiber gewéhrte und sie nur zum Gehorsam an den Ordensgeneral
verpflichtete. Diese Auffassung, die ubrigens in den tatsich-
lichen Verhéltnissen nicht die geringste Stiitze fand, machte
jedes Zusammenarbeiten von vorneherein ergebnislos; sie
musste schliesslich zu einer erbitterten Auseinandersetzung
fithren. Kaum waren die Jesuiten in Iolland erschienen, so
verbreiteten sie iiberall ihre zersetzenden Meinungen. Ohne
sich um die Anweisungen des Generalvikars zu kimmern,
wihlten sie sich nach eigenem Gefallen einen Wirkungskreis,
hetzten die Gldubigen gegen die Ortsgeistlichkeit auf, dringten
- die rechtméssig eingesetzten Seelsorger aus ihren Sprengeln,
reisten durch das ganze Land, um reiche Gaben und Erbschaften
fir ihre Kloster zusammenzubetteln. Gerade aus diesen Griinden
und wegen ihrer staatsgefahrlichen Wiihlereien wurden sie durch
Edikte der Regierung wiederholt verbannt. Treffend hat Vosmeer
ihre Umtriebe gekennzeichnet mit dem Wort: ,Sie tragen drger-
niserregende Lehren vor, durch die eine leichtfertige Lebens-
weise hervorgerufen wird; sie wollen tiberall die ersten Stellen
einnehmen, und ihr Bestreben ist: angebetet zu werden. Ge-
lingt dies, dann befehlen sie, wenn nicht, dann machen sie
Opposition.“ Dieses kecke, schméahliche Benehmen wurde von
den Einheimischen um so weniger ertragen, als gerade sie ihr
dornenreiches, gewinn- und freudloses Amt inmitten einer feind-
lich gesinnten Beviélkerung nur mit Anstrengung aller Krifte
und unter Verzicht auf jede Bequemlichkeit in steter Gefahr



—

ausitben mussten und sie immer fir die Ricksichtlosigkeiten
der Jesuiten zu biissen hatten, die bei hereinbrechender Ver-
folgung sich stets durch die Flucht rechtzeitig in Sicherheit
brachten.

Der Internuntius zu Briissel, bei dem Vosmeer einige Male
Hilfe suchte, wollte es mit dem immer méichtiger werdenden
Orden um keinen Preis verderben und begnligte sich mit der
diplomatischen Antwort: ,Er misse Vosmeer in seinen Klagen
durchaus Recht geben, habe aber keine Lust, sich ,Sasboldianer®
schimpfen zu lassen, denn die Jesuiten seien so unruhig, dass
selbst in katholischen Léndern kein einziger Bischof oder Priester
mit ihnen im Frieden leben konne.“ Vergebens waren auch die mit
dem Ordensprovinzial gepflogenen Verhandlungen. Nur dass Vos-
meer unter Vergiftungserscheinungen schwer krank heimkehrte.

In Rom aber sah man die Unentbehrlichkeit dieses im
Dienst seiner Kirche sich verzehrenden Mannes wie auch
seines uneigenniitzigen Klerus vorlaufig noch sehr wohl ein
und nahm beide gegen das Treiben der Jesuiten vorderhand
noch in Schutz. 1602 verlieh Papst Clemens VIII. dem General-
vikar die erzbischofliche Wiirde und stattete ihn mit den be-
sonderen Befugnissen eines Apostolischen Vikars aus. Bei der -
im selben Jahr zu Rom stattgehabten Konsekration wurde ihm
der Titel eines ,Erzbischof von Philippi“ beigelegt.

Auch dieser Titel wurde im folgenden Jahrhundert, nach-
dem der Bruch mit Rom unwiderruflich geworden war, der
Gegenstand einer langwierigen Kontroverse, weil die Jesuiten
aus diesem fremden Titel zu beweisen suchten, dass Vosmeer
und seine Nachfolger niemals Erzbischofe von Utrecht im eigent-
lichen Sinne des Wortes, mit ,ordinaria potestas“, gewesen seien.
In der Tat wurde durch diesen Titel und noch mehr durch
die hinzukommende Wiirde des apostolischen Vikariats ein
zweideutiger Zustand geschaffen, weil es den Anschein haben
konnte, als wire Vosmeer nur ein Bischof ,in partibus infide-
lium*“ gewesen, der seine Konsekration und bischofliche Voll-
macht ausschliesslich dem personlichen Wohlwollen des Papstes
zu verdanken hitte und zu jeder Zeit nach Belieben des
Papstes abgesetzt werden konnte. Der Jesuiten Meinung ist
dies von Anfang an gewesen, und man kann ihnen denn auch
eine gewisse Konsequenz in ihrem Streit gegen die Utrechter
Kirche nicht abstreiten, aber anderseits ist daran zu erinnern,



— 8 —

dass die romische Kurie die Wiirde eines wirklichen Erzbischofs
in den Wirdentragern in Holland bis nach dem endlichen Bruch
stets und auf nicht misszuverstehende Weise anerkannt hat,
bis sie sich dann spiter das Scheinargument der Jesuiten gerne
aneignete, als sie um 1700 die Zeit gekommen glaubte, die
uralte bischofliche Verfassung der hollindischen Kirche zu ver-
nichten, den Erzbischof Codde abzusetzen und eine angesehene
und ehrwiirdige Kirche dem Jesuitismus auszuliefern. In Wahr-
heit aber waren Vosmeer und seine Nachfolger wirkliche Erz-
bischiéfe von Utrecht. Als soleche waren sie von den Kapiteln,
als von dem zustiindigen Kollegium, gewihlt. Freilich geneh-
migte der Papst die Wahl, wie er auch den Titel verlieh, aber
dariiber war man sich ganz klar, dass die bischofliche Macht
von den Kapiteln und nur von ithnen als von den rechtméissigen
Organen einer selbstindigen Kirche kam. Dass Vosmeer auch
von der romischen Kurie als wirklicher Erzbischof von Utrecht
angesehen wurde, geht schon daraus hervor, dass ihm durch
Konsistorialerlass jede Jurisdiktion in Philippi verboten wurde
und der fremde Titel nur aus politischen Griinden gegeben
wurde, und zwar ,um die ketzerischen Protestanten nicht zu erbit-
tern“. Denn einen Erzbischof von Utrecht wirden die fana-
tischen Protestanten niemals unter sich geduldet haben, schon
darum nicht, weil er einem Fiirsten zum Gehorsam verpflichtet
war, den das protestantische Holland abgeschworen hatte und
mit dem es in einem verzweifelten Kampf stand. Auch wurde
es Vosmeer gestattet, sich Erzbischof von Utrecht zu nennen,
,sobald es die Verhilltnisse in Holland erlaubten®. In diesem
Sinne sprechen sich mehrere Briefe des Erzbischofs deutlich
aus. So heisst es in einem Brief: ,Der Papst hat mich unter
einem fremden Titel weihen wollen, aber er hat mir dasVolk
des hl. Willibrordus tbergeben, so dass ich in Wahrheit Erz-
bischof von Holland, Zeeland und Utrecht heissen kann.“
Vom Jahr 1605 an hat denn auch Vosmeer ohne Wider-
spruch von seiten der kirchlichen Behorden sich in offiziellen
Stiicken ,Erzbischof von Utrecht® genannt. Und wenn man
nun weiter noch weiss, dass sogar die Jesuiten ihn in dieser
Wiirde anerkannt haben, dass er aus diesem Grunde von den
Staaten von Holland ,zum ewigen Tage“ aus dem Lande ver-
bannt wurde und dass er zu Koln als ,Erzbischof von Utrecht“
begraben liegt, dann durfte es jedem nicht verjesuitisierten



WO -

Geschichtskenner ohne weiteres klar sein, dass Sasbold Vosmeer
wirklich das gewesen ist, fiir was er sich ausgab und wozu
ihn die Kapitel ernannt hatten: Erzbischof von Utrecht, der
aber, um bei den Protestanten keinen Argwohn zu erregen,
seine wirkliche Wiirde unter einem fremden Titel verschleiern
musste.

Seine Verbannung war den Jesuiten eine willkommene
Gelegenheit, ihre Wiihlereien zu verdoppeln. Trotz des Ver-
bannungsdekrets wagte sich Vosmeer noch einmal nach Holland
zuriick und verbot unter Androhung des Kirchenbannes jede Aus-
tibung kirchlicher Funktionen ohne bischéfliche Vollmacht. Wegen
dieser Massnahmen von den Jesuiten in Rom verklagt, wurde
er gezwungen, diese Verordnung zu widerrufen. Auf seine Lir-
kliarung, dass er scine Weisungen nicht zurticknehmen kénne,
ohne gegen die Gerechtigkeit und die Liebe zu verstossen,
hatte er die Genugtuung, dass Rom seine Verordnung billigte.
Kr erhielt die Antwort: er moge die vorigen Briefe als nicht
geschrieben betrachten und seine Rechte geltend machen.

Nach seinem 1614 erfolgten Tod wihlten die Kapitel den
bisherigen Generalvikar des Bistums Deventer, Philippus Rove-
nius, zum Nachfolger, der auch die pépstliche Bestéitigung er-
hielt. Auch ihm wurde die besondere Wiirde eines apostolischen
Vikars verliehen, insbesondere das Recht, Kanoniker zu ernennen
und fir alle in den Vereinigten Niederlanden gelegenen ,Me-
tropolitan-, Kollegial- und Parochialkirchen“ Benefizien zu ver-
geben. Durceh besondere Erlasse wurden auch die Ordensgeist-
lichkeit und namentlich die Jesuiten seiner Jurisdiktion unter-
stellt. Wie sein Vorginger erhielt er den Titel eines ,Erzbischofs
von Philippi® mit Amtsbefugnis im Erzbistum Utrecht und in den
Suffragan-Bistiimern. In der Uberzeugung, dass der Katholizismus
in Holland sich nur dann von den schweren Schlidgen der Refor-
mation erholen konnte, wenn Ordnung und Ruhe in der Kirche
herrschten, erneuerte er bei seinem Amtsantritt die unter Vos-
meer mit den Jesuiten geschlossenen Konkordate. Damit aber
zog er sich den Unwillen der Gesellschaft zu, die sofort Klagen
gegen ihn in Rom erhob. Trotz Abmachungen und Verboten
wanderten sie in stets wachsender Zahl in diese Lénder ein
und vergrésserten die Unruhe dermassen, dass Rovenius sich
-entschliessen musste, persénlich nach Rom zu gehen, um zu
versuchen, den langwierigen und die gedeihliche Entwicklung



— 10 =

des Katholizismus hemmenden Zwistigkeiten durch eine klare
Entscheidung ein Ende zu machen. Bei der ,Congregatio de
Propaganda Fide“ reichte er ein Request ein und ersuchte,
die von den Jesuiten gegen ihn erhobenen Klagen vernehmen
zu diirfen. Das Bestreben der Jesuiten sei, die Gewalt tiber die
Utrechter Kirche ganz in ihre Hand zu bringen. Sollte Rom
dies billigen, so wiirde dadurch der Untergang des hollindischen
Katholizismus in kurzer Zeit besiegelt sein. Denn die Lehre
und die Grundsiitze der Jesuiten wirkten verflachend auf den reli-
giosen Ernst des Christentums; die Religion sei ihnen nur Mittel
zur Erreichung ihrer politischen Ziele. Die verhiltnismissig
grosse Duldsamkeit der protestantischen Bevolkerung sei nur
der verstidndnisvollen Umsicht und Loyalitit der einheimischen
Geistlichkeit zu verdanken. Sollte der Jesuitismus in Holland
je zur Herrschaft gelangen, so wiren neue Verfolgungen zu
befiirchten und wiirde der Katholizismus ohne Zweifel vernichtet
werden. Die holléindische Regierung sei genau davon unterrichtet,
dass die Wiihlereien in Deutsehland und Venedig von den Jesuiten
angestiftet seien, weil sie sich {iberall gerne in die Staatsange-
legenheiten einmischten und dem Lande bedeutende Summen
durch ihr habsilichtiges Benehmen an Sterbebetten entzogen,
Schliesslich erkldrten Rovenius und seine Geistlichkeit sich be-
reit, von ihren Stellen zuriickzutreten, falls Rom dauernd zu-
lassen sollte, dass die Mitglieder der Gesellschaft Jesu ohne
Ricksicht auf die bischofliche Autoritiat auch kiinftig Zwietracht
séen sollten.

Die Antwort auf diese Vorstellungen war eine pépstliche
Bulle von 1623, die alle Ordensgeistlichen der bischoflichen
Gewalt des Rovenius unterstellte. Auch das hinderte die
Jesuiten nicht, sich weiter gegen die Weisungen des Bischofs
aufzulehnen. So verschirfte sich die innere Spannung von Jahr
zu Jahr und ging einer verhéngnisvollen Entscheidung entgegen.

Nach dem 1621 beendeten Waffenstillstand mit Spanien
erneuerte die Regierung die gegen die Katholiken in friheren
Jahren erlassenen Edikte. Die Jesuiten, als die grossten Unruhe-
stifter, wurden aus dem Lande verbannt, und alle Geistlichen,
deren Treue gegen die Regierung verdichtig erschien, wurden mit
demselben Schicksal bedroht. Wenn nun aber auch an der
Treue und Vaterlandsliebe der einheimischen Geistlichkeit we-
nigstens im 17. Jahrhundert nicht zu zweifeln war, so drohte



— 11 —

der Kirche doch eine andere Gefahr, vor der sie zu schiitzen
sich der Erzbischof verpflichtet sah. In dem Edikt von 1621
wurden nimlich die Katholiken von der Ubernahme der er-
ledigten Kanonikate und Pfriinden ausgeschlossen, die kiinftig
nur von Protestanten besetzt werden konnten. Der Grund dieser
Massnahme war politischer und finanzieller Natur. Kinerseits
hofften die Staaten von Utrecht, auf diese Weise in den Besitz
der bis dahin von den Kanonikern aufgebrachten Stimmen zu
gelangen und dadurch eine protestantische Mehrheit zu erreichen.
Und anderseits sah man mit neidischen Blicken auf die zum
Teil sehr ansehnlichen Kirchengiiter, die man in protestantische
Hénde zu bringen hoffte. Der Utrechter Kirche drohte eine
viel ernstere Gefahr als der Verlust der Kirchengiiter, namlich
die Gefahr, dass die Kapitel aussterben konnten. Darum er-
nannte Rovenius mit Zustimmung aller Kanoniker ein neues
kirchliches Kollegium, das aus fiinf Kanonikern des Domkapitels,
aus vier der librigen Kapitel und aus zwei Priestern bestand, und
dem alle Kapitelrechte iibertragen wurden. Dieses unter dem
Namen ,Vikariat® bekannte Kollegium fungierte von nun an
als Ratgeber des Bischofs und als Beistand bei der Regierung
der Kirche, und es besass, wie die fritheren Kapitel, das Recht der
Bischofswahl bei Erledigung des Utrechter Stuhles. In der Stif-
tungsurkunde heisst es: ,dass es zur Bewahrung aller Rechte
des Bistums und in allen wichtigen Sachen dieselben Rechte haben
solle wie ein Kathedralkapitel“. Als solches hat es ohne Ein-
spruch Roms im 17. Jahrhundert seine Rechte ausgeiibt. Erst
nach dem Bruch, als auf eine Unterwerfung unter den Willen
des Papstes nicht mehr zu rechnen war, wurde diese Umbildung
der Kapitel von Rom und den Jesuiten aufgegriffen, um den
Untergang der Kapitel darzutun und die Wahl Steenovens
als unrechtmiissig und nichtig -stempeln zu koénnen.

Dem kréanklichen und altersschwachen Rovenius wurde
1637 ein Koadjutor in der Person des Edelmannes Jacobus de
la Torre gegeben. Die Jesuiten hatten auf Vergrosserung
:hrer Macht gehofft, konnten aber in Rom vorderhand noch
nicht durchdringen. Es wurde der Plan ausgeheckt, eine
Schar von dreihundert Ordensgenossen nach Holland zu
~senden, um die Gewalt mit einem Schlage zu erobern. Die
Gelegenheit wire ja giinstiz gewesen, denn auch Rovenius
wurde aus dem Land ausgewiesen. In dem Verbannungs-



— 19 —

dekret wird er ,ein Feind des Landes“ genannt, der sich ,den
Titel eines Erzbischofs von Utrecht“ beigelegt und als solcher
Amtshandlungen vorgenommen habe. Wiederum ein Beweis,
dass auch die Staatsbehdrden in Rovenius das Haupt der Ut-
rechter Kirche erblickt hatten.

Als er 1651 starb, folgte ihm sein Koadjutor Jacobus de
la Torre. Von adeliger Herkunft und mit Vorliebe in den hoch-
sten Kreisen verkehrend, fehlten ihm die Eigenschaften, durch
die seine beiden Vorginger sich ausgezeichnet hatten, um unter
den schweren Verhiltnissen, in denen der hollindische Katho-
lizismus sich damals befand, sich seiner entsagungsreichen,
miihevollen Aufgabe zu widmen. Zuginglich fir Schmeichelei
und ehrenvolle Auszeichnungen, den jesuitischen Kunstgriffen
weit unterlegen, riitumte er den Feinden der Kirche bedeutende
Vorrechte ein, die die Lage der Hollinder ausserordentlich er-
schweren mussten. Seine Weihe erhielt er 1647 von dem Kélner
Nuntius Chigi, anlédsslich der Vorverhandlungen des westphéli-
schen Friedens, mit dem Titel ,Erzbischof von KEphesus®.
Bei der Konsekration assistierte ausser Rovenius der ,Dechant
des Haarlemer Kathedralkapitels®, aus welcher Bezeichnung
wieder ein ungesuchter Beweis zu entnehmen ist, dass die
Existenz der Kapitel noch in der Mitte des 17. Jahrhunderts
unbestritten war.

Abgesehen von den gleich zu besprechenden, den Jesuiten
gemachten Konzessionen, finden wir nur eine einzige Amtshand-
Iung de la Torres erwiihnt, eine Firmungsreise nach Nord-
holland, die ihm wegen der dadurch entstandenen Unruhen
die Verbannung einbrachte. An dem IHofe des Jesuitengtnners
Leopold Wilhelm in Briissel, der ihn mit Ehrenimtern aus-
zeichnete, wurde ihm diese Verbannung gewiss nicht schwer.
Von Liebe zu seiner Kirche oder von einem Bewusstsein seiner
apostolischen Stellung hat er keine Beweise gegeben.

Als er 1651, nach Rovenius’ Tod, alle bischoflichen Befug-
nisse erhielt, liess er sich durch die Vorspiegelungen der Je-
suiten, die ihm das glinzende und eintriglichere Bistum Ypern
in Aussicht stellten, zu den ,Concessiones Ephesinae“ verleiten,
durch die er den Loyolisten elf neue Stationen in Holland ein-
raumte und ihnen das Recht verlieh, in einigen Stidten, wo
die Jesuiten schon tétig waren, ,socii zu ernennen. Diese
ganze VYorlage, die ohne Vorkenntnis der einheimischen Geist-



lichkeit abgemacht war, veranlasste das Kapitel zu einem
scharfen Protest gegen diesen eigenmiichtigen Eingriff in seine
Rechte. De la Torre sah sich gezwungen, nach Rom zu gehen,
um die Sache der Hollinder gegen die schon auf siebzig Je-
suiten angewachsene Schar zu verteidigen. Die Propaganda
entschied auch diesmal zugunsten der Utrechter und erneuerte
die frither getroffenen Abmachungen. 1661 starb de la Torre
an Geisteskrankheit. Zu Dankbarkeit hatte er seine Kirche
nicht veranlasst.

Johannes Baptista van Neercassel folgte ihm. Unter seiner
Regierung stieg die Zahl der Jesuiten in Holland auf achtzig,
und damit nahmen auch die Schwierigkeiten und Streitereien
immer mehr tiberhand. In wenigen Jahren musste Rom fiinfmal
gegen die Gesellschaft einschreiten, aber ungeachtet der papst-
lichen Entscheidungen wussten sich noch 34 Jesuiten einzu-
schleichen. Neercassel gelang es im Jahre 1669, alle tiberfliissigen
und unrechtmiissig in Holland sich aufhaltenden Jesuiten zu
entfernen, aber diese nahmen ihm das so tibel, dass sie den
Kampf mit doppelter Heftigkeit fortsetzten. Hatten sie bis jetzt
die Macht der Einheimischen nicht brechen konnen, weil Rom
immer zugunsten der Utrechter entschieden hatte, schien jetzt
die Waffe getunden, mit der sie den todlichen Streich fithren
wollten. Neercassel wurde des Jansenismus verklagt und sah
sich gendtigt, nach Rom zu ziehen. Was er dort von den Riinken
und Umtrieben der Jesuiten erfuhr, gab ihm die Klage in die
Feder, ,dass er sich der Menschheit schimen miisse, da er sehe,
dass es solche unverschidmte und hartnéickige Liigner gebe, die
solcher Verleumdungen féhig sind“. In einem Brief aus Rom
vom 29. November 1670 schrieb er an das Kapitel von Haarlem:
»Ich bitte euch, o6fter und inbriinstiger zu beten als sonst, damit
Gott mir die notige Umsicht und den Mut gibt, unsere gemeinsame
Sache zu verteidigen in einer Stadt, wo man mit raffinierten
Kopfen zu tun hat, die geheime Kniffe und Griffe gebrauchen
und in einer mir ganz fremden und unbekannten Weise vor-
gehen. David in der Waffenriistung Sauls war nicht in grésserer
Verlegenheit und Verwirrung als ich hier.“ Als Ergebnis der
Untersuchung konnte Neercassel an seine Kirche schreiben:
»Nichts ist zu unserem Nachteil, viel zu unserem Vorteil be-
schlossen.“ Auch seine berithmte Arbeit: ,Amor poenitens sive
de divini amoris ad poenitentiam necessitate et recto clavium



— 14 —

usu® (1683), in der er sich gegen die leichtsinnige Beichtstuhl-
praxis der Jesuiten richtet, weshalb er in Rom denunziert
wurde, fand bei Papst Innozenz XI. die gebiihrende Anerken-
nung, der erkldrte: ,Das Buch ist gut und der Verfasser
ein Heiliger.“ Unter Alexander VII. wussten dann die Jesuiten
dennoch ein Dekret zu erlangen, das das Buch verbot: ,donec
corrigetur®.

Eine nihere Wiirdigung des segensreichen Wirkens Neer-
cassels, den Reusch mit vollem Recht ,einen der ehrwiirdigsten
Bischofe aus den letzten Dezennien des 17. Jahrhunderts“ ge-
nannt hat, wiirde den Rahmen unseres Aufsatzes sprengen. Nach
seinem Tod (1686) liessen es die Jesuiten nicht an Anstrengungen
fehlen, mit Hilfe auslindischer Gesandten und ihnen gewogener
Kardinéile einen Jesuitengonner auf den Utrechter Bischofssitz
zu bringen. Das Kapitel hingegen wihlte den Freund Neer-
cassels, den gelehrten Verfasser der grundlegenden historischen
Arbeit ,Batavia Sacra“, Hugo Franziskus van Heussen, zum
Nachfolger. Es gelang den Jesuiten, den Gewéhlten auf Grund
einer von ihm erschienenen Schrift iiber den Ablass zu denun-
zieren. Als dadurch seine Bestédtigung durch Rom zweifelhaft
erschien, gab das Kapitel, das auf ein gedeihliches Zusammen-
arbeiten mit Rom den hochsten Wert legte, wiederum einen
Beweis seiner versohnlichen Gesinnung und reichte eine neue
Kandidatenliste ein, ohne jedoch van Heussens Kandidatur zu-
rickzunehmen, aus der nun 1668 Petrus Codde einstimmig ge-
wahlt wurde, der die pépstliche Bestétigung erhielt. Im néch-
sten Jahr empfing er von dem KErzbischof von Mecheln die
bischofliche Konsekration mit dem Titel Erzbischof von Sebaste.
Vor der Weihe legte ihm der Konsekrator ganz auf eigene
Faust ein Schriftstick — das Formular des Alexander VII. —
zur Unterzeichnung vor. Codde verweigerte die Unterschrift
mit der Begriindung: ,Ohne mein Gewissen zu verletzen und
Gott zu versuchen, kann ich, was ich gelesen habe, nicht unter-
schreiben, Sollte hier von Jansenismus die Rede sein, so will
ich gerne erkliren, dass ich mich nie in diese Streitigkeiten
gemischt habe. In Holland sind sie nur dem Namen nach be-
kannt.* Die Weihe fand am nichsten Tage ohne weiteren
Zwischenfall statt, aber der Anschlag der Jesuiten gelang: die
Weigerung Coddes das Formular zu unterschreiben, sollte
die Waffe werden, den Erzbischof zu Fall zu bringen.



— 15 —

Zum richtigen Verstindnis der schwebenden Kontroverse
moge hier eine kleine Kinschaltung gemacht werden.

Cornelius Jansenius, Professor der Theologie an der Lowener
Universitit und spéterer Bischof von Ypern, aus der Schule
des Baius hervorgegangen, hatte gemeinsam mit seinem Freund
Jean du Vergier de Hauranne sich zur Lebensaufgabe gestellt,
die Lehre des hl. Augustin tiber die Gnade, die Vorherbestim-
mung und den freien Willen des Menschen, die, nachdem sie
mehr als ein Jahrtausend die offizielle Kirchenlehre gewesen,
von Molina und den Jesuiten in das (Gegenteil verkehrt worden
war, zu neuem Ansehen zu bringen. Zu diesem Behufe drang
er tief in den Geist dieses Kirchenlehrers ein, las zehnmal alle
Werke des grossen Abendldnders, dreissigmal seine Schriften
tiber die Gnade, und arbeitete dann zwanzig Jahre lang an
seinem Buch: ,Augustin oder die Lehre des Augustin lber die
Gesundheit, Krankheit und Heilung der menschlichen Natur‘.
Das Buch erschien 1641, zwei Jahre nach dem plotzlich er-
folgten Tode Jansenius’. Auf Klage der Jesuiten in Rom
wurde die Verbreitung verboten, weil es iiber Fragen handelte,
~deren Erorterung durch friihere pépstliche Entscheidungen ver-
boten war. Zehn Jahre spiter wurden auf Antrag von 85 fran-
zosischen Bischofen finf Thesen durch Rom als ketzerisch ver-
urteilt, die dem Buch des Jansenius entnommen hiessen. Ein
bedeutender Teil der katholischen Welt Frankreichs (denn in
Frankreich, nicht aber in Holland, spielt sich die jansenistische
Kontroverse ab) das Kloster Port-Royal mit dem Abt St. Cyran,
Arnauld, Nicole, Pascal und anderen voran, billigten die Ver-
urteilung der finf Thesen durchaus, weigerten sich aber ent-
schieden, anzunehmen, dass diese Thesen sich im Jansenschen
Buch finden, oder, wenn dies der Fall sein sollte, dass Jansenius
diese Thesen in dem von Rom verurteilten Sinn gelehrt habe.
Es handelt sich also beim Jansenismus nicht um irgendeine
ketzerische Lehrmeinung, die von einem Teil der Katholiken
vertreten wurde, denn diejenigen, die von den Jesuiten als
»Jansenisten“ verschrieen sind und gewoéhnlich noch heute als
solche verschrieen werden, verwerfen die Thesen an und fiir
sich als ketzerische Lehrmeinungen, es handelt sich ndmlich
lediglich um die Frage: ,Hat Jansenius diese Thesen gelehrt
und wenn ja, wo sind sie dann in seinem Buch zu finden ?*
Diese Unterscheidung konnte aber fiir die Zukunft des Jesuiten-



— 16 —

ordens gefihrlich werden; es galt, dem Molinismus zum Sieg zu
verhelfen und den Augustinismus auszurotten, und dazu musste
Jansenius als der Verteidiger dieses Augustinismus herhalten;
denn dadurch, dass Jansenius verurteilt wurde, war auch dem
Augustinismus der Todesstoss versetzt. Darum war den Jesuiten
alles daran gelegen, Jansenius als Ketzer zu brandmarken, und es
musste auch der letzte Widerstand niedergeschlagen werden. Zu
diesem Zweck erbaten und erhielten sie von Papst Alexander VII.
1665 ein Formular, das jedem Theologen zur Unterschrift
vorgelegt und in dem erklart wurde: . Ich unterwerfe mich
der Konstitution Innozenz’ X. vom 31. Mai 1653 und der Ale-
xanders VII. vom 16. Oktober 1656 und verdamme aufrichtig
die funt Sétze aus dem Buch ,Augustinus“ des Jansenius in
dem Sinn des Verfassers, wie der hl. Stuhl sie verurteilt hat.
Dies schwore ich. So helfe mir Gott und sein hl. Evangelium.“

Es war den Jesuiten allerdings sehr wenig daran gelegen,
einen toten Bischof verurteilt zu sehen. Aber die Verurteilung
war zunichst ein Racheakt fir die von Jansenius erlittene
Niederlage, der ihren Versuch, sich in der L.owener Universitit
einzunisten, vereitelt hatte. Aber vor allem galt es, wie schon
oben gesagt worden ist, die lberlegene alte katholische Rich-
tung in der Kirche, die Trigerin des christlich-katholischen
Geistes, niederzuwerfen, denn diese bildete fiur den Jesuiten-
orden eine stete Gefahr, insoweit sie sich dem FKEndziel des
Ordens — der Unterwerfung der ganzen Kirche — erfolgreich
entgegensetzte. Man begreift die furchtbare Tragweite des
Formulars. Alles was nicht bedingungslos seine Unterschrift
gab, auch wenn an der Rechtgldubigkeit nichts auszusetzen war,
wurde als Ketzer verdéchtigt und verfolgt. Vergebens erklirten
die Port-Royalisten, dass sie die Satze an und fiir sich ver-
werfen, dass also zwischen ihnen und dem tibrigen Teil der
katholischen Kirche kein dogmatischer Unterschied bestehe,
vergebens beteuerten sie ihre Anhénglichkeit an den hl. Stuhl,
vergebens auch baten sie um Angabe der Stellen in Jansens
Buch, der Jesuitismus forderte vollige Unterwerfung. Was sich
nicht beugte, wurde gebrochen. Man kennt den Ausgang in
Frankreich. Die Verweigerer wurden mit Gefiingnis bestraft
und miirbe gemacht, ihrer Amter entsetzt oder verbannt. Ar-
nauld wurde aus der Sorbonne gestossen, das Kloster Port-
Royal zerstort, die Nonnen verjagt, die Leichen ausgegraben,



die Asche in den Wind zerstreut. Sehr viele fanden Aufnahme
in den Niederlanden, ,der grossen Arche der Fliichtlinge“, nicht
weil die Utrechter Kirche jansenistisch war, sondern weil der
niederlindische Staat, der selbst soviel um der Gewissensfreiheit
willen erduldet hatte, jedem um des Glaubens willen Verfolgten
eine sichere Zufluchtsstdtte bot! So kamen die franzosischen
Fliichtlinge mit den Holléindern in nithere Beriihrung, und diese
Beziehungen mussten sich bald enger gestalten, weil beide Teile
den Kampf gegen denselben Feind, den Jesuitismus, fithrten.
Nun wurden auch bald Klagen gegen den Erzbischof Codde
in Rom eingebracht. Die Verweigerung der Unterschrift unter
das Formular, sein Verkehr mit den franzosischen Fliichtlingen
sind die Vorwinde, die der Jesuitismus gebraucht, Codde und
seine (teistlichkeit des Jansenismus zu bezichtigen. Codde reiste
nach Rom, und es gelang ihm, im Jahre 1694 seine Unschuld glén-
zend zu beweisen. Nach einer sehr eingehenden Untersuchung
wurde er in allen Punkten freigesprochen. Im Jahre 1697 kam
die Gelegenheit, auf die die Jesuiten ein ganzes Jahrhundert
hingearbeitet hatten, um zu dem enischeidenden Schlag aus-
zuholen. Anlésslich der Vorverhandlungen zum Frieden von
Rijswijk (1697), der den Krieg zwischen Holland und Frank-
reich beenden sollte, verbreitete der Beichtvater des franzo-
sischen Gesandten, der Jesuit Doucin, unter den Teilnehmern
am Friedenskongress eine Schméhschrift, fiir die ihm ein Feind
der holldndischen Kirche das Material geliefert hatte, unter
dem Titel ,Kurze Denkschrift iber den Zustand und Fortgang
des Jansenismus in Holland“. Die Bedeutung dieser Schrift liegt
gewiss nicht in ihrem Inhalt, sondern allein in den Folgen, die
sie fur die Utrechter Kirche gezeitigt hat. HEs wird darin die
Vorstellung geweckt, als ob der ,Jansenismus“, den das Papst-
tum nur mit der grossten Mihe in Frankreich hat nieder-
kampfen konnen, auf einmal in Holland das Haupt erhoben
habe und eine neue Gefahr fiir die Kirche darstelle. Der Kirche
von Holland wird zum Vorwurf gemacht, dass ihre Lehr- und
Gebetbiicher ketzerisch seien, weil darin das Lesen der Bibel
empfohlen werde! Es sei in Holland eine Ubersetzung des neuen
Testaments in Gebrauch; einige Sakramente werden in der
Muttersprache gespendet; in dem englischen Gruss werde statt
ngesegnet bist du iiber den Weibern“ gebetet: ,gesegnet bist
du unter den Weibern“; die von den Seelsorgern geiibte Praxis

Internat. kirehl., Zeitschrift, Heft 1, 1923, 2



— 18 —

im Beichtstuhl sei zu streng: der Ablass werde nicht besonders
hoch geschitzt; tlber Rosenkranz und Skapuliere, iiber Hei-
ligenbilder und Reliquien, tiber Bruderschaften und Prozessionen
werde nicht mit der erforderlichen Ehrfurcht geurteilt; die in
Lowen ausgebildeten Geistlichen werden den anderswo Her-
kommenden vorgezogen. Das sind die Verbrechen, die die Ut-
rechter Kirche an der katholischen Wahrheit begangen hat!

Ein Exemplar dieser Schrift fiel Codde in die Hé#énde, das
er nach Rom sandte. Zu gleicher Zeit liess er eine Verteidigung
iiberreichen. Er erhielt aber keine Antwort mehr. Der Grund
dafir liegt in der Intrige, die sich in diesen Jahren in Rom
abspielte und die in dem Raffinement ihrer Ausfiihrung in der
ganzen Kirchengeschichte ihr Gegenstiick nicht finden wird.
Mit Recht hat man dariiber geurteilt, dass sie ein ewiges Schand-
mal in der Geschichte der romischen Kurie bleiben werde.

Am 25. September 1699 wurde in einer Versammlung der
Kardinidle in tiefstem Geheimnis beschlossen, den Erzbischof
Codde seines Amtes zu entheben und Theodorus de Cock zu
seinem Nachfolger zu ernennen. Nun galt es, diesen Personen-
wechsel, ohne Aufsehen zu erregen, vorzunehmen. Am selben
Tag erging an Codde ein sehr hoflicher, in den schmeichel-
haftesten Worten verfasster Brief, um ihn zu dem im Jahr 1700
stattfindenden Jubildumsjahr einzuladen. Man versichert dem
Erzbischof, ,dass seine Anwesenheit in Rom gewiss reiche
Friichte tragen und mehrfache Schwierigkeiten mit Leichtig-
keit heben wird“. Gerne mochte man sich seiner Ansichten
und seines Rates in einigen wichtigen Angelegenheiten bedienen.
Auch sei das bevorstehende Jubildumsjahr ausserordentlich
giinstig, um die hervorragende Frommigkeit des Erzbischofs
zu befriedigen! Im Januar schrieb die Propaganda, dass Codde
nach einigen Monaten wieder zuriickkehren kénne, um seine
bischofliche Arbeit wieder aufznnehmen! Noch einige Wochen
spater wurde dem Erzbischof in einem dritten Schreiben ver-
sichert, dass man ihm gerne die Beweise einer wohlwollenden
Gesinnung zeigen mochte!

So zog denn Codde nach Rom, nachdem er den Vorschlag
des Nuntius, die Regierung der Kirche wihrend seiner Ab-
wesenheit de Cock zu tlibertragen, abgewiesen und vier zuver-
lassige Geistliche damit betraut hatte. In Rom wurde er mit
besonderer Ehre empfangen, aber zu einer Untersuchung seiner



— 19 —

Sache kam es vorldufig nicht. Sein Ansuchen, die Angelegen-
heit vor der Inquisition behandeln zu diirfen, wurde abgewiesen
mit dem Hinweis, dass ein aus drei Kardindlen bestehendes
Kollegium das Verfahren einleiten werde. Nach einem Aufent-
halt von sechs Monaten wurde Codde ein Auszug aus der Dou-
cinschen Schrift zur Beantwortung vorgelegt. Die Ordensgeist-
geistlichkeit in Holland setzte alle Hebel in Bewegung, die
Absetzung Coddes zu beschleunigen. Dazu reichte sie in Rom
eine Klageschrift gegen den Bischof ein, die freilich nicht mehr
als zwanzig Unterschriften aufwies. Demgegeniiber traten drei-
hundert Weltpriester schriftlich fiir ihren Bischof ein. Darauf-
hin wurde eine neue aus sechs Kardindlen bestechende Unter-
suchungskommission ernannt. Die Hélfte von diesen urteilte,
dass die gegen Codde erhobenen Klagen nicht dringend gerug
seien, um gegen ihn einzuschreiten. Der Papst schloss sich diesem
Urteil an. So wurde am 18. Dezember 1701 beschlossen, Codde
wieder in sein bischofliches Amt einzusetzen! Auf Driingen der
Jesuiten aber wurde dieser Beschluss geheimgehalten, und indem
sie den in Rom eingetretenen Umschwung ausntitzen, wussten sie
Clemens XI. zu bewegen, den fritheren Beschluss riickgéngig zu
machen. Am 13. Mai 1702 wurde Codde seiner Wiirde enthoben
und de Cock an seiner Stelle ernannt. Die Kurie machte es
sich leicht. In der Urteilsbegriindung heisst es nur: Codde sei
»aus wichtigen Griinden® suspendiert.

Das Absetzungsdekret selbst wurde auf pépstlichen Befehl
strenge geheimgehalten und nicht einmal dem Betroffenen mit-
geteilt. In Holland wurde der Beschluss dadurch bekannt, dass
der Internuntius zu Briissel am 8. Juni 1702 die Kapitel von
der Ernennung de Cocks in Kenntnis setzte und sie zum Ge-
horsam aufforderte. Die tiberraschten Kapitel weigerten sich,
de Cock anzuerkennen, mit der Begriindung, dass sie nur den
Erzbischof als das rechtméssige Haupt ihrer Kirche betrachten
konnten, Uberdies erschien ihnen der Personenwechsel schon
darum unwahrscheinlich, weil die letzten eingetroffenen Briefe
des Erzbischofs dariiber kein Wort enthielten. Nochmals richtete
der Internuntius eine Mahnung an die ,beriilhmten Kapitel¥,
sich den Weisungen Roms unbedingt zu figen. Auch de Cock
forderte mit herrischen Worten, seine Gewalt anzuerkennen.
Die Kapitel blieben bei ihrer Weigerung, und damit war der
Bruch vollendete Tatsache geworden.



— 90 —

Gegeniiber der noch ziemlich allgemein verbreiteten An-
sicht, als sei die Trennung der Utrechter Kirche von Rom auf
die dogmatische Kontroverse des Jansenismus zurtickzufiihren,
wie man es noch so oft in kirchengeschichtlichen Handbiichern
dargestellt findet, sei noch einmal wiederholt, dass das Ut-
rechter Schisma im Grunde genommen nichts anderes ist als der
Protest gegen eine ungerechte und willkiirliche Entscheidung
der romischen Kurie — die Absetzung des Erzbischofs Codde —,
welche Entscheidung die Kapitel als rechtswidrig anzuerkennen
sich mannhaft weigerten. In dogmatischer, liturgischer, Kkir-
chenrechtlicher und ethischer Beziehung blieb die Utrechter
Kirche entschlossen, in allem dem Kkatholischen Glauben die
Treue zu bewahren. Nie hat sie ein Schisma gewollt; nie ist
sie von irgendeiner katholischen Lehre auch nur um ein Haar
abgewichen; ihre ganze Vergangenheit ist ein ununterbrochener
Beweis ihrer Katholizitéit, und vielleicht nirgends mehr als bei
ihr findet man riihrende Beweise der Anhénglichkeit an das
Lcentrum unitatis“, an den pépstlichen Stuhl. Immer hat sie
gehofft und appelliert an einen ,besser informierten Papst*,
von dem sie Hilfe und Genugtuung fiir das unertrigliche Un-
recht erwartete, das der Jesuitismus ihr angetan hatte. Denn
nicht dem Papsttum galt ihr Protest, sondern den Jesuiten als
den erkliarten Feinden der alten Wahrheit, als den unersiit-
lichen Herrschern innerhalb der Kirche.

Die Treue zu ihrem Bischof ist den Jesuiten ein Anlass
gewesen, die Utrechter als eine Gruppe hartnickiger, eigen-
sinniger, verblendeter Unruhestifter und Irrlehrer zu verschreien.
Kanzel und Beichtstuhl, Unterricht in Wort und eine Menge
Schméhschriften sind die Waffen, mit denen die treugebliebene
- Klerisei“ schonungslos bekimpft und verdéichtigt wurde. Kaum
stellt man sich die Heftigkeit dieses Kampfes zu gross vor. Die
protestantische Regierung, die aufmerksam wurde und die Ein-
niischung Roms in die Angelegenheiten der holldndischen Kirche
nicht duldete, verbot den Katholiken, den neuen apostolischen
Vikar anzuerkennen, ,weil er nichi nach den in diesen Léndern
iiblichen Weise gewdhlt worden ist“, und zwang de Cock, die
baldige Riickkehr Coddes in Rom zu erwirken. Unter Androhung,
dass alle Jesuiten aus Holland verbannt wiirden, gab Rom, das
Codde dauernd in Rom festhalten wollte, nach. Nach einem
Aufenthalt von fast zweieinhalb Jahren konnte der Erzbischof



— 921 —

in sein Land zuriickkehren. Noch bei seiner Abreise erfuhr er
von seiner Suspendierung kein Wort! Zu gleicher Zeit wurde de
Cock aus Holland wegen Verleumdung der Regierung verbannt,
hielt sich in Rom auf und bekimpfte bis zu seinem Tod die
Utrechter Kirche.

Die Kapitel, die von ihrem Bischof eine feste Haltung er-
warteten, sahen sich schwer enttiauscht. Codde enthielt sich
jeder Amtshandlung und begniigte sich damit, in manchen
Schriften seine Unschuld und das ihm zugefligte Unrecht zu
beweisen. Festgewurzelt in der Uberzeugung, dass die Einheit
mit Rom die unerlissliche Bedingung fir die Zugehorigkeit zur
katholischen Gesamtkirche sei, und immer noch von dem Papst
als von dem , Vater der Christenheit“ auf Recht hoffend, brachte
er den Mut nicht auf, die weitere Leitung seiner Kirche zu
tibernehmen, sondern lebte von da an in stiller Zuriickgezogen-
heit. Nicht so die Kapitel und die von ihnen ernannten General-
vikare. Im Bewusstsein der Gerechtigkeit ihrer Sache wiescn
sie die Aufforderung des Nuntius, ihr Amt niederzulegen, ent-
schlossen zuriick und besorgten ohne sich durch das Geschrei
ihrer Gegner beirren zu lassen, treu die Angelegenheiten des
Bistums.

Nach Jahren der Unsicherheit schien noch einmal die Mig-
lichkeit gefunden, den Frieden wiederherzustellen, als durch
Vermittlung eines Diplomaten sich beide Parteien auf die Person
des Gerardus Potcamp zum apostolischen Vikar einigten. Lang
dauerte der Friede nicht, denu nach einem Monat schon starb
der neue Wiirdentriger, Vielleicht gliucklich fir den versohn-
lichen und friedliebenden Mann, denn man hatte sich in Rom
in ihm geirrt, und vielleicht hiitte ihn dasselbe Schicksal ge-
troffen. Stand er doch entschieden auf der Seite der Einhei-
mischen.

Nach dem Tode Potcamps wurde die Sorge fiir die hol-
lindische Kirche dem Kolner Nuntius iibertragen. Bald darauf
erfolgte die Ernennung des Adam Daemen zum apostolischen
Vikar. Das Kapitel verweigerte die Anerkennung, und die Re-
gierung verbot ihm die Ausiibung seines Amtes. Im Jahre 1710
starb Codde, nachdem ein Versuch, ihn zur Unterschrift des
Formulars zu bewegen, gescheitert war. Damit war die isoliert
dastehende Utrechter ,altbischéfliche Klerisei* in eine neue
Lage versetzt, und es fragte sich: was nun? Die Gegner traten



— 99

mit ungewohnlicher Schérfe auf; die treugebliebenen Geistlichen
wurden vor den Richterstuhl des Nuntius zitiert; das Volk gegen
die ,Ketzer und Schismatiker“ aufgehetzt; die Gemeinden ent-
zweit. Freigewordene Stellen wurden sofort von den Jesuiten
besetzt ; ein Bischof, der die Priesterweihe und die hl. Firmung
erteilen konnte, war nicht vorhanden. Viele Geistliche und Laien,
denen der Widerstand aussichtslos erschien, fielen ab; die Reihen
der Treugebliebenen lichteten sich von Tag zu Tag. Zwar hatte
sich der irische Bischof Lukas Faganin1715und 1716 bereit erklért,
je zwolf Priesterkandidaten die Hidnde aufzulegen, und es hatte
sogar der Kardinal und Erzbischof von Paris, de Noailles, einigen
franzosischen Bischofen gestattet, Priester fiir Holland zu weihen,
aber die Verhiltnisse in den eigenen Reihen zwangen zu einer
endgiltigen Lisung.

In dieser bedringten Lage erschien den Utrechtern Hilfe
von einem Mann, den Zeitgenossen und Nachkommenschaft als
einen ,von Gott gesandten Boten“ betrachtet haben; Dominicus
Maria Varlet. Auf der Durchreise nach Persien, wo er die Stelle
cines Weihbischofs {ibernehmen sollte, in Amsterdam auf eine
glinstige Schiffsgelegenheit wartend, kam er in néhere Bekannt-
schaft mit dem dortigen Pfarrer und spendete auf dessen Ge-
such 600 Personen die hl. Firmung. Bei seiner Ankunft in
Ispahan wurde ihm der Lohn fir seinen Liebesdienst von einem
Beauftragten des Papstes ausgehiindigt in der Form eines De-
kretes, worin er von seinem Amte suspendiert wurde. Varlet
suchte vergebens, in Rom Recht zu erlangen. Er schloss sich
hierauf den in Holland weilenden, wegen der Bulle ., Unigenitus®“
verbannten franzosischen Appellanten an.

Nochmals machten die Utrechter einige Versuche zu einer
Einigung mit Rom, und als auch diese gescheitert waren, be-
schlossen sie, ein Gutachten zur Wahl eines Bischofs auf den
nun schon mehr als zehn Jahre verwaisten Stuhl einzuholen.
Sie legten der fachwissenschaftlichen Welt folgende fiinf Fragen
vor, die in ihrer scharfen Umgrenzung mit aller Deutlichkeit
zeigen, worin die Kontroverse mit Rom bestand: 1. Kann die
Utrechter Kirche seit der Umwiilzung In diesen Lindern als
ibres Rechtsgebietes beraubt und zu einer Mission verfallen
betrachtet werden? 2. Ist in dieser Kirche ein erzbischofliches
Kapitel erhalten geblieben, dem die Pflicht obliegt, gewisse
kirchliche Rechte auszuiiben? 3. Kann das Kapitel als in dem



Vikariat noch weiterbestehend angesehen werden? 4. Kann
dieses Vikariat ein wirkliches Kapitel darstellen? 5. Muss dieses
denn auch alles, was zu dem Befugnis des Kapitels gehort hat,
immer handhaben? )

Diese Fragen wurden von dem bertihmten Kirchenrechts-
lehrer van Espen bejahend beantwortet und 102 Doktoren der
theologischen und 17 der juristischen Fakultdt der Pariser Uni-
versitit schlossen sich diesem Urteil an.

Nach diesem Ergebnis schritten die Utrechter zur Wahl,
die mit Einstimmigkeit Cornelis Steenoven zum Erzbischof von
Utrecht berief (27. April 1723).

Auch jetzt wurde nichts ausser Acht gelassen, die Zuge-
hérigkeit zur Kirche zu betonen. In aller Form wurde Rom
von dem merkwiirdigen Vorgang in Kenntnis gesetzt und die
Enthebung des nizinischen Kanons, der die Konsekration durch
wenigstens drei Bischofe vorschreibt, nachgesucht. Der Gewéahlte
sandte das Glaubensbekenntnis des Tridentinums ein, sowie die
Wahlprotokolle und bewies damit, dass ihn nichts von der
katholischen Wahrheit und dem Haupt der Kirche trenne. Ein-
undeinhalb Jahr wurde auf eine Antwort der Kurie gewartet,
aber als diese ausblieb, legten die Utrechter an die Offentlich-
lichkeit Berufung ein und erkliarten sich nach gottlichem, ka-
nonischem und natiirlichem Recht verpflichtet, sich selbst zu
helfen. Am 15. Oktober 1724 erteilte Bischof Varlet unter
Assistenz des Dechanten des Utrechter Kapitels van Erkel
und des Kanonikers Dalenoort dem Gewihlten die bischéfliche
Konsekration.

Die Antwort der romischen Kurie war eine scharfe Verur-
teilung durch Benedikt XIII., der jede Gemeinschaft mit dem
nFuhrer der aufrihrerischen Bande“ verbot, die Wahl fiir nichtig
und die Weihe fiir unerlaubt erklarte.

Aus dem bisher Gesagten geht zweifellos hervor, dass die
Gegensitze mit Rom nicht dogmatischer, sondern allein kirchen-
rechtlicher Natur gewesen sind, und dass somit der von den
Jesuiten in Umlauf gesetzte und bis zum heutigen Tage wieder-
holte Vorwurf des ,Jansenismus“ eine freie Erfindung, eine
unbewiesene Beschuldigung, das ist — eine Verleumdung — ist!
Dieser Yorwurf ist nur Vorwand gewesen um, nachdem alle
fritheren Kampfmittel versagt hatten, die Selbstindigkeit einer
angesehenen Kirche zu brechen und sie unter die Herrschaft



— 924 —

des Jesuitismus zu bringen. Als solcher hat er seinen Zweck
erfiillt; der romische Katholizismus im heutigen Holland ist
fest in der Hand der Jesuiten. Aber dieser Erfolg ist auf Kosten
der Wahrheit erreicht.

Oder sollte die Kirche von Utrecht doch ,jansenistisch*
sein? Dann dirfte eine Erwdhnung dieser Ketzerei in dem Ver-
dammungsurteil {iber Steenoven doch wohl nicht fehlen. Aber
die Bulle Benedikts XIII. enthélt kein Wort iber irgendeine
Ketzerei! Die ganze Schuld der Utrechter besteht in , Aufrubr®,
in Ungehorsam gegen einen pépstlichen Entscheid. Die Wahi
Steenovens heisst ,ungiiltig”, aber ihre angebliche Ungiiltig-
keit besteht nur darin, dass sie ohne Genehmigung Roms vor-
genommen wurde. Und sehr kennzeichnend ist das Urteil der
Kurie tiber die Weihe in der Bulle Benedikts XIII. Diese heisst
nicht ,ungiltig, denn ihre Vollziehung geschah durch einen
Bischof, den Rom noch vor kurzer Zeit zu einer bedeutenden
Stelle berufen hatte. Sie heisst nur ,unerlaubt“, und das kann
doch nur darum sein, weil Rom dazu die Erlaubnis hitte geben
missen. Zweifel an der Giiltigkeit dieser Weihe kann denn
auch im Ernst niemals erhoben werden. Auch die Orthodoxie
der Utrechter wird von Einsichtigen nicht im geringsten be-
zweifelt, und die Verleumdung des ,Jansenismus“ dient denn
auch zu nichts anderem, als um harmlosen Gemiitern Angst
einzujagen. Es ist ein Schreckgespenst, um theologische, noch
nicht verjesuitisierte Gegner zu vernichten. Die Utrechter Kirche
weist die Verantwortlichkeit fir die dem Jansenius zugeschrie-
benen Sitze zurlick. Wiederholt bis in die Gegenwart hinein
hat sie unzweideutig erkldrt, die Sitze zu verwerfen in dem-
selben Sinn, als Rom sie verworfen hat. Immer wartet sie
noch darauf, dass der Gegner ihr aus ihren offiziellen Lehr-
und Gebetbiichern den Nachweis ihrer ketzerischen Lehrmei-
nungen erbringt. Sie ist bereit, auch Jansenius zu verurteilen,
wenn ihr in dem ,Augustinus“ die finf verurteilten Sitze ge-
zeigt werden. Aber bis jetzt hat noch kein Gegner den Beweis
weder fir das eine noch fiir das andere erbracht.

Nicht anders steht es mit der Frage nach dem Recht der
Utrechter Kirche, sich einen Bischof zu wihlen. Jahrhunderte-
lang hatten die Kapitel dieses Recht ausgeilibt, ohne je Wider-
spruch von Rom zu erfahren. Zahlreich sind die Aktenstiicke
in den Archiven von Utrecht, die die Rechte der Kapitel und



sy B5 e

der Erzbischiofe anerkennen. Noch bis in Coddes Zeit ist man
~ sich in Rom durchaus bewusst von der Wiirde der Utrechter

Oberhaupter, bis dann auf einmal nach jesuitischem Muster die
Losung ausgegeben wird: Kapitel und Bischéfe im eigentlichen
Sinn hat es in Utrecht seit der Reformation iiberhaupt nicht
mehr gegeben. Alles ist durch die Flut des Protestantismus
weggespllt, und was spiter aufgebaut wovrden ist, ist dem
unendlichen Fleiss und selbstloser Liebe der Jesuiten zu ver-
danken!-

Im Jahr 1700 hatte man diese {iberraschende Entdeckung
allerdings noch nicht gemacht! Schrieb nicht noch im Jahre
1702 der Internuntius wiederholt Briefe an die ,bertithmten Kapi-
tel“? Hielt er ihnennicht ermahnend vor, dassihrWiderstand gegen
die pépstlichen Entscheide ,den so beriihmten Kapiteln ein unaus-
16schliches Merkmal einbrennen wiirde“? Ernanntenicht derselbe
Nuntius noch einige Jahre spiiter Kanoniker fir das Kapitel
von Haarlem? Und hat nicht dasselbe Kapitel von Haarlem
auch nach romischer Auffassung bis 1853 bestanden? Diesem
war es gestattet, ungestort weiterzubestehen, nachdem es auf
die Geltendmachung seiner Rechte verzichtet hatte. Das Ut-
rechter, das den Mut hatte, seine Rechte zu wahren, musste
schon mit der Reformation zugrunde gegangen sein! — aber
doch wohl aus keinem andern Grunde, als weil es die Politik
der romischen Kurie und die ,grossere Ehre* der Gesellschaft
Jesu forderte.

Die Wahl und Weihe Steenovens bildet einen Hohepunkt
in der Geschichte der Utrechter Kirche, und es ist begreiflich
dass die Nachkommen dieses Sidkularfest dankbar und freudig
begehen werden. Aber auch die weitere Geschichte ist reich an
bedeutenden Momenten. Diese zu wiirdigen wird die Aufgabe
einer folgenden Arbeit sein,

B. A. vAN KLEEF.




	Die altkatholische Kirche von Utrecht

