
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 13 (1923)

Heft: 3-4

Rubrik: Kirchliche Chronik

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


204

KIRCHLICHE CHRONIK.

Unionsbestrebungen der Kirche von England und ihrer
Tochterkirchen. — In Heft IV, 1921, S. 249, wurde die Aufnahme
geschildert, die der Aufruf der Lambethkonferenz gefunden hat.
Weitere Nachrichten über den Fortgang der Bewegung finden sich
im folgenden Jahrgang, S. 139, der Zeitschrift. Das wichtigste
Ereignis seither ist wohl die Interkommunion, die zwischen der Kirche
von England und derjenigen von Schweden zustande gekommen
ist. Am 20. und 21. April 1922 behandelten die Bischöfe von
Schweden in einer Konferenz die Resolutionen 24 und 25 der Lambethkonferenz

und sandten das Ergebnis ihrer Verhandlungen in einer
längeren, vom Erzbischof von Upsala und den Bischöfen von Lund
und Skara unterzeichneten Antwort an den Erzbischof von Canterbury.

Sie ist in der Julinummer 1922 der Zeitschrift ?Theology>
abgedruckt. Die Bischöfe stellen mit grösster Genugtuung fest,
dass die Angehörigen der schwedischen Kirche, die zum Empfang
des hl. Abendmahls berechtigt sind, in der anglikanischen Kirche
zur Kommunion zugelassen Averden und dass schwedischen
Geistlichen bei Gelegenheit das Predigen erlaubt Averde. Sie charakterisieren

diese enge Verbindung zwischen den beiden Kirchen als
«Interkommunion». Sie erklären, dass eine solche Interkommunion
eine wesentliche Übereinstimmung im Bekenntnis voraussetze. Darüber
haben die vom Erzbischof von Canterbury geAvählten Kommissionsmitglieder

mit Vertretern der schwedischen Kirche im Jahre 1909
anlässlich der Erörterungen über die Weihen diskutiert. Zwei Funkte
wurden damals hervorgehoben, die Anerkennung der hl. Schrift
als norma normans für Leben und Lehre und die Abstellung des

Heiles auf Gottesgnade allein empfangen durch Glauben. Die
Bischöfe sind der Überzeugung, dass zwischen den beiden ZAveigen
der Kirche Christi trotz kleinerer Meinungsverschiedenheiten eine
wesentliche Einigkeit in dieser grundlegenden Auffassung vorhanden
sei. In dieser Überzeugung schlagen sie in die dargebotene Hand
ein und bestätigen ihrerseits, dass die Angehörigen der Kirche von



— 205 —

England, die zum Empfang des hl. Abendmahles berechtigt sind,
zur Kommunion in der schwedischen Kirche zugelassen werden
und dass anglikanischen Geistlichen bei Gelegenheit das Predigen
und das Ausüben von kirchlichen Funktionen erlaubt werde. Die
schwedischen Bischöfe nehmen die Einladung an, bei Gelegenheit
an der Weihe eines anglikanischen Bischofs teilzunehmen. Sie
machen aber darauf aufmerksam, dass die Weihen nicht genau den

anglikanischen entsprechen, da die schwedische Kirche das Diakonat
nicht kennt. Gegen die Einführung der Handauflegung bei der
Firmung hätten die Bischöfe keine Bedenken, da dieser schöne
Gebrauch in der schwedischen Kirche bei andern Gelegenheiten
bekannt sei: sie könnten ihn jedoch nicht annehmen, wenn er durch
Argumente gestützt würde, die seinen Charakter als adiaphoron in
Frage stellen. Endlich wird erwähnt, dass die Synode der
Augustana von Nordamerika und die Tamil evangelische lutherische
Kirche von Südindien, obschon Tochterkirchen der Kirche von
Schweden, in Fragen der Union vollständig unabhängig seien.

Die Versammlung der Weltallianz der Baptisten, die vom 21. his

27. Juli in Stockholm tagte, erliess im Hinblick auf den Aufruf der
Lambethkonferenz an die andern christlichen Brüder eine Botschaft. Darin
Avird gesagt: «Wir erklären, dass die geistige Union nicht von einer
Organisation, von Formen, von einem Ritual abhängt. Alle, die
wahrhaft mit Christus verbunden sind, sind unsere Brüder im
gemeinsamen Heil, ob sie der katholischen, der protestantischen, einer
andern oder gar keiner Gemeinschaft angehören. Die Baptisten
freuen sich mit allen evangelischen Christen über die gemeinsame
Grundlage ihres Glaubens: die Menschwerdung des Gottessohnes,
sein sündenloses Leben, sein übernatürliches Werk, seine Gottheit,
sein stellvertretendes Leiden, seine Auferstehung vom Tode, seine

gegenwärtige Herrschaft, sein kommendes Reich mit dem ewigen
Richterspruch über Gerechte und Ungerechte. Christliche Einheit
ist deshalb, wie die Baptisten das Neue Testament verstehen, das

Resultat der Wirkung des hl. Geistes. Sie entspringt dem gemeinsamen

Glauben an Christus, sie wird erleuchtet durch gemeinsame
Verständigung, inspiriert durch gemeinsame Vision der Herrschaft
Gottes, und sie äussert sich in freier und freiwilliger Zusammenarbeit

zur Ausführung des Willens Christi.»
Die Konferenz der Wesleyaner beschäftigte sich auf der

Versammlung zu Sheffield im Juli 1922 mit den Resolutionen der
Lambethkonferenz. Sie stimmte dem Aufruf herzlich zu und sprach
den Wunsch aus, so gut als möglich die hohen Ziele der anglikanischen

Bischöfe zu fördern. Obschon sie den Wert des Bischofsamtes

anerkennt, behielt sich die Konferenz das Urteil vor, ob eine
solche organische Einheit wünschenswert sei. Der Vorschlag, die



— 206 —

bischöfliche Weihe als wesentlichen Bestandteil der Union
aufzustellen, könne von solchen nicht angenommen werden, die glauben,
rechtmässige Geistliche zu sein. Über das Glaubensbekenntnis wurde
ebenfalls diskutiert und eine Resolution angenommen. Darin wird
das apostolische Glaubensbekenntnis als das älteste Taufbekenntnis
und das nizäische als eine Feststellung gev/isser fundamentaler Wahrheiten

des christlichen Glaubens anerkannt und die Lehre der beiden
Symbole «mit vernünftiger Freiheit der Interpretation» angenommen.
Viel bemerkt wurde, dass an der diesjährigen Konferenz in Bristol
der Erzbischof von Canterbury teilnahm. Besprochen wurde die
Vereinigung mit den primitiven Methodisten und der vereinigten
Methodistenkirche. Die Konferenz beschloss mit 254 gegen 111 Stimmen,

die Frage weiter zu verfolgen und auf die nächste Konferenz
Beschlüsse vorzubereiten. Gegenüber der anglokatholischen Richtung
in der Kirche von England stellte ein Redner fest, dass der Methodismus

die vier Grundsätze der Freiheit, des Subjektivismus, des
Protestantismus und der völligen Beteiligung der Laien am
Kirchenregiment vertrete. Auf der Jahreskonferenz der vereinigten Methodisten

in Huddersfield entschied sich die grosse Mehrheit ebenfalls
für die Union.

In Kanada erliess die Provinzialsynode von Ontario der Kirche
von England einen kräftigen Aufruf zur Wiedervereinigung der
Kirchen. Es bildete sich eine « katholische Gesellschaft » aus
Anglikanern, Presbyterianern und Methodisten, die die kirchliche Union
anstreben. Die Generalkonferenz der Methodisten fasste
unionsfreundliche Beschlüsse, und die Generalversammlung der
Presbyterianer beschloss im Juni 1923 mit 426 gegen 129 Stimmen,
einer Union mit den Methodisten und Kongregationalisten
beizutreten.

In Indien fanden seit 1920 Aviederholt Konferenzen statt zur
Besprechung einer Union der anglikanischen Kirche mit South India
United Church (Presbyterianer und Kongregationalisten). Eine
Kommission besorgte die Vorarbeiten. Die anglikanische Kirche, die
sich auf dem diesjährigen Provinzialkonzil als autonome Kirche
organisierte, besprach das Thema dieser Union. Der Metropolit
wurde eingeladen, eine Kommission zu bestellen, die die Arbeiten
der bisherigen fortsetze und den beiden Kirchen eine förmliche
Darlegung der Hauptpunkte unterbreite, die die Grundlage einer Union
bilden können. Ein weiterer Beschluss macht ein Abkommen über
die Union von der Zustimmung der Lambethkonferenz abhängig.

Der 1922, S. 140, abgedruckte Bericht, der in den kirchlichen
Blättern der freien Kirchen auf starke Opposition gestossen ist,
behandelte der Bundesrat der freien Kirchen im September und beauftragte

nach freundlichen Worten der Anerkennung sein Komitee,



— 207 —

bestimmte Punkte, die noch dunkel scheinen, aufzuklären. Genannt
wurde «The status of the existing Free Church Ministry». Das
Komitee der Kirche von England arbeitete darüber ein Memorandum
aus, auf das die Vertreter der Freien Kirche Antwort gaben, die Ende
Sept. 1923 bekanntgeworden ist. Darin wird mit Dank das Zugeständnis
der Vertreter der anglikanischen Kirche anerkannt, dass « diejenigen
Inhaber von geistlichen Ämtern, die den ehrlichen Willen bekunden,
Christi Wort zu verkünden und die Sakramente nach Christi
Anordnung zu spenden und denen die Vollmacht zu solchen
Handlungen feierlich von der betreffenden Kirche übertragen wurde, in
der Tat und Wahrheit wirkliche Verwalter des Wortes Christi und
der Sakramente in der Universalkirche sind », aber anderseits wird
das Bedauern ausgesprochen, dass « das erstrebte und sogar zur
Ausübung eines vollen geistlichen Amtes innerhalb der anglikanischen

Kirche geforderte Endziel genau dasselbe Endziel ist, das
erstrebt würde und in der Tat erstrebt wird im Falle von Personen,
die keinen kirchlichen Auftrag besitzen, nämlich die Weihe durch
den Bischof».

Orthodoxe Theologen zur kirchlichen Union. — Über die
Union der orthodoxen Kirche mit der Kirche von England hielt
der Vertreter des Patriarchates von Konstantinopel in London, der
Metropolit Germanos, in der Diözesankonferenz von Gloucester
einen Vortrag, der im dritten Heft 1923 der Zeitschrift «The
Christian East» abgedruckt ist. Der Referent stellt eingangs fest,
dass die Beziehungen zwischen den beiden Kirchen noch nie so

enge gewesen seien wie gegenwärtig. Das äussere sich in der Art
und Weise, wie die Kirche von England und ihr Haupt sich mit
Rat und Tat in den Zeiten der Verfolgung der Kirche des Ostens

annehme, und in den Verhandlungen, die von Vertretern der Kirche
geführt werden, um den Boden für eine kirchliche Verständigung
zu ebnen. Als Erfolg wird die Anerkennung der anglikanischen
Weihen durch die hl. Synode des Patriarchates von Konstantinopel
genannt. Dieser Entscheid war das Resultat gründlicher Studien
und Aussprachen der orthodoxen Theologen. Wenn bis jetzt nur
die Kirchen von Cypern und Jerusalem ihre Zustimmung gegeben
haben, sei die Ursache in den schwierigen Verhältnissen der Zeit
zu suchen, die über die Kirchen des Ostens hereingebrochen sind.
Sie kämpfen teils um ihre Existenz oder mit der Lösung von schwierigen

Aufgaben, die ihnen die Folgen des Krieges gebracht haben.
Ein weiterer Grund liegt in der Dezentralisation der Verfassung der
orthodoxen Kirchen. Obschon niemand daran denkt, die demokratische

und konstitutionelle Verfassung, die von den Zeiten der

Apostel herrührt, durch ein zentralisiertes und absolutistisches System



— 203 —

zu ersetzen, stimmen doch alle überein, dass eine permanente
autoritative Vertretung aller orthodoxen Kirchen notwendig ist, die über
Fragen entscheiden könnte, die nicht vor eine allgemeine orthodoxe
Synode gehören. Auf die Initiative des Patriarchen von Konstantinopel

wurde eine Konferenz der orthodoxen Kirchen nach
Konstantinopel einberufen, zu der die autonomen Kirchen ihre Vertreter
geschickt haben. Sie hat Beschlüsse z. B. über die Kalenderreform
gefasst, die für die vertretenen Kirchen verpflichtenden Charakter
haben. Diese Massnahme ist eine « Erneuerung alter Prinzipien »

in geschickter Anpassung an moderne Bedürfnisse.
Diese « Erneuerung alter Prinzipien » ist nicht nur das Leitwort

solcher Theologen, die eine Reform der kirchlichen Disziplin
der orthodoxen Kirche und des geistigen Lebens ihrer Anhänger
anstreben, sondern auch derjenigen, die eine Wiedervereinigung
mit andern Kirchen und insbesondere mit der Kirche von England
Avünschen. Welches ist nun von orthodoxem Standpunkt aus der
Sinn der Wiedervereinigung und auf welcher Basis ist eine solche
möglich

Es bestehen darüber zwei Anschauungen. Nach der einen ist
es nicht schwer, eine äussere Gemeinschaft und herzliche
Beziehungen unter den Kirchen herzustellen, da ja alle in ihrem Ursprung
auf Christus zurückgehen und christlich genannt werden. Jede
Gemeinschaft behält ihre Unabhängigkeit, alle sind aber durch eine
äussere Union miteinander verbunden nach dem Vorbild des Völkerbundes.

In dieser Liga von Kirchen würden Fragen von
allgemeinem Interesse über Christentum und Religion besprochen. Eine
solche Liga hatte der Patriarch von Konstantinopel in seinem
Rundschreiben, das er vor drei Jahren an die christlichen Kirchen
gerichtet hat, im Auge, wie sein Vertreter auf der Vorversammlung
der Weltkonferenz über Glauben und Verfassung in Genf.

Es ist klar, dass auf dieser breiten Basis eine eigentliche Union
nicht zustande kommt. Voraussetzung einer solchen ist die völlige
Einheit des Glaubens. Um sie zu verstehen, darf nicht vergessen
werden, dass es eine heilige, katholische und apostolische Kirche
gibt. Alle, die die Dogmen dieser Kirche annehmen, ohne dass sie
etwas beifügen oder weglassen, sind innerlich vereinigt mit dieser
ursprünglichen Kirche und bilden « eine dogmatische Einheit». Sind
sie zudem noch äusserlich vereinigt, d. h. sind sie in kanonischer
Gemeinschaft, bilden sie eine organische Union. Eine solche
organische Union wird von den verschiedenen Gliedern der orthodoxen
Kirche gebildet. Sie schliesst jedoch die Verschiedenheit der Riten
nicht aus. Die christliche Religion passt sich in solchen Dingen,
die Freiheit zulassen, den verschiedenen Völkern und den
Zeitverhältnissen an. So verhielt sie sich in den zehn ersten Jahrhunderten,



—- 209 -
als kanonische Interkommunion ohne absolute Uniformität \rorhanden
war. Die organische und dogmatische Einheit Avird durch die
Verschiedenheiten der Partikularkirchen nicht in Frage gestellt. Ihre
Grundlage ist das Bekenntnis zu den fundamentalen Grundsätzen
des Glaubens, wie sie die hl. Schrift, die apostolische Tradition und
die ökumenischen Konzilien definiert haben, das ist der Glaube
der ersten acht Jahrhunderte und der sieben ökumenischen
Konzilien. Damit ist nicht gesagt, dass nach diesen achUJahrhunderten
keine dogmatische Entwicklung und keine dogmatischen Definitionen
in tier orthodoxen Kirche stattgefunden hätten, allein es ist zweifellos,

dass keine spätere Entscheidung, die von einem Patriarchen
und seiner Synode oder von der Übereinstimmung und der Zustimmung

der partikularen orthodoxen Kirchen ausgegangen ist,
dieselbe Autorität beanspruchen kann wie die Entscheide der
sieben Konzilien. Diese Auffassung, die von den orthodoxen
Theologen in ihren Vorschlägen vertreten wird, teilen auch aussen-
stehende Gelehrte wie Döllinger. Die Auffassung der orthodoxen
Theologen, dass ihre Kirche der dogmatischen Lehre der alten
Kirche treu geblieben sei, bestätigt nicht nur Döllinger, sondern
auch der Prinz Max von Sachsen. Infolgedessen kann die orthodoxe
Kirche mit allen Kirchen, die sich auf Christus berufen, Beziehungen
in Übereinstimmung mit dem Programm des Rundschreibens des

Patriarchen pflegen, aber in Verhandlungen über eine organische
Union kann sie nur mit solchen Kirchen treten, die mit ihren
fundamentalen Grundsätzen in der alten Kirche wurzeln. Jeder
Versuch, von dieser Grundlage abzuweichen und eine neue zu suchen,
die nur die dogmatische Entwicklung der ersten vier oder fünf
Jahrhunderte voraussetzt, muss die orthodoxe Kirche als einen
Verzicht auf die Aveitere Grundlage der Besprechungen betrachten und
als eine Annäherung an die protestantische Auffassung von einem

undogmatischen Christentum, über das in Deutschland in den

letzten drei Jahrzehnten so viel gesprochen und geschrieben worden
ist. Die orthodoxe Kirche, die die ehrwürdige Kirche von England
stets als einen Zweig in manchen Einzelheiten in beständigem
Zusammenhang mit der alten Kirche betrachtet hat, ist nicht nur in
der Vergangenheit mit ihren Vertretern in Verhandlungen getreten,
sondern ist bereit, es auch in Zukunft zu tun, sobald sich Gelegenheit

dazu gibt, wissenschaftlich und ohne jedes Vorurteil auf der
oben angeführten Grundlage.

Das ist das Wesentliche des Aufsatzes des Metropoliten
Germanos. In der gleichen Zeitschrift setzt sich im zweiten Heft der
russische Professor N. Glubokowsky mit der Frage der Union der
orthodoxen Kirche mit Rom auseinander. Es ist bekannt, wie gegen-
Avärtig die römische Kirche grosse Hoffnungen hegt und alle An-

Internat. kirchl. Zeitschrift, Heft 3/4. 1923 15



— 210 —

strengungen macht, sich die Kirchen des Ostens zu unterwerfen.
Dagegen nimmt der russische Gelehrte in scharf ablehnendem Sinne
Stellung. Er führt eine Reihe von Gründen an. Das orthodoxe
Russland wird die moralische Unterstützung des Papsttums gegen
den Bolschewismus nie vergessen, aber es wird mit ihm nicht in
Unterhandlungen treten, seit der Vatikan sich gar keiner rühmlichen

Proselytenmacherei hingegeben hat. « Gegenwärtig mag der
römische Katholik im Orthodoxen einen Bruder sehen, der Orthodoxe

sieht dagegen im römischen Katholiken einen triumphierenden
Verwüster. » Ein zweiter Grund ist das nicht anziehende Beispiel
des Konzils von Florenz. Die damals abgeschlossene Union war
ein erbärmlicher Akt hoffnungsloser Verzweiflung. Heute gibt es
Gründe auf seiten der Orthodoxen für ein ähnliches Vorgehen,
allein weder Moskau unter dem Bolschewismus noch Konstantinopel
unter der Herrschaft der Türken geben Zeichen von Verwirrung
und Verzagtheit, die zu einem ähnlichen doktrinären Kompromiss
führen könnten. In Russland fühlt sich die Kirche, ausgezeichnet
durch das Blut vieler Märtyrer, mehr und mehr orthodox, und der
Patriarch von Konstantinopel lässt nichts von einer Zuneigung zu
Rom merken, im Gegenteil, er hat die Weihen der Kirche von England

anerkannt. Dazu kommt, dass das vatikanische Konzil ein
unüberwindliches Hindernis zwischen dem römischen Katholizismus
und der Orthodoxie aufgerichtet hat. Dessen Folgen schildert der
Verfasser in längeren Ausführungen. Sie machen ein Zusammengehen

mit den Kirchen des Ostens unmöglich. Rom will keine Union,
Union ist für die römische Kirche rückhaltlose Unterwerfung unter
den Papst. Es wird nachgewiesen, dass die « Uniaten » nichts
anderes sind als ausgesprochene römische Katholiken. Für den Papst
gibt es keine brüderliche Union unabhängiger Kirchen. Er will die
Auflösung aller Kirchen unter die Obedienz eines einzigen absoluten,
unfehlbaren Lehrers und Gesetzgebers der ganzen Welt, von dem
eine Appellation unmöglich ist. Die Orthodoxie steht vollständig
auf dem Standpunkt der Ökumenizität. Sie vertritt eine brüderliche
Unabhängigkeit der Partikularkirchen, sie bekennt sich zu einer
allgemeinen und gegenseitigen Solidarität, sie verwirft entschieden
jeden Anspruch auf ein ausschliessliches Vorrecht eines Primates.
Für sie wird alles geordnet durch eine brüderliche Union, durch
Gleichheit des Rechts in einer Union des Glaubens und der Liebe,
in welcher einzig ein Ehren Vorrang erlaubt ist, aber keine rechtliche

Suprematie. Von ihrem Standpunkt aus verwirft die Orthodoxie

alle Prätensionen des Papsttums in der Vergangenheit,
verwirft dessen gegenwärtige Forderung des Primates und will damit
auch in der Zukunft nichts zu tun haben. Sie weist die Beteiligung
des Papstes an Verhandlungen über eine Verständigung unter den



— 211 —

christlichen Kirchen zurück und kann sich mit ihm nicht einigen.
Sie gesteht dem Papsttum nur einen Ehrenprimat zu und ist bereit,
ihn als Primus inter pares zu betrachten. Diese Forderung kann
aber vom Papsttum nicht zugegeben werden. Solch eine Konzession
hätte eine radikale Reform an Haupt und Gliedern, einen neuen Aufbau

des Papsttums und des ganzen römischen Katholizismus zur
Folge.

Weltkonferenz über Glauben und Verfassung. — Auf die
erste Reihe von Fragen der Verhandlungsgegenstände der
Konferenz über das Glaubensbekenntnis in der vereinigten Kirche sind
aus fast allen Kirchen Antworten eingelangt, die vom Subjects
Committee in einem Bericht dargestellt werden sollen. Die
Antworten auf die zweite Reihe über das geistliche Amt sind bis Ende
Dezember dem Generalsekretär R. H. Gardiner einzusenden. Weitere
Reihen sind in Vorbereitung über die Kirche, das christliche
sittliche Ideal und die Sakramente.

Sämtliche Kommissionen sind eingeladen worden, die zur
Diskussion vorgeschlagenen Punkte zu besprechen. Die Kirche von
England sieht davon ab, mit Rücksicht auf ihre Arbeiten zur
Herbeiführung der Union.

Die Frage wird erörtert, ob es möglich sei, die Weltkonferenz
im Jahre 1925 in Washington abzuhalten. Am Jahr möchte man
festhalten, hingegen wird die Stadt als ungeeignet angesehen. Es wird
von Jerusalem, Haag, Brüssel und Genf gesprochen. Die Teilnehmerzahl

soll auf 1200 beschränkt werden. Mehrere Fragen, die mit der
Konferenz im Zusammenhang stehen, werden auf einer Tagung der

Mitglieder der Kommissionen der Vereinigten Staaten, von Kanada
und Westindien im November besprochen. Mangels an Mitteln
konnte das Continuation Committee im Jahre 1923 nicht zusammentreten.

Adolf KÜRY.


	Kirchliche Chronik

