Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 13 (1923)
Heft: 3-4
Rubrik: Kirchliche Chronik

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 0

KIRCHLICHE CHRONIK.

Unionsbestrebungen der Kirche von England und ihrer
Tochterkirchen. — In Heft IV, 1921, S. 249, wurde die Aufnahme
geschildert, die der Aufruf der Lambethkonferenz gefunden hat.
Weitere Nachrichten iiber den Fortgang der Bewegung finden sich
im folgenden Jahrgang, S. 139, der Zeitschrift. Das wichtigste Er-
eignis seither ist wohl die Interkommunion, die zwischen der Kirche
von England und derjenigen von Schweden zustande gekommen
ist. Am 20. und 21. April 1922 behandelten die Bischoéfe von
Schweden in einer Konferenz die Resolutionen 24 und 235 der Lambeth-
konferenz und sandten das Ergebnis ihrer Verhandlungen in einer
langeren, vom Erzbischof von Upsala und den Bischofen von Lund
und Skara unterzeichneten Antwort an den Erzbischof von Canter-
bury. Sie ist in der Julinummer 1922 der Zeitschrift «Theology»
abgedruckt. Die Bischofe stellen mit grosster Genugtuung fest,
dass die Angehorigen der schwedischen Kirche, die zum Empfang
des hl. Abendmahls berechtigt sind, in der anglikanischen Kirche
zur Kommunion zugelassen werden und dass schwedischen Geist-
lichen bei Gelegenheit das Predigen erlaubt werde. Sie charakteri-
sieren diese enge Verbindung zwischen den beiden Kirchen als
«Interkommunion». Sie erkldren, dass eine solche Interkommunion
eine wesentliche Ubereinstimmung im Bekenntnis voraussetze. Dariiber
haben die vom Erzbischof von Canterbury gewahlten Kommissions-
mitglieder mit Vertretern der schwedischen Kirche im Jahre 1909
anldsslich der Erorterungen iiber die Weihen diskutiert. Zwei Punkte
wurden damals hervorgehoben, die Anerkennung der hl. Schrift
als norma normans fiir Leben und Lehre und die Abstellung des
Heiles auf Gottesgnade allein empfangen durch Glauben. Die
Bischofe sind der Uberzeugung, dass zwischen den beiden Zweigen
der Kirche Christi trotz kleinerer Meinungsverschiedenheiten eine
wesentliche Einigkeit in dieser grundlegenden Auffassung vorhanden
sei. In dieser Uberzeugung schlagen sie in die dargebotene Hand
ein und bestdtigen ihrerseits, dass die Angehorigen der Kirche von



— 2056 —

England, die zum Empfang des hl. Abendmahles berechtigt sind,
zur Kommunion in der schwedischen Kirche zugelassen werden
und dass anglikanischen Geistlichen bei Gelegenheit das Predigen
und das Ausiiben von kirchlichen Funktionen erlaubt werde. Die
schwedischen Bischofe nehmen die Einladung an, bei Gelegenheit
an der Weihe eines anglikanischen Bischofs teilzunehmen. Sie
machen aber darauf aufmerksam, dass die Weihen nicht genau den
anglikanischen entsprechen, da die schwedische Kirche das Diakonat
nicht kennt. Gegen die Einfithrung der Handauflegung bei der
Firmung héitten die Bischofe keine Bedenken, da dieser schone
Gebrauch in der schwedischen Kirche bei andern Gelegenheiten
bekannt sei: sie konnten ihn jedoch nicht annehmen, wenn er durch
Argumente gestiitzt wirde, die seinen Charakter als adiaphoron in
Frage stellen. Endlich wird erwdhnt, dass die Synode der Au-
gustana von Nordamerika und die Tamil evangelische lutherische
Kirche von Sudindien, obschon Tochterkirchen der Kirche von
Schweden, in Fragen der Union vollstindig unabhingig seien.

Die Versammlung der Weltallianz der Baptisten, die vom 21. his
27.Juliin Stockholmtagte, erliess im Hinblick auf den Aufruf der LLam-
bethkonferenz an die andern christlichen Briider eine Botschaft. Darin
wird gesagt: «Wir erklaren, dass die geistige Union nicht von einer
Organisation, von Formen, von einem Ritual abhingt. Alle, die
wahrhaft mit Christus verbunden sind, sind unsere Briider im ge-
meinsamen Heil, ob sie der katholischen, der protestantischen, einer
andern oder gar keiner Gemeinschaft angehoren. Die Baptisten
freuen sich mit allen evangelischen Christen iiber die gemeinsame
Grundlage ihres Glaubens: die Menschwerdung des Gottessohnes,
sein sundenloses Leben, sein ubernatirliches Werk, seine Gottheit,
sein stellvertretendes Leiden, seine Auferstehung vom Tode, seine
gegenwartige Herrschaft, sein kommendes Reich mit dem ewigen
Richterspruch tiber Gerechte und Ungerechte. Christliche Einheit
ist deshalb, wie die Baptisten das Neue Testament verstehen, das
Resultat der Wirkung des hl. Geistes. Sie entspringt dem gemein-
samen Glauben an Christus, sie wird erleuchtet durch gemeinsame
Verstindigung, inspiriert durch gemeinsame Vision der Herrschaft
Gottes, und sie aussert sich in freier und freiwilliger Zusammen-
arbeit zur Ausfihrung des Willens Christi.»

Die Konferenz der Wesleyaner beschiftigte sich auf der Ver-
sammlung zu Sheffield im Juli 1922 mit den Resolutionen der
I.ambethkonferenz. Sie stimmte dem Aufruf herzlich zu und sprach
den Wunsch aus, so gut als moglich die hohen Ziele der anglikani-
schen Bischofe zu fordern. Obschon sie den Wert des Bischofs-
amtes anerkennt, behielt sich die Konferenz das Urteil vor, ob eine
solche organische Einheit wiinschenswert sei. Der Vorschlag, die



bischofliche Weihe als wesentlichen Bestandteil der Union aufzu-
stellen, konne von solchen nicht angenommen werden, die glauben,
rechtmissige Geistliche zu sein. Uber das Glaubensbekenntnis wurde
ebenfalls diskutiert und eine Resolution angenommen. Darin wird
das apostolische Glaubensbekenntnis als das alteste Taufbekenntnis
und das nizdische als eine Feststellung gewisser fundamentaler Wahr-
heiten des christlichen Glaubens anerkannt und die Lehre der beiden
Symbole «mit verniinftiger Freiheit der Interpretation» angenommen.
Viel bemerkt wurde, dass an der diesjihrigen Konferenz in Bristol
der Erzbischof von Canterbury teilnahm. Besprochen wurde die
Vereinigung mit den primitiven Methodisten und der vereinigten
Methodistenkirche. Die Konferenz beschloss mit 254 gegen 111 Stim-
men, die Frage weiter zu verfolgen und auf die nédchste Konferenz
Beschliisse vorzubereiten. Gegentiber der anglokatholischen Richtung
in der Kirche von England stellte ein Redner fest, dass der Metho-
dismus die vier Grundsitze der Freiheit, des Subjektivismus, des
Protestantismus und der volligen Beteiligung der Laien am Kirchen-
regiment vertrete. Auf der Jahreskonferenz der vereinigten Metho-
disten in Huddersfield entschied sich die grosse Mehrheit ebenfalls
fir die Union.

In Kanada erliess die Provinzialsynode von Ontario der Kirche
von England einen kriftigen Aufruf zur Wiedervereinigung der
Kirchen. ks bildete sich eine «katholische Gesellschaft» aus Angli-
kanern, Presbyterianern und Methodisten, die die kirchliche Union
anstreben. Die Generalkonferenz der Methodisten fasste unions-
freundliche Beschliisse, und die Generalversammlung der Pres-
byterianer beschloss im Juni 1923 mit 426 gegen 129 Stimmen,
einer Union mit den Methodisten und Kongregationalisten beizu-
treten.

In Indien fanden seit 1920 wiederholt Konterenzen statt zur
Besprechung einer Union der anglikanischen Kirche mit South India
United Church (Presbyterianer und Kongregationalisten). Eine Kom-
mission besorgte die Vorarbeiten. Die anglikanische Kirche, die
sich auf dem diesjahrigen DProvinzialkonzil als autonome Kirche
organisierte, besprach das Thema dieser Union. Der Metropolit
wurde eingeladen, eine Kommission zu bestellen, die die Arbeiten
der bisherigen fortsetze und den beiden Kirchen eine formliche Dar-
legung der Hauptpunkte unterbreite, die die Grundlage einer Union
bilden konnen. Ein weiterer Beschluss macht ein Abkommen iiber
die Union von der Zustimmung der Lambethkonferenz abhingig.

Der 1922, S. 140, abgedruckte Bericht, der in den kirchlichen
Blattern der freien Kirchen auf starke Opposition gestossen ist, be-
handelte der Bundesrat der freien Kirchen im September und beauf-
tragte nach freundlichen Worten der Anerkennung sein Komitee,



S -

bestimmte Punkte, die noch dunkel scheinen, aufzuklaren. Genannt
wurde «The status of the existing Free Church Ministry ». Das
Komitee der Kirche von England arbeitete dariiber ein Memorandum
aus, auf das die Vertreter der Freien Kirche Antwort gaben, die Ende
Sept. 1923 bekanntgeworden ist. Darin wird mit Dank das Zugestindnis
der Vertreter der anglikanischen Kirche anerkannt, dass «diejenigen
Inhaber von geistlichen Amtern, die den ehrlichen Willen bekunden,
Christi Wort zu verkiinden und die Sakramente nach Christi An-
ordnung zu spenden und denen die Vollmacht zu solchen Hand-
lungen feierlich von der betreffenden Kirche iibertragen wurde, in
der Tat und Wahrheit wirkliche Verwalter des Wortes Christi und
der Sakramente in der Universalkirche sind », aber anderseits wird
das Bedauern ausgesprochen, dass «das erstrebte und sogar zur
Auslibung eines vollen geistlichen Amtes innerhalb der anglikani-
schen Kirche geforderte Endziel genau dasselbe Endziel ist, das
erstrebt wiirde und in der Tat erstrebt wird im Falle von Personen,
die keinen kirchlichen Auftrag besitzen, nimlich die Weihe durch
den Bischof ».

Orthodoxe Theologen zur kirchlichen Union. — Uber die
Union der orthodoxen Kirche mit der Kirche von England hielt
der Vertreter des Patriarchates von Konstantinopel in London, der
Metropolit Germanos, in der Ditzesankonferenz von Gloucester
einen Vortrag, der im dritten Heft 1923 der Zeitschrift « The
Christian East» abgedruckt ist. Der Referent stellt eingangs fest,
dass die Beziehungen zwischen den beiden Kirchen noch nie so
enge gewesen seien wie gegenwartig. Das dussere sich in der Art
und Weise, wie die Kirche von England und ihr Haupt sich mit
Rat und Tat in den Zeiten der Verfolgung der Kirche des Ostens
annehme, und in den Verhandlungen, die von Vertretern der Kirche
gefiihrt werden, um den Boden fiir eine kirchliche Verstindigung
zu ebnen. Als Erfolg wird die Anerkennung der anglikanischen
Weihen durch die hl. Synode des Patriarchates von Konstantinopel
genannt. Dieser Entscheid war das Resultat griindlicher Studien
und Aussprachen der orthodoxen Theologen. Wenn bis jetzt nur
die Kirchen von Cypern und Jerusalem ihre Zustimmung gegeben
haben, sei die Ursache in den schwierigen Verhiltnissen der Zeit
zu suchen, die iiber die Kirchen des Ostens hereingebrochen sind.
Sie kampfen teils um ihre Existenz oder mit der Losung von schwie-
rigen Aufgaben, die ihnen die Folgen des Krieges gebracht haben.
Ein weiterer Grund liegt in der Dezentralisation der Verfassung der
orthodoxen Kirchen. Obschon niemand daran denkt, die demokra-
tische und konstitutionelle Verfassung, die von den Zeiten der
Apostel herriihrt, durch ein zentralisiertes und absolutistisches System



— 208 —

zu ersetzen, stimmen doch alle iiberein, dass eine permanente auto-
ritative Vertretung aller orthodoxen Kirchen notwendig ist, die iiber
Fragen entscheiden kénnte, die nicht vor eine allgemeine orthodoxe
Synode gehoren. Auf die Initiative des Patriarchen von Konstanti-
nopel wurde eine Konferenz der orthodoxen Kirchen nach Kon-
stantinopel einberufen, zu der die autonomen Kirchen ihre Vertreter
cgeschickt haben. Sie hat Beschliisse z. B. iiber die Kalenderreform
gefasst, die fiir die vertretenen Kirchen verpflichtenden Charakter
haben. Diese Massnahme ist eine « Erneuerung alter Prinzipien »
in geschickter Anpassung an moderne Bediirfnisse.

Diese « Erneuerung alter Prinzipien» ist nicht nur das Leit-
wort solcher Theologen, die eine Reform der kirchlichen Disziplin
der orthodoxen Kirche und des geistigen Lebens ihrer Anhinger
anstreben, sondern auch derjenigen, die eine Wiedervereinigung
mit andern Kirchen und insbesondere mit der Kirche von England
winschen. Welches ist nun von orthodoxem Standpunkt aus der
Sinn der Wiedervereinigung und auf welcher Basis ist eine solche
moglich?

Es bestehen dariiber zwei Anschauungen. Nach der einen ist
es nicht schwer, eine dussere (Gemeinschaft und herzliche Bezie-
hungen unter den Kirchen herzustellen, da ja alle in ithrem Ursprung
auf Christus zuriickgehen und christlich genannt werden. Jede Ge-
meinschaft behdlt thre Unabhingigkeit, alle sind aber durch eine
aussere Union miteinander verbunden nach dem Vorbild des Volker-
bundes. In dieser Liga von Kirchen wiirden Fragen von allge-
meinem Interesse iiber Christentum und Religion besprochen. Eine
<olche Liga hatte der Patriarch von Konstantinopel in seinem Rund-
schreiben, das er vor drei Jahren an die christlichen Kirchen ge-
richtet hat, im Auge, wie sein Vertreter auf der Vorversammlung
der Weltkonferenz iiber Glauben und Verfassung in Genf.

Es ist klar, dass auf dieser breiten Basis eine eigentliche Union
nicht zustande kommt. Voraussetzung einer solchen ist die vollige
Einheit des (laubens. Um sie zu verstehen, darf nicht vergessen
werden, dass es eine heilige, katholische und apostolische Kirche
gibt. Alle, die die Dogmen dieser Kirche annehmen, ohne dass sie
etwas beifigen oder weglassen, sind innerlich vereinigt mit dieser
urspriinglichen Kirche und bilden « eine dogmatische Einheit». Sind
sie zudem noch &dusserlich vereinigt, d. h. sind sie in kanonischer
Gemeinschaft, bilden sie eine organische Union. Eine solche orga-
nische Union wird von den verschiedenen Gliedern der orthodoxen
Kirche gebildet. Sie schliesst jedoch die Verschiedenheit der Riten
nicht aus. Die christliche Religion passt sich in solchen Dingen,
die Freiheit zulassen, den verschiedenen Vélkern und den Zeitver-
haltnissen an. So verhielt sie sich in den zehn ersten Jahrhunderten,



— 200 —

als kanonische Interkommunion ohne absolute Uniformitat vorhanden
war. Die organische und dogmatische Einheit wird durch die Ver-
schiedenheiten der Partikularkirchen nicht in Frage gestellt. Thre
Grundlage ist das Bekenntnis zu den fundamentalen Grundsitzen
des Glaubens, wie sie die hl. Schrift, die apostolische Tradition und
die ©kumenischen Konzilien definiert haben, das ist der Glaube
der ersten acht Jahrhunderte und der sieben 6kumenischen Kon-
zilien. Damit ist nicht gesagt, dass nach diesen acht™Jahrhunderten
keine dogmatische Entwicklung und keine dogmatischen Definitionen
in der orthodoxen Kirche stattgefunden hitten, allein es ist zweifel-
los, dass keine spatere Entscheidung, die von einem Patriarchen
und seiner Synode oder von der Ubereinstimmung und der Zustim-
mung der partikularen orthodoxen Kirchen ausgegangen ist, die-
selbe  Autoritat beanspruchen kann wie die Entscheide der
siecben Konzilien. Diese Auffassung, die von den orthodoxen
Theologen in ihren Vorschlagen vertreten wird, teilen auch aussen-
stehende (elehrte wie Dollinger. Die Auffassung der orthodoxen
Theologen, dass ihre Kirche der dogmatischen Iehre der alten
Kirche treu geblieben sei, bestdtigt nicht nur Dollinger, sondern
auch der Prinz Max von Sachsen. Infolgedessen kann die orthodoxe
Kirche mit allen Kirchen, die sich auf Christus berufen, Bezichungen
in Ubereinstimmung mit dem Programm des Rundschreibens des
Patriarchen pflegen, aber in Verhandlungen iiber eine organische
Union kann sie nur mit solchen Kirchen treten, die mit ihren fun-
damentalen Grundsitzen in der alten Kirche wurzeln. Jeder Ver-
such, von dieser Grundlage abzuweichen und eine neue zu suchen,
die nur die dogmatische Entwicklung der ersten vier oder finf
Jahrhunderte voraussetzt, muss die orthodoxe Kirche als einen Ver-
zicht auf die weitere Grundlage der Besprechungen betrachten und
als eine Anniaherung an die protestantische Auffassung von einem
undogmatischen Christentum, iber das in Deutschland in den
letzten drei Jahrzehnten so viel gesprochen und geschrieben worden
ist. Die orthodoxe Kirche, die die ehrwiirdige Kirche von England
stets als einen Zweig in manchen Einzelheiten in bestindigem Zu-
sammenhang mit der alten Kirche betrachtet hat, ist nicht nur in
der Vergangenheit mit ihren Vertretern in Verhandlungen getreten,
sondern ist bereit, es auch in Zukunft zu tun, sobald sich Gelegen-
heit dazu gibt, wissenschaftlich und ohne jedes Vorurteil auf der
oben angefuhrten Grundlage.

Das ist das Wesentliche des Aufsatzes des Metropoliten (zer-
manos. In der gleichen Zeitschrift setzt sich im zweiten Heft der
russische Professor N. Glubokowsky mit der Frage der Union der
orthodoxen Kirche mit Rom auseinander. Es ist bekannt, wie gegen-
wirtig die romische Kirche grosse Hoffnungen hegt und alle An-

Internat. kivehl, Zeitschrift, Heft 8/4. 1923 15



— 210 —

strengungen macht, sich die Kirchen des Ostens zu unterwerfen.
Dagegen nimmt der russische Gelehrte in scharf ablehnendem Sinne
Stellung. Er fiihrt eine Reihe von Griinden an. Das orthodoxe
Russland wird die moralische Unterstiitzung des Papsttums gegen
den Bolschewismus nie vergessen, aber es wird mit ihm nicht in
Unterhandlungen treten, seit der Vatikan sich gar keiner rihm-
lichen Proselytenmacherei hingegeben hat. « Gegenwirtig mag der
romische Katholik im Orthodoxen einen Bruder sehen, der Ortho-
doxe sieht dagegen im rémischen Katholiken einen triumphierenden
Verwiister. » Ein zweiter Grund ist das nicht anziehende Beispiel
des Konzils von Florenz. Die damals abgeschlossene Union war
ein erbarmlicher Akt hofthungsloser Verzweiflung. Heute gibt es
Grinde auf seiten der Orthodoxen fiir ein ahnliches Vorgehen,
allein weder Moskau unter dem Bolschewismus noch Konstantinopel
unter der Herrschaft der Tiirken geben Zeichen von Verwirrung
und Verzagtheit, die zu einem dhnlichen doktrindren Kompromiss
fiihren konnten. In Russland fiihlt sich die Kirche, ausgezeichnet
durch das Blut vieler Martyrer, mehr und mehr orthodox, und der
Patriarch von Konstantinopel ldsst nichts von einer Zuneigung zu
Rom merken, im Gegenteil, er hat die Weihen der Kirche von LEng-
land anerkannt. Dazu kommt, dass das vatikanische Konzil ein
uniiberwindliches Hindernis zwischen dem romischen Katholizismus
und der Orthodoxie aufgerichtet hat. Dessen Folgen schildert der
Verfasser in langeren Ausfiihrungen. Sie machen ein Zusamunen-
cgehen mit den Kirchen des Ostens unmoglich. Rom will keine Union,
Union ist fiir die romische Kirche riickhaltlose Unterwerfung unter
den Papst. Es wird nachgewiesen, dass die «Uniaten » nichts an-
deres sind als ausgesprochene romische Katholiken. Iiir den Papst
gibt es keine briiderliche Union unabhidngiger Kirchen. Er will die
Auflésung aller Kirchen unter die Obedienz eines einzigen absoluten,
unfehlbaren Lehrers und Gesectzgebers der ganzen Welt, von dem
eine Appellation unmoglich ist. Die Orthodoxie steht vollstandig
auf dem Standpunkt der Okumenizitit. Sie vertritt eine briiderliche
Unabhingigkeit der DPartikularkirchen, sie bekennt sich zu einer
allgemeinen und gegenseitigen Solidaritdt, sie verwirft entschieden
jeden Anspruch auf ein ausschliessliches Vorrecht eines Primates.
Fiir sie wird alles geordnet durch eine briderliche Union, durch
Gleichheit des Rechts in einer Union des Glaubens und der Liebe,
in welcher einzig ein Ehrenvorrang erlaubt ist, aber keine recht-
liche Suprematie. Von ihrem Standpunkt aus verwirft die Ortho-
doxie alle Pritensionen des Papsttums in der Vergangenheit, ver-
wirft dessen gegenwirtige Forderung des Primates und will damit
auch in der Zukunft nichts zu tun haben. Sie weist die Beteiligung
des Papstes an Verhandlungen iber eine Verstindigung unter den



— 211 —

christlichen Kirchen zuriick und kann sich mit thm nicht einigen.
Sie gesteht dem Papsttum nur einen Ehrenprimat zu und ist bereit,
ihn als Primus inter pares zu betrachten. Diese Forderung kann
aber vom Papsttum nicht zugegeben werden. Solch eine Konzession
hatte eine radikale Reform an Haupt und Gliedern, einen neuen Auf-
bau des Papsttums und des ganzen romischen Katholizismus zur
IFolge.

Weltkonferenz idber Glauben und Verfassung. — Auf die
erste Reithe von Fragen der Verhandlungsgegenstinde der Kon-
ferenz liber das Glaubensbekenntnis in der vereinigten Kirche sind
aus fast allen Kirchen Antworten eingelangt, die vom Subjects
Committee in einem Bericht dargestellt werden sollen. Die Ant-
worten auf die zweite Reihe iiber das geistliche Amt sind bis Ende
Dezember dem Generalsekretir R. H. Gardiner einzusenden. Weitere
Reihen sind in Vorbereitung iiber die Kirche, das christliche sitt-
liche Ideal und die Sakramente.

Samtliche Kommissionen sind eingeladen worden, die zur Dis-
kussion vorgeschlagenen Punkte zu besprechen. Die Kirche von
England sieht davon ab, mit Riicksicht auf ihre Arbeiten zur Her-
beifiihrung der Union.

Die Frage wird erortert, ob es moglich sei, die Weltkonferenz
im Jahre 1925 in Washington abzuhalten. Am Jahr mochte man fest-
halten, hingegen wird die Stadt als ungeeignet angesehen. s wird
von Jerusalem, Haag, Briissel und Genf gesprochen. Die Teilnehmer-
zahl soll auf 1200 beschrinkt werden. Mehrere Fragen, die mit der
Konferenz im Zusammenhang stehen, werden auf einer Tagung der
Mitglieder der Kommissionen der Vereinigten Staaten, von Kanada
und Westindien im November besprochen. Mangels an Mitteln
konnte das Continuation Committce im Jahre 1923 nicht zusammen-
treten.

Adolf KUry.




	Kirchliche Chronik

