Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 13 (1923)

Heft: 3-4

Artikel: Vom Sinn der Kirche

Autor: Gaugler, E.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403981

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403981
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 186 —

Vom Sinn der Kirche.
Referat, gehalten an der aargauischen Synode, am 20. August 1923.

Wenn Jesus seine Jiinger mahnt: ,Habt Salz bei euch und
Frieden untereinander“ (Mark.9, 50), so will er uns sagen, dass
wir zugleich die &atzende Tétigkeit schmerzlicher Selbstbeur-
teilung und die bewahrende Arbeit, die sich auf das Gemein-
same besinnt, iben sollen. Das Salz aber, das den Geschmack
der Speisen verschérft und sie zugleich vor Fiaulnis bewahrt,
wird, wie man in Rheinfelden weiss, nur durch jene Miihe, die
in die Tiefe bohrt, gewonnen. Wir wollen deshalb auch hier
dieser Miihe, die das Tieferliegende sucht, nicht ausweichen.

Wir haben die Frage nach dem Sinn der Kirche aufge-
worfen. Was ist die Kirche? — Was kann sie tun? — Was
bedeutet sie im Leben des einzelnen Christen? — So konnten
wir sie in einzelne Fragen auseinanderlegen.

Es gab eine Zeit, da diese Frage nicht gestellt wurde. s
war die erste und zugleich die beste Zeit der christlichen Kirche.
Damals lebte man die Kirche. Sie war eine Gemeinschatt gott-
cehoriger Menschen. Sie besass die wesentlichen Merkmale der
wahren Kirche, sie war einig, heilig, allgemein. Sie war cinig
in der Verbundenheit mit ihrem lebendigen Herrn, Jesus Christus,
dem Auferstandenen und Erhohten, den sie bald wieder vom
Himmel her zurickerwartete, damit er mit seiner Gemeinde
auf dieser Erde die Konigsherrschaft Gottes aufrichte. Ihre Glie-
der waren bewusst mit ihm zusammengeschlossen, sie liessen
diese Zusammengehorigkeit ihr ganzes Leben bestimmen. Sie
lebten aus dem Glauben an ihn, aus dem Dank dafir, dass sie
in Christus der Strafe fiir ihre Stinden enthoben, zum gemein-
samen Kampf gegen alle Siinde aufgerufen und mit der Kraft
zu cinem neuen Leben begabt waren. Sie hielten als die Hoft-
nung ihres Lebens sein Versprechen fest, dass die ganze Welf



— 186 —

im kommenden Gottesreich eine Neugestaltung erfahren werde.
Sie wussten sich aber mit ihm nicht nur &usserlich, sondern
wesentlich, organisch vereinigt. Sie waren mit Christus ein Leib.
Er war ihr Haupt. Sie des Leibes Glieder. Diese organische
Art ihrer Zusammengehorigkeit wurde noch vertieft dadurch,
dass sie nicht nur wussten, dass Jesus fiir sie da sei und sie
fir ihn, sondern ebenso sie alle fiir einander, wie Auge und
Hand an einem Menschenleib. Dabel war ihnen diese Leibhafiig-
keit Wirklichkeit, nicht bloss Bild. Ihre Einheit war Tatsache.
Aber auch ihre Heiligkeit war es. Sie war am Leib der Kirche,
was die (Gesundheit an einem menschlichen Korper ist. Heilig-
keit bedeutet in dieser Periode nicht Vollkommenheit im sitt-
lichen Sinne, aber vollkommenen Zusammenschluss mit Jesus.
Dese Heiligkeit betiitigte die Kirche, wenn sie Glieder, die
nicht mehr so zu Jesus gehdéren wollten, von der Teilnahme
am Abendmahl zuriickhielt. Gerade wie unser Korper aus
den Kriften, die ihm verliehen sind, gegen Krankes, das
sich in einzelnen Organen bilden will, ankémpft, so kimpfte
die damalige Kirche mit den Kréften des heiligen Geistes
gegen alle Falschheit, Unreinheit und Il.auheit, die sich in
ihren Mitgliedern einschleichen wollten. Sie konnte das,
weil den Aposteln und Propheten der Geist Gottes, des
Herzensergriinders, so gegeben war, dass sie die wirklichen
Gesinmungen der Briider erkannten, und deshalb, wo es notig
war, auch strafen konnten. So konnte die Gemeinde tote Zellen
abstossen und den ILeib Christi rein erhalten. Sie durfte im
alten Sinne des Wortes sagen: Die Kirche ist heilig.
Damithaben wir aber doch zugleich zugestanden, dass auch die
Urkirche Méingel hatte.Sie hattesogar grosse Mangel. Wir brauchen
nur etwa im sechsten Kapitel der Apostelgeschichte zu lesen, wie
in der altesten Gemeinde Streit entstand, weil die einen meinten,
sic bekamen bei der offentlichen Verteilung von Speise und
Geld weniger als die andern, um in die Menschlichkeiten dieser
Heiligen (Gottgehorigen) Iinblick zu bekommen. Wie musste
der Apostel kimpfen gegen die Phariséier des neuen Bundes, die
die Bruder aus den Heiden auf die alten Religionsgesetze aus
dem Judentum verpflichten wollten, als wire nicht das Leidens-
werk des Heilandes das FErlosungswerk, sondern ein frommes
Zeremonienwesen der Gliubigen. Kaum war dieser Streit ent-
schieden, als heidnische Einfliisse die Kirche in die gegenteilige



— 187 —

Versuchung fihrten. Leute beanspruchten Lehrrecht in der
Kirche, die, grob ausgedeutet, predigten: Glaubet an Christus!
Wer an ihn glaubt, hat alles und kann im {ibrigen leben wie
er will. So frass sich wie eine heidnische Kritze die alte heid-
nische Unzucht in den reinen Leib der Kirche ein. Die Ge-
meinden, die uns das Neue Testament schildert, erwecken den
Findruck eines jugendlich starken Korpers, aber eines Korpers,
der sich schwerer Krankheit zu erwehren hat. Jedoch das
Entscheidende ist: Die chrigtliche Gemeinde wollte und konnte
sich ihrer erwehren, wenigstens damals noch. Auch in der fol-
genden Zeit, in der sich die Kirche zur noch unabhéngigen alt-
katholischen Kirche ausweitete, rangen ihre besten Flihrer stets
erneut um die alte Reinheit. Von aussen durch blutigste Ver-
folgung bedringt, war die Schar der Glaubigen unter steter
Ausbreitung zu verstirkter Einigkeit gezwungen. FHrst als die
selbstandige Kirche Staatskirche wurde, als es durch die Politik
Konstantins des Grossen und seiner Sohne vorteilhaft wurde,
ein Christ zu sein, als die heidnischen Massen ohne genitigende
Vorbereitung oft gegen ihren Willen der Kirche zugefiihrt wurden,
kounnte die L.eitung der Kirche diese nicht mehr so durchdringen,
dass unreine Elemente ferngehalten wurden. Die Kirche wurde
nicht mehr Meister iber die unreinen Glieder., Man musste zu-
frieden sein, sie in gewissen Schranken halten zu kénnen. Noch
einmal fasste sie in Bekenntnis der niziischen XKirchenver-
sammlung die Strahlen der alten Reinheit zusammen, als sie
verkiindigte: Credo unam, sanctam, catholicam et apostolicam
ficelesiam — ich glaube an eine, heilige, allgemeine und apo-
stolische Kirche. Aber dieses Kinheitshekenntnis war schon
gegen Erscheinungen gerichtet, die darauf hindeuteten, dass die
iinheit der Kirche so gut wie ihre Heiligkeit in Frage gestellt
sel, Wir haben nicht geniigend Zeit zur Verfiigung, um die
Kirchengeschichte von Entscheidung zu Intscheidung zu ver-
folgen, Wir konnen aber die Schlussfolgerungen, die sich aus
einer sorgfialtigen Beobachtung der spitern Entwicklung der
Kirche und des Zustandes der heutigen, getrennten Kirchen
ergeben miissten, in folgende Sitze zusammentfassen:

1. Die aussere Kinheit der christlichen Kirche ist vollstindig
verloren gegangen. Die Aufteilung der einen Kirche ist immer
weiter fortgeschritten und hat, wenn nicht alle Zeichen triigen,
auch heute ihren Abschluss noch nicht erreicht. Versuche zur



— 188 —

Wiedervereinigung sind oft gescheitert, heute allerdings gross-
ziigiger als je wieder eingeleitet worden.

2. Die einzelnen Kirchen, heissen sie, wie sie wollen, sind
Teilkirchen. Jede birgt in sich einen Teil des Gutes der alten
Kirche, aber keine besitzt alle Figenschaften der ersten Kirche
unverkiirzt und ohne Vermengung mit spiaterem religiosem Cut.
Das gilt vor allem auch von der Kirche, die das Gegenteil am
eifrigsten behauptet, der romisch-katholischen, die die Kenn-
zeichen der Urkirche (Einheit, Heiligkeit, Allgemeinheit{ und
Apostolizitit) nur durch eine willkiirliche Umdeutung dieser
Begriffe auf sich zu beziehen vermag.

3. Alle Teilkirchen sind vermischte Kirchen, lebendige und
tote Glieder in sich vereinigend. Das geistliche Absterben ein-
zelner Glieder konnte zwar auch die Urkirche nicht vermeiden,
aber die heutigen Kirchen unterscheiden sich von ihr durch
ihre Unfiahigkeit, eine unanfechtbare Scheidung zwischen den
beiden Arten von Christen vorzunehmei.

4. So ergibt sich die Erkenntnis, dass wir heute die Be-
schreibungen, die die Apostel gebrauchten, wenn sie von der
Kirche sprachen, nicht mehr auf die einzelne Konfessionskirche
anwenden diirfen; wir diirfen von einer solchen Kinzelkirche nicht
mehr im ausschliesslichen und eigentlichen Wortsinne sagen:
Unsere Kirche ist der Leib Christi, der Tempel Gofttes,
Gottes Reich.

Ist das aber nicht eine niederdriickende Einsicht? Ist das
vielleicht ein Salz, das zu scharf ist und die Speise verdirbt?

Ich meine vorerst: wir miissen auch bel einer solchen Be-
sinnung tiber das Wesen der Kirchen und der eigenen Kirche
den gottgewollten Weg gehen, der mit dem Satz gekennzeichnet
wird: Ks kann nichts Gutes werden ohne Busse. Gott selbst
kann nicht helfen, wo die Menschen der ehrlichen Selbst-
erkenntnis ausweichen wollen. So ist diese Selbstbescheidung
der Kirche die Voraussetzung ihrer Arbeit. Er kann sie sonst
nicht in seinen Dienst nehmen.

Aber fragen wir: was ist denn die Kirche, was soll sie
denn sein, wenn sie nicht mehr wie die apostolische Kirche,
sein Leib, sein Tempel heissen dart?

Ehe ich diese Frage beantworten kann, muss ich eine an-
dere stellen und lésen: wenn keine Kirche mehr die ganze
Kirche sein soll, wo ist denn die wahre Kirche?



e ]8 s

Drarauf kann nur die Antwort gegeben werden: in allen
Kirchen. Den Unionsbestrebungen, die die Vertreter der Einzel-
kirchen nach Genf riefen, liegt auch diese Einsicht zugrunde!
Die wahre Kirche setzt sich zusammen aus den Christen,
die, in welche Konfession sie immer Geburt, Fihrung oder
gewonnene Uberzeugung gestellt hat, von Christus selbst
ergriffen sind, ihm im Glauben anhangen und ihm als ihrem
Herrn gehorchen wollen. Sie sind wie die Christen der ersten
Jahrzehnte in Ihm eins, in Ihm geheiligt, durch Ihn unter sich
vereinigt, d. h. katholisch, durch Ihn mit der ganzen Reihe der
Christen von der ersten Zeit der Kirche her verbunden, d. h.
apostolisch. Gewiss, ich gebe zu: auch dieser Giebrauch der
Kennzeichen der alten Kirche ist ein tibertragener. Ehemals
verstand man sie von der #dussern, ganzen Kirche, Hier wird
eine Kirche bezeichnet, von der man nicht wie von der alten mit
fester Bestimmtheit sagen kann: Siehe hier ist sie, siehe dort. Sie
ist nur an ihren Auswirkungen sichtbar, fir den, der selbst zu
ihr gehort. Aber sie ist ebenso wirklich vorhanden, so gewiss,
als es Christusglauben, Christusnachfolge, Christenhoffnung gibt.
Wenn der Christ die Worte der ersten Glaubensbekenntnisse
wiederholt: Ich glaube an eine heilige, allgemeine Kirche, dann
erfasst fiir thn dieser (Glaube eine unbezweifelte Erfahrungs-
tatsache. ,

Nun kénnen wir auch die Frage nach der Aufgabe der
Konfessionskirchen klar beantworten: Sie sind Fihrerinnen zur
wahren Kirche. Sie fithren durch ihre lebendigen Glieder ihre
Mitglieder zur allgemeinen Kirche. Was die Einzelkirche mit
dem ersten Akt, den sie an einem Menschen vollzieht, durch die
Taufe, will, das will sie durch sein ganzes Leben mit ihm: ihn
in die eine, allgemeine Kirche hereinnehmen.

Fiithren soll sie. Das ist eine hohe Verpflichtung, die noch
gehoben wird, wenn wir uns vergegenwirtigen, wie sie erfullt
werden soll. Unausgesprochen haben die getrennten Kirchen
diese Aufgabe immer vor sich gesehen: Es ist nicht so sehr die
Frage, in welcher KForm sie am besten gelost werden kann,
sondern, in welchem Geist sie gelost werden muss. Je nachdem
wie die Kirche ihre Gldubigen fiihrt, fordert oder verdirbt sie
ihre tiefsten Ziele selbst. Verderben kann die Fihrung, wenn
sie als Herrschaft verstanden wird. Dieser Versuchung ist die
Kirche, die unter dem Papste steht, immer wieder unterlegen,



— 190 —

nicht in allen ihren Dienern, aber in vielen. Wer aber nach
dem Wort eines Romans, der ein romisches Priesterleben schil-
dert, ,durch Dienen herrschen“ will, der versperrt denen, denen
er zu dienen meint, den Zugang zu Jesus. Er bindet an sich,
was an fhn gebunden sein will. Die christkatholischen Kirchen
haben in berechtigter Abwehr dieser Fehlleitung oft die gegen-
teilige Verzerrung begtinstigt: Die Kirche sollte oft so fithren,
wie es jener politische Fiihrer verstand, der, als das Volk auf
die Strasse ging, ausrief: ich muss wohl mitgehen, ich bin ja
sein Fahrer. Die Kirche sollte die Magd ihrer Angehorigen sein.
Das entkraftete ihren Dienst, der wegweisende Einfluss war
gering. Die vertiefende Sammlung des Kerns wahrer Christen
wurde gehemmt durch falsche Riicksichten. Kine dritte Ver-
irrung ist vielfach in den Reformationskirchen zu beobachten.
Als Kirche des Wortes beschrinkte sie sich zeitweise allzu
schnell auf die Mitteilung der Lehre. So wurde sie Lehrerin
und vermochte nicht, lebendig genug Gemeinschaft zu stiften.

Alle diese Fehler sind gehoben, wenn die Kirche versteht,
Mutter ihrer Angehorigen zu sein. Dann fihrt sie sie in be-
hiitender, tragender Liebe. Das gibt ihrem Dienst die Wirme,
ihrer Leitung die Verbindung von Festigkeit und Zartheit. Sie
versteht aus diesem Geist heraus das richtige Geben, mehr und
mehr schenkt sie, aber immer dem Alter, der Reife angemessen,
das Wachstum der ,Kinder“ beachtend. Aus dem reichen Schatz
ihres Herzens kann sie Kleinen und Grossen alles mitteilen, was
sie notig haben, weiss sie die Wahrheit dem Verstindnis der
Anfinger und Fortgeschritteneren nahezubringen. Sie erzieht ihre
Kinder, aber zu Stéhnen und Téchtern, zur Selbstindigkeit. Nicht
immer will sie sie ,bemuttern“. Sie freut sich ihrer Ligen-
tatigkeit, wenn sie erwachsen sind. Das heisst (ins Sachliche
libersetzt), die rechte Fithrerkirche eifert nicht fur sich selbst,
sondern freut sich, wenn ihren Gliedern das Verstiindnis fir
die Gliedschaft an der allgemeinen Kirche aufgeht. Demnach
ist es nur ihr Bestreben, mehr und mehr an ihrem Teil die
Klarheit der allgemeinen Kirche abzuspiegeln und den eigenen
Angehorigen lieb zu machen.

Steht die Kirche so zu uns, und diirfen wir so in ihr stehen,
dann konnen wir erst recht fragen: Was ist sie fiir den ein-
zelnen Christen ?



— 191 —

Wir wollen diese Frage nicht durch eine Schilderung ihrer
Einzeltitigkeiten beantworten, dazu fehlt uns die Zeit. Dass
sic uns das Wort Gottes zuruft, dass sie uns anleitet, im Iivan-
gelium das Wort Jesu zu vernehmen, das uns an ihn bindet,
haben wir schon mit dem Bishergesagten angedeutet. Dass
sie uns an den Gedanken, die die Verbindung mit Gott in den
verschiedenen Menschen erzeugte, teilnehmen lisst, dass sie
uns immerfort die Gaben des Vaters anbietet, damit wir sie
betend lebendig annehmen, dass sie uns in eine Ordnung des
Lebens, in die Sitte hineinstellt, die unserm Leben Wegweisung
gibt, dass sie uns stiitzt im Kampf gegen die Siinde durch ihre
scheidende Zucht, die allerdings heute sehr entkriftet ist, weil
die Klarheit des Urteils fehlt (Predigt allein, prophetische Bot-
schaft fehlt fast ganz!), das sind nur Andeutungen. Wenn wir
aber alles, was sie uns sein will, in ein Wort zusammentassen
wollen, dann konnen wir sagen: Sie schenkt uns die Gemein-
schaft.

Um das zu verstehen, miissen wir ein wenig zuriickblicken.
Hinter uns liegt eine Zeit, in der der Mensch, wie nie vorher,
des Rechts der Einzelperson bewusst wurde. Den religitsen
Fragen gegentiber sprach sich das in der Auffassung aus: Man
kann mich nicht zwingen, etwas zu glauben, was ich nicht
selbst als richtig erkennen kann. Urspriinglich war dieser Satz
der Ausdruck der Aufrichtigkeit aller falschen Autoritit gegen-
tber. So ist er bedeutsam. Allmihlich aber wandelte er sich
bei vielen in die Auffassung: ,Ich glaube nur, was ich will*~.
So wurde die Gedankenrichtung, die das Recht der Personlich-
keit wahren wollte, anmassend. Ihre Vertreter setzten sich
iiber alles gemeinsame, in nun gedankenloser Selbstiitberhebung,
hinweg. Man meinte, sich etwas zu vergeben, wenn man sich
einem gemeinsamen Ganzen einordnete, ohne selbst darin be-
fehlen oder wenigstens mitbefehlen zu konnen. Diese Lebens-
haltung musste die Gemeinschaft der Menschen zersetzen. Aber
auch der einzelne machte sich selbst drmer, da er im Grunde
immer in sich allein blieb., Er wurde drmer an Gedanken, an
Verstindnis und Mitgefithl fiir das, was in den andern ist, an
Emptianglichkeit fiir das, was der andere mehr hatte als cr
selbst. Er wusste nicht mehr, wieviel man in freier Gemeinsani-
keit gewinnen kann., Kurz: wir wurden drmer an Liebe. Das
religivse Leben wurde im wesentlichen als personliche Sache



betrachtet. Als Privatsache, sagte die sozialdemokratische Partei.
Was der einzelne von Gott erkannte und erfuhr, sein Einzel-
verhiltnis zu Gott, schien die Religion zu sein. Selbst im ge-
meinsamen Gottesdienst gewoéhnte man sich daran, zwischen-
hinein seine eigenen religiosen Spazierwege zu gehen. Das ist
durchaus nicht etwa nur bei uns so oder in den Konfessionen,
die der Kirche nicht ein solches Ubergewicht geben wie die
romische Kirche. Gerade in der letztern beklagen viele den
Mangel an Gefihl fir das Gemeinsame im gottesdienstlichen
Handeln.

Aber gerade der Mann, der im 18. Jahrhundert wie kein
anderer die Wichtigkeit personlicher Verbundenheit mit Jesus
gepredigt hat, also das Einzelerlebnis des Frommen im religiosen
Leben hervorhob, Graf Niklaus von Zinzendorf, hat den be-
deutsamen Satz gepriagt: Ieh statuiere kein Christentum ohne
remeinschaft. Er hatte in seiner vertieften Weise die Forderung
der kommenden Zeit verstanden: den Wert des Persénlichen
und zugleich schon mit voraus erkannt, was wir jetzt wieder
langsam verstehen lernen: den Wert der Gemeinschaft.

Aber, was ist das: Gemeinschaft? Das ist nicht ohne wei-
teres verstindlich! Wenn ein Mensch aus seinem persénlichen
Erleben heraustritt und zum erstenmal fiiblt, dass es noch ein
anderes religioses Geschehen gibt als das, das sich in seiner
in sich geschlossenen Seele abspielt, dann will er Gemeinschaft
schliessen. Er will sie machen. Er will sich mit Gleichgesinnten
zusammentun, eine Gruppe bilden, die dasselbe will. Sei es,
dass er das innerhalb oder ausserhalb einer Kirche versucht,
sei es, dass er die Kirche selbst fiir diese Gemcinschatt be-
trachtet, dazu gestalten will: er kommt auf diese Weise doch
noch nicht zu einer wirklichen Kirche, zu dem, was wir Ge-
meinschaft nennen, sondern nur zu einem Verecin. Ein Verein
ist die Zusammenzéihlung von Menschen, die ein gemeinsames
Ziel verfolgen. Tatkriftig veranlagte Naturen gehen ein Stiick
weiter. Sie sehen die Gemeinschaft darin, dass wir fir ein-
ander da sind, im Einstehen des Bruders fiir den Bruder. Sie
erkennen es als ihre Pflicht, ihre Kraft an die andern hinzu-
geben. Sie wollen Gott dienen, wie es Jesus in dem Wort
gelehrt: Was ihr einem dieser geringsten unter meinen Briidern
getan habt, das habt ihr mir getan. Der Bruderdienst als Gottes-
dienst ist auch unzweifelhaft eine der wichtigsten Betitigungen



— 193 —

ernsthafter Gemeinschaft. Wo ihn die Kirche vernachlissigt,
da hebt sie sich selber auf. Eine Kirche, die heute das Christen-
tum nicht in reger Flrsorgetitigkeit auswirken lisst, spricht
sich selbst das Verdammungsurteil. Aber, wenn die Kirche
darin alle mogliche Gemeinschaft zu erschopfen meint, so ist
sie noch Immer nicht, was eine christliche Kirche sein soll.
Auch die Judengemeinden der grossen Stidte, auch die Frei-
maurerlogen unserer zeitgendossischen Gesellschaft iiben eine
weitgehende Wohltiitigkeit aus, und doch glaube ich nicht, dass
sie das im vollen Sinne des Wortes zu geben vermoigen, was
wir Gemeinschaft heissen und allein so heissen diirfen.

Was Gemeinschaft ist, kann ich vielleicht am besten an
dem Gebilde zeigen, an dem Jesus selbst die Gemeinschaft der
Kirche klar gemacht hat: an der Ithe. Wir durfen jetzt nicht
an die zahllosen verdorbenen Ehen denken, die dem Zweifel
an der Moglichkeit sogenannter gliicklicher Ehen taglich neue
Nahrung geben. Es ¢ibt auch gute Ehen. In einer solchen
ist das Verhiiltnis von Mann und Weib nicht eine blosse Zu-
sammenzihlung freier Menschen, eine Nebeneinanderstellung
von igenschaften, Féahigkeiten und Besitztiimern, wie es etliche
verstehen. Tine wahre Ehe ist auch nicht nur ecine gesell-
schaftliche Zweckgemeinschaft, geschlossen zur Befriedigung
menschlicher Triebe oder zur Fortpflanzung des Geschlechts
oder zu gegenseitiger Flrsorgetitigkeit. Das alles kann die
Ehe sein. Aber wenn sie nur das ist, ist sie noch keine ganze
Ehe. FEhe ist ein Zusammengehoren von zwel Menschen, in
dem der Mann das Leben (das innere L.eben) seines Weibes
so in sich selbst erlebt, dass es mit dem seinigen eins wird
und ihn so unendlich bereichert. Dasselbe erlebt die Frau am
Mann. Thr gemeinsames Leben ist mehr als die Summe beider
Leben. Der Mann erlebt sein eigenes Leben, seine Arbeit, sein
inneres Wachstum vollig anders, gesteigert, gestirkt, getragen,
belebt durch die Art, wie jetzt das Wesen seiner Lebensgefdhrtin
in seiner Seele wohnt, Sein Leben ist nicht bloss verdoppelt, son-
dern, dass ich so sage, verewigt. Ebenso das des Weibes. Oder
wenn Sie den andern Vergleich vorziehen: Wie bei einer chemi-
schen Verbindung sich nicht einfach chemische Bestandteile
summieren, sondern in ein neues, drittes, kriftigeres libergehen,
in dem die frithern Bestandteile ohne Scheidung nicht mehr
erkennbar sind, so ist das Leben von Menschen, die Gemein-

Internat. kirchl Zeitschrift, Heft 5/4, 1928. 14



— 194 —

schaft haben, newgeworden, kraftvoller, weiter, volliger. Die
organischen Verbindungen der Natur sind ein schwichliches
Abbild echter Gemeinschaft. Einzelne, als solche schwache
Elemente, vereinigen sich zu intensiver Energie der Wirkung
durch Verbindung!

Dieses Geschenk gibt uns aber, wenn wir ihr Bestes suchen,
auch die Kirche. Sie ist nicht die Zusammenzéhlung von Men-
schen, nicht eine Zweckgemeinschaft, sondern sie ist ein In-
einander, ein grosses Fireinander von Menschen. Die Menschen,
die wirklich eine Kirche bilden, fiihlen sich von ihren Briidern
gehoben, getragen, gestirkt, geweitet, erst in ein sinnvolles
Iwiges eingebetfet. Ich bin ein einzelner schwacher Mensch
mit begrenztem Verstehen, auf bestimmter Stufe des Wachs-
tums stehend. Aber ich fithle um mich die Erfahrung rmeiner
Mitchristen, vieler, die unendlich mehr besitzen als ich, auch
solcher, die ein Recht haben, von meinem Wesen Anteil zu
fordern. Mit ihnen zusammen bin ich stark, ist mein Geistleben
voll Fulle! Ausser der Kirche wird mein Denken, Tun ein-
seitig, verzerrt, verhiirtet. In der Kirche ist es eingefiigt in
den lebendigen Kreislauf des immerwahrenden Empfangens und
Gebens. Wo eine elektrische Leitung unterbrochen ist, herrscht
Dunkelheit, auch wenn Drédhte zur prichtigsten Beleuchtung
eingebaut sind. Wo aber der Strom fliessen kann, da erzeugt
er Licht und Wirme, Bewegung und Wandlung, kurz: lLeben.
Der fliessende Strom, erzeugt durch stromende Kraft, gehalten
im ewigen Kraftkreislauf, das ist die Gemeinschatt der Natur.
Der Geist aus Gott, der Christus, der ruft, weckt, belebt, die
Glaubigen in ihm und untereinander, die sind die Gemeinschaft,
die man ein Geschenk nennen darf: das Geschenk der Kirche.

Unvollkommen schenkt es uns die Aussere Kirche einer
Konfession. Sie ldsst es erst ahnen. Sie ist der Bau, durch
den der Strom des ewigen Lebens unsichtbar, aber da und
dort merkbar, dann und wann uns begliickend, pulsiert. Voll-
endet aber ist diese Gemeinschaft in der allgemeinen Kirche,
die durch alle sichtbaren dringt und wohl ihre Kraftanlagen
auch ausserhalb der bekannten und besonders benannten Sta-
tionen hat.

Wir haben in eiligem Lauf einen Besuchsgang in der
grossen Werkstiatte des Geistes, der nach dem Wesen der Dinge
bohrt, gemacht. Es war natiirlich nicht moglich, die Details



— 195 —

aller daliegenden Erscheinungen auch nur zu erwihnen. Wir
~ haben nichts Ausfithrliches von den so wichtigen Amtern der
Kirche, von ihren einzelnen gottesdienstlichen und flrsorglichen
Betiitigungen, von ihrem ILehren und Pflegen sagen konnen.
s konnte deshalb wohl mancher die Empfindung haben, wir
hitten bloss um die realen Dinge herumgeredet, unsere Be-
trachtungen hiitten keinen praktischen Wert.

Ich meinte allerdings doch, der Praxis zu dienen, indem
ich daran erinnerte, dass wir nicht lose, einzeln herumliegende
Steine sein diirfen, tot fir das (Ganze, indem ich hervorhob,
dass wir ein Ackerfeld sein sollen, das bliiht, wichst und Frucht
tragt, je mehr es das Geschenk der Natur, die Fille alles
dessen, was um seine Samen, Bliiten und Friichte liegt und
wirkt, aufnimmt, je mehr seine Pflanzen verbunden sind mit
den andern Pflanzen durch das Erhabenste, was es gibt: den
Strom des Lebens selbst. Sollte es nicht notig sein, dass wir uns
in unsern Kirchen immer wieder auf den besinnen, der gesagt:
,lch bin der Weg, die Wahrheit und das Leben® (Joh. 14, 6)
und ,Wer an den Sohn glaubet, der hat das ewige Leben*
(Joh. 8, 836)? Diese Worte heissen, in den Bereich unserer heutigen
Frage versetzt: Wir miissen Jesus personlich verbunden sein,
ein jeder ein Gotteskind. Wir kénnen aber dieses ewige Leben,
die Fulle der Gemeinschaft nur haben, wenn diese Gotteskind-
schaft in der Wirklichkeit der Gemeinschaft steht, wenn wir
als (otteskinder um das Geschenk der Gottesfamilie wissen,
um die Kirche.

Ich glaube, dass man auch in der &dussern Kirche nicht
praktisch segensreich leben, noch wirken kann, wenn man sich
dies Tiefste unseres Christenstandes nicht sorgfiltis vergegen-
wartigen will.

Moge das gewonnene Salz nicht versalzend, sondern zum
rechten Geschmacke wirken. Deshalb haben wir danach ge-
sucht.

E. GAUGLER.




	Vom Sinn der Kirche

