
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 13 (1923)

Heft: 3-4

Artikel: Vom Sinn der Kirche

Autor: Gaugler, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403981

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403981
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


185

Vom Sinn der Kirche.
Referat, gehalten an der aargauischen Synode, am 20. August 1923.

Wenn Jesus seine Jünger mahnt: „Habt Salz bei euch und
Frieden untereinander" (Mark. 9, 50), so Avili er uns sagen, dass
wir zugleich die ätzende Tätigkeit schmerzlicher Selbstbeurteilung

und die bewahrende Arbeit, die sich auf das Gemeinsame

besinnt, üben sollen. Das Salz aber, das den Geschmack
der Speisen verschärft und sie zugleich \er Fäulnis bewahrt,
wird, wie man in Rheinfelden weiss, nur durch jene Mühe, die
in die Tiefe bohrt, gewonnen. Wir wellen deshalb auch hier
dieser Mühe, die das Tieferliegende sucht, nicht ausweichen.

Wir haben die Frage nach dem Sinn der Kirche
aufgeworfen. Was ist die Kirche? — Was kann sie tun? — Was
bedeutet sie im Leben des einzelnen Christen? — So könnten
wir sie in einzelne Fragen auseinanderlegen.

Es gab eine Zeit, da diese Frage nicht gestellt wurde. Es

war die erste und zugleich die beste Zeit der christlichen Kirche.
Damals lebte man die Kirche. Sie war eine Gemeinschaft
gottgehöriger Menschen. Sie besass die wesentlichen Merkmale der
wahren Kirche, sie war einig, heilig, allgemein. Sie war einig
in der Verbundenheit mit ihrem lebendigen Herrn, Jesus Christus,
dem Auferstandenen und Erhöhten, den sie bald wieder vom
Himmel her zurückerwartete, damit er mit seiner Gemeinde
auf dieser Erde die Königsherrschaft Gottes aufrichte. Ihre Glieder

waren bewusst mit ihm zusammengeschlossen, sie liessen
diese Zusammengehörigkeit ihr ganzes Leben bestimmen. Sie
lebten aus dem Glauben an ihn, aus dem Dank dafür, dass sie
in Christus der Strafe für ihre Sünden enthoben, zum gemeinsamen

Kampf gegen alle Sünde aufgerufen und mit der Kraft
zu einem neuen Leben begabt waren. Sie hielten als die
Hoffnung ihres Lebens sein Versprechen fest, dass die ganze Welt



— 186 —

im kommenden Gottesreich eine Neugestaltung erfahren Averde.
Sie wussten sich aber mit ihm nicht nur äusserlich, sondern
wesentlich, organisch vereinigt. Sie waren mit Christus ein Leib.
Er Avar ihr Haupt. Sie des Leibes Glieder. Diese organische
Art ihrer Zusammengehörigkeit wurde noch vertieft dadurch,
dass sie nicht nur wussten, dass Jesus für sie da sei und sie

für ihn, sondern ebenso sie alle für einander, Avie Auge und
Hand an einem Menschenleib. Dabei Avar ihnen diese Leibhaftigkeit

Wirklichkeit, nicht bloss Bild. Ihre Einheit Avar Tatsache.
Aber auch ihre Heiligkeit war es. Sie war am Leib der Kirche,
was die Gesundheit an einem menschlichen Körper ist. Heiligkeit

bedeutet in dieser Periode nicht Aellkommenheit im
sittlichen Sinne, aber vollkommenen Zusammenschluss mit Jesus.

Diese Heiligkeit betätigte die Kirche, Avenn sie Glieder, die
nicht mehr so zu Jesus gehören wollten, von der Teilnahme
am Abendmahl zurückhielt. Gerade AAie unser Körper aus
den Kräften, die ihm verliehen sind, gegen Krankes, das

sich in einzelnen Organen bilden avüI, ankämpft, so kämpfte
die damalige Kirche mit den Kräften des heiligen Geistes

gegen alle Falschheit, Unreinheit und Lauheit, die sich in
ihren Mitgliedern einschleichen Avollten. Sie konnte das,
weil den Aposteln und Propheten der Geist Gottes, des

Herzensergründers, so gegeben Avar, dass sie die wirklichen
Gesinnungen der Brüder erkannten, und deshalb, wo es nötig
Avar, auch strafen konnten. So konnte die Gemeinde tote Zellen
abstossen und den Leib Christi rein erhalten. Sie durfte im
alten Sinne des Wortes sagen: Die Kirche ist heilig.

Damithaben Avir aber doch zugleich zugestanden, dass auch die
UrküeheMängel hatte. Sie hatte sogar grosse Mängel. Wir brauchen
nur etwa im sechsten Kapitel der Apostelgeschichte zu lesen, wie
in der ältesten Gemeinde Streit entstand, weil die einen meinten,
sie bekämen bei der öffentlichen Verteilung Aen Speise und
Geld Aveniger als die andern, um in die Menschlichkeiten dieser
Heiligen (Gottgehörigen) Einblick zu bekommen. Wie musste
der Apostel kämpfen gegen die Pharisäer des neuen Bundes, die
die Brüder aus den Heiden auf die alten Religionsgesetze aus
dem Judentum verpflichten wollten, als Aväre nicht das Leidenswerk

des Heilandes das Erlösungswerk, sondern ein frommes
Zeremonienwesen der Gläubigen. Kaum war dieser Streit
entschieden, als heidnische Einflüsse die Kirche in die gegenteilige



— 187 —

Versuchung führten. Leute beanspruchten Lehrrecht in der
Kirche, die, grob ausgedeutet, predigten : Glaubet an Christus
Wer an ihn glaubt, hat alles und kann im übrigen leben Avie

er will. So frass sich wie eine heidnische Krätze die alte
heidnische Unzucht in den reinen Leib der Kirche ein. Die
Gemeinden, die uns das Neue Testament schildert, erwecken den
Eindruck eines jugendlich starken Körpers, aber eines Körpers,
der sich schwerer Krankheit zu erwehren hat. Jedoch das
Entscheidende ist: Die christliche Gemeinde wollte und konnte
sich ihrer erwehren, Avenigstens damals noch. Auch in der
folgenden Zeit, in der sich die Kirche zur noch unabhängigen
altkatholischen Kirche ausweitete, rangen ihre besten Führer stets
erneut um die alte Reinheit. Von aussen durch blutigste
Verfolgung bedrängt, Avar die Schar der Gläubigen unter steter
Ausbreitung* zu \erstärkter Einigkeit gezwungen. Erst als die
selbständige Kirche Staatskirche wurde, als es durch die Politik
Konstantins des Grossen und seiner Söhne vorteilhaft Avurde,
ein Christ zu sein, als die heidnischen Massen ohne genügende
Vorbereitung oft gegen ihren Willen der Kirche zugeführt wurden,
konnte die Leitung der Kirche diese nicht mehr so durchdringen,
dass unreine Elemente ferngehalten wurden. Die Kirche wurde
nicht mehr Meister über die unreinen Glieder. Man musste
zufrieden sein, sie in geAvissen Schranken halten zu können. Noch
einmal fasste sie im Bekenntnis der nizäischen Kirchenversammlung

die Strahlen der alten Reinheit zusammen, als sie

Aerkündigte : Credo unam, sanctam, catholicam et apostolicam
Ecclesiam — ich glaube an eine, heilige, allgemeine und
apostolische Kirche. Aber dieses Einheitsbekenntnis Avar schon

gegen Erscheinungen gerichtet, die darauf hindeuteten, dass die
Einheit der Kirche so gut wie ihre Heiligkeit in Frage gestellt
sei. Wir haben nicht genügend Zeit zur Verfügung, um die

Kirchengeschichte von Entscheidung zu Entscheidung zu
verfolgen. Wir können aber die Schlussfolgerungen, die sich aus
einer sorgfältigen Beobachtung der spätem Entwicklung der
Kirche und des Zustandes der heutigen, getrennten Kirchen
ergeben mussten, in folgende Sätze zusammenfassen:

1. Die äussere Einheit der christlichen Kirche ist vollständig
verloren gegangen. Die Aufteilung der einen Kirche ist immer
Aveiter fortgeschritten und hat, Avenn nicht alle Zeichen trügen,
auch heute ihren Abschluss noch nicht erreicht. Versuche zur



— 188 —

Wiedervereinigung sind oft gescheitert, heute allerdings
grosszügiger als je wieder eingeleitet Avorden.

2. Die einzelnen Kirchen, heissen sie, wie sie wollen, sind
Teilkirchen. Jede birgt in sich einen Teil des Gutes der alten
Kirche, aber keine besitzt alle Eigenschaften der ersten Kirche
unverkürzt und ohne Vermengung mit späterem religiösem Gut.
Das gilt vor allem auch ven der Kirche, die das Gegenteil am
eifrigsten behauptet, der römisch-katholischen, die die
Kennzeichen der Urkirche (Einheit, Heiligkeit, Allgemeinheit und
Apostolizität) nur durch eine willkürliche Umdeutung dieser
Begriffe auf sich zu beziehen vermag.

3. Alle Teilkirchen sind vermischte Kirchen, lebendige und
tote Glieder in sich vereinigend. Das geistliche Absterben
einzelner Glieder konnte zwar auch die Urkirche nicht vermeiden,
aber die heutigen Kirchen unterscheiden sich von ihr durch
ihre Unfähigkeit, eine unanfechtbare Scheidung ZAvischen den
beiden Arten von Christen vorzunehmen.

4. So ergibt sich die Erkenntnis, dass Avil* heute die

Beschreibungen, die die Apostel gebrauchten, wenn sie veri der
Kirche sprachen, nicht mehr auf die einzelne Konfessionskirche
anwenden dürfen; wir dürfen von einer solchen Einzelkirche nicht
mehr im ausschliesslichen und eigentlichen Wortsinne sagen :

Unsere Kirche ist der Leib Christi, der Tempel Gottes,
Gottes Reich.

Ist das aber nicht eine niederdrückende Einsicht? Ist das

vielleicht ein Salz, das zu scharf ist und die Speise verdirbt?
Ich meine vorerst: wir müssen auch bei einer solchen

Besinnung über das Wesen der Kirchen und der eigenen Kirche
den gottgeAvollten Weg gehen, der mit dem Satz gekennzeichnet
wird: Es kann nichts Gutes werden ohne Busse. Gott selbst
kann nicht helfen, avo die Menschen der ehrlichen
Selbsterkenntnis ausweichen wellen. So ist diese Selbstbescheidung
der Kirche die Voraussetzung ihrer Arbeit. Er kann sie sonst
nicht in seinen Dienst nehmen.

Aber fragen wir: was ist denn die Kirche, was soll sie

denn sein, wenn sie nicht mehr Avie die apostolische Kirche,
sein Leib, sein Tempel heissen darf?

Ehe ich diese Frage beantworten kann, muss ich eine
andere stellen und lösen: wenn keine Kirche mehr die ganze
Kirche sein soll, wo ist denn die Avahre Kirche?



— 189 —

Darauf kann nur die Antwort gegeben werden: in allen
Kirchen. Den Unionsbestrebungen, die die Vertreter der
Einzelkirchen nach Genf riefen, liegt auch diese Einsicht zugrunde
Die wahre Kirche setzt sich zusammen aus den Christen,
die, in welche Konfession sie immer Geburt, Führung oder

gewonnene Überzeugung gestellt hat, Aen Christus selbst
ergriffen sind, ihm im Glauben anhangen und ihm als ihrem
Herrn gehorchen wollen. Sie sind wie die Christen der ersten
Jahrzehnte in Ihm eins, in Ihm geheiligt, durch Ihn unter sich
vereinigt, d. h. katholisch, durch Ihn mit der ganzen Reihe der
Christen von der ersten Zeit der Kirche her verbunden, d. h.

apostolisch. GeAAiss, ich gebe zu: auch dieser Gebrauch der
Kennzeichen der alten Kirche ist ein übertragener. Ehemals
verstand man sie von der äussern, ganzen Kirche. Hier wird
eine Kirche bezeichnet, von der man nicht Avie von der alten mit
fester Bestimmtheit sagen kann : Siehe hier ist sie, siehe dort. Sie
ist nur an ihren Auswirkungen sichtbar, für den, der selbst zu
ihr gehört. Aber sie ist ebenso wirklich vorhanden, so gewiss,
als es Christusglauben, Christusnachfolge, Christenhoffnung gibt.
Wenn der Christ die Worte der ersten Glaubensbekenntnisse
Aviederholt: Ich glaube an eine heilige, allgemeine Kirche, dann
erfasst für ihn dieser Glaube eine unbezAveifelte Erfahrungstatsache.

Nun können Avir auch die Frage nach der Aufgabe der
Konfessionskirchen klar beantworten : Sie sind Führerinnen zur
Avahren Kirche. Sie führen durch ihre lebendigen Glieder ihre
Mitglieder zur allgemeinen Kirche. Was die Einzelkirche mit
dem ersten Akt, den sie an einem Menschen vollzieht, durch die
Taufe, will, das will sie durch sein ganzes Leben mit ihm : ihn
in die eine, allgemeine Kirche hereinnehmen.

Führen soll sie. Das ist eine hohe Verpflichtung, die noch
gehoben wird, wenn wir uns vergegenAVartigen, Avie sie erfüllt
Averden soll. Unausgesprochen haben die getrennten Kirchen
diese Aufgabe immer vor sich gesehen : Es ist nicht so sehr die

Frage, in Avelcher Form sie am besten gelöst Averden kann,
sondern, in Avelchem Geist sie gelöst Averden muss. Je nachdem
ime die Kirche ihre Gläubigen führt, fördert oder verdirbt sie

ihre tiefsten Ziele selbst. Verderben kann die Führung, wenn
sie als Herrschaft verstanden Avird. Dieser Versuchung ist die

Kirche, die unter dem Papste steht, immer wieder unterlegen,



— 190 —

nicht in allen ihren Dienern, aber in vielen. Wer aber nach
dem Wort eines Romans, der ein römisches Priesterleben schildert,

„durch Dienen herrschen1,1 will, der versperrt denen, denen
er zu dienen meint, den Zugang zu Jesus. Er bindet an sich,
was an Ihn gebunden sein will. Die christkatholischen Kirchen
haben in berechtigter Abwehr dieser Fehlleitung oft die gegenteilige

Verzerrung* begünstigt: Die Kirche sollte oft so führen,
Avie es jener politische Führer verstand, der, als das Volk auf
die Strasse ging, ausrief: ich muss wohl mitgehen, ich bin ja
sein Führer. Die Kirche sollte die Magd ihrer Angehörigen sein.
Das entkräftete ihren Dienst, der wegweisende Einfluss war
gering. Die vertiefende Sammlung des Kerns wahrer Christen
wurde gehemmt durch falsche Rücksichten. Eine dritte
Verirrung ist vielfach in den Reformationskirchen zu beobachten.
Als Kirche des Wortes beschränkte sie sich zeitweise allzu
schnell auf die Mitteilung der Lehre. So werde sie Lehrerin
und vermochte nicht, lebendig genug Gemeinschaft zu stiften.

Alle diese Fehler sind gehoben, wenn die Kirche versteht,
Mutter ihrer Angehörigen zu sein. Dann führt sie sie in
behütender, tragender Liebe. Das gibt ihrem Dienst die Wärme,
ihrer Leitung die Verbindung von Festigkeit und Zartheit, Sie

versteht aus diesem Geist heraus das richtige Geben, mehr und
mehr schenkt sie, aber immer dem Alter, der Reife angemessen,
das Wachstum der „Kinder" beachtend. Aus dem reichen Schatz
ihres Herzens kann sie Kleinen und Grossen alles mitteilen, was
sie nötig haben, Aveiss sie die Wahrheit dem Verständnis der
Anfänger und Fortgeschritteneren nahezubringen. Sie erzieht ihre
Kinder, aber zu Söhnen und Töchtern, zur Selbständigkeit. Nicht
immer will sie sie „bemuttern". Sie freut sich ihrer
Eigentätigkeit, wenn sie erwachsen sind. Das heisst (ins Sachliche
übersetzt), die rechte Führerkirche eifert nicht für sich selbst,
sondern freut sich, wenn ihren Gliedern das Verständnis für
die Gliedschaft an der allgemeinen Kirche aufgeht. Demnach
ist es nur ihr Bestreben, mehr und mehr an ihrem Teil die
Klarheit der allgemeinen Kirche abzuspiegeln und den eigenen
Angehörigen lieb zu machen.

Steht die Kirche so zu uns, und dürfen Avir so in ihr stehen,
dann können wir erst recht fragen: Was ist sie für den
einzelnen Christen?



— 191 —

Wir wellen diese Frage nicht durch eine Schilderung ihrer
Einzeltätigkeiten beantworten, dazu fehlt uns die Zeit. Dass
sie uns das Wort Gottes zuruft, dass sie uns anleitet, im
Evangelium das Wort Jesu zu vernehmen, das uns an ihn bindet,
haben Avir schon mit dem Bishergesagten angedeutet. Dass
sie uns an den Gedanken, die die Verbindung mit Gott in den
verschiedenen Menschen erzeugte, teilnehmen lässt, dass sie

uns immerfort die Gaben des Vaters anbietet, damit wir sie
betend lebendig annehmen, dass sie uns in eine Ordnung des

Lebens, in die Sitte hineinstellt, die unserm Leben Wegweisunggibt,

dass sie uns stützt im Kampf gegen die Sünde durch ihre
scheidende Zucht, die allerdings heute sehr entkräftet ist, weil
die Klarheit des Urteils fehlt (Predigt allein, prophetische
Botschaft fehlt fast ganz das sind nur Andeutungen. Wenn wir
aber alles, Avas sie uns sein will, in ein Wort zusammenfassen
wollen, dann können Avir sagen: Sie schenkt uns die Gemeinschaft.

Um das zu verstehen, müssen wir ein wenig zurückblicken.
Hinter uns liegt eine Zeit, in der der Mensch, wie nie vorher,
des Rechts der Einzelperson bewusst wurde. Den religiösen
Fragen gegenüber sprach sich das in der Auffassung aus : Man
kann mich nicht zwingen, etwas zu glauben, was ich nicht
selbst als richtig erkennen kann. Ursprünglich war dieser Satz
der Ausdruck der Aufrichtigkeit aller falschen Autorität gegenüber.

So ist er bedeutsam. Allmählich aber wandelte er sich
bei vielen in die Auffassung: „Ich glaube nur, was ich will".
So werde die Gedankenrichtung, die das Recht der Persönlichkeit

wahren wellte, anmassend. Ihre Vertreter setzten sich.

über alles gemeinsame, in nun gedankenloser Selbstüberhebung,
hinweg. Man meinte, sich etAvas zu vergeben, wenn man sich
einem gemeinsamen Ganzen einordnete, ohne selbst darin
befehlen oder wenigstens mitbefehlen zu können. Diese Lebenshaltung

musste die Gemeinschaft der Menschen zersetzen. Aber
auch der einzelne machte sich selbst ärmer, da er im Grunde
immer in sich allein blieb. Er Avurde ärmer an Gedanken, an
Verständnis und Mitgefühl für das, Avas in den andern ist, an

Empfänglichkeit für das, was der andere mehr hatte als er
selbst. Er wesste nicht mehr, Avieviel man in freier Gemeinsamkeit

gewinnen kann. Kurz: AAir Avurden ärmer an Liebe. Das

religiöse Leben wurde im Avesentlichen als persönliche Sache



— 192 —

betrachtet. Als Privatsache, sagte die sozialdemokratische Partei.
Was der einzelne ven Gott erkannte und erfuhr, sein
Einzelverhältnis zu Gott, schien die Religion zu sein. Selbst im
gemeinsamen Gottesdienst gewöhnte man sich daran, zwischen-
hinein seine eigenen religiösen Spazierwege zu gehen. Das ist
durchaus nicht etwa nur bei uns so oder in den Konfessionen,
die der Kirche nicht ein solches Übergewicht geben wie die
römische Kirche. Gerade in der letztern beklagen viele den

Mangel an Gefühl für das Gemeinsame im gottesdienstlichen
Handeln.

Aber gerade der Mann, der im 18. Jahrhundert wie kein
anderer die Wichtigkeit persönlicher Verbundenheit mit Jesus

gepredigt hat, also das Einzelerlebnis des Frommen im religiösen
Leben herverhob, Graf Nikiaus von Zinzendorf, hat den
bedeutsamen Satz geprägt: Ich statuiere kein Christentum ohne
Gemeinschaft. Er hatte in seiner vertieften Weise die Forderung
der kommenden Zeit verstanden: den Wert des Persönlichen
und zugleich schon mit voraus erkannt, was wir jetzt AAieder

langsam verstehen lernen: den Wert der Gemeinschaft.
Aber, was ist das: Gemeinschaft? Das ist nicht ohne

weiteres verständlich! Wenn ein Mensch aus seinem persönlichen
Erleben heraustritt und zum erstenmal fühlt, dass es noch ein
anderes religiöses Geschehen gibt als das, das sich in seiner
in sich geschlossenen Seele abspielt, dann will er Gemeinschaft
schliessen. Er will sie machen. Er will sich mit Gleichgesinnten
zusammentun, eine Gruppe bilden, die dasselbe will. Sei es,
dass er das innerhalb oder ausserhalb einer Kirche versucht,
sei es, dass er die Kirche selbst für diese Gemeinschaft
betrachtet, dazu gestalten will: er kommt auf diese Weise doch
noch nicht zu einer wirklichen Kirche, zu dem, was Avir

Gemeinschaft nennen, sondern nur zu einem Verein. Ein Verein
ist die Zusammenzählung von Menschen, die ein gemeinsames
Ziel verfolgen. Tatkräftig veranlagte Naturen gehen ein Stück
weiter. Sie sehen die Gemeinschaft darin, class wir für
einander da sind, im Entstehen des Bruders für den Bruder. Sie

erkennen es als ihre Pflicht, ihre Kraft an die andern
hinzugeben. Sie wellen Gott dienen, wie es Jesus in dem Wort
gelehrt : Was ihr einem dieser geringsten unter meinen Brüdern
getan habt, das habt ihr mir getan. Der Bruderdienst als Gottesdienst

ist auch unzweifelhaft eine der wichtigsten Betätigungen



— 193 —

ernsthafter Gemeinschaft. Wo ihn die Kirche vernachlässigt,
da hebt sie sich selber auf. Eine Kirche, die heute das Christentum

nicht in reger Fürsorgetätigkeit auswirken lässt, spricht
sich selbst das Verdammungsurteil. Aber, wenn die Kirche
darin alle mögliche Gemeinschaft zu erschöpfen meint, so ist
sie noch immer nicht, was eine christliche Kirche sein soll.
Auch die Judengemeinden der grossen Städte, auch die
Freimaurerlogen unserer zeitgenössischen Gesellschaft üben eine
weitgehende Wohltätigkeit aus, und doch glaube ich nicht, dass
sie das im vollen Sinne des Wortes zu geben vermögen, Avas

wir Gemeinschaft heissen und allein so heissen dürfen.
Was Gemeinschaft ist, kann ich vielleicht am besten an

dem Gebilde zeigen, an dem Jesus selbst die Gemeinschaft der
Kirche klar gemacht hat: an der Ehe. Wir dürfen jetzt nicht
an die zahllosen verdorbenen Ehen denken, die dem Zweifel
an der Möglichkeit sogenannter glücklicher Ehen täglich neue
Nahrung geben. Es gibt auch gute Ehen. In einer solchen
ist das Verhältnis ven Mann und Weib nicht eine blosse

Zusammenzählung freier Menschen, eine Nebeneinanderstellung
Aen Eigenschaften, Fähigkeiten und Besitztümern, wie es etliche
verstehen. Eine wahre Ehe ist auch nicht nur eine
gesellschaftliche ZAveckgemeinschaft, geschlossen zur Befriedigung
menschlicher Triebe oder zur Fortpflanzung des Geschlechts
oder zu gegenseitiger Fürsorgetätigkeit. Das alles kann die
Ehe sein. Aber wenn sie nur das ist, ist sie noch keine ganze
Ehe. Ehe ist ein Zusammengehören von zwei Menschen, in
dem der Mann das Leben (das innere Leben) seines Weibes
so in sich selbst erlebt, dass es mit dem seinigen eins Avird

und ihn so unendlich bereichert. Dasselbe erlebt die Frau am
Mann. Ihr gemeinsames Leben ist mehr als die Summe beider
Leben. Der Mann erlebt sein eigenes Leben, seine Arbeit, sein

inneres Wachstum völlig anders, gesteigert, gestärkt, getragen,
belebt durch die Art, Avie jetzt das Wesen seiner Lebensgefährtin
in seiner Seele wehnt. Sein Leben ist nicht bloss verdoppelt,
sondern, dass ich so sage, verewigt. Ebenso das des Weibes. Oder

wenn Sie den andern Vergleich vorziehen: Wie bei einer chemischen

Verbindung sich nicht einfach chemische Bestandteile
summieren, sondern in ein neues, drittes, kräftigeres übergehen,
in dem die frühern Bestandteile ohne Scheidung nicht mehr
erkennbar sind, so ist das Leben von Menschen, die Gemein-

Internat. kirchl. Zeitschrift, Heft 3/4, 1923. 14



— 194 —

schaft haben, neugeworden, kraftvoller, weiter, völliger. Die
organischen Verbindungen der Natur sind ein schwächliches
Abbild echter Gemeinschaft. Einzelne, als solche schwache
Elemente, vereinigen sich zu intensiver Energie der Wirkung
durch Verbindung

Dieses Geschenk gibt uns aber, wenn avü* ihr Bestes suchen,
auch die Kirche. Sie ist nicht die Zusammenzählung von
Menschen, nicht eine Zweckgemeinschaft, sondern sie ist ein
Ineinander, ein grosses Füreinander von Menschen. Die Menschen,
die Avirklich eine Kirche bilden, fühlen sich von ihren Brüdern
gehoben, getragen, gestärkt, geweitet, erst in ein sinnvolles
Ewiges eingebettet. Ich bin ein einzelner schwacher Mensch
mit begrenztem Verstehen, auf bestimmter Stufe des Wachstums

stehend. Aber ich fühle um mich die Erfahrung meiner
Mitchristen, vieler, die unendlich mehr besitzen als ich, auch
solcher, die ein Recht haben, Aen meinem Wesen Anteil zu
fordern. Mit ihnen zusammen bin ich stark, ist mein Geistleben
voll Fülle! Ausser der Kirche wird mein Denken, Tun
einseitig, verzerrt, verhärtet. In der Kirche ist es eingefügt in
den lebendigen Kreislauf des immerwährenden Empfangens und
Gebens. Wo eine elektrische Leitung unterbrochen ist, herrscht
Dunkelheit, auch wenn Drähte zur prächtigsten Beleuchtung-
eingebaut sind. Wo aber der Strom fliessen kann, da erzeugt
er Licht und Wärme, Bewegung und Wandlung, kurz : leben.
Der fliessende Strom, erzeugt durch strömende Kraft, gehalten
im eAvigen Kraftkreislauf, das ist die Gemeinschaft der Natur.
Der Geist aus Gott, der Christus, der ruft, weckt, belebt, die

Gläubigen in ihm und untereinander, die sind die Gemeinschaft,
die man ein Geschenk nennen darf: das Geschenk der Kirche.

Unvollkommen schenkt es uns die äussere Kirche einer
Konfession. Sie lässt es erst ahnen. Sie ist der Bau, durch
den der Strom des ewigen Lebens unsichtbar, aber da und
dort merkbar, dann und Avann uns beglückend, pulsiert.
Vollendet aber ist diese Gemeinschaft in der allgemeinen Kirche,
die durch alle sichtbaren dringt und Avohl ihre Kraftanlagen
auch ausserhalb der bekannten und besonders benannten
Stationen hat.

Wir haben in eiligem Lauf einen Besuchsgang in der
grossen Werkstätte des Geistes, der nach dem Wesen der Dinge
bohrt, gemacht. Es war natürlich nicht möglich, die Details



— 195 —

aller daliegenden Erscheinungen auch nur zu erwähnen. Wir
haben nichts Ausführliches von den so wichtigen Ämtern der
Kirche, von ihren einzelnen gottesdienstlichen und fürsorglichen
Betätigungen, von ihrem Lehren und Pflegen sagen können.
Es könnte deshalb Avohl mancher die Empfindung haben, wir
hätten bloss um die realen Dinge herumgeredet, unsere
Betrachtungen hätten keinen praktischen Wert.

Ich meinte allerdings doch, der Praxis zu dienen, indem
ich daran erinnerte, dass wir nicht lose, einzeln herumliegende
Steine sein dürfen, tot für das Ganze, indem ich hervorhob,
dass wir ein Ackerfeld sein sollen, das blüht, wächst und Frucht
trägt, je mehr es das Geschenk der Natur, die Fülle alles
dessen, was um seine Samen, Blüten und Früchte liegt und
Avirkt, aufnimmt, je mehr seine Pflanzen verbunden sind mit
den andern Pflanzen durch das Erhabenste, was es gibt: den

Strom des Lebens selbst. Sollte es nicht nötig sein, dass wir uns
in unsern Kirchen immer wieder auf den besinnen, der gesagt :

„Ich bin der Weg, die Wahrheit und das Leben" (Joh. 14, 6)
und „Wer an den Sohn glaubet, der hat das ewige Leben"
(Joh. 3, 36)? Diese Worte heissen, in den Bereich unserer heutigen
Frage versetzt: Wir müssen Jesus persönlich verbunden sein,
ein jeder ein Gotteskind. Wir können aber dieses ewige Leben,
die Fülle der Gemeinschaft nur haben, wenn diese Gotteskindschaft

in der Wirklichkeit der Gemeinschaft steht, wenn wir
als Gotteskincler um das Geschenk der Gottesfamilie wissen,
um die Kirche.

Ich glaube, dass man auch in der äussern Kirche nicht
praktisch segensreich leben, noch Avirken kann, wenn man sich
dies Tiefste unseres Christenstandes nicht sorgfältig vergegenwärtigen

will.
Möge das gewennene Salz nicht versalzend, sondern zum

rechten Geschmacke wirken. Deshalb haben wir danach
gesucht.

E. GAUGLER.


	Vom Sinn der Kirche

