
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 13 (1923)

Heft: 3-4

Artikel: Die kirchliche Unionsfrage in orientalisch-orthodoxer und in
anglikanischer Beleuchtung

Autor: Neuhaus, K.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403980

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403980
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


170 —

Die Kirchliche Unionsfrage in orientalisch-orthodoxer und

in anglikanischer Beleuchtung.

Die „Christian Union Quarterly" brachte in ihren Heften
vom Januar und April 1922 sowie vom April und Juli 1923 eine
höchst interessante Diskussion zwischen einem hohen kirchlichen
Würdenträger der morgenländischen Kirche und einem Theologen
der bischöflichen Kirche Amerikas über die Frage der
Wiedervereinigung der Kirchen. Östliches und westliches Denken treten
sich gegenüber und beleuchten die grosse Schwierigkeit des

ganzen Unionsproblems. Der Metropolit von Nubien, der in
Khartum residiert, hatte zuhanden seines Patriarchen und der
Synode von Alexandrien neben dem amtlichen Bericht über die
Konferenz von Genf seine persönlichen Eindrücke und Ansichten
von einer künftigen kirchlichen Union niedergelegt, welche in
dem amerikanischen Organe veröffentlicht wurden. Die
Denkschrift hat etwas Imponierendes durch die Klarheit der Begriffe,
ihre eindeutige Betonung des orthodoxen Standpunktes und ihre
Ablehnung aller Kompromisse in Glaubensfragen. Sie ist ein

wichtiges Dokument, welches durch die Stellung des Verfassers
wie durch die Amtsstelle, an die sie gerichtet ist, geradezu
offiziellen Charakter trägt. Dazu nahm der frühere Professor
der neutestamentlichen Exegese am Drury-Kolleg, Dr. Lhamon,
zunächst in einem Schreiben an den Herausgeber der „Christian
Union Quarterly" Stellung, auf das der Metropolit antwortete.
Die Erörterung hat vorläufig mit einer Duplik von Dr. Lhamon
ihren Abschluss gefunden, doch ist zu erwarten, dass sich der
Metropolit noch einmal zum Worte meldet. Die gegenseitige
Aussprache ist ein Muster vornehmer und sachlicher Diskussion,
ohne polemische Schärfe, und daher geeignet, die Freunde der
Unionsbestrebungen mit zwei kirchlichen Richtungen
bekanntzumachen, die mit glühender Sehnsucht nach dem Wege zu



— 171 —

einer kirchlichen Vereinigung ausschauen und doch nicht
zusammenkommen können. Wir glauben, dass ein ausführliches
Referat für unsere Leser grosses Interesse hat und beginnen
daher zunächst mit der erwähnten Denkschrift des Metropoliten
Nicolaus Evangelides.

Einleitend beklagt derselbe in bewegten Worten die
kirchlichen Spaltungen mit ihren verderblichen Folgen und schildert
in geradezu prophetischen Bildern den Segen einer
Wiedervereinigung. Die Abordnung offizieller Delegierter der
orientalischen Kirche sollte unterstreichen, welche Bedeutung diese
den Wiedervereinigungsbestrebungen zuschreibt. Bei den
Sitzungen in Genf seien neben ganz orthodoxen Meinungen
auch sich widersprechende geäussert worden, die stark vom
orthodoxen Glauben abwichen. Zustimmend erkläre er sich zu
den Voten der beiden altkatholischen Bischöfe Dr. Herzog und
Aiijmen. Auch englische und amerikanische Bischöfe hätten
tiefes Verständnis und gutes Urteil gezeigt, indem sie eine
Föderativunion ablehnten und für das Nizänische
Glaubensbekenntnis plädierten. Dagegen wichen Calvinisten,
Presbyterianer, Congregationalisten, Quäker, Methodisten, Baptisten
und Jünger Christi radikal vom orthodoxen Glauben ab. Sie
haben einen andern Kirchenbegriff, verwerfen die Tradition,
die hl. Weihen, das Bischofsamt und die Sakramente. Indem
sie die Notwendigkeit eines Credos iii der Kirche bestritten,
die historische Entwicklung des Christentums und die Lehre der
alten Kirche ignorierten, öffneten sie einen Abgrund zwischen
sich und den Orthodoxen, der unüberbrückbar erscheine. Die
Orthodoxen haben das Wesen der Kirche, ihre innere Einheit
in bezug auf Glauben und Kultus, ihre äussere Einheit bezüglich

der ATerfassung, die historische EntAvicklung des Glaubens
und ihre Festlegung auf die alten Konzilien im Credo und
kanonischen Recht dargelegt. Der Metropolit wendet sich gegen
jene Meinungen, die als Grundlage des Glaubens allein die
hl. Schrift annehmen, Avährend das Wort Gottes der Kirche
amertraut sei. In der Auslegung der verschiedenen Glaubensfragen

müsse die Stimme der Geschichte und die Tradition als
unfehlbares Kriterium gehört werden. Seit Origines sei die sprachliche

und historische Schriftinterpretation festgelegt worden.
Ohne ein gemeinsames Credo könne eine Union überhaupt nicht
ausgedacht werden.



— 172 —

Nunmehr bringt der Metropolit seine eigene Meinung zur
Unionsfrage. Er präzisiert sie dahin, dass 1. eine Union möglich

und erreichbar ist, weil sich der Wille Christi vom einen
Hirten und einer Herde erfüllen werde. Dann erörtert er
ausführlich im 2. Punkte, welcher Art diese Vereinigung sein müsse.
Soll sie eine vollständig* dogmatische oder eine teilweise
dogmatische oder nur eine moralische sein?

Die Einberufer der Genfer Konferenz erklärten, dass die
Differenzen zwischen den Konfessionen sehr gross seien, aber
sie hielten es für möglich, dass dieselben mit der Zeit durch
gegenseitige Darlegung der verschiedenen Standpunkte und
durch Berührung der einzelnen Kirchen miteinander vereinfacht
Averden könnten. Sie sprachen sich gegen religiöse Debatten
und Polemiken aus, da diese nur verbitterten und leicht zur
Isolierung führten. Kurz, sie betrachteten gegenwärtig eine
dogmatische und sakramentale Union Avohl nicht für gänzlich
unmöglich, aber doch für sehr schAvierig. Eine moralische Einheit

durch das christliche Gebot der Liebe sei jedoch zu
erreichen und sehr segensreich. Friede, Recht und Gerechtigkeit
unter allen Völkern müssen sich auf Christi Liebesgebot
begründen. Demgegenüber seien die dogmatischen Fragen
untergeordneter Natur. Dagegen beruft sich der Metropolit auf
Act. 20, 29 und Gal. 1, 7. Die Verantwortung für die Spaltungen
falle nicht auf die Kämpfer für die überlieferten Wahrheiten,
sondern auf die, welche neue Phantasiegebilde eingeführt hätten.
Die orthodoxe Kirche, Avelche ihre Dogmen auf göttlich
inspirierten Konzilien festgelegt und durch viele Jahrhunderte
ratifiziert hätte, könne nicht von der alten Grundlage abAveichen.
Das nizänische Credo und die dogmatischen Beschlüsse der
7 ökumenischen Konzilien bilden die göttliche Grundlage, die
unfehlbar und undiskutierbar sei. Diese Synoden haben das
Schlusswort in Glaubensfragen gesprochen. Änderungen
derselben bedeuten keinen Fortschritt oder eine Ergänzung, sondern
Verderbnis der Glaubenssubstanz. Auf diesen Konzilien sei die
Glaubenswahrheit durch die Kirche recht gedeutet und nach
gründlichen Forschungen und Erörterungen auf dem Grunde
der hl. Schrift und der alten katholischen Tradition endgültig
kristallisiert. Wenn eine kirchliche Union auf diesem Boden
und auf diesem Status versucht würde, so könne man mit
grosser Wahrscheinlichkeit auf einen Erfolg hoffen. Den Ein-

&



— 173 —

wand, dass alle früheren Unionsversuche auf dieser Grundlage
gescheitert seien, beantwortet der Metropolit damit, dass die
dogmatischen Unterschiede nicht den einzigen Grund des
Fehlschlags gebildet hätten. Die Unionsversuche mit der römischen
Kirche seien ergebnislos verlaufen Avegen der dogmatischen
Neuerungen Roms, aber auch, weil die Bemühungen durch
politische Notwendigkeiten diktiert gewesen seien und nicht auf
rein kirchliche Initiative hin oder aus Sehnsucht nach
Vereinigung unternommen wurden. Was die erfolglosen Bemühungen
mit den Protestanten und Anglikanern anbetrifft, so müsse man
innere und äussere Gründe unterscheiden. Innere Gründe seien
die materiellen Unterschiede im Glauben und in der
Kirchenverfassung. Die Protestanten hätten nicht nur das päpstliche
Joch abgeschüttelt und die römischen Neuerungen venvorfen,
sondern auch Avahre Lehren abgelehnt. Sie stellten sich auf
den Boden der Freiheit und unkontrollierten Schriftforschung
und öffneten damit vielen Irrungen Tür und Tor. Die
anglikanische Kirche bilde eine Ausnahme, da sie konservativer sei
und sich mehr der alten Kirche nähere. Als letzten Grund des

Scheiterns früherer Unionsversuche betrachtet der Metropolit
den religiösen und nationalen Fanatismus, die inneren und
äusseren Wirren der christlichen Welt des Ostens und Westens.
Man habe sich niemals auf die hohe Warte der Unparteilichkeit,

der Liebe und des Gesamtinteresses erheben können. Doch
dürfe man sich durch diese Fehlschläge nicht entmutigen lassen,
sondern man solle sich nur bemühen, die früheren Fehler zu
vermeiden. Mit Eifer, gutem Willen und systematischer Arbeit
könne man bis zur Avahren, d. h. völligen dogmatischen Einheit
kommen.

Eine teilweise dogmatische Union, Avelche geAvisse gemeinsame

Hauptdogmen als Grundlage annimmt und die strittigen
Punkte als theologische Meinungen betrachtet, die man ablehnen
oder auch annehmen könne, hält der Metropolit nicht für eine

solche, Avie sie dem Geiste des Evangeliums entspricht. Die
Bonner Unionskonferenzen hätten auf dieser Basis einenEinigungs-
versuch gemacht, der aber gescheitert Aväre. Sie hätte in
Griechenland Avie in England eine starke Opposition gefunden.

Schliesslich beschäftigt sich der Verfasser mit der Frage,
ob eine Einigung auf dem Boden des Liebesgebotes Christi ohne
Rücksicht auf den Glauben möglich sei. Aber da könne es sich



— 174 —

niemals um eine religiöse Union handeln. Sittengesetze haben
ohne religiöse Grundlage und göttliche Autorität keinen sichern
Boden und keine absolute Gültigkeit. Auf der andern Seite
bestehe diese moralische Einigkeit bereits, da ja das Gebot der
Liebe von allen Christen angenommen werde. Eine solche
moralische Einigung könne durch Übung und Veredlung der
sittlichen Kräfte, durch Erziehung und Anwendung der Grundsätze

des Evangeliums schliesslich durch freieren Verkehr der
Kirchen untereinander gefördert werden, aber zu einer
kirchlichen Union wird das nicht führen. Ein Christ ist nach der
Meinung der Kirche ein Christgläubiger. Er glaubt au Christus
als an den Sohn Gottes dem Wesen nach und anerkennt ihn
als Führer seines religiösen und sittlichen Lebens. Derjenige
ist noch kein Christ, der nach dem Gesetze des Evangeliums
handelt, aber nicht an den Gesetzgeber und an Gott glaubt;
denn die Lehre und das Wirken Christi sind unlöslich an seine
Person gebunden. Daher wurde als Grundlage und Vorbedingung
für die Teilnahme an der Genfer Konferenz das Bekenntnis auf
den Glauben an Christus Jesus, der Mensch geworden ist,
festgesetzt. Die orthodoxe Kirche schätzt die Liebe in Christo sehr
hoch als Quelle wahren Lebens, aber sie verhält sich keineswegs

gleichgültig gegenüber dem wahren Glauben, den sie

gleichfalls als unentbehrlichen Wesensbestandteil des Heiles
betrachtet. Glaube und Liebeswerke sind die beiden Grundlagen,

durch Avelche das diesseitige Glück und das künftige
Heil gesichert Avird. Der Heiland mache unser Heil von dem in
Liebe tätigen Glauben abhängig. Eine Vereinigung der Kirchen
auf der Basis der Liebe mache dieselbe unvollständig, einseitig
und fruchtlos. Damit würde der Grund zu vielen Missverständnissen

gelegt. Das Volk, das in diesen Dingen nicht klar urteilt,
würde, wenn es die Konzentration der Kirche auf die
praktische Seite der Liebe sieht, darin eine Mindereinschätzung des

Glaubens erblicken. Dann würde entAveder das Freidenkertum
und die freiwillige Annahme der dogmatischen Religionswahrheiten

eingeführt, und so würden wir dem Rationalismus anheimfallen

oder das orthodoxe Gesamtgewissen würde diese moralische
Union nicht annehmen, sich dagegen erheben, und die ganze Union
musste illusorisch werden. Die dogmatische und moralische
Einigung ist die einzig richtige. Sie allein ist in Übereinstimmung
mit dem Evangelium, jede einseitige Halbunion aber ist
unbeständig und schädlich.



— 175 —

3. Was die Frage nach der für die Unionsbestrebungen
günstigsten Zeit anbetrifft, so ist der Metropolit der Meinung,
dass die Gegenwart dafür reif sei. Das Volk ist geistig weiter
entwickelt und Aveniger von Vorurteilen befangen, obgleich es
noch unter dem Einfluss des Rassenfanatismus steht. Der Klerus
habe eine weitherzige Auffassung von seiner Amtstätigkeit. Die
Kirchen sind unabhängiger vom Staate gewerden und weniger
von aussen beeinflusst. Die durch den Weltkrieg verursachte
Not schreie nach Massnahmen, der Not zu steuern. Der
oberflächliche Charakter der europäischen Zivilisation habe die
unverkennbare und dringliche Notwendigkeit in den Vordergrund
gedrängt, Massnahmen zu ergreifen, um die vielen Übel zu heilen.
Politiker und Militärs halten sich wieder an die so oft
versuchten Methoden politischer Verträge und bewaffneter Bündnisse.

Sozialisten, Kommunisten und Antimilitaristeh wollen
Gesetz und Kriegsdienst sogar in Kriegszeiten mit Gewalt beseitigen.
Jedoch das Allheilmittel sei die Vereinigung der Kirchen unter
der Herrschaft der Liebe Christi. Trotzdem die Gegenwart auf
eine Union hindränge, hält der Metropolit das Ziel nicht für in
der Nähe liegend; denn es sei nicht leicht, den Abgrund zu
überbrücken, der sich seit Jahrhunderten geöffnet und erweitert
habe. Man müsse sich mit Geduld und Mut wappnen.

4. Wie können wir nun die Union vorbereiten? fragt der
Metropolit zuletzt. Von einer dogmatischen Diskussion erwartet
er jetzt so wenig Erfolg wie früher. Es könne sich vorerst
nur darum handeln, die Hindernisse, die sich einer Einigung
entgegenstellten, zu beseitigen und Missverständnisse auszuräumen.
Gegenseitige Bekanntschaft, Studium der Kirchen, Vertrauen
und Solidaritätsgefühl würden allmählich den Weg zu" einer
dogmatischen Union ebnen. Darum schlägt er

a) die Bildung eines permanenten Komitees vor unter der
Bezeichnung Kirchenbund nach Art des Völkerbundes. Dieser
Ausschuss hätte keine ausführende Gewalt, aber Avurde als
äusseres Band der Vereinigung der Kirchen dienen. Er würde
alle kirchlichen Bewegungen in der ganzen Welt verfolgen und
würde vor den Mächten als Berater in den kirchlichen
Gesamtinteressen auftreten. Er Avurde gegenseitige Aussprachen unter
den Kirchen über die verschiedenen Fragen fördern, die in
einem besonderen Organ zu diskutieren wëren. Dadurch könnten
viele dogmatische und kirchliche Differenzen beseitigt werden.



— 176 —

In diesem Bund würde die orthodoxe Kirche des Morgenlandes
mit ihrem alten Ansehen und ihrer allgemein anerkannten
Orthodoxie einen tätigen Einfluss auf die jüngeren Kirchen
ausüben können, indem sie selbst weiteren Kreisen bekannt würde
und allmählich ihren orthodoxen Stempel den anderen
aufdrückte.

b) Alle Bemühungen der grösseren Kirchen, sich mit
nahestehenden kleineren Absplitterungen zu vereinigen, mussten
durch diese Liga gefördert werden. Dadurch Avurde man statt
vieler kleineren Gemeinschaften Aveniger, doch grössere Gruppen
erhalten.

c) Alle Proselytenmacherei unter Christen musste sistiert
werden.

d) Das christliche Solidaritätsgefühl sei zu entwickeln, um
das Los der christlichen Völker, besonders im Orient, zu bessern.

Gegenüber der vielfach geäusserten Meinung von einem
vollen Fiasko der Genfer Konferenz ist der Metropolit vielmehr
der Ansicht, dass sie als vorbereitende Zusammenkunft ihren
Zweck voll erfüllt habe. Er begründet diese Auffassung damit,
dass er auf die Tatsache hinweist, die seit Jahrhunderten
zersplitterte Kirche habe zum ersten Male wieder durch offizielle
Vertreter ihre Gedanken ausgetauscht und im Geiste der Liebe
und Eintracht getagt. Sie Avurden miteinander bekannt und
übereinander orientiert. So seien künftige engere Beziehungen
vorbereitet. Proselytenmacherei unter Christen wurde verurteilt
und der Grund zu einer neuen Solidarität gelegt. Die orthodoxe
Kirche habe Gelegenheit gehabt, ihr altes Ansehen und ihren
apostolischen Typ bekanntzumachen. Besonders zu begrüssen
sei der Ausdruck der Sympathie für die leidenden Christen in
Russland und im Orient.

Von den Protestanten berichtet er, sie erblicken in ihrer
Zersplitterung eine grosse Schwäche und mussten sich zunächst
untereinander zu einer religiösen und administrativen Union
zusammenschliessen. Eine dogmatische Vereinigung mit Lutheranern,

Kongregationalisten, Methodisten, Baptisten, Quäkern
u. a. sei wegen der dogmatischen Unterschiede ausgeschlossen.
Jede Bemühung um Union mit den reformierten Kirchen Deutschlands,

der Schweiz und Frankreichs sei verlorene Mühe. Sie
seien dem Rationalismus verfallen, auf ein ethisches System
reduziert, leugnen die Wahrheiten der Offenbarung und die



— 177 —

Wunder. Anders liegt der Fall mit den Episkopalen und Alt-"
katholiken. Die mit diesen gepflogenen Besprechungen seien
sehr erhebend gewesen, besonders die Konferenzen mit Bischof
Herzog, über den er sich in Worten grosser Verehrung äussert.
Die Altkatholiken sehnen sich mit ganzer Seele nach einer
Union beider Kirchen. Schliesslich empfiehlt er die
Unionsbestrebungen den Gebeten und der Sorge der hl. Mutterkirche.

Dass dieser Bericht und diese Stellungnahme eines
bedeutenden orientalischen Theologen nicht unwidersprochen
aufgenommen Avurde, war vorauszusehen. Der anglikanische
Theologe Dr. Lhamon griff' in einem Briefe an den Herausgeber
der „Christian Union Quarterly" gerade die Punkte der
orthodoxen Denkschrift heraus, Avelche den Anhängern der Refor-
mationskirchen am wenigsten verständlich sein mussten : Das
Verlangen nach einer Union auf dem Boden der orthodoxen
Kirche und damit der Dogmen der 7 ökumenischen Konzilien.
Der Metropolit scheine sich gar nicht zu vergegenwärtigen,
wie ferne alle diese Dinge dem modernen Menschen liegen.
Wer auf diesem Standpunkte stehe, mache jede Union mit
Christen unmöglich, die Avirklich nach der Zeit des Kopernikus
lebten. „Wir, die wir mit Mikroskop, Teleskop und Retorte
arbeiten, die wir nach der induktiven Methode des Bacon geschult
sind, die wir Ehrfurcht vor Astronomie, Botanik und Geologie
haben, deren Geist von griechischer Spekulation und römischen
Dogmatismus befreit ist, können der Behauptung, dass der
endgültige Abschluss bei den Vätern der griechischen und römischen
Jahrhunderte zu finden ist, nicht zustimmen. Jene hatten ihre
Weltanschauung, Avir die unsrige. Sie hatten ihre Dogmen für
ihre Zeit, Avie Avir die unsrigen für unsere Zeit haben. Wenn
dei* hl. Geist durch sie zu ihrem Heile wirkte, Avarum sollte er
nicht durch uns und unsere Lehren zu unserem Heile Avirken?
Man kann an den Vater, Sohn und hl. Geist glauben, ohne das

ganze lange Nizänum durchzugehen." Er zöge es vor, 3

Jahrhunderte Aveiter zurückzugehen und die einfachen, konkreten
Darbietungen der synoptischen Evangelien oder die nicht minder
konkreten, aber mehr poetischen und mystischen Darstellungen
des 4. Evangeliums anzunehmen. Der Avahrhaft moderne Geist
scheut sich, das Unendliche zu definieren, denn darin liege eine

Beschränkung und damit eine contradictio in terminis. Man
könne dem nizänischen Credo den unbegrenzbaren Gott vor-

Interaat. kirchl. Zeitschrift, Heft 3/4, 1929. 13



— 178 —

ziehen, der seine Vaterschaft uns gegenüber in der Bruderschaft
mit Jesus offenbart. Man könne klug und demütig behaupten,
dass man keine endgültigen Begriffe mit den Kategorien de.s

Nizänums, AAie : Ewige Zeugung und ewiges Hervorgehen
verbinde. Sind AAir darum Aveniger christlich und notwendig
häretisch? Sollten AAir nicht sogar mehr im Einklang mit dem
Unendlichen sein, weil wir nicht versuchen, mit unseren Begriffen
und mit unserer unzulänglichen Redeweise den Unendlichen zu
verstimmen Der Avirkliche Gott kann grösser sein, als es dem
Nizänum scheint, und, Avenn das der Fall ist, sollte dann der
demütige Christ nicht die Freiheit haben, an diesen grösseren
Gott zu glauben? Eine ganze Welt alter dogmatischer
Überlieferungen besagt dem modernen Menschen nichts mehr, der
sich immer mehr vom Dogmatismus abwendet und selbständig
denkt und forscht. Nur ganz junge Vögel öffnen ihre Schnäbel
weit, um unbesehen hinzunehmen, Avas ihnen die Mutter hineinstopft.

Unsere Zeit wächst heran und die Mutter Kirche müsse
ihren erwachsenen Kindern schon gestatten, die eigenen Flügel
zu gebrauchen und ihre eigene Nahrung zu suchen. Wenn sie
in völliger Freiheit gelassen werden, so Averden sie wahrscheinlich

recht oft die gleiche Nahrung finden, wie sie die älteste
Kirche fand, nur werden sie sich dieselbe unter verschiedenen
Formeln assimilieren. Der Verteidiger der alten Wege mag das
als Rationalismus verrufen; es ist eine Bedingung, der mau
entgegenkommen muss, will man eine Einigung suchen. Lhamon
greift noch ein Wort aus dem Bericht des Metropoliten heraus :

„Den Arm des Glaubens." Darunter verstehen die Alten die

genaue und unfehlbare Form und Hülle der 7 ökumenischen
Konzilien. Die Modernen fordern die Freiheit, auf den Kern
der Hülle zurückzugehen und im Neuen Testament, in der
Geschichte und in den Naturwissenschaften ihre eigene
Glaubensgrundlage zu suchen. Der echte Mensch will Gott mit eigenen
Augen sehen und mit eigenem Herzen fühlen.

Der Metropolit von Nubien geht in einem folgenden Artikel
auf diese Kritik seines Standpunktes ein und nimmt noch
präziser Stellung zu den kurz hingeworfenen Gedanken. Zunächst
betont er, dass er keinen Widerspruch zwischen einem modernen
Menschen, der seiner Definition des Christen beistimmen könne,
und dem Menschen, der am 'Nizänum und den Beschlüssen der
7 allgemeinen Konzilien festhalte, erblicke. Denn diese seien



— 179 —

von den heiligen Vätern nach gründlichen Avissenschaftlichen
Untersuchungen klar und unfehlbar nicht nur für ihre Zeit,
sondern für alle Zeiten formuliert worden. Sie wurden vom
hl. Geiste geleitet, und ihre Lehren dürfen heute nicht bestritten
werden. Da dieselben Ursachen dieselbe Wirkung haben, und
da die rechte Logik immer zu denselben Schlüssen komme, so
wird der moderne Mensch, wenn er recht denkt und devot ist,
nicht eigene Lehren bilden, die den alten Lehren Avidersprechen.
Der moderne Mensch bindet sein freies GeAvissen und Urteil
keinesAvegs, Avenn er an der heiligen Tradition festhält. Sie ist
ihm eine wert\elle Hilfe und Führerin in der Erforschung der
hl. Schrift (Petr. 3, 16). So Avenig AAie der Christ der sittlichen
Freiheit beraubt ist, wenn er in Übereinstimmung mit dem christlichen

Sittengesetz tugendhaft lebt, so Avenig ist auch der,
welcher in die Tiefen der Schrift einzudringen versucht, durch die
Ergebnisse der alten Forschung und alten Lehre beschränkt,
sondern vielmehr unterstützt. Es bedeute für den Christen
unserer Tage durchaus keinen Rückschritt, Avenn er an dem
Nizänum als göttlicher, sicherer und undiskutierbarer Grundlage
des Glaubens festhalte, da das Nizänum aus Redewendungen
der Evangelien zusammengestellt sei. Es sei als orthodoxes
Glaubensbekenntnis ein treffliches Mittel, die Gläubigen in
Übereinstimmung zu bringen (2. Tess. 2, 15). Die göttlichen
Wahrheiten sind keinem Wechsel untei'Avorfen, sondern
unabhängig von Raum und Zeit. Wie Christus derselbe ist gestern,
heute und in Ewigkeit, so lässt auch seine Lehre nur eine

einzige Auslegung zu. Er bedaure, dass Lhamon nicht am
Nizänum festhalte. Dadurch trete er in Gegensatz zu den
verschiedenen Erklärungen der anglikanischen Kirche. Mikroskop
und Teleskop haben Avohl zur EntAvicklung der menschlichen
Naturerkenntnisse und menschlichen Bestandteile der hl. Schrift
beigetragen, aber nützen nichts in der Erforschung der Glaubens-
Avahrheiten und Geheimnisse der Religion. In der Diskussion
über eine Grundlage der kirchlichen Union müssen wir eine

gemeinsame Basis haben, die Missdeutungen ausschliesst und
die gleichzeitig klar und deutlich die Übereinstimmung der
Lehre ausdrückt. Schon in den apostolischen Zeiten habe es

Credos gegeben (Tim. 3, 16). Man könne ein Credo nicht ändern
Avie Stile und Moden. Es sei mit den hl. Sakramenten der Taufe,
der Eucharistie und Weihen verknüpft und bekunde die Un-



— 180 —

auf löslichkeit und Einheit des orthodoxen Glaubens ohne Rücksicht

auf Ort und Zeit, Nation und Sprache. Der Metropolit
erblickt in den Definitionen des Nizänums keine Begrenzungen
der Gottheit, sondern einfach eine Wiederholung eArangelischer
Ausdrücke und Redewendungen. Wenn man die Wahrheit auch
an der Quelle suche, so könne er das Prinzip der freien
Forschung nicht anerkennen, weil das zum Sektenwesen und zum
Rationalismus führe. Die Schrift könne nicht erforscht werden
wie andere sprachliche Dokumente. Ohne die Hilfsmittel der
Kirche, welche die Erforschung* der hl. Schrift nicht hindere,
komme der Christ in Gefahr des Irrglaubens. Der Herr und
seine Jünger lehrten nur Dinge, welche der schwache Menschenverstand

begreifen konnte. Wenn aber der menschliche Geist
sich versucht fühle, einen weiteren Gottesbegriff zu erlangen,
der über die kirchliche Überlieferung hinausgehe, so führe das
leicht zu Pantheismus oder Rationalismus. Alle Wissenschaften
haben ihre eigenen Gesetze und Prinzipien, die bei Überspannung

zum Stillstand oder Chaos führen. Das Christentum hat
als Offenbarungsreligion für den menschlichen Verstand
unbegreifliche Geheimnisse.

Dr. Lhamon antwortet im Juliheft der „Christian Union
Quarterly'* ausführlich, indem er seinen Standpunkt zur Grundlage

einer Union darlegt. Er wendet sich gegen die Behauptung,
dass das Nizänum und die 7 Konzilien jahrhundertelang eine

genügende Unionsbasis geAvesen seien. Obschon Rom das gleiche
Nizänum habe und auch die 7 Konzilien anerkenne, haben sich
dei' Papst und Michael Cärularius 1054 in den schärfsten
Ausdrücken gegenseitig als Irrlehrer exkommuniziert. Vom
Standpunkte des 20. Jahrhunderts aus Avar keine Partei häretischer
als die andere. Man solle überhaupt das Wort häretisch nicht
mehr gebrauchen, sondern nur sagen, dass beide Parteien
Kinder ihres Jahrhunderts Avaren, Kinder der griechischen Spekulation

und des römischen Dogmatismus. Beiden fehlte der Jesusgeist

und die Schlichtheit der Zeiten des Neuen Testamentes.

Eine andere Behauptung des Metropoliten, dass die
Überlieferungen der 7 Konzilien den vollen und endgültigen
Lehrinhalt darstelle, wird mit dem Hinweis auf die 13 folgenden
Konzilien der römischen Kirche bestritten, die im Dogma von
der päpstlichen Unfehlbarkeit ihre Krönung fanden.



— 181 —

Vom heutigen Gesichtspunkt aus sei die Geschichte der
Konzilien eine Geschichte der Spaltungen. Jede Debatte hatte
ihr pro und contra und ob das pro und contra als orthodox
oder heterodox galt, sei von Zeit, Ort und Majoritätszufall
abhängig gewesen. Verschiedene Gemeinschaften, die von diesen
Konzilien als häretisch gebrandmarkt Avurden, existieren noch
und stehen in ihrer Frömmigkeit den Orthodoxen nicht nach.
Man solle doch endlich einmal mit Ausdrücken Avie Häresie
und häretisch abfahren und die dogmatische Methode, die nur
zu Ketzerhetze führe, verlassen. Wenn die „vollständige Fixierung
der Dogmen" zur Ketzerbrandmarkung führt, so ist dieses nicht
der Weg zur Einigung. Warum ist die dogmatische Methode
in unserer Zeit unwirksam? Weil aaìi* Pragmatiker sind. Wir
Avollen unsere eigenen Erfahrungen und Entdeckungen machen.
Das Dogma sagt uns nicht mehr zu. Was die Konzilien vor
15 Jahrhunderten beschlossen haben, hat für uns, wenn Avir
deren Entscheidungen nicht selbst sehen und empfinden können,
nur jene Bedeutung, wie eine Versteinerung für den Geologen.
Die Welt ändert sich, und Avir wissen niemals, ob Avir

Endgültiges besitzen. Sodann kommt mit der Avissenschaftlichen
Methode der akademische Geist des Avissenschaftlichen
Austausches. Man verketzert nicht leicht einen anderen, der nun
einmal zu anderen Ergebnissen gekommen ist. Die Väter waren
gewiss glänzende Dialektiker und gute Logiker und sie nahmen

an, dass der unendliche Gott durch logische Begriffe gemessen,
umschrieben, beschränkt und definiert werden konnte. Hin
und wieder deckten sie ihre Logik auch mit der bewaffneten
Macht und mit Erlassen der Kaiser und machten solche zu
Häretikern, die der Herr gesegnet haben Avurde. Endlich fehle
der dogmatischen Methode die Anpassungsfähigkeit. Wenn man
annimmt, dass die Väter als Menschen beschränkt waren, und
dass ihre Logik nicht alle Prämissen erfasste, dass ihre Exegese
falsch war, dass der hl. Geist auch durch andere Väter, wie
Luther, Calvin, Wesley, John Knox und andere fromme und
opferfreudige Missionäre, wirkte, wie kann man dann noch ven
einer Endgültigkeit und Unfehlbarkeit der ökumenischen
Konzilien reden Wir können die Tätigkeit des hl. Geistes nicht
auf die ersten 8 Jahrhunderte beschränken und ihn dort
festhalten. Er Avirkt fort in den kirchlichen Versammlungen und
Konferenzen, in Kirchen, Schulen, Hochschulen, Laboratorien,



— 182 —

Hospitälern und Kliniken. Der hl. Geist leitet uns in alle Wahrheiten

durch alle Zeiten. Und das Medium seiner Führung ist
der Mensch, der wahrhaftig ist. Er muss „irdische Gefässe"
nehmen. Die alten Väter bildeten keine Ausnahme. Ihre
Schriftauslegung Avar die allegorische, die heute gründlich erledigt
ist. Die vom akademischen Geist beherrschte moderne Methode
ermöglicht ein immer tieferes Erfassen der Wahrheit. Sie ist
mehr didaktisch als dogmatisch. Sie regt zur Forschung an und
bindet sich nicht an die Tradition. Sie ist psychologisch in
ihrer schlichten, ehrlichen Darstellung der Tatsachen und Wahrheiten

und in ihrem Vertrauen, dass diese ehrlich nach der
Fähigkeit der Wahrheitssucher aufgenommen werden. Sie würde
1000 Gestern toter Logik gegen ein Morgen lebendiger Wahrheit

dahingehen. Sie fürchtet keinen Fortschritt, sondern
umwirbt ihn. Sie fürchtet weder Evolution noch Kritizismus,
SozialWissenschaft, Demokratie, Modernismus noch, wenn es

nötig wäre, den Wiederaufbau der Religion. Wenn irgendein
altes Dogma dem modernen Menschen eine Hilfe bringt, so

wird es behalten, wenn es ihn beengt und behindert, so wird
es verworfen. Entscheidend für ihn ist nur, AAie die eigene
Seele auf Tatsachen, Wahrheit, Christus und Gott reagiert.
Da Christus Gottes Sohn ist und der Mensch nach Gottes Ebenbild

erschaffen ist, so folgt, dass die wahre Orthodoxie in der
Loyalität gegen die eigene Seele und den Heiland besteht. Die
schlimmste Häresie ist es, Priestern, Päpsten, Konzilien oder
Dogmen zu gestatten, sich zwischen die eigene Seele und den
Heiland zu drängen. Die Behauptung, dass das Nizänum
einfach Worte und Redewendungen der Evangelien enthalte,
beantwortet er mit der Frage, wo Ausdrücke, wie „gezeugt vor
allen Weltzeiten", „wahrer Gott vom wahren Gott", „einer
Wesenheit mit dem Vater", „Fleisch geworden vom hl. Geiste"
stehen. Diese Ausdrücke mögen wahr sein, aber sie geben
uns keine abschliessenden Begriffe. Sie bringen uns in das
Gebiet des Unendlichen, avo Erklärungen nichts mehr erklären,
avo jede Definition Beschränkung ist. Wer Dogmen als Autorität
annimmt, mag seinen Glauben an solchen Begriffen festigen.
Wer aber die Dogmen verwirft, und zuerst Tatsachen und
Vernunftgründe fordert, der bleibt unschlüssig, auch Avenn das
Nizänum und die anderen Überlieferungen der 7 Konzilien wahr
sind. Sonst sind sie nicht der Fels, auf dem der Herr seine



— 183 —

Kirche gebaut hat. Unzählige Menschen Avissen nichts ven
Orthodoxie und kümmern sich nicht darum. Aber sie beschäftigen
sich eifrig mit dem Christus des Neuen Testamentes. Für sie
ist er ein Avirklicher Mensch, der lehrt, heilt, einlädt, warnt,
vergibt, überzeugt, stirbt und aufersteht, der eine Weltkirche
ersinnt, in der es weder Orthodoxie noch Häresie gibt, sondern
nur eine schlichte Jüngerschaft von zur Erkenntnis
heranwachsenden kindlichen Gläubigen. Sie kümmern sich um Gott,
den gütigen Vater des neutestamentlichen Christus, und um *den

hl. Geist, der in der Gesellschaft und unter den Menschen wirkt,
wie es Christus tat. Das ist ihre Dreieinigkeit und ihre Orthodoxie.

Sie sind das wahre ,;Salza und „Licht" der Orthodoxie
unseres Herrn selber. Und sie sind bereit, sich mit dein
Metropoliten von Nubien zu vereinigen, indem sie ihm freudig seine
Glaubensformen zubilligen. Will auch er sich freudig mit ihnen
vereinigen und ihnen ihre Glaubensformen lassen Dieser
Vorschlag schwebt uns vor Augen, Avenu Avir von Union reden.
Aber das ist nicht ein Zurückgreifen auf die Konzilien, sondern
ein Weg, der über dieselben hinausgeht. Er geht zurück auf
das Neue Testament, das erste Credo der Urkirche, auf Christus,
der, als der Apostel Petrus ihn als Gottes Sohn bekannte, nicht
nach Aveiteren Erklärungen fragte, sondern ihn segnete und

sagte : Auf diesem Felsen Avili ich meine Kirche bauen. Zu
diesem Urcredo finden viele, darunter führende Persönlichkeiten,
den Weg zurück.

Wir wollen der Antwort des Metropoliten von Nubien auf
die letzten Ausführungen Dr. Lhamons nicht vorgreifen, sind
aber überzeugt, dass er sehr vieles richtigzustellen hat.
Dr. Lhamon gibt geAAiss nicht die herrschenden Meinungen der

anglikanischen Kirche wieder. Er steht ganz auf dem Boden
des kirchlichen Individualismus, Avelcher alles andere als kirchenbildend

ist, und daher auch niemals zu einer tragfähigen Union
führen Avird. Das katholische Traditionsprinzip Avird man nicht
mit dem protestantischen Prinzip subjektiver Freiheit vereinigen
können. Aber Avir betrachten es schon als einen GeAvinn,

wenn sich Vertreter beider Prinzipien sachlich in einem
angesehenen Organ aussprechen. Das führt zu einer wertvollen
Abklärung und vor allem zu einer Klärung* der Begriffe. Solange
die Terminologie nicht unzweideutig feststeht, reden die
Parteien aneinander vorbei. Wir haben den Eindruck, dass man



— 184 —

sich zunächst einmal Klarheit über die Bedeutung* der
allgemeinen Konzilien im Gegensatz zu den Partikularsynoden
verschaffen muss. Dr. Lhamon verbindet offenbar mit Ausdrücken
wie: Gottes Sohn, hl. Geist, Trinität, Kirche, eine andere
Auffassung wie der orientalische Metropolit. Wenn aber auch darüber
eine Einigung zu erzielen wäre, so wäre es immer noch fraglich,

ob man eine solche auf der Grundlage des Neuen
Testamentes finden könnte. Wer hätte die richtige Auslegung?
Würde man Halt machen vor dem überlieferten Text Würde
nicht die moderne Bibelkritik eine Verständigung erscliAveren?

Eine Kirche ohne Tradition schAvebt in der Luft. Diese
Tradition darf weder mit dem 16. Jahrhundert noch mit dem
8. Jahrhundert beginnen, sondern muss auf die Urkirche
zurückgreifen. Sie darf aber auch nicht mit dem 8. Jahrhundert
aufhören, sondern muss die Gesamtkirche in ihrer lebendigen
Entwicklung von der Urzeit bis auf unsere Tage in ihren
Gesichtskreis ziehen. Wir Avurden Avohl der kirchlichen Union
näherkommen, wenn ein 8. wirldich ökumenisches Konzil einmal
zustande käme.

K. Neuhaus.


	Die kirchliche Unionsfrage in orientalisch-orthodoxer und in anglikanischer Beleuchtung

