Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 13 (1923)
Heft: 2
Rubrik: Kirchliche Chronik

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 111 —

KIRCHLICHE CHRONIK.

Beziehungen zwischen den Kirchen des Ostens und des
Westens. — Die Anerkennung der anglikanischen Weihen durch
das Patriarchat von Konstantinopel hat nun auch die Zustimmung
des Patriarchen von Jerusalem erhalten. Patriarch Damianos von
Jerusalem richtete am 12. Mirz 1923 an den Erzbischof von Canter-
bury folgendes Schreiben:

,Gestern sandten Wir an Eure Gnaden folgende Depesche:
,Wir haben die Freude, Eure Gnaden in Kenntnis zu setzen, dass
die Heilige Synode Unseres Patriarchats nach mehreren Sitzungen,
in denen sie vom orthodoxen Standpunkt aus die Frage betreffend
die anglikanischen Weihen gepriift, sich fiir die Giiltigkeit ent-
schieden hat. Indem Wir heute dieses Telegramm bestdtigen,
teilen Wir Euren Gnaden mit, dass die Heilige Synode, veranlasst
durch die Resolution, die vor einiger Zeit von der Kirche von
Konstantinopel, die den ersten Stuhl unter den orthodoxen Kirchen
innehat, gefasst worden ist, unter Unserm Vorsitz die Frage all-
seitig untersucht hat und zur Entscheidung gekommen ist, dass
die Konsekration der Bischofe und die Weihen der Priester und
Diakonen in der anglikanischen bischoflichen Kirche ebenso giiltig
anzusehen sind wie die Weihen der romischen Kirche, weil alle
Elemente vorhanden sind, die nach orthodoxer Anschauung auf
Grund der apostolischen Nachfolge zur Gnade der heiligen Weihen
notwendig sind. Es gereicht Uns zu grosser Freude, Euren Gnaden
als dem ersten Wiirdentrdger aller anglikanischen Kirchen diese
Resolution Unserer Kirche mitteilen zu konnen. Sie bedeutet einen
Fortschritt in dem gottgefilligen Werk der Union aller Kirchen.
Und Wir bitten Gott, Euren Gnaden viele Jahre der Gesundheit
und des Wohlergehens zu schenken.“ Der Erzbischof von Canter-
bury antwortete am 31. Midrz folgendes: ‘

,Ich habe die Ehre, fiir das wichtige Schreiben zu danken,
mit welchem mir Eure Heiligkeit zur Kenntnis bringt, dass sich
die Heilige Synode Ihres Patriarchats nach reiflicher Priifung der
einschligigen historischen und kirchlichen Fragen betreffend die



— 112 —

heiligen Weihen in der anglikanischen Kirche in voller Uberein-
stimmung mit der Heiligen Synode des orthodoxen Patriarchats
von Konstantinopel befindet. Ich spreche Eurer Heiligkeit die
grosse Genugtuung aus, mit welcher ich jeden derartigen Beweis
einer Stiarkung der briiderlichen Beziehungen entgegennehme, die
zwischen der anglikanischen' Kirche und der orthodoxen Kirche
des Ostens bestehen. Und ich bitte Gott, dass Er Eurer Heilig-
keit und der Kirche, der Sie vorstehen, allen Segen verleihen und
Sie in Wort und Tat erfolgreich machen moge.*

Ebenso hat der Metropolit der autonomen Kirche von Cypern
dem Patriarchen von Konstantinopel auf dessen Enzyklika vom
8. August 1922 zustimmend am 20. Mirz 1923 geantwortet. Die
Synode der Kirche von Cypern hat die Angelegenheit gepriift und
ist zum Ergebnis gekommen, dass die apostolische Sukzession in
der Kirche von England bei der Konsekration des Erzbischofs
Matthew Parker nicht unterbrochen worden sei. Sie anerkennt die
anglikanischen Weihen wie die Weihen der romischen, der alt-
katholischen und der armenischen Kirchen anerkannt werden. Die
Interkommunion (sakramentale Union) bleibt der Zeit vorbehalten,
da die dogmatische Union zwischen der orthodoxen und angli-
kanischen Kirche Tatsache wird. Eine weitere kleine autonome
Kirche, die Kirche vom Sinai, hat durch ihren Metropoliten eben-
falls ihre Zustimmung zum Entscheid des Patriarchates von Kon-
stantinopel kundgegeben.

In der Kirche von England wird den Unionsbestrebungen fort-
wahrend die grosste Aufmerksamkeit geschenkt. An der Versamm-
lung der Provinzialsynode von Canterbury am 15. und 16. Februar
1923 hielt der Erzbischof von Canterbury eine wichtige Rede iiber
die Beziehungen der Kirche von England zu den orthodoxen Kir-
chen des Ostens. Nach einem kurzen Uberblick iiber die jetzige
trostlose Lage in Europa wie im nahen Osten und iiber die furcht-
bare Leidenszeit der Christen in Kleinasien beriihrte er die Wieder-
vereinigungsprobleme in der tschechoslowakischen Kirche, skizzierte
den ununterbrochenen und stetig wachsenden Strom des freund-
schaftlichen Verkehrs zwischen den beiden Kirchen seit den Tagen,
da der Patriarch Cyrill Lucar England unter Karl I. den Codex
Alexandrinus geschenkt hat bis in die jlingste Zeit, um dann drei
wichtige Dokumente zur Kenntnis zu bringen. Zunachst die Re-
solution 62 der Lambeth-Konferenz des Jahres 1908, die die Spen-
dung der Taufe und der hl. Kommunion an Mitglieder der ortho-
doxen morgenlindischen Kirche erlaubt, denen die Dienste ihres
eigenen Klerus nicht zur Verfiigung stehen. Bis heute haben nur
einige orthodoxe Bischofe personlich ihren Glaubigen gestattet, von
dieser angebotenen Gastfreundschaft Gebrauch zu machen. In aller-



— 113 —

jlingster Zeit hat Bischof Goradz Pavlik fiir die orthodoxen Tschecho-
slowaken in Nordamerika um diese Vergiinstigung nachgesucht. Ferner
gab der Erzbischof von der Erklirung des Patriarchen von Kon-
stantinopel iliber die Giiltigkeit der anglikanischen Weihen und der
diesbeziiglichen Enzyklika an die Kirchen des Ostens Kenntnis.
Bis jetzt sind im Orient gegen diesen Entscheid, der fiir die ibrigen
autonomen Kirchen keinen verpflichtenden Charakter hat, nur zu-
stimmende Erklirungen bekannt geworden.

Fir die Unionsbestrebungen von Bedeutung ist, dass das
Patriarchat von Konstantinopel in lLondon einen Bischofssitz er-
richtet hat. Zum Bischof wurde im Juni des letzten Jahres der
Metropolit und der Rektor der theologischen Lehranstalt von Halki,
Prof. Germanos, gewidhlt mit dem Titel ,Metropolit von Thyatira
und von West- und Zentraleuropa“. Der Erzbischof von Canter-
bury erhielt eine offizielle Anzeige von der Wahl mit dem Hin-
weis, dass der Metropolit besonders damit betraut sei, die freund-
schaftlichen Beziehungen des Patriarchates mit der Kirche von
England zu vermitteln und zu pflegen. Bei seiner feierlichen Ein-
fihrung in sein neues Amt in der Kirche St. Sophia, Bayswater,
in London bestdtigte das der Metropolit Germanos feierlich in seiner
Antrittsrede,

Zum Zweck des Studiums der Kirchen des Ostens und eines
engern Zusammenschlusses haben in den letzten Monaten der angli-
kanische Bischof von Gibraltar, der f{rithere Bischof von Oxford
und der amerikanische Bischof Darlington die verschiedenen auto-
nomen Kirchen des Ostens besucht und iber ihre Eindriicke zum
Teil in den Kirchenzeitungen Bericht erstattet. Sie konstatieren,
dass ihnen iiberall ein herzlicher Empfang bereitet worden ist.

Die oberste Behérde der amerikanisch-bischéflichen Kirche —
der Nationalrat — hat in Sachen der Beziechungen zu den Kirchen
des Ostens Beschliisse praktischer Natur gefasst. Schon auf den
Generalkonventionen in den Jahren 1830 und 1844 war die Aus-
bildung der Geistlichen im nahen Osten und der ndhere Kontakt
zwischen den beiden Kirchen Gegenstand der Beratung. Man dachte
daran, Missionsbischofe fiir den Osten zu ernennen, was aber an
der Opposition der tiirkischen Regierung scheiterte. Waihrend
vieler Jahre haben eine Anzahl Pfarreien das Kirchenopfer vom
Karfreitag fiir Jerusalem und die Mission im Osten eingesammelt.
Das Interesse fiir diese Dinge hat in den letzten Jahren wieder
zugenommen. Auf Grund personlicher Informationen im Osten
fasste Rev. Dr. Emhardt einen Bericht dariiber ab, der einer be-
sondern Kommission zur Begutachtung iiberwiesen wurde. Sie hat
eine Reihe Beschlisse gefasst, die der Nationalrat der Kirche be-
statigt hat. Darin wird betont, dass die kirchlichen Vorginge im



— 114 —

nahen Osten die Notwendigkeit einer engeren Zusammenarbeit
zwischen dem nahen Osten und dem Westen wiinschenswert ge-
macht haben. Die orthodoxen Patriarchate von Konstantinopel und
Antiochien und das armenische von Jerusalem haben um Geist-
liche gebeten, die bei der Leitung des Erziehungswerkes in ihren
theologischen Seminarien behilflich sein konnten. Es wurde nun
beschlossen, grundsitzlich die Wahl von Geistlichen fiir Erziehungs-
aufgaben und andere Werke der Zusammenarbeit der Kirchen zu
billigen, sofern solche von den kirchlichen Behorden verlangt werden,
Sobald in Konstantinopel, Jerusalem und Beirut diesbeziigliche Vot-
kehrungen getroffen werden, wird die Ernennung empfohlen. Der
Prasident des Rates wird beauftragt, das amerikanische Kirchenvolk
zu ersuchen, das Kirchenopfer des Karfreitags zugunsten Jerusalems
und der Mission im Osten zur Verfiigung des Rates zu stellen.

Der Bischof der tschechoslowakischen Nationalkirche hatte als
Gast an der Generalkonvention der bischoflichen Kirche in Port-
land teilgenommen. Er weilte lingere Zeit in den Vereinigten
Staaten, um tschechoslowakische Gemeinden zu organisieren. Er
beniitzte seinen Aufenthalt, um in kanonische Bezichung zu der
bischoflichen Kirche zu gelangen, und reichte eine diesbeziigliche
Eingabe ein. Die Antwort, die der Nationalrat der Kirche erteilt
hat, ist in der ,Liv. Church® vom 30. Dezember veroffentlicht. Sie
lautet : :

,Der Nationalrat der Bischoflichen Kirche in den Vereinigten
Staaten hat mit Vergniigen von dem Memorandum Kenntnis ge-
nommen, das der hochwiirdigste Herr Gorazd Pavlik, Bischof der
tschechoslowakischen Kirche, unterm 11. Dezember 1922 eingereicht
hat. Der Prisident hat bei der Eroffnung der ordentlichen Sitzung
vom 13. Dezember 1922 das Memorandum vorgelesen.

Der Rat verfolgte mit Interesse die Wiederherstellung der
alten Nationalkirche in der Tschechoslowakei und bemerkt mit
Genugtuung die im Memorandum enthaltene Feststellung, dass die
dogmatischen Grundsitze der neu organisierten Kirche, wie sie in
den Beschliissen der grossen kirchlichen Versammlungen zu Prag
im Jahr 1921 ausgesprochen worden sind, auf derselben Grundlage
ruhen wie unsere eigene Kirche und dass der neue Bischof durch
die orthodoxe serbische Kirche, deren Weihen wir als apostolisch
anerkennen, in aller Form konsekriert worden ist.

Unsere Kirche befasste sich schon lingst mit der geistigen
Wohlfahrt der Tschechoslowaken in Amerika, von denen eine
grosse Zahl ohne religiose Dienstleistung dahinlebte und die Kinder
ebenso aufwachsen liess. Im tiefen Gefiihl unserer Verantwortlich-
keit nehmen wir nun von Bischof Gorazd Pavlik die Erklarung
entgegen, dass er wiinscht, unsere Kirche moge ihre Mitwirkung



— 115 —

leihen, seine entkirchlichten Landsleute in Amerika zu erreichen,
und wir erkliaren unserseits, dass es unser ernstlicher Wunsch ist,
alles zu tun, was in unserer Macht liegt, um in dieser iiberaus
wichtigen Angelegenheit mitzuwirken.

Was das erste Gesuch betrifft, das der tschechoslowakische
Bischof an uns richtet, dass nidmlich unsere Kirchen in gegenseitige
Gemeinschaft zueinander treten, so wollen wir uns mit unsern
Bischofen in den verschiedenen Didzesen, in denen Kommunikanten
der orthodoxen tschechoslowakischen Kirche wohnhaft sind, ins
Einvernehmen setzen und ihnen nahelegen, an Orten, wo es schwierig
oder unmoglich ist, einen Priester der tschechoslowakischen ortho-
doxen Kirche anzustellen, den ansissigen Tschechoslowaken die
Sakramente zu spenden und die pastorale Fiirsorge angedeihen zu
lassen. Und wir wollen die Bischofe in den verschiedenen Di6-
zesen anweisen, den Pfarreien der tschechoslowakischen orthodoxen
Kirche, die in Amerika etwa errichtet sind, ihre briiderliche Mit-
wirkung und moralische Unterstiitzung zu leisten. Wir sprechen
dabei unsern Wunsch aus, dass auch die tschechoslowakische ortho-
doxe Kirche in gleicher Weise den Kommunikanten unserer Kirche,
die die tschechoslowakische Republik besuchen oder dort sich
niederlassen, Dienste leiste.

In Beantwortung des zweiten Gesuches des tschechoslowaki-
schen Bischofs hat der Rat seinem Missionsdepartement die Wei-
sung gegeben, sich sowohl in Europa wie in Amerika in lebendiger
und naher Beziehung zu der Lage, den Bediirfnissen und der Ent-
wicklung der tschechoslowakischen orthodoxen Kirche zu halten.“

Dieser Beschluss ist in kurzer Zeit wiederholt praktisch ange-
wendet worden. Die Synode der Didzese Missouri hat im Januar
einen entsprechenden Beschluss gefasst, der die Beniitzung der
Kirche und der Sakramente den Angehorigen der tschechoslowa-
kischen Kirche zusichert. Geistliche der bischoflichen Kirche haben
neu gegriindeten Gemeinden pfarramtliche Dienste geleistet. Ebenso
sind den Gemeinden bischofliche Kirchen zur Abhaltung ihres
Gottesdienstes zur Verfiigung gestellt worden.

Die tschechoslowakische Nationalkirche. — Auf der Synode
vom 29. bis 31. August 1921 erhielt die Kirche ihre endgiiltige
Organisation, Sie wurde in drei Didzesen eingeteilt: Westbohmen
mit Sitz in Prag, Ostbohmen mit Sitz in Kuttenberg und Mahren-
Schlesien mit Sitz in Olmiitz. Fiir alle drei Dibzesen wurden 12-glied-
rige Didzesanrite (Konsistorien) gewdhlt. An der Spitze der Kirche
steht der Zentralrat. Die Bischofswahlen ergaben fiir Prag Dr. Fahrsky,
Kuttenberg Parik und Olmiitz Goradz-Pavlik. Zur Beratung kam das
Verhiltnis zur serbischen Kirche. Bischof Dositej nahm an der Synode



— 116 -

teil. Von der prinzipiellen Auffassung der serbischen Kirche wurde
Kenntnis genommen, dass sie die tschechoslowakische Kirche als
eine selbstandige autonome anerkenne und dass sie bereit sei, dass
sie eine autokephale und vollig unabhingige bleibe auch in der
Bischofsfrage und bei der Wahl von Geistlichen. Am 26. September
1921 wurde der Bischof Goradz in Belgrad vom serbischen Patri-
archen Dimitrij konsekriert.

Seit dem Frihjahr 1922 tauchten immer wieder Nachrichten
auf, dass die Kirche in zwei Richtungen zu zerfallen drohe, in eine
modernistische mit Dr. Fahrsky an der Spitze und eine orthodoxe
mit Bischof Goradz. Infolge dieser Spaltung verliessen die meisten
der tschechischen Altkatholiken, die sich der Nationalkirche mit
ihrem geistlichen Fiihrer Rab angeschlossen hatten, diese Kirche
wieder und organisierten die hussitische.

Die Stellung zur serbischen Kirche wurde am 25. Juli 1922 in
Pardubitz von den Raten der drei Dibzesen noch einmal besprochen
und eine Resolution folgenden Inhalts abgefasst: « Die Dibzesanrite
aller drei Diozesen der tschechischen Nationalkirche, vereinigt zur
gemeinsamen Versammlung am 235. Juli 1922 in Pardubitz, halten
an den Richtlinien der Synoden der tschechischen Nationalkirche
vom 8. und 9. Januar 1920 und 29. August 1921 in folgender For-
mulierung fest: Die Beziehungen der tschechischen Nationalkirche
zu den orthodoxen Kirchen sind im ersten Artikel unserer Ver-
fassung niedergelegt: ,Diejenigen Christen, welche die Lehre Jesu
Christi nach der Uberlieferung der sieben ersten 6kumenischen Kon-
zilien und nach dem Nizdo-Konstantinopolitanischen Glaubenssymbol
bekennen und sich nach der Tradition der hussitischen Bewegung
richten, alles dem Geiste des heutigen Kulturstandes der Mensch-
heit entsprechend, bilden die tschechische Nationalkirche, mit
der ausdriicklichen Beschrinkung, dass der Nationalkirche nicht
verwehrt werde, ihrer Grundidee treu zu bleiben: 1. eine allgemeine
Kirche im tschechischen Volk zu bilden, welche christlich, national
und modern sein soll, sowohl in ihrem Bestand als auch im dog-
matischen, ethischen, gottesdienstlichen und disziplindren Ausdruck;
2. dass sie die Moglichkeit habe, in Verbindung mit den orthodoxen
Kirchen und den ibrigen christlichen Kirchen die Beschliisse der
sieben Konzilien und das Nizadische Glaubensbekenntnis als Grund
und Entwicklungsausgang fiir die Erfiillung ihrer religiosen Reform
im tschechischen Volk im Geist der Evangelien, der allgemeinen
christlichen Tradition, wie auch der Hussiten und der Bohmischen
Brider und des gegenwirtigen Standes der Kultur anzuerkennen.
Die Versammlung aller drei Ditzesanrite der tschechischen National-
kirche betraut den gemeinsamen obersten Kirchenrat, er moge die



| g

bisherigen Verhandlungen mit der serbischen orthodoxen Kirche so
bald als mdglich in dieser Sache beendigen. »

Bischof Dosgitej sah sich am 28. September veranlasst, gegen
den von Dr. Fahrsky herausgegebenen Katechismus in einer Erkla-
rung Stellung zu nehmen wegen darin vertretener modernistischer
Anschauungen. Dr. Fahrsky wies sie als eine Einmischung in innere
Angelegenheiten der Kirche zuriick, worauf der serbische Bischof
nach einer Unterredung mit Dr. Fahrsky erkldarte, dass er seine
Mission bei der Nationalkirche als erledigt betrachte. _

Bischof Goradz verzichtete infolge dieser Vorginge nach
seiner Riickkehr aus Amerika auf sein Bischofsamt. Die mahrische
Didzesan-Versammlung, die am 28. Marz in Prerau stattgefunden
hatte, hat mit Stimmenmehrheit folgende Resolution gefasst¥):

Die am 28. Mirz zu Prerau stattgefundene Didzesan-Versamm-
lung fasste nach Anhorung des Bischofs Goradz, der seine Resig-
nation auf das Bischofsamt begriindet und ein klares Bild der Krisis
gegeben hatte, die von Anbeginn sich in der tschechoslowakischen
Kircheinfolgeder Unabgeklirtheitin verschiedenen kirchlich-religitsen
Fragen fortschleppt und jetzt nach der Herausgabe des tschecho-
slowakischen Katechismus zum Ausbruch gekommen ist und in un-
gewohnter Kraft fortbesteht, folgende Resolution:

« 1. Weil die Resignation des Bischofs Goradz, des einzigen bisher
ordnungsgemaiss gewihlten und geweihten Bischofs der tschecho-
slowakischen Kirche, geeignet ist, die ganze Bewegung verhdngnisvoll
zu schidigen, bitten wir ihn, seine Resignation zurilickzuziehen, auf
seinem Posten zu verharren und weiter an dem Ausbau der National-
kirche und der religiosen und sittlichen Wiedergeburt der breiten
Massen des tschechoslowakischen Volkes zu arbeiten., Wir danken
ihm fiir alles, was er bisher zu Nutz und Frommen der tschecho-
slowakischen Kirche hier und in Amerika gewirkt hat, und indem
wir die von ihm eingeschlagene Richtung gutheissen, weil sie den
auf den allgemeinen Versammlungen der tschechoslowakischenKirche
gefassten Beschliissen entspricht und weil wir in derselben die sichere
Gewidhr erblicken, dass das so vielversprechend begonnene Werk
auch dauernden, auf Gottes Segen beruhenden Erfolg haben wird,
sprechen wir ihm unser unbegrenztes Vertrauen aus.

2. Als das Oberhaupt der allgemeinen Kirche anerkennen wir
unseren Herrn Jesus Christus. \

3. Wir verwerfen die Lehre, dass der Apostel Petrus zum Ober-
haupte der iibrigen Apostel bestellt wurde und dass der rémische
Bischof, als angeblicher Nachfolger des Apostels Petrus, das Ober-

#) Die Ubersetzung wurde uns vom Herrn Bistumsverweser Paschek in Warns-
dorf iiberlassen.



— 7§ —

haupt der Kirche ist und iiber den aligemeinen Kirchenversamm-
lungen steht.

4. Wir verwerfen alle Lehren, welche die romische Kirche nach
ihrer Loslosung von der Einheit der Kirche eingefiithrt hat, so die
Lehre tiber das Fegfeuer, den Ablass, wie denn liberhaupt die ganze
spezifisch romische, d. h. juristische Auffassung des Christentums.
Desgleichen verwerfen wir die fremde gottesdienstliche Sprache, den
Zwangszolibat und das absolutistische System der Romkirche.

5. Wir anerkennen in Sachen des Glaubens und der Sitten die
Autoritdt der hl. Schrift und der allgemeinen Kirchenversammlungen
und halten mit aufrichtigem Herzen fest an dem Nizdo-Konstanti-
nopolitanischen Glaubensbekenntnisse, das lautet: Es folgt in der
Form ohne Filioque.

6. Wir halten fest an der Episkopal-Verfassung, weil sie auf
apostolischer Einfilhrung beruht und den Bediirfnissen unserer reli-
giosen Bewegung entspricht. Wir lehnen das Presbyterialsystem ab,
welches die iltesten evangelischen Kirchen nach hundertjahrigen
Erfahrungen verlassen, indem sie zum Episkopalismus zuriickkehren
wollen, Wir anerkennen die sieben Sakramente, wie sie in allen
apostolischen Kirchen bewahrt wurden.

7. Wir wollen in einer christlichen volkisch organisierten Kirche
leben, bei uns also in einer Kirche, die, wie in dem angenommenen
Glaubensbekenntnis festgesetzt wurde, ein Teil der allgemeinen christ-
lichen Kirche wire, die aber so aufgebaut werden soll, dass der
historische Charakter unseres Volkes in ihr zur Geltung kommt, und
die fihig ware, den tschechischen und slowakischen Stamm der ge-
einten tschechoslowakischen Nation in sich aufzunehmen. In Kon-
sequenz der angenommenen Glaubensgrundlage wollen wir mit allen
spezifisch slawischen orthodoxen Kirchen unter Wahrung der Auto-
nomie resp. Autokephalie oder Selbstindigkeit in dem allgemein
geltenden und tblichen Sinne in Gemeinschaft leben. Mit den tibrigen
Kirchen, wie mit der anglikanischen, altkatholischen, tschechisch-
briiderlichen, slowakischevangelischen und anderen Kirchen wollen
wir in Freundschaft leben und mit ihnen in allen allgemein christ-
lichen Angelegenheiten in briiderlicher Liebe zusammenarbeiten,
ohne uns unseres kirchlichen Charakters und Systems zu begeben.

8. Wir wollen dahinarbeiten, dass in der tschechoslowakischen
Republik mit der Zeit eine einheitliche tschechoslowakische ortho-
doxe Kirche aufgebaut werde, welche die wirkliche geistliche Mutter
des tschechoslowakischen Volkes und eine miachtige Stiitze der natio-
nalen und staatlichen Einheit wire.

9. Wir anerkennen eine Entwicklung in dem christlichreligiosen
Leben nach ideeller, moralischer und organisatorischer Seite hin,



— 119 —

doch diese Entwicklung muss in der Tat eine solche und darf nicht
eine Destruktion des Christentums sein.

10. Wir anerkennen die Freiheit der Wissenschaft, verwahren
uns jedoch entschieden dagegen, dass die Anschauungen einzelner
der Kirche kiinstlich und auf Nebenwegen aufgendtigt werden.

11. Wir anerkennen die Freiheit des Gewissens in dem Sinne,
dass niemand wegen seiner religiosen Uberzeugung verfolgt werde,
miissen jedoch das Bestreben ablehnen, im Namen falsch verstandener
Gewissensfreiheit in die Kirche dogmatische Verwirrung zu tragen.

12. Hinsichtlich der inneren Verhiltnisse, wie sie sich in der
tschechoslowakischen Kirche entwickelt haben, sind wir, die wir nach
wie vor in der tschechoslowakischen Kirche verharren, mit der bis-
herigen Zentralleitung unserer Kirche nicht einverstanden und er-
kliren alle Kirchgemeinden, welche die Beschliisse der heutigen
Didzesanversammlung annehmen, fiir ein autonomes Ganzes in Sachen
des Glaubens und der Moral, solange die innere Krisis in der Kirche
durch allmihliche und nicht gehemmte Entwicklung nicht zur Zu-
friedenheit aller und zur Rettung unseres Werkes gelost ist. Dieses
autonome Ganze wird in Sachen des Glaubens und der Moral selb-
stindig und unabhingig von der Prager Zentralleitung, mit der wir
bis zur Losung der Krisis nur in Organisationsangelegenheiten ge-
meinsam arbeiten wollen, vorgehen. In Konsequenz dieser Beschliisse
erkldren wir alle einschligigen Bestimmungen der Kirchenverfassung
bis zur Losung der inneren Krisis fiir suspendiert. Insbesondere be-
trachten wir als suspendiert folgende Teile der Kirchenverfassung:
Art. 4, Z. 41, 42, wonach die geistlichen Vollmachten in der ganzen
Kirche der Patriarch (der Bischof von Prag) ausiibt; Art. 40, 4, dem-
gemadss der Zentralrat berechtigt ist, die Einheit in Sachen der Glaubens-
lehre und des Kultus zu wahren.

Sollte die eine oder andere Gemeinde in der mihrischen Dibzese
diesen Beschliissen nicht zustimmen, wollen wir ihr Gewissen nicht
vergewaltigen und suspendieren fiir sie nur die Verbindlichkeit jener
Bestimmungen der Kirchenverfassung, die ihre Bewegungsfreiheit
beschrinken, und gewdhren ihr bis zur definitiven Losung das kirch-
liche Recht, sich unter die Jurisdiktion jenes Bischofs und jenes
Ditzesanrates zu stellen, deren dogmatische Richtung ihr entspricht,
wie wir denn umgekehrt dem Bischof Goradz und unserem Ditzesan-
rate das Recht einrdumen, bis zur definitiven Losung der Krisis
die Kirchengemeinden anderer Diozesen aufzunehmen und zu ver-
walten, wenn diese Gemeinden aus dogmatischen Griinden darum
angesucht haben. »

Dazu bemerkt das Blatt «Za Pravdous: <« Auf Wunsch des Bi-
schofs Goradz wurde am 19. April eine Sitzung des Zentralrates abge-
halten, um zu der Resolution Stellung zu nehmen und die Moda-



— 120 —

lititen zu besprechen, unter denen es beiden Richtungen moglich
wire, sich in der Kirche nebeneinander geltend zu machen und
positiv zu arbeiten. Es ldsst sich nicht leugnen, dass die gegenwirtige
Krisis in der tschechoslowakischen Kirche eine natiirliche Folge der
Tatsache ist, dass sich der Kirche Leute mit verschiedenen dog-
matischen und religiosen Voraussetzungen angeschlossen haben, die
nun aneinander geraten. Bischof Goradz ist der Meinung, dass es
nicht ganz richtig ist, von der Minoritdt zu verlangen (gemeint ist
hier seine Richtung), dass sie aus der Kirche austrete, nachdem sie
erst kiirzlich in die Kirche eingetreten war mit bestimmten An-
schauungen, welche anfangs nirgends bekdmpft wurden, und er denkt,
dass es besser wire, einen Versuch zu machen, beiden Richtungen
die Moglichkeit zu geben, in dogmatischer und religidser Hinsicht
selbstindig vorzugehen, und zwar so, dass sich um jede der beiden
Richtungen Gleichgesinnte gruppieren wiirden, die keinen Grund
hitten, sich gegenseitig zu bekdmpfen, die vielmehr einander ver-
stehen und freudig und ruhig arbeiten wiirden. Nur aus diesem
Grunde wurde die Suspension der drei Artikel der Kirchenverfassung
gefordert, welche der Zentralbehorde das Recht einrdumen, in dog-
matischen Angelegenheiten zu entscheiden. Die Suspension wire nur
provisorisch, namlich solange geltend, bis ein nicht (ibereilter und
die Anhinger beider Richtungen befriedigender Modus, die Krisis
zu 16sen, gefunden worden ist. Innerhalb bestimmter Zeit wiirde es
sich ergeben, dass es moglich ist, die Krisis in dieser Weise ohne
eine Spaltung der Kirche zu losen, in welchem Falle die Sache
in der Kirchenverfassung auf Grund der gemachten Erfahrungen
fixiert werden konnte, oder aber, dass nichts anderes eriibrigt, als
dass beide Richtungen sich organisatorisch trennen, was dann —
wenn notig — mit mehr Ruhe und Uberlegung geschehen wiirde
als im gegenwartigen Augenblick.

Der Zentralrat hat in seiner am 12. April stattgefundenen
Sitzung die Resolution von Prerau behandelt und mit Stimmen-
mehrheit beschlossen, sie nicht zur Kenntnis zu nehmen und der
orthodoxen Richtung innerhalb der Kirche die Moglichkeit eines
selbstindigen L.ebens nicht zu geben. Vielmehr hat der Zentralrat
mit Stimmenmehrheit dem Bischof Goradz den Wink gegeben, falls
er bei seiner Richtung verharre, mit Gleichgesinnten aus der Kirche
auszutreten.

Einflussreiche Faktoren der tschechoslowakischen Kirche in
Mahren und auch die orthodox-orientierten sind der Meinung, dass
man bei einer so wichtigen Entscheidung nicht tiibereilt handeln
diirfe und dass man entschieden den Versuch eines selbstindigen
Vorgehens in Mdhren in der Weise machen muss, dass andere .
Di6zesen in die Entwicklung Mihrens und dieses nicht in die der



— 121 —

anderen Didzesen eingreife. Darum will auch Bischof Goradz diesen
Versuch machen, um sich von dem Vorwurf freizumachen, dass er
nicht alles mogliche versucht hatte. Der konstituierenden west-
bohmischen Diozesanversammlung hat er seine Griisse geschickt,
ohne deswegen seinen Prinzipien untreu zu werden. Auf jeden Fall
bleibt er seinem cyrillomethodischen Glauben und dem slawischen
Gedanken treu, mogen sich die Dinge wie immer entfalten. Man
muss Ruhe bewahren und Gott um Erleuchtung bitten, um den Weg
zu finden, welcher Treue gegen die Prinzipien und das Wohl der
ganzen Bewegung bedeutet. Romischkatholische Blatter, denen es
um die Vernichtung unserer Bewegung zu tun ist, knipfen an die
Vorgiange in unserer Kirche die ernstesten Kommentare, doch dies
darf. uns nicht irre machen. Man darf nicht vergessen, dass Leiden-
schaft und Hass schlechte Berater sind, ganz abgesehen davon, dass
sie des Christen unwiirdig sind. »

Die hussitische, tschechische altkatholische Kirche. — Oben
wurde erwahnt, dass die tschechischen Altkatholiken sich wieder von
der Nationalkirche losgesagt und eine eigene kirchliche Organisation
ins Leben gerufen haben. Pfarrer Rab in Prag ilibersendet uns das
Programm dieser Kirche. Wir drucken es hier ab:

Ideeentstechung dev hussttischen Kivche und thre Lehre. — Die
Bewegung, welche Magister Johannes Hus und seine Freunde von
Prag und im ganzen tschechischen Volke ins Leben gerufen hatten,
wuchs nach dem Mairtyrertode des Magisters von Konstanz mit
Elementarkraft. Das tchechische Volk — und in ithm an erster
Stelle das hussitische Prag — empfand lebhaft das Unrecht, welches
seinem besten Sohne geschehen war. Der von ihm gepflanzte Same,
Sehnsucht nach Reformen in der Kirche, wuchs weiter empor. Die
ganze Reihe seiner Freunde begann selbst Reformen durchzufiihren,
weil sie fiir dieselben den Grund in der hl Schrift fand. In der
Kirche ¢ des hl. Martins in der Mauer » wurde das Abendmahl zu-
erst unter beiden Gestalten gereicht. Ganz Prag — bis auf geringe
Ausnahmen von Adel und Deutschen — bekannte sich zu der
Lehre des Magisters. Sogar auch ein Teil des Adels und der Deut-
schen schloss sich seinér Lehre an.

Es entstanden die hussitischen Kriege, in denen das ganze
tschechische Volk sich gegen die romische Welt zur Wehr setzte
und endlich auch den Sieg iber sie davon trug. Das tschechische
Volk trat gegen seine ausseren Feinde stets geschlossen auf und
blieb daher stets Sieger. Erst nachdem die Uneinigkeit der Tschechen
bei Lipany den brudermorderischen Krieg entflammt hatte, verfiel
das erschopfte Volk in einen langjdhrigen ohnméchtigen Schlaf, aus

[nternat. Kirvel], Zeitsehrift, Heft 2, 1923 9



= 10 =

dem es erst die durch den Weltkrieg entziindete und durch die neuen
Hussiten erhohte Brandfackel weckte.

Das tschechische Volk war aber nicht so einheitlich wiahrend
der Zeit nach dem Tode des Hus in seinen religiosen Anschau-
ungen und seinen Wiinschen betreffend Reformen in der christlichen
Kirche. Es gab romische Katholiken, die sich mit den bekannten
und unaufrichtigen Kompaktaten begniigten, denen die Kommu-
nion unter den beiden Gestalten geniigte, die sich aber in fast nichts
in Lehre, Ritus und kirchlicher Disziplin von der rémischen Kirche
unterschieden. Man nennt sie <« kaliSnici », Partei unter beiden Ge-
stalten, Utraquisten, und weil ihr Hauptsitz Prag war, auch Prager.

Bedeutend weiter gingen aber jene Anhinger des Hus, deren
Versammlungsplatz Sezimovo Usti, spater das von ihnen gegriindete
Tabor, war. Nach dieser Stadt hiessen sie Tdboriten oder die
Téborpartei. Sie begniigten sich nicht nur mit den Kompaktaten,
sondern sie fiihrten Anderungen in der Lehre, im Ritus und in der
Verfassung durch, so dass sie den Boden der katholischen Kirche
verliessen. Auf diese Weise wurden sie Geistesvorginger der evan-
gelischen Richtung, welche spidter Luther, Zwingli und Calvin ins
L.eben hervorgerufen haben.

Es gab aber manche, die weder mit den blutlosen Reformen
der Prager noch mit den weitgehenden Verdnderungen der Tdboriten
iibereinstimmten. Sie fithrten manche Reformen durch, aber sie
blieben auf dem Boden der katholischen oder allgemeinen Kirche,
sie waren weder Romischkatholische, weder Utraquisten noch Tabo-
riten, sondern sie standen fest in der Lehre, welche Magister Johannes
Hus gepredigt hatte. Sie hatten den katholischen, aber nicht den
romischkatholischen Glauben und Ritus. Sie waren im eigentlichen
Sinne des Wortes die Kirche des Hus oder die hussitische Kirche. Haupt-
anhinger dieser Richtung war der berihmte Feldherr Zizka selbst.
Thr Hauptzentrum war Hradec Kralové. Nach der Vereinigung mit
den Orebiten hiessen alle Anhidnger dieser Richtung <« Orebiten »;
nach dem Tode ihres « Vaters » Johannes Zizka von Trocnov nahmen
sie den Namen « Sirosci» (= Waisen) an.

Die hussitische Kirche ist die Fortsetzung dieser Richtung, in-
dem sie nicht nur den Namen des Hus, sondern auch seine Lehre
annimmt. Es ist dies der wahrhaft alte katholische oder altkatho-
lische Glaube. Weil die hussitische Kirche in Lehre, Ritus und Ver-
fassung mit den altkatholischen Kirchen anderer Volker iiberein-
stimmt, heisst sie auch tschechische altkatholische Kirche.

Die hussitische Kirche ist also keine neue Kirche, sondern nur
die Fortsetzung der beriihmten hussitischen Bewegung, welche durch
die Schlacht am Weissen Berge und durch die romischkatholische
Gegenreformation in ihrer Entwicklung aufgehalten worden war.



— 123 —

Lekre und Verfassung der hussitischen Kirche. — Wir be-
seitigten allen Aberglauben und alle Missbrauche, die sich im Laufe
der Jahrhunderte in die christliche Kirche eingeschlichen haben. Wir
verwerfen die Lehre von der Allgewalt des Papstes und seiner Un-
fehlbarkeit, indem wir lehren, dass das Oberhaupt der Kirche Jesus
Christus selbst und dass Gott allein unfehlbar ist.

Unsere Kirche beseitigte die Abldsse und alles, was mit ihnen
zusammenhingt. Sie beseitigte die rémische Heiligen-, Reliquien-
und Bilderverehrung. Sie verehrt heilige Christen, empfiehlt ihr
I.eben und ihren Glauben zur Nachahmung, aber sie betet dieselben
nicht an. Sie verwirft die Verehrung wundertitiger Reliquien und
Bilder. Thre Altire und Kirchen weiht sie Christo allein. Das
Abendmahl des Herrn wird unter beiden Gestalten gereicht. Sie
beseitigte Bittgange, Wallfahrten und Prozessionen, besonders die
Fronleichnamsprozession. Beim Gottesdienste gebraucht sie die
Muttersprache. Sie hebt keine vorgeschriebenen Stolagebiihren ein,
fir Gebete und Messen erlaubt sie nicht einmal, freiwillige Gaben
anzunehmen. Die kirchlichen Funktionen sind fiir alle gleich. Sie
verbietet, die Predigt zu politischen oder persénlichen Zwecken zu
missbrauchen. Sie beseitigte den Fasten- und Beichtzwang sowie
den Zolibatszwang der Priester und andere Vorschriften der romi-
schen Kirche, besonders romische Ehehindernisse und Eheanstinde.

Sie verwirft jeden Druck auf Andersgliubige, wie ihn die
romische Kirche durch die Exkommunikation ausiibt und wie sie
ihn im Mittelalter durch Inquisitionsgerichte und XKetzerverbren-
nung ausgeiibt hatte. Die hussitische Kirche lehrt in Ubereinstim-
mung mit der hl. Schrift, dass der Mensch fiir seinen Glauben
seinem Gewissen verantwortlich ist. Das dussere Glaubensbekenntnis
muss mit der inneren religiosen Uberzeugung iibereinstimmen.

Wie einzelnen Mitgliedern gewidhrt unsere Kirche auch den
Kirchengemeinden die Freiheit, welche nur durch dasInteresse der Ein-
heit begrenzt ist. Jede Gemeinde verwaltet ihre Angelegenheiten
selbst, wiahlt ihre Priester, setzt die Ordnung und die Zeit des
Gottesdienstes fest usw.

An der Spitze der hussitischen Kirche steht der Bischof als
ihr hochstes, sichtbares Oberhaupt. Er wird durch die Kirche auf
Lebenszeit gewidhlt und durch einen andern Bischof geweiht. In
der Verwaltung der Diozese steht dem Bischof der Bischofsrat, d.i. der
Synodalausschuss, zur Seite. Die Vertretung und die oberste Behérde
der hussitischen Kirche ist die Synode, welche Kirchengesetze er-
lisst, den Bischofsrat wahlt und in allen Kirchenangelegenheiten
entscheidet. An der Spitze der Pfarrgemeinde steht der Pfarrer,
welcher von der Gemeinde auf Lebenszeit gewidhlt, durch den
Bischofsrat bestitigt und durch den Bischof installiert wird. Seine



— 124 —

Aufgabe ist, Gottesdienste zu halten, Zeremonien auszuiiben, Sakra-
mente zu spenden, zu predigen und Religion zu lehren. In nicht
geistlichen Angelegenheiten leitet die (Gemeinde der Pfarrat und
die Pfarrvertretung.

Wir unterscheiden uns von der romischkatholischen Kirche:
1. in der Glaubenslehre: wir verwerfen ihre Irrtimer und ihren
Aberglauben, besonders die Lehre von der pdpstlichen Allgewalt
und Unfehlbarkeit, von der Souveranitat der Kirche iiber den Staat,
die Lehre von den Abldssen und alle damit zusammenhdngenden
Lehren usw.; 2. in der Organisation: wir verwerfen die Einrich-
tung des Papsttums, welches die romische Kirche an Stelle der
altchristlichen Episkopaleinrichtung eingefiihrt hat. Das geistliche
Amt iiben bei uns nur Bischofe, Priester und Diakone aus; 3. im
Ritus: wir haben die romische Heiligen-, Reliquien- und Bilderver-
ehrung sowie auch alle gottesdienstlichen Einrichtungen, welche in
unsere Zeiten nicht mehr hereinpassen oder dem Geiste des Christen-
tums widersprechen, abgeschafft. In der Messe, bei der Spendung der
heiligen Sakramente und bei allen heiligen Handlungen gebraucht
unsere Kirche die Muttersprache.

Sie lasst die vollige Ehetrennung zu, freilich nur im dussersten
Falle, wenn eine Ehe ganz unmoglich geworden ist, welche Tat-
sache die Staatsgerichte sicherstellen. Sie lehnt die Feuerbestattung
nicht ab, indem sie die Art des Begribnisses mit Riicksicht auf die
Allmacht Gottes als gleichgiiltice Sache betrachtet.

Wir unterscheiden uns von den evangelischen Kirchen: 1. in
der Glaubenslehre, indem die evangelischen Kirchen die Tradition,
die Lehre Uber das sakramentale Priester- und Bischofsamt ver-
werfen, ferner in der Lehre iiber die Sakramente und im Begriffe
der Kirche und der Gnade; 2. in der Verfassung, indem die evan-
gelischen Kirchen das altchristliche Episkopat und das sakramen-
tale Priestertum abgeschafft haben; 3. im Kultus, indem die evan-
gelischen Kirchen die heilige Messe, den Gebrauch der kirchlichen
Gewaidnder der alten christlichen Kirche, einige Sakramente und
andere altchristliche Einrichtungen verworfen haben.

Von der tschechoslowakischen Kirche unterscheiden wir uns
wie folgt: 1. wir glauben an einen personlichen Gott, an die heilige
Dreifaltigkeit, wir stehen fest auf dem Boden der hl. Schrift, welche
uns als Quelle unseres Glaubens dient, wir glauben an die Gottheit
Jesu Christi, wir chren die Jungfrau Maria, die Mutter Jesu, wir nehmen
das nizdische und apostolische Glaubensbekenntnis ohne Anderungen
an, wir bekennen uns vollig zu der Lehre des Magisters Jan Hus.
Wir lehnen ndmlich die Bildung einer modernen Religion ab, die
eine Mischung von Hussitismus, der Lehre der béhmischen Briider,
der Orthodoxie, des Cyrill-Methodismus, des Protestantismus, des



— 125 —

Unglaubens und des Rationalismus ist, weil dieses Chaos nie die
Lehre Jesu Christi, das Christentum sein kann; 2. in der Verfas-
sung stimmen wir im grossen und ganzen mit der tschechoslowa-
kischen Kirche iiberein, weil die Verfassung der altkatholischen
Kirche der genannten Kirche als Muster diente; wir halten aber
fest an der Episkopalverfassung, lehnen die unwahre Demokratie
ab, sowie die Organisation der Kirche nach dem Muster politischer
Parteien, sowie auch jede Agitation dieser Art; 3. im Ritus ver-
harren wir auf dem genauen Wortlaute der Texte der hl. Schrift,
welche willkiirlich auszulegen nicht erlaubt ist, wir beniitzen in der
heiligen Messe keine weltlichen Gedichte. Bei der heiligen Messe
gebrauchen wir einheitliche Messgewander und, zwar jene, welche
die altchristliche Kirche gebraucht hat. Wir lehnen die theatra-
lische Art des Gottesdienstes ab; desgleichen das Fest und die
Prozession des Fronleichnams, den Glaubenssatz und den Feiertag
der unbefleckten Empfangnis, das Gebet fiir den Papst (siehe ihr
Messbuch) usw.

Von der orthodoxen und episkopal-anglikanischen Kirche
unterscheiden wir uns weniger im Glauben und in der Verfassung
als mehr in der Art des Gottesdienstes und in der Kirchendisziplin.

Mit der altkatholischen Kirche stimmen wir v6llig im Glauben,
in der Verfassung und im Gottesdienste iiberein, und weil wir mit
derselben in der Union stehen, beniitzen wir auch den Namen
« eska cirkev starokatolicka s, “tschechische altkatholische Kirche.

In unserer Kirche ist sowohl Einheit als auch Freiheit, wodurch
wir uns von der romischkatholischen Kirche unterscheiden, wo Einheit
ohne Freiheit, und von der evangelischen Kirche, wo Freiheit ohne Ein-
heit, von der tschechoslowakischen, wo weder Einheit noch Freiheit ist.

Die hussitische Kirche (cirkev husitskd) hat sich als Ziel gestellt,
die alte Kirche ¢« unter den beiden Gestalten », die ¢« Waisenkirche s,
oder die hussitische Kirche zu erneuern. Unser Ideal ist die Zeit
des Urchristentums mit seinem festen, aufrichtigen und reinen Glau-
ben, mit seinem christlichen Leben und mit seiner begeisterten
Frommigkeit, auf dass von der Kirche Christi Sein Wort gelte:
« Mein Haus ist ein Haus des Gebetes. »

Soweit die Mitteilungen des Prager Pfarrers, dem wir die Ver-
antwortung filir seine Ausfithrungen {Uberlassen miissen. Unseres
Wissens steht bis jetzt nur die Gemeinde in Prag zu diesem Pro-
gramm. Die Organisation der Kirche ist keineswegs ausgebaut.
Vom katholischen Standpunkt aus muss man diese kirchliche Zer-
splitterung im tschechischen Volk bedauern. Wahrend anderswo
Anstrengungen gemacht werden, die kirchliche Einheit herbeizu-
fihren, scheint das tschechische Volk kirchlich immer mehr aus-
einandergerissen zu werden. Adolf KURY.




	Kirchliche Chronik

