
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 13 (1923)

Heft: 2

Rubrik: Kirchliche Chronik

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ill

KIRCHLICHE CHRONIK.

Beziehungen zwischen den Kirchen des Ostens und des
Westens. — Die Anerkennung der anglikanischen Weihen durch
das Patriarchat von Konstantinopel hat nun auch die Zustimmung
des Patriarchen von Jerusalem erhalten. Patriarch Damianos von
Jerusalem richtete am 12. März 1923 an den Erzbischof von Canterbury

folgendes Schreiben :

„Gestern sandten Wir an Eure Gnaden folgende Depesche:
,Wir haben die Freude, Eure Gnaden in Kenntnis zu setzen, dass
die Heilige Synode Unseres Patriarchats nach mehreren Sitzungen,
in denen sie vom orthodoxen Standpunkt aus die Frage betreffend
die anglikanischen Weihen geprüft, sich für die Gültigkeit
entschieden hat.' Indem Wir heute dieses Telegramm bestätigen,
teilen Wir Euren Gnaden mit, dass die Heilige Synode, veranlasst
durch die Resolution, die vor einiger Zeit von der Kirche von
Konstantinopel, die den ersten Stuhl unter den orthodoxen Kirchen
innehat, gefasst worden ist, unter Unserm Vorsitz die Frage
allseitig untersucht hat und zur Entscheidung gekommen ist, dass

die Konsekration der Bischöfe und die Weihen der Priester und
Diakonen in der anglikanischen bischöflichen Kirche ebenso gültig
anzusehen sind wie die Weihen der römischen Kirche, weil alle
Elemente vorhanden sind, die nach orthodoxer Anschauung auf
Grund der apostolischen Nachfolge zur Gnade der heiligen Weihen
notwendig sind. Es gereicht Uns zu grosser Freude, Euren Gnaden
als dem ersten Würdenträger aller anglikanischen Kirchen diese
Resolution Unserer Kirche mitteilen zu können. Sie bedeutet einen
Fortschritt in dem gottgefälligen Werk der Union aller Kirchen.
Und Wir bitten Gott, Euren Gnaden viele Jahre der Gesundheit
und des Wohlergehens zu schenken." Der Erzbischof von Canterbury

antwortete am 31. März folgendes:
„Ich habe die Ehre, für das wichtige Schreiben zu danken,

mit welchem mir Eure Heiligkeit zur Kenntnis bringt, dass sich
die Heilige Synode Ihres Patriarchats nach reiflicher Prüfung der
einschlägigen historischen und kirchlichen Fragen betreffend die



— 112 —

heiligen Weihen in der anglikanischen Kirche in voller
Übereinstimmung mit der Heiligen Synode des orthodoxen Patriarchats
von Konstantinopel befindet. Ich spreche Eurer Heiligkeit die

grosse Genugtuung aus, mit welcher ich jeden derartigen Beweis
einer Stärkung der brüderlichen Beziehungen entgegennehme, die
zwischen der anglikanischen Kirche und der orthodoxen Kirche
des Ostens bestehen. Und ich bitte Gott, dass Er Eurer Heiligkeit

und der Kirche, der Sie vorstehen, allen Segen verleihen und
Sie in Wort und Tat erfolgreich machen möge."

Ebenso hat der Metropolit der autonomen Kirche von Cypern
dem Patriarchen von Konstantinopel auf dessen Enzyklika vom
8. August 1922 zustimmend am 20. März 1923 geantwortet. Die
Synode der Kirche von Cypern hat die Angelegenheit geprüft und
ist zum Ergebnis gekommen, dass die apostolische Sukzession in
der Kirche von England bei der Konsekration des Erzbischofs
Matthew Parker nicht unterbrochen worden sei. Sie anerkennt die
anglikanischen Weihen wie die Weihen der römischen, der
altkatholischen und der armenischen Kirchen anerkannt werden. Die
Interkommunion (sakramentale Union) bleibt der Zeit vorbehalten,
da die dogmatische Union zwischen der orthodoxen und
anglikanischen Kirche Tatsache wird. Eine weitere kleine autonome
Kirche, die Kirche vom Sinai, hat durch ihren Metropoliten ebenfalls

ihre Zustimmung zum Entscheid des Patriarchates von
Konstantinopel kundgegeben.

In der Kirche von England wird den Unionsbestrebungen
fortwährend die grösste Aufmerksamkeit geschenkt. An der Versammlung

der Provinzialsynode von Canterbury am 15. und 16. Februar
1923 hielt der Erzbischof von Canterbury eine wichtige Rede über
die Beziehungen der Kirche von England zu den orthodoxen
Kirchen des Ostens. Nach einem kurzen Überblick über die jetzige
trostlose Lage in Europa wie im nahen Osten und über die furchtbare

Leidenszeit der Christen in Kleinasien berührte er die
Wiedervereinigungsprobleme in der tschechoslowakischen Kirche, skizzierte
den ununterbrochenen und stetig wachsenden Strom des
freundschaftlichen Verkehrs zwischen den beiden Kirchen seit den Tagen,
da der Patriarch Cyrill Lucar England unter Karl I. den Codex
Alexandrinus geschenkt hat bis in die jüngste Zeit, um dann drei
wichtige Dokumente zur Kenntnis zu bringen. Zunächst die
Resolution 62 der Lambeth-Konferenz des Jahres 1908, die die Spendung

der Taufe und der hl. Kommunion an Mitglieder der
orthodoxen morgenländischen Kirche erlaubt, denen die Dienste ihres
eigenen Klerus nicht zur Verfügung stehen. Bis heute haben nur
einige orthodoxe Bischöfe persönlich ihren Gläubigen gestattet, von
dieser angebotenen Gastfreundschaft Gebrauch zu machen. In aller-



— 113 —

jüngster Zeit hat Bischof Goradz Pavlik für die orthodoxen Tschechoslowaken

in Nordamerika um diese Vergünstigung nachgesucht. Ferner
gab der Erzbischof von der Erklärung des Patriarchen von
Konstantinopel über die Gültigkeit der anglikanischen Weihen und der
diesbezüglichen Enzyklika an die Kirchen des Ostens Kenntnis.
Bis jetzt sind im Orient gegen diesen Entscheid, der für die übrigen
autonomen Kirchen keinen verpflichtenden Charakter hat, nur
zustimmende Erklärungen bekannt geworden.

Für die Unionsbestrebungen von Bedeutung ist, dass das
Patriarchat von Konstantinopel in London einen Bischofssitz
errichtet hat. Zum Bischof wurde im Juni des letzten Jahres der
Metropolit und der Rektor der theologischen Lehranstalt von Halki,
Prof. Germanos, gewählt mit dem Titel „Metropolit von Thyatira
und von West- und Zentraleuropa". Der Erzbischof von Canterbury

erhielt eine offizielle Anzeige von der Wahl mit dem
Hinweis, dass der Metropolit besonders damit betraut sei, die
freundschaftlichen Beziehungen des Patriarchates mit der Kirche von
England zu vermitteln und zu pflegen. Bei seiner feierlichen
Einführung in sein neues Amt in der Kirche St. Sophia, Bayswater,
in London bestätigte das der Metropolit Germanos feierlich in seiner
Antrittsrede.

Zum Zweck des Studiums der Kirchen des Ostens und eines

engern Zusammenschlusses haben in den letzten Monaten der
anglikanische Bischof von Gibraltar, der frühere Bischof von Oxford
und der amerikanische Bischof Darlington die verschiedenen
autonomen Kirchen des Ostens besucht und über ihre Eindrücke zum
Teil in den Kirchenzeitungen Bericht erstattet. Sie konstatieren,
dass ihnen überall ein herzlicher Empfang bereitet worden ist.

Die oberste Behörde der amerikanisch-bischöflichen Kirche —
der Nationalrat — hat in Sachen der Beziehungen zu den Kirchen
des Ostens Beschlüsse praktischer Natur gefasst. Schon auf den
Generalkonventionen in den Jahren 1830 und 1844 war die
Ausbildung der Geistlichen im nahen Osten und der nähere Kontakt
zwischen den beiden Kirchen Gegenstand der Beratung. Man dachte
daran, Missionsbischöfe für den Osten zu ernennen, was aber an
der Opposition der türkischen Regierung scheiterte. Während
vieler Jahre haben eine Anzahl Pfarreien das Kirchenopfer vom
Karfreitag für Jerusalem und die Mission im Osten eingesammelt.
Das Interesse für diese Dinge hat in den letzten Jahren wieder
zugenommen. Auf Grund persönlicher Informationen im Osten
fasste Rev. Dr. Emhardt einen Bericht darüber ab, der einer
besondern Kommission zur Begutachtung überwiesen wurde. Sie hat
eine Reihe Beschlüsse gefasst, die der Nationalrat der Kirche
bestätigt hat. Darin wird betont, dass die kirchlichen Vorgänge im



— 114 —

nahen Osten die Notwendigkeit einer engeren Zusammenarbeit
zwischen dem nahen Osten und dem Westen wünschenswert
gemacht haben. Die orthodoxen Patriarchate von Konstantinopel und
Antiochien und das armenische von Jerusalem haben um Geistliche

gebeten, die bei der Leitung des Erziehungswerkes in ihren
theologischen Seminarien behilflich sein könnten. Es wurde nun
beschlossen, grundsätzlich die Wahl von Geistlichen für Erziehungsaufgaben

und andere Werke der Zusammenarbeit der Kirchen zu
billigen, sofern solche von den kirchlichen Behörden verlangt werden.
Sobald in Konstantinopel, Jerusalem und Beirut diesbezügliche
Vorkehrungen getroffen werden, wird die Ernennung empfohlen. Der
Präsident des Rates wird beauftragt, das amerikanische Kirchenvolk
zu ersuchen, das Kirchenopfer des Karfreitags zugunsten Jerusalems
und der Mission im Osten zur Verfügung des Rates zu stellen.

Der Bischof der tschechoslowakischen Nationalkirche hatte als
Gast an der Generalkonvention der bischöflichen Kirche in Portland

teilgenommen. Er weilte längere Zeit in den Vereinigten
Staaten, um tschechoslowakische Gemeinden zu organisieren. Er
benützte seinen Aufenthalt, um in kanonische Beziehung zu der
bischöflichen Kirche zu gelangen, und reichte eine diesbezügliche
Eingabe ein. Die Antwort, die der Nationalrat der Kirche erteilt
hat, ist in der „Liv. Church" vom 30. Dezember veröffentlicht. Sie
lautet :

„Der Nationalrat der Bischöflichen Kirche in den Vereinigten
Staaten hat mit Vergnügen von dem Memorandum Kenntnis
genommen, das der hochwürdigste Herr Gorazd Pavlik, Bischof der
tschechoslowakischen Kirche, unterm 11. Dezember 1922 eingereicht
hat. Der Präsident hat bei der Eröffnung der ordentlichen Sitzung
vom 13. Dezember 1922 das Memorandum vorgelesen.

Der Rat verfolgte mit Interesse die Wiederherstellung der
alten Nationalkirche in der Tschechoslowakei und bemerkt mit
Genugtuung die im Memorandum enthaltene Feststellung, dass die
dogmatischen Grundsätze der neu organisierten Kirche, wie sie in
den Beschlüssen der grossen kirchlichen Versammlungen zu Prag
im Jahr 1921 ausgesprochen worden sind, auf derselben Grundlage
ruhen wie unsere eigene Kirche und dass der neue Bischof durch
die orthodoxe serbische Kirche, deren Weihen wir als apostolisch
anerkennen, in aller Form konsekriert worden ist.

Unsere Kirche befasste sich schon längst mit der geistigen
Wohlfahrt der Tschechoslowaken in Amerika, von denen eine

grosse Zahl ohne religiöse Dienstleistung dahinlebte und die Kinder
ebenso aufwachsen liess. Im tiefen Gefühl unserer Verantwortlichkeit

nehmen wir nun von Bischof Gorazd Pavlik die Erklärung
entgegen, dass er wünscht, unsere Kirche möge ihre Mitwirkung



— 115 —

leihen, seine entkirchlichten Landsleute in Amerika zu erreichen,
und wir erklären unserseits, dass es unser ernstlicher Wunsch ist,
alles zu tun, was in unserer Macht liegt, um in dieser überaus
wichtigen Angelegenheit mitzuwirken.

Was das erste Gesuch betrifft, das der tschechoslowakische
Bischof an uns richtet, dass nämlich unsere Kirchen in gegenseitige
Gemeinschaft zueinander treten, so wollen wir uns mit unsern
Bischöfen in den verschiedenen Diözesen, in denen Kommunikanten
der orthodoxen tschechoslowakischen Kirche wohnhaft sind, ins
Einvernehmen setzen und ihnen nahelegen, an Orten, wo es schwierig
oder unmöglich ist, einen Priester der tschechoslowakischen
orthodoxen Kirche anzustellen, den ansässigen Tschechoslowaken die
Sakramente zu spenden und die pastorale Fürsorge angedeihen zu
lassen. Und wir wollen die Bischöfe in den verschiedenen
Diözesen anweisen, den Pfarreien der tschechoslowakischen orthodoxen
Kirche, die in Amerika etwa errichtet sind, ihre brüderliche
Mitwirkung und moralische Unterstützung zu leisten. Wir sprechen
dabei unsern Wunsch aus, dass auch die tschechoslowakische orthodoxe

Kirche in gleicher Weise den Kommunikanten unserer Kirche,
die die tschechoslowakische Republik besuchen oder dort sich
niederlassen, Dienste leiste.

In Beantwortung des zweiten Gesuches des tschechoslowakischen

Bischofs hat der Rat seinem Missionsdepartement die Weisung

gegeben, sich sowohl in Europa wie in Amerika in lebendiger
und naher Beziehung zu der Lage, den Bedürfnissen und der
Entwicklung der tschechoslowakischen orthodoxen Kirche zu halten."

Dieser Beschluss ist in kurzer Zeit wiederholt praktisch
angewendet worden. Die Synode der Diözese Missouri hat im Januar
einen entsprechenden Beschluss gefasst, der die Benützung der
Kirche und der Sakramente den Angehörigen der tschechoslowakischen

Kirche zusichert. Geistliche der bischöflichen Kirche haben
neu gegründeten Gemeinden pfarramtliche Dienste geleistet. Ebenso
sind den Gemeinden bischöfliche Kirchen zur Abhaltung ihres
Gottesdienstes zur Verfügung gestellt worden.

Die tschechoslowakische Nationalkirche. — Auf der Synode
vom 29. bis 31. August 1921 erhielt die Kirche ihre endgültige
Organisation. Sie wurde in drei Diözesen eingeteilt: Westböhmen
mit Sitz in Prag, Ostböhmen mit Sitz in Kuttenberg und Mähren-
Schlesien mit Sitz in Olmütz. Für alle drei Diözesen wurden 12-glied-
rige Diözesanräte (Konsistorien) gewählt. An der Spitze der Kirche
steht der Zentralrat. Die Bischofswahlen ergaben für Prag Dr. Fahrsky,
Kuttenberg Parik und Olmütz Goradz-Pavlik. Zur Beratung kam das
Verhältnis zur serbischen Kirche. BischofDositej nahm an der Synode



— 116 —

teil. Von der prinzipiellen Auffassung der serbischen Kirche wurde
Kenntnis genommen, dass sie die tschechoslowakische Kirche als
eine selbständige autonome anerkenne und dass sie bereit sei, dass

sie eine autokephale und völlig unabhängige bleibe auch in der
Bischofsfrage und bei der Wahl von Geistlichen. Am 26. September
1921 wurde der Bischof Goradz in Belgrad vom serbischen
Patriarchen Dimitrij konsekriert.

Seit dem Frühjahr 1922 tauchten immer wieder Nachrichten
auf, dass die Kirche in zwei Richtungen zu zerfallen drohe, in eine
modernistische mit Dr. Fahrsky an der Spitze und eine orthodoxe
mit Bischof Goradz. Infolge dieser Spaltung verliessen die meisten
der tschechischen Altkatholiken, die sich der Nationalkirche mit
ihrem geistlichen Führer Rab angeschlossen hatten, diese Kirche
wieder und organisierten die hussitische.

Die Stellung zur serbischen Kirche wurde am 25. Juli 1922 in
Pardubitz von den Räten der drei Diözesen noch einmal besprochen
und eine Resolution folgenden Inhalts abgefasst : « Die Diözesanräte
aller drei Diözesen der tschechischen Nationalkirche, vereinigt zur
gemeinsamen Versammlung am 25. Juli 1922 in Pardubitz, halten
an den Richtlinien der Synoden der tschechischen Nationalkirche
vom 8. und 9. Januar 1920 und 29. August 1921 in folgender
Formulierung fest: Die Beziehungen der tschechischen Nationalkirche
zu den orthodoxen Kirchen sind im ersten Artikel unserer
Verfassung niedergelegt: ,Diejenigen Christen, welche die Lehre Jesu
Christi nach der Überlieferung der sieben ersten ökumenischen
Konzilien und nach dem Nizäo-Konstantinopolitanischen Glaubenssymbol
bekennen und sich nach der Tradition der hussitischen Bewegung
richten, alles dem Geiste des heutigen Kulturstandes der Menschheit

entsprechend, bilden die tschechische Nationalkirche, mit
der ausdrücklichen Beschränkung, dass der Nationalkirche nicht
verwehrt werde, ihrer Grundidee treu zu bleiben: 1. eine allgemeine
Kirche im tschechischen Volk zu bilden, welche christlich, national
und modern sein soll, sowohl in ihrem Bestand als auch im
dogmatischen, ethischen, gottesdienstlichen und disziplinaren Ausdruck ;

2. dass sie die Möglichkeit habe, in Verbindung mit den orthodoxen
Kirchen und den übrigen christlichen Kirchen die Beschlüsse der
sieben Konzilien und das Nizäische Glaubensbekenntnis als Grund
und Entwicklungsausgang für die Erfüllung ihrer religiösen Reform
im tschechischen Volk im Geist der Evangelien, der allgemeinen
christlichen Tradition, wie auch der Hussiten und der Böhmischen
Brüder und des gegenwärtigen Standes der Kultur anzuerkennen.
Die Versammlung aller drei Diözesanräte der tschechischen Nationalkirche

betraut den gemeinsamen obersten Kirchenrat, er möge die



— 117 —

bisherigen Verhandlungen mit der serbischen orthodoxen Kirche so
bald als möglich in dieser Sache beendigen. »

Bischof Dositej sah sich am 28. September veranlasst, gegen
den von Dr. Fahrsky herausgegebenen Katechismus in einer Erklärung

Stellung zu nehmen wegen darin vertretener modernistischer
Anschauungen. Dr. Fahrsky wies sie als eine Einmischung in innere
Angelegenheiten der Kirche zurück, worauf der serbische Bischof
nach einer Unterredung mit Dr. Fahrsky erklärte, dass er seine
Mission bei der Nationalkirche als erledigt betrachte.

Bischof Goradz verzichtete infolge dieser Vorgänge nach
seiner Rückkehr aus Amerika auf sein Bischofsamt. Die mährische
Diözesan-Versammlung, die am 28. März in Prerau stattgefunden
hatte, hat mit Stimmenmehrheit folgende Resolution gefasst*):

Die am 28. März zu Prerau stattgefundene Diözesan-Versammlung
fasste nach Anhörung des Bischofs Goradz, der seine Resignation

auf das Bischofsamt begründet und ein klares Bild der Krisis
gegeben hatte, die von Anbeginn sich in der tschechoslowakischen
Kirche infolge der Un abgeklärtheit in verschiedenen kirchlich-religiösen
Fragen fortschleppt und jetzt nach der Herausgabe des
tschechoslowakischen Katechismus zum Ausbruch gekommen ist und in
ungewohnter Kraft fortbesteht, folgende Resolution :

« 1. Weil die Resignation des Bischofs Goradz, des einzigen bisher
ordnungsgemäss gewählten und geweihten Bischofs der
tschechoslowakischen Kirche, geeignet ist, die ganze Bewegung verhängnisvoll
zu schädigen, bitten wir ihn, seine Resignation zurückzuziehen, auf
seinem Posten zu verharren und weiter an dem Ausbau der Nationalkirche

und der religiösen und sittlichen Wiedergeburt der breiten
Massen des tschechoslowakischen Volkes zu arbeiten. Wir danken
ihm für alles, was er bisher zu Nutz und Frommen der
tschechoslowakischen Kirche hier und in Amerika gewirkt hat, und indem
wir die von ihm eingeschlagene Richtung gutheissen, weil sie den
auf den allgemeinen Versammlungen der tschechoslowakischen Kirche
gefassten Beschlüssen entspricht und weil wir in derselben die sichere
Gewähr erblicken, dass das so vielversprechend begonnene Werk
auch dauernden, auf Gottes Segen beruhenden Erfolg haben wird,
sprechen wir ihm unser unbegrenztes Vertrauen aus.

2. Als das Oberhaupt der allgemeinen Kirche anerkennen wir
unseren Herrn Jesus Christus.

3. Wir verwerfen die Lehre, dass der Apostel Petrus zum
Oberhaupte der übrigen Apostel bestellt wurde und dass der römische
Bischof, als angeblicher Nachfolger des Apostels Petrus, das Ober-

*) Die Übersetzung wurde uns vom Herrn Bistumsverweser Paschek in Warnsdorf

überlassen.



— 118 —

haupt der Kirche ist und über den allgemeinen Kirchenversammlungen

steht.

4. Wir verwerfen alle Lehren, welche die römische Kirche nach
ihrer Loslösung von der Einheit der Kirche eingeführt hat, so die
Lehre über das Fegfeuer, den Ablass, wie denn überhaupt die ganze
spezifisch römische, d. h. juristische Auffassung des Christentums.
Desgleichen verwerfen wir die fremde gottesdienstliche Sprache, den
Zwangszölibat und das absolutistische System der Romkirche.

5. Wir anerkennen in Sachen des Glaubens und der Sitten die
Autorität der hl. Schrift und der allgemeinen Kirchenversammlungen
und halten mit aufrichtigem Herzen fest an dem Nizäo-Konstanti-
nopolitanischen Glaubensbekenntnisse, das lautet: Es folgt in der
Form ohne Filioque.

6. Wir halten fest an der Episkopal-Verfassung, weil sie auf
apostolischer Einführung beruht und den Bedürfnissen unserer
religiösen Bewegung entspricht. Wir lehnen das Presbyterialsystem ab,
welches die ältesten evangelischen Kirchen nach hundertjährigen
Erfahrungen verlassen, indem sie zum Episkopalismus zurückkehren
wollen. Wir anerkennen die sieben Sakramente, wie sie in allen
apostolischen Kirchen bewahrt wurden.

7. Wir wollen in einer christlichen völkisch organisierten Kirche
leben, bei uns also in einer Kirche, die, wie in dem angenommenen
Glaubensbekenntnis festgesetzt wurde, ein Teil der allgemeinen christlichen

Kirche wäre, die aber so aufgebaut werden soll, dass der
historische Charakter unseres Volkes in ihr zur Geltung kommt, und
die fähig wäre, den tschechischen und slowakischen Stamm der
geeinten tschechoslowakischen Nation in sich aufzunehmen. In
Konsequenz der angenommenen Glaubensgrundlage wollen wir mit allen
spezifisch slawischen orthodoxen Kirchen unter Wahrung der
Autonomie resp. Autokephalie oder Selbständigkeit in dem allgemein
geltenden und üblichen Sinne in Gemeinschaft leben. Mit den übrigen
Kirchen, wie mit der anglikanischen, altkatholischen,
tschechischbrüderlichen, slowakischevangelischen und anderen Kirchen wollen
wir in Freundschaft leben und mit ihnen in allen allgemein christlichen

Angelegenheiten in brüderlicher Liebe zusammenarbeiten,
ohne uns unseres kirchlichen Charakters und Systems zu begeben.

8. Wir wollen dahinarbeiten, dass in der tschechoslowakischen
Republik mit der Zeit eine einheitliche tschechoslowakische orthodoxe

Kirche aufgebaut werde, welche die wirkliche geistliche Mutter
des tschechoslowakischen Volkes und eine mächtige Stütze der nationalen

und staatlichen Einheit wäre.

9. Wir anerkennen eine Entwicklung in dem christlichreligiösen
Leben nach ideeller, moralischer und organisatorischer Seite hin,



— 119 —

doch diese Entwicklung muss in der Tat eine solche und darf nicht
eine Destruktion des Christentums sein.

io. Wir anerkennen die Freiheit der Wissenschaft, verwahren
uns jedoch entschieden dagegen, dass die Anschauungen einzelner
der Kirche künstlich und auf Nebenwegen aufgenötigt werden.

u. Wir anerkennen die Freiheit des Gewissens in dem Sinne,
dass niemand wegen seiner religiösen Überzeugung verfolgt werde,
müssen jedoch das Bestreben ablehnen, im Namen falsch verstandener
Gewissensfreiheit in die Kirche dogmatische Verwirrung zu tragen.

12. Hinsichtlich der inneren Verhältnisse, wie sie sich in der
tschechoslowakischen Kirche entwickelt haben, sind wir, die wir nach
wie vor in der tschechoslowakischen Kirche verharren, mit der
bisherigen Zentralleitung unserer Kirche nicht einverstanden und
erklären alle Kirchgemeinden, welche die Beschlüsse der heutigen
Diözesanversammlung annehmen, für ein autonomes Ganzes in Sachen
des Glaubens und der Moral, solange die innere Krisis in der Kirche
durch allmähliche und nicht gehemmte Entwicklung nicht zur
Zufriedenheit aller und zur Rettung unseres Werkes gelöst ist. Dieses
autonome Ganze wird in Sachen des Glaubens und der Moral
selbständig und unabhängig von der Prager Zentralleitung, mit der wir
bis zur Lösung der Krisis nur in Organisationsangelegenheiten
gemeinsam arbeiten wollen, vorgehen. In Konsequenz dieser Beschlüsse
erklären wir alle einschlägigen Bestimmungen der Kirchenverfassung
bis zur Lösung der inneren Krisis für suspendiert. Insbesondere
betrachten wir als suspendiert folgende Teile der Kirchenverfassung :

Art. 4, Z. 41, 42, wonach die geistlichen Vollmachten in der ganzen
Kirche der Patriarch (der Bischof von Prag) ausübt ; Art. 40, 4,
demgemäss der Zentralrat berechtigt ist, dieEinheit in Sachen der Glaubenslehre

und des Kultus zu wahren.
Sollte die eine oder andere Gemeinde in der mährischen Diözese

diesen Beschlüssen nicht zustimmen, wollen wir ihr Gewissen nicht
vergewaltigen und suspendieren für sie nur die Verbindlichkeit jener
Bestimmungen der KirchenVerfassung, die ihre Bewegungsfreiheit
beschränken, und gewähren ihr bis zur definitiven Lösung das kirchliche

Recht, sich unter die Jurisdiktion jenes Bischofs und jenes
Diözesanrates zu stellen, deren dogmatische Richtung ihr entspricht,
wie wir denn umgekehrt dem Bischof Goradz und unserem Diözesanräte

das Recht einräumen, bis zur definitiven Lösung der Krisis
die Kirchengemeinden anderer Diözesen aufzunehmen und zu
verwalten, wenn diese Gemeinden aus dogmatischen Gründen darum
angesucht haben.»

Dazu bemerkt das Blatt < Za Pravdou > : < Auf Wunsch des
Bischofs Goradz wurde am 19. April eine Sitzung des Zentralrates
abgehalten, um zu der Resolution Stellung zu nehmen und die Moda-



— 120 —

litäten zu besprechen, unter denen es beiden Richtungen möglich
wäre, sich in der Kirche nebeneinander geltend zu machen und
positiv zu arbeiten. Es lässt sich nicht leugnen, dass die gegenwärtige
Krisis in der tschechoslowakischen Kirche eine natürliche Folge der
Tatsache ist, dass sich der Kirche Leute mit verschiedenen
dogmatischen und religiösen Voraussetzungen angeschlossen haben, die
nun aneinander geraten. Bischof Goradz ist der Meinung, dass es

nicht ganz richtig ist, von der Minorität zu verlangen (gemeint ist
hier seine Richtung), dass sie aus der Kirche austrete, nachdem sie

erst kürzlich in die Kirche eingetreten war mit bestimmten
Anschauungen, welche anfangs nirgends bekämpft wurden, und er denkt,
dass es besser wäre, einen Versuch zu machen, beiden Richtungen
die Möglichkeit zu geben, in dogmatischer und religiöser Hinsicht
selbständig vorzugehen, und zwar so, dass sich um jede der beiden
Richtungen Gleichgesinnte gruppieren würden, die keinen Grund
hätten, sich gegenseitig zu bekämpfen, die vielmehr einander
verstehen und freudig und ruhig arbeiten würden. Nur aus diesem
Grunde wurde die Suspension der drei Artikel der Kirchenverfassung
gefordert, welche der Zentralbehörde das Recht einräumen, in
dogmatischen Angelegenheiten zu entscheiden. Die Suspension wäre nur
provisorisch, nämlich solange geltend, bis ein nicht übereilter und
die Anhänger beider Richtungen befriedigender Modus, die Krisis
zu lösen, gefunden worden ist. Innerhalb bestimmter Zeit würde es
sich ergeben, dass es möglich ist, die Krisis in dieser Weise ohne
eine Spaltung der Kirche zu lösen, in welchem Falle die Sache
in der Kirchenverfassung auf Grund der gemachten Erfahrungen
fixiert werden könnte, oder aber, dass nichts anderes erübrigt, als
dass beide Richtungen sich organisatorisch trennen, was dann —
wenn nötig — mit mehr Ruhe und Überlegung geschehen würde
als im gegenwärtigen Augenblick.

Der Zentralrat hat in seiner am 12. April stattgefundenen
Sitzung die Resolution von Prerau behandelt und mit Stimmenmehrheit

beschlossen, sie nicht zur Kenntnis zu nehmen und der
orthodoxen Richtung innerhalb der Kirche die Möglichkeit eines
selbständigen Lebens nicht zu geben. Vielmehr hat der Zentralrat
mit Stimmenmehrheit dem Bischof Goradz den Wink gegeben, falls
er bei seiner Richtung verharre, mit Gleichgesinnten aus der Kirche
auszutreten.

Einflussreiche Faktoren der tschechoslowakischen Kirche in
Mähren und auch die orthodox-orientierten sind der Meinung, dass

man bei einer so wichtigen Entscheidung nicht übereilt handeln
dürfe und dass man entschieden den Versuch eines selbständigen
Vorgehens in Mähren in der Weise machen muss, dass andere
Diözesen in die Entwicklung Mährens und dieses nicht in die der



— 121 -
anderen Diözesen eingreife. Darum will auch Bischof Goradz diesen
Versuch machen, um sich von dem Vorwurf freizumachen, dass er
nicht alles mögliche versucht hatte. Der konstituierenden
westböhmischen Diözesanversammlung hat er seine Grüsse geschickt,
ohne deswegen seinen Prinzipien untreu zu werden. Auf jeden Fall
bleibt er seinem cyrillomethodischen Glauben und dem slawischen
Gedanken treu, mögen sich die Dinge wie immer entfalten. Man
muss Ruhe bewahren und Gott um Erleuchtung bitten, um den Weg
zu finden, welcher Treue gegen die Prinzipien und das Wohl der

ganzen Bewegung bedeutet. Römischkatholische Blätter, denen es

um die Vernichtung unserer Bewegung zu tun ist, knüpfen an die
Vorgänge in unserer Kirche die ernstesten Kommentare, doch dies
darf uns nicht irre machen. Man darf nicht vergessen, dass Leidenschaft

und Hass schlechte Berater sind, ganz abgesehen davon, dass
sie des Christen unwürdig sind. »

Die hussitische, tschechische altkatholische Kirche. — Oben
wurde erwähnt, dass die tschechischen Altkatholiken sich wieder von
der Nationalkirche losgesagt und eine eigene kirchliche Organisation
ins Leben gerufen haben. Pfarrer Rab in Prag übersendet uns das

Programm dieser Kirche. Wir drucken es hier ab:

Ldeeentstehung der hussitischen Kirche und ihre Lehre. — Die
Bewegung, welche Magister Johannes Hus und seine Freunde von
Prag und im ganzen tschechischen Volke ins Leben gerufen hatten,
wuchs nach dem Märtyrertode des Magisters von Konstanz mit
Elementarkraft, Das tchechische Volk — und in ihm an erster
Stelle das hussitische Prag — empfand lebhaft das Unrecht, welches
seinem besten Sohne geschehen war. Der von ihm gepflanzte Same,
Sehnsucht nach Reformen in der Kirche, wuchs weiter empor. Die
ganze Reihe seiner Freunde begann selbst Reformen durchzuführen,
weil sie für dieselben den Grund in der hl. Schrift fand. In der
Kirche « des hl. Martins in der Mauer » wurde das Abendmahl
zuerst unter beiden Gestalten gereicht. Ganz Prag — bis auf geringe
Ausnahmen von Adel und Deutschen — bekannte sich zu der
Lehre des Magisters. Sogar auch ein Teil des Adels und der
Deutschen schloss sich seiner Lehre an.

Es entstanden die hussitischen Kriege, in denen das ganze
tschechische Volk sich gegen die römische Welt zur Wehr setzte
und endlich auch den Sieg über sie davon trug. Das tschechische
Volk trat gegen seine äusseren Feinde stets geschlossen auf und
blieb daher stets Sieger. Erst nachdem die Uneinigkeit der Tschechen
bei Lipany den brudermörderischen Krieg entflammt hatte, verfiel
das erschöpfte Volk in einen langjährigen ohnmächtigen Schlaf, aus

IntTiüit. kirvhl. Z -itschrift. Heft S. 1888 9



— 122 —

dem es erst die durch den Weltkrieg entzündete und durch die neuen
Hussiten erhöhte Brandfackel weckte.

Das tschechische Volk war aber nicht so einheitlich während
der Zeit nach dem Tode des Hus in seinen religiösen Anschauungen

und seinen Wünschen betreffend Reformen in der christlichen
Kirche. Es gab römische Katholiken, die sich mit den bekannten
und unaufrichtigen Kompaktaten begnügten, denen die Kommunion

unter den beiden Gestalten genügte, die sich aber in fast nichts
in Lehre, Ritus und kirchlicher Disziplin von der römischen Kirche
unterschieden. Man nennt sie « kalisnfci », Partei unter beiden
Gestalten, Utraquisten, und weil ihr Hauptsitz Prag war, auch Prager.

Bedeutend weiter gingen aber jene Anhänger des Hus, deren
Versammlungsplatz Sezimovo Usti, später das von ihnen gegründete
Tabor, war. Nach dieser Stadt hiessen sie Täboriten oder die
Tâborpartei. Sie begnügten sich nicht nur mit den Kompaktaten,
sondern sie führten Änderungen in der Lehre, im Ritus und in der
Verfassung durch, so dass sie den Boden der katholischen Kirche
verliessen. Auf diese Weise wurden sie Geistesvorgänger der
evangelischen Richtung, welche später Luther, Zwingli und Calvin ins
Leben hervorgerufen haben.

Es gab aber manche, die weder mit den blutlosen Reformen
der Prager noch mit den weitgehenden Veränderungen der Täboriten
übereinstimmten. Sie führten manche Reformen durch, aber sie
blieben auf dem Boden der katholischen oder allgemeinen Kirche,
sie waren weder Römischkatholische, weder Utraquisten noch Täboriten,

sondern sie standen fest in der Lehre, welche Magister Johannes
Hus gepredigt hatte. Sie hatten den katholischen, aber nicht den
römischkatholischen Glauben und Ritus. Sie waren im eigentlichen
Sinne des Wortes die Kirche des Hus oder die hussitische Kirche.
Hauptanhänger dieser Richtung war der berühmte Feldherr Zizka selbst.
Ihr Hauptzentrum war Hradec Krâlové. Nach der Vereinigung mit
den Orebiten hiessen alle Anhänger dieser Richtung « Orebiten » ;

nach dem Tode ihres « Vaters » Johannes Zizka von Trocnov nahmen
sie den Namen « Sirosci » Waisen) an.

Die hussitische Kirche ist die Fortsetzung dieser Richtung,
indem sie nicht nur den Namen des Hus, sondern auch seine Lehre
annimmt. Es ist dies der wahrhaft alte katholische oder altkatholische

Glaube. Weil die hussitische Kirche in Lehre, Ritus und
Verfassung mit den altkatholischen Kirchen anderer Völker übereinstimmt,

heisst sie auch tschechische altkatholische Kirche.
Die hussitische Kirche ist also keine neue Kirche, sondern nur

die Fortsetzung der berühmten hussitischen Bewegung, welche durch
die Schlacht am Weissen Berge und durch die römischkatholische
Gegenreformation in ihrer Entwicklung aufgehalten worden war.



— 123 —

Lehre und Verfassung der hussitischen Kirche. — Wir
beseitigten allen Aberglauben und alle Missbräuche, die sich im Laufe
der Jahrhunderte in die christliche Kirche eingeschlichen haben. Wir
verwerfen die Lehre von der Allgewalt des Papstes und seiner
Unfehlbarkeit, indem wir lehren, dass das Oberhaupt der Kirche Jesus
Christus selbst und dass Gott allein unfehlbar ist.

Unsere Kirche beseitigte die Ablässe und alles, was mit ihnen
zusammenhängt. Sie beseitigte die römische Heiligen-, Reliquien-
und Bilderverehrung. Sie verehrt heilige Christen, empfiehlt ihr
Leben und ihren Glauben zur Nachahmung, aber sie betet dieselben
nicht an. Sie verwirft die Verehrung wundertätiger Reliquien und
Bilder. Ihre Altäre und Kirchen weiht sie Christo allein. Das
Abendmahl des Herrn wird unter beiden Gestalten gereicht. Sie
beseitigte Bittgänge, Wallfahrten und Prozessionen, besonders die
Fronleichnamsprozession. Beim Gottesdienste gebraucht sie die
Muttersprache. Sie hebt keine vorgeschriebenen Stolagebühren ein,
für Gebete und Messen erlaubt sie nicht einmal, freiwillige Gaben
anzunehmen. Die kirchlichen Funktionen sind für alle gleich. Sie
verbietet, die Predigt zu politischen oder persönlichen Zwecken zu
missbrauchen. Sie beseitigte den Fasten- und Beichtzwang sowie
den Zölibatszwang der Priester und andere Vorschriften der
römischen Kirche, besonders römische Ehehindernisse und Eheanstände.

Sie verwirft jeden Druck auf Andersgläubige, wie ihn die
römische Kirche durch die Exkommunikation ausübt und wie sie
ihn im Mittelalter durch Inquisitionsgerichte und Ketzerverbrennung

ausgeübt hatte. Die hussitische Kirche lehrt in Übereinstimmung

mit der hl. Schrift, dass der Mensch für seinen Glauben
seinem Gewissen verantwortlich ist. Das äussere Glaubensbekenntnis
muss mit der inneren religiösen Überzeugung übereinstimmen.

Wie einzelnen Mitgliedern gewährt unsere Kirche auch den

Kirchengemeinden die Freiheit, welche nur durch das Interesse der Einheit

begrenzt ist. Jede Gemeinde verwaltet ihre Angelegenheiten
selbst, wählt ihre Priester, setzt die Ordnung und die Zeit des
Gottesdienstes fest usw.

An der Spitze der hussitischen Kirche steht der Bischof als
ihr höchstes, sichtbares Oberhaupt. Er wird durch die Kirche auf
Lebenszeit gewählt und durch einen andern Bischof geweiht. In
der Verwaltung der Diözese steht dem Bischof der Bischofsrat, d. i. der
Synodalausschuss, zur Seite. Die Vertretung und die oberste Behörde
der hussitischen Kirche ist die Synode, welche Kirchengesetze
erlässt, den Bischofsrat wählt und in allen Kirchenangelegenheiten
entscheidet. An der Spitze der Pfarrgemeinde steht der Pfarrer,
welcher von der Gemeinde auf Lebenszeit gewählt, durch den
Bischofsrat bestätigt und durch den Bischof installiert wird. Seine



— 124 -
Aufgabe ist, Gottesdienste zu halten, Zeremonien auszuüben, Sakramente

zu spenden, zu predigen und Religion zu lehren. In nicht
geistlichen Angelegenheiten leitet die Gemeinde der Pfarrat und
die Pfarrvertretung.

Wir unterscheiden uns von der römischkatholischen Kirche:
I. in der Glaubenslehre: wir verwerfen ihre Irrtümer und ihren
Aberglauben, besonders die Lehre von der päpstlichen Allgewalt
und Unfehlbarkeit, von der Souveränität der Kirche über den Staat,
die Lehre von den Ablässen und alle damit zusammenhängenden
Lehren usw. ; 2. in der Organisation : wir verwerfen die Einrichtung

des Papsttums, welches die römische Kirche an Stelle der
altchristlichen Episkopaleinrichtung eingeführt hat. Das geistliche
Amt üben bei uns nur Bischöfe, Priester und Diakone aus; 3. im
Ritus: wir haben die römische Heiligen-, Reliquien- und Bilderverehrung

sowie auch alle gottesdienstlichen Einrichtungen, welche in
unsere Zeiten nicht mehr hereinpassen oder dem Geiste des Christentums

widersprechen, abgeschafft. In der Messe, bei der Spendung der
heiligen Sakramente und bei allen heiligen Handlungen gebraucht
unsere Kirche die Muttersprache.

Sie lässt die völlige Ehetrennung zu, freilich nur im äussersten
Falle, wenn eine Ehe ganz unmöglich geworden ist, welche
Tatsache die Staatsgerichte sicherstellen. Sie lehnt die Feuerbestattung
nicht ab, indem sie die Art des Begräbnisses mit Rücksicht auf die
Allmacht Gottes als gleichgültige Sache betrachtet.

Wir unterscheiden uns von den evangelischen Kirchen: 1. in
der Glaubenslehre, indem die evangelischen Kirchen die Tradition,
die Lehre über das sakramentale Priester- und Bischofsamt
verwerfen, ferner in der Lehre über die Sakramente und im Begriffe
der Kirche und der Gnade ; 2. in der Verfassung, indem die
evangelischen Kirchen das altchristliche Episkopat und das sakramentale

Priestertum abgeschafft haben; 3. im Kultus, indem die
evangelischen Kirchen die heilige Messe, den Gebrauch der kirchlichen
Gewänder der alten christlichen Kirche, einige Sakramente und
andere altchristliche Einrichtungen verworfen haben.

Von der tschechoslowakischen Kirche unterscheiden wir uns
wie folgt: 1. wir glauben an einen persönlichen Gott, an die heilige
Dreifaltigkeit, wir stehen fest auf dem Boden der hl. Schrift, welche
uns als Quelle unseres Glaubens dient, wir glauben an die Gottheit
Jesu Christi, wir ehren die Jungfrau Maria, die Mutter Jesu, wir nehmen
das nizäische und apostolische Glaubensbekenntnis ohne Änderungen
an, wir bekennen uns völlig zu der Lehre des Magisters Jan Hus.
Wir lehnen nämlich die Bildung einer modernen Religion ab, die
eine Mischung von Hussitismus, der Lehre der böhmischen Brüder,
der Orthodoxie, des Cyrill-Methodismus, des Protestantismus, des



— 125 —

Unglaubens und des Rationalismus ist, weil dieses Chaos nie die
Lehre Jesu Christi, das Christentum sein kann ; 2. in der Verfassung

stimmen wir im grossen und ganzen mit der tschechoslowakischen

Kirche überein, weil die Verfassung der altkatholischen
Kirche der genannten Kirche als Muster diente; wir halten aber
fest an der Episkopalverfassung, lehnen die unwahre Demokratie
ab, sowie die Organisation der Kirche nach dem Muster politischer
Parteien, sowie auch jede Agitation dieser Art; 3. im Ritus
verharren wir auf dem genauen Wortlaute der Texte der hl. Schrift,
welche willkürlich auszulegen nicht erlaubt ist, wir benützen in der
heiligen Messe keine weltlichen Gedichte. Bei der heiligen Messe

gebrauchen wir einheitliche Messgewänder und, zwar jene, welche
die altchristliche Kirche gebraucht hat. Wir lehnen die theatralische

Art des Gottesdienstes ab ; desgleichen das Fest und die
Prozession des Fronleichnams, den Glaubenssatz und den Feiertag
der unbefleckten Empfängnis, das Gebet für den Papst (siehe ihr
Messbuch) usw.

Von der orthodoxen und episkopal - anglikanischen Kirche
unterscheiden wir uns weniger im Glauben und in der Verfassung
als mehr in der Art des Gottesdienstes und in der Kirchendisziplin.

Mit der altkatholischen Kirche stimmen wir völlig im Glauben,
in der Verfassung und im Gottesdienste überein, und weil wir mit
derselben in der Union stehen, benützen wir auch den Namen
« ceskâ cirkev starokatolickä », 'tschechische altkatholische Kirche.

In unserer Kirche ist sowohl Einheit als auch Freiheit, wodurch
wir uns von der römischkatholischen Kirche unterscheiden, wo Einheit
ohne Freiheit, und von der evangelischen Kirche, wo Freiheit ohne
Einheit, von der tschechoslowakischen, wo weder Einheit noch Freiheit ist.

Die hussitische Kirche (cirkev husitskä) hat sich als Ziel gestellt,
die alte Kirche tunter den beiden Gestalten », die «Waisenkirche»,
oder die hussitische Kirche zu erneuern. Unser Ideal ist die Zeit
des Urchristentums mit seinem festen, aufrichtigen und reinen Glauben,

mit seinem christlichen Leben und mit seiner begeisterten
Frömmigkeit, auf dass von der Kirche Christi Sein Wort gelte:
« Mein Haus ist ein Haus des Gebetes. »

Soweit die Mitteilungen des Prager Pfarrers, dem wir die
Verantwortung für seine Ausführungen überlassen müssen. Unseres
Wissens steht bis jetzt nur die Gemeinde in Prag zu diesem

Programm. Die Organisation der Kirche ist keineswegs ausgebaut.
Vom katholischen Standpunkt aus muss man diese kirchliche
Zersplitterung im tschechischen Volk bedauern. Während anderswo
Anstrengungen gemacht werden, die kirchliche Einheit herbeizuführen,

scheint das tschechische Volk kirchlich immer mehr
auseinandergerissen zu werden. Adolf KÜRY.


	Kirchliche Chronik

