
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 12 (1922)

Heft: 3

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


195

BIBLIOGRAPHIE.

Documents bearing on the Problem of Christian Unity and

Fellowship, 1916 — 1920. London, Society for promoting
Christian Knowledge, 1920. Price 2/- net.

A Compilation of Proposals for Christian Unity. Published by
the Continuation Committee of the World Conference on Faith
and Order.

Die Fragen der kirchlichen Union werden vor allem in
den Kirchen des englischen Sprachgebietes eingehend erörtert.
Offizielle und inoffizielle Konferenzen finden regelmässig
zwischen den Vertretern der Kirchen statt. Das Resultat dieser
Verhandlungen wird jeweilen in Resolutionen zusammengefasst,
die in den kirchlichen Blättern publiziert werden und die, weil
zerstreut, schwer zugänglich sind. Es ist deshalb sehr zu
begrüssen, dass in den beiden vorliegenden Publikationen der
Versuch gemacht wird, die wichtigsten Beschlüsse und
Kundgebungen zur Unionsfrage zu sammeln. Die erste zählt achtzehn

und die zweite dreizehn Dokumente. Eine wertvolle
Ergänzung wäre eine Sammlung" von Dokumenten zur Unionsfrage
mit den Kirchen des Ostens. A. K.

Einführung in das Studium der katholischen Theologie.
Herausgegeben von der Theologischen Fakultät der Universität
München. Verlag Josef Kösel und Friedr. Pustet, 1921. 183 S.

Die Lehrer der theologischen Fakultät zu München (Goetts-
berger, Grabmann, Walde, Pfeilschifter, Seitz, Walter, Eichmann,
Weigl, Göttler) bieten einen enzyklopädischen Grundriss, dem
die Studienpläne sowie die Promotions- und Habilitationsordnungen

der deutschen römischkatholischen Fakultäten und
Lehranstalten überhaupt beigegeben sind. Der Leser bekommt
interessante und lehrreiche Einblicke in den römischen Studien-



— 196 —

betrieb und kann sich davon überzeugen, dass es da an emsiger
Arbeit und aufrichtigem Streben nach Gründlichkeit und Ver-
tiefung nicht fehlt. Radikale prinzipielle Erörterungen über den

Wagnischarakter des theologischen Unternehmens wird man
nicht erwarten und also auch nicht vermissen. Das Buch ist
dem Senior der Münchner Fakultät, 0. Bardenhewer, zum 70.

Geburtstag gewidmet und enthält darum ein offenbar wohl
getroffenes Bild des gelehrten Patristikers. A. G.

Fendt, Leonhard: Die religiösen Kräfte des katholischen
Dogmas. München 1921, Chr. Kaiser Verlag. 255 S.

Der Verfasser, früher Lehrer der römischen Dogmatik,
jetzt evangelischer Pfarrer, schreibt in irenischer Absicht. Eliot

der Überzeugung, dass die Auseinandersetzung mit dem
Katholizismus mindestens dem mittel- und norddeutschen
Protestantismus noch bevorstehe, und gibt zu bedenken, dass diese

Auseinandersetzung eine ganz ehrliche und innerliche sein
müsse. Es kann sich nicht um jene bekannte Art der Polemik
handeln, die die andere Konfession in den Schatten ihrer
Missbräuche stellt und dann mit der Verurteilung leichtes Spiel
hat. Es ist „unter Christen die einzig mögliche Form des

konfessionellen Kampfes : sich kennen lernen, sich achten lernen,
voneinander lernen". So unternimmt es denn unser Buch, der
zweite Band der Heilerschen Sammlung „Aus der Welt christlicher

Frömmigkeit", den römischen Katholizismus ausdrücklich
nach seinen religiösen Lebenskräften, nach seinem wirklichen
Christentum aus seinen Dogmen darzustellen. Der Herausgeber
selbst verhehlt zwar nicht, dass er einen gewissen Mangel der
Untersuchung in der Vernachlässigung der religionsgeschichtlichen

und religionspsychologischen Gesichtspunkte finde, die
bisweilen eine allzu idealisierende Darlegung des Dogmas zur
Folge habe, dass der starke Einfluss der Volksfrömmigkeit wie
der Mystik auf dessen Gestaltung grossenteils ausser acht bleibe.
Das ist zweifellos richtig. Immerhin mag man mit Genugtuung
bemerken, class Fendt der in unserm Zeitalter der Religionshistorie

und Religionspsychologie wahrhaftig nicht geringen
Gefahr entgeht, sich mit dem Aufzeigen religionsgeschichtlicher
Analogien und Zusammenhänge zu begnügen, vielmehr ernst-



— 197 —

lieh auf ein Verstehen der zu erforschenden Sache dringt. Und
doch verrät sich auch in seiner Schrift, die eine eigentliche
Dogmatik präsentiert (christliche Erkenntnislehre, Gotteslehre,
Schöpfungslehre, Erlösungslehre, Gnadenlehre, Eschatologie),
die entscheidende Fatalität des Psychologismus, wie sie einem
allenthalben in der modernistischen Literatur begegnet. Es wird
der Begriff des Lebens in einer Weise zum Kriterium erhoben,
die schliesslich den Wahrheitsgedanken verdrängt ; es wird der
Mensch mit seinem Bedürfnis und Verlangen, seinem Wünschen
und Wollen in einer Weise legitimiert, die in die Religion eine
durchaus anthropozentrische Orientierung bringt. Man prüfe
daraufhin z. B. die Abschnitte über Herz-Jesu-Kult, Marienverehrung,

Sakramente. Was wird aus der Majestät und
Souveränität Gottes"? was aus dem unendlichen qualitativen Unterschied

zwischen Himmel und Erde? Freilich bekundet sich
wieder und wieder das Bemühen, aus der Nähe des Pragmatismus

wegzukommen. Indessen ist dieses Bemühen zu wenig
kräftig und radikal.

Trotz allem aber bedeutet Fendts Arbeit eine wertvolle
Leistung. Es redet da ein gründlicher Kenner der römischen
Lehre, Tradition und Frömmigkeit, ein Mann, der sich die
Auseinandersetzung mit Katholizismus und Protestantismus etwas
hat kosten lassen, und der darum beanspruchen darf, aufmerksam

gehört zu werden. Seine Ausführungen sind geeignet,
allerlei sehr populäre und zähe Urteile über den Romanismus
in ihrer Oberflächlichkeit darzutun. Wen aber die Frage
beschäftigt, wie geistig geweckte, einsichtige und kritische Leute
sich in der Weltkirche zurechtfinden können, dem wird Fendts
Untersuchung lehrreiche Aufschlüsse geben. A. G.

Haase, Prof. Dr. F.: Die religiöse Psyche des Russischen
Volkes. (Quellen und Studien des Osteuropa-Instituts in
Breslau.) Verlag von B. G. Teubner in Berlin-Leipzig 1921.
Preis geh. {Ji 72) Fr. 5. 25, geb. Fr. 6. 55. VI und 250 S., 8°.

Die tiefe religiöse Veranlagung des Russen erkennt der
Verfasser an, betont aber dabei, dass die russische Frömmigkeit

vorwiegend auf dem Gefühl beruht und dass Demut ein
Grundzug der russischen Frömmigkeit ist. Auch die überwie-



— 198 —

gende Bedeutung des Zeremonialwesens im religiösen Leben des

Russen kommt zur Darstellung. Diese selbst besteht, nach einer
heute ziemlich beliebten Art, wenn es sich um Schilderungrussischen

Lebens und russischer Eigenart handelt, darin, dass

aus allen möglichen Schriften über Russland und vor allem aus
der schönen Literatur der Russen Stellen, manchmal recht grosse
und weitschweifige, zusammengetragen werden. So ergibt sich
eine etwas schablonenhaft äusserlich anmutende Darstellung des

religiösen Lebens bei: Jugend, Student, Frau, Adel und
Gutsbesitzern, Offizieren, Ärzten, Beamten, Kaufleuten, Schriftstellern,

Dichtern, Künstlern, gerade als ob jede derartige Klasse
eine eigene Religion hätte. Das Buch wird so ein grosses
Sammelsurium von Zitaten, das etwas oberflächlich gehalten
ist. Die Transkription der russischen Werke ist merkwürdiggemischt.

Mag nach Haases Darstellung die Frömmigkeit des

einfachen Russen sich oft nicht über die des gewöhnlichen
ungebildeten römischen Katholiken erheben, eines hat sie der letztern

voraus : die grosse Liebe zur Bibel und die eifrige
Bibellektüre des Russen. G.

Hadorn, Prof. Dr. W. : Die Abfassung der Thessalonicherbriefe
in der Zeit der dritten Missionsreise des Paulus. C3./4. Heft
der „Beiträge zur Förderung* christlicher Theologie'-', 24. Bd.),
Gütersloh, C. Bertelsmann, 1919, 134 S.

Der Titel der vorliegenden Schrift ist für den theologischen
Leser im allgemeinen eine Überraschung. Dass die Echtheit des

zweiten Thessalonicherbriefes vielfach angefochten wird, weiss
man ; aber nicht weniger allgemein ist bekannt, dass heute von
einer Bestreitung der Authentizität des ersten dieser beiden
Schreiben kaum mehr die Rede sein kann und dass dieses nach
gewöhnlicher Annahme auf der zweiten Missionsreise des Apostels

bald nach dessen Ankunft in Korinth entstanden ist.
Dagegen hält nun Hadorn mit aller Bestimmtheit an der Echtheit

der beiden Briefe fest, ist aber der Meinung, dass der jetzt
sog. zweite Thessalonicherbrief vor dem ersten, beide jedoch
auf der dritten Missionsreise während des Aufenthaltes des

Apostels in Ephesus abgefasst worden seien. Die aus dieser
Zeit stammenden Briefe wären in folgender Reihe geschrieben
worden: 1. der zweite Thessalonicherbrief, 2. der erste Ko-



— 199 -
rintherbrief, 3. der erste Thessalonicherbrief, 4. der zwreite

Korintherbrief.
Wie das bei solchen Untersuchungen notwendig und immer

der Fall ist, so muss auch Hadorn seine Annahmen dann und
wann mit Vermutungen stützen, die nicht unanfechtbar sind,
Von besonderer Bedeutung ist seine Auffassung der Stellen
II. Kor. 2, 1 ; 12, 21 ; 13, 1 ff. Wie katholische und protestantische

Exegeten vielfach annehmen, ist hier vorausgesetzt, dass

der Apostel auf der dritten Missionsreise von Ephesus aus
einmal in Korinth gewesen sei, bevor er zu dem Apg. 20, 3

erwähnten dreimonatlichen Aufenthalt dorthin kam. So wird Raum
für Vorkommnisse gewonnen, die sonst weniger leicht
unterzubringen sind.

Die Hauptsache in vorliegender Studie besteht aber erstens
in der Feststellung, dass der erste Thessalonicherbrief nicht
wohl schon, wie das fast allgemein angenommen wird, bald
nachdem Paulus auf der zweiten Missionsreise nach Korinth
gekommen war, entstanden sein kann, und zweitens in dem

Nachweis, dass sich dieses Schreiben mit dem ersten Korintherbrief

sehr nahe berührt und daher ungefähr in die gleiche Zeit
zu verlegen ist wie dieser. Es ist nicht zu leugnen, class die

Belegstellen 1. Thess. 1, 9; 2, 1, mit denen man gewöhnlich
dartut, dass 1. Thess. bald nach der Flucht des Apostels aus
Mazedonien verfasst worden sei, nicht sehr beweisend sind.
Man kann sich des Eindrucks nicht erwehren, class Hadorn im
Recht sei, w*enn er aus der 1. Thess. vorausgesetzten Entwicklung

und Bedeutung der Gemeinde zu Thessalonich den Schluss
zieht, diese sei nicht erst einige Wochen vor Abfassung des

Briefes gegründet worden, sondern habe eine Geschichte von
einigen Jahren hinter sich. Ebenso ist die Verwandtschaft
zwischen 1. Thess. und 1. Kor., auf die Hadorn in sorgfältiger
Ausführung aufmerksam macht, eine nicht zu bestreitende
Tatsache, und zwar nimmt sich stellenweise 1. Thess. wie ein Auszug

aus 1. Kor. aus. Sind aber diese beiden Feststellungen
richtig, so geht es kaum an, die Entstehung der beiden
Thessalonicherbriefe in die Zeit des ersten Aufenthaltes des Apostels
in Korinth zu verlegen, obwohl dieser allerdings anderthalb
Jahre dauerte.

Die vorliegende, klar und einfach fortschreitende
Untersuchung ist aber auch für den lehrreich, der sich weniger um



— 200 —

genaue Feststellung der Abfassungszeit als um den Inhalt der
in Frage kommenden Briefe interessiert. Die Ausführungen
Hadorns über die in Thessalonich ausgebrochene Schwarmgeisterei,

den Antichrist, den grossen Abfall usw. ersetzen einen
Kommentar zu den zwei eigenartigen Dokumenten des
apostolischen Zeitalters. E. H.

Heiler, Friedrich : Katholischer und evangelischer Gottesdienst.
München 1921, Chr. Kaiser Verlag. 48 S.

Mit dem vorliegenden Bändchen eröffnet Heiler eine Sammlung,

die sich die doppelte Aufgabe unmittelbarer Erfassung
des christlichen Innenlebens und des Aufdeckens der religiösen
Wurzeln von Dogma, Kult und Theologie stellt. Die Schrift
bietet eine Ergänzung zu den Ausführungen desselben Verfassers

über das Wesen des Katholizismus, in welchen der syn-
kretistische Charakter dieser religionsgeschichtlichen Erscheinung

nachgewiesen wird. Wie das Ganze des römischen
Katholizismus ist auch sein Gottesdienst complexio oppositorum,
Umspannung einer Fülle religiöser Lebensformen, Zusammenbindung

grösster Gegensätze. Er zeigt als der überall gleiche,
durch die Jahrhunderte in Geltung stehende, in der einen und
selben Sprache gefeierte Ritus strengste Einheit und lässt doch
bunteste Mannigfaltigkeit zu, Prunk und Pomp, Schlichtheit und

Schmucklosigkeit, so oder so im Festzyklus des Kirchenjahres
die verschiedenartigsten Gefühle und Stimmungen weckend. Er
offenbart feste, ja starre Objektivität: alles ist bis ins einzelne
geregelt, Handlung und Gebet bringen die monumentale Uber-
persönlichkeit des Dogmas zum Ausdruck; und er gibt doch
der Subjektivität der Frommen oder Nichtfrommen weitesten
Raum. Er befriedigt künstlerische Bedürfnisse, gewährt den Reiz
eines „heiligen Spiels", und verbindet den ästhetischen Genuss
mit der Wonne und Ehrfurcht des vor dem numen praesens
Knieenden. Er hat in sich das primitive Element theurgischer
Magie und das gesetzlich-juridische Element als Vollziehung
der lex sacra. Er ist esoterische Mysterienliturgie und verfügt
über heilige, den Empfänger vergottende Speise. Er hat aber
auch biblische Elemente bewahrt, wovon schon ein flüchtiger
Blick auf die sprachliche Form und den Gehalt des Messtextes
überzeugen muss. Er ist endlich so recht Kult für den Mystiker,



_ 201 —

der nichts antastet, alles hinnimmt, indem er es nach seinem
Sinn umwandelt, der Gemeinde, Kirchenlehre, Heilsgeschichte
vergisst, und für den, was am Altar vorgeht, lediglich Versimi -

lichung dessen bedeutet, was sich im Seelengrund ereignet.
Gegenüber diesem komplizierten Gebilde des römischen

Kults, der unmöglich eine Stiftung des die eschatologische
Botschaft vom nahen Reich verkündenden Heilands sein kann,
erscheint der evangelische Gottesdienst wie das evangelische
Christentum überhaupt unendlich einfach. Der evangelische
Gottesdienst ist im Unterschied vom katholischen einmal eigentlicher

Gemeinde- oder Laiengottesdienst ohne grundsätzliche
Bindung an ein priesterliches Amt. Er ist gegenüber der objektiven

Institution der römischen Liturgie persönlicher Gottesdienst

und stellt freilich als solcher die denkbar höchsten
Anforderungen an den Liturgen wie an die Glieder der Gemeinde.
Redet man im Hinblick auf den katholischen Kult mit Recht
vom Primat des Logos Aror dem Ethos, so gilt im evangelischen
Gottesdienst umgekehrt der Primat des Ethos über den Logos:
dieser Gottesdienst sucht die Beziehung zur Welt, in welcher
die Kräfte des Gottesreiches wirksam sein sollen. Im Gegensatz

zum römischen Opfergottesdienst, für den dingliches Symbol,
dramatische Darstellung, rituelle Handlung* von entscheidender
Wichtigkeit sind, ist der evangelische Gottesdienst Wort- und
Gebetsgottesdienst ; hier bildet das Vaterunser, das Gegenstück
zur Konsekration der Messe, seinem überragenden Wert
entsprechend, den Gipfelpunkt, und hier ist auch die Sakramentsfeier

nur eine Nebenform des Wortgottesdienstes.
Heiler nennt als Zwischenformen zwischen katholischem

und evangelischem Gottesdienst die anglikanische, auch die
schwedisch-lutherische, insbesondere jedoch die altkatholische
und katholisch-apostolische Liturgie. Er will nicht bestreiten,
dass in diesen Syntheseversuchen ein tiefer Sinn liege, möchte
aber nicht dazu raten, dass sie da, wo sie nicht bereits
bestehen, angestrebt werden. Er meint vielmehr, dass die beiden
entgegengesetzten Typen christlicher Gottesdienstformen in
ihrer Reinheit erhalten bleiben müssen. „Das grandiose Gebilde
des katholischen Gottesdienstes muss Bestand haben um der
Fülle der religiösen Lebenswerte willen, die es umfasst." Allerdings

bringt uns der evangelische Gottesdienst, wenn er rein
und kraftvoll durchgeführt ist, Jesus ungleich näher. Jedenfalls



— 202 —

aber bleibt er „eine grosse Aufgabe, die nie vollkommen gelöst
werden kann". Er bedarf gewaltiger persönlicher Kräfte, soll
nicht seine Einfachheit, die seine Stärke sein kann, zu furchtbarer

Armut und Öde führen. —
Wir möchten wünschen, dass die Heilersche Schrift manchen

zum Anlass würde, intensiv und ehrlich darüber nachzudenken,

wie es sowohl da, wo man jener „Fülle der religiösen
Lebenswerte" sich rühmt, als da, wo man seiner Einfachheit
sich getröstet, wie es allerorten, wo Gottesdienst gefeiert wird,
um das Lebendigsein wirklicher Gotteskraft bestellt ist. Das
Kultproblem könnte dann wohl eine ungeahnte Tiefe und
Schärfe, vielleicht aber auch eine verheissungsvolle Grösse

gewinnen. A. G.

Müller, A. V.: Papst und Kurie. Ihr Leben und Arbeiten.
Verlag von Friedrich Andreas Perthes A.-G., Gotha, 1921.
243 S. Preis Ji 18.—.

Verfasser dieser äusserst zeitgemässen und verdienstvollen
Schrift ist der insbesondere durch seine Studien über den

„Werdegang" und die geistigen Väter Luthers bekannte, in Rom
lebende deutsche Gelehrte Alphons Viktor Müller. Als ehemaliger
Dominikaner, der von Jugend an mit römischem Kirchenrecht
genau vertraut war, verfügte er zur Abfassung des vorliegenden
Werkes von vornherein über Kenntnisse, die sich insbesondere
ein protestantischer Theologe nur schwer erwirbt. Es handelt
sich aber hier um einen Gegenstand, von dem alle reden, die
sich überhaupt mit öffentlichen Angelegenheiten abgeben. Das
ist natürlich um so mehr der Fall, je grössern Einfluss die
Papstgewalt auf das Leben der Staaten und Völker ausübt.
Dass heute dieser Einfluss eine Bedeutung erlangt hat, den man
noch vor einigen Jahrzehnten für undenkbar gehalten hätte,
bedarf keines weitern Nachweises. Dabei handelt es sich nun
nicht mehr bloss um Machtansprücbe, die man früher auf
Grund der Geschichte und geltender Rechte als willkürlich
zurückweisen konnte, sondern um Geltendmachung von
Befugnissen, für die feierlich promulgierte Dogmen und Gesetze
angerufen werden können. Die Umschreibung* des päpstlichen
Jurisdiktionsprimats durch das vatikanische Konzil, die
Reorganisation der päpstlichen Regierung unter Pius X., der von



— 203 —

Benedikt XV. erlassene neue Kodex des kanonischen Rechts
haben die päpstliche Machtvollkommenheit mit göttlicher
Autorität umkleidet : wer sich nunmehr einer päpstlichen Verordnung

wiedersetzt, hat sich wohl in acht zu nehmen, wenn er
nicht als ein Widersacher der katholischen Religion erfunden
werden will. Kenntnis der Papstgewalt gehört nach heutiger
römischer Anschauung nicht mehr bloss zum Unterricht über
das mit der Zeit sich ändernde kanonische Recht, sondern ist
die für den römischen Katholiken praktisch wichtigste
Vorbedingung korrekter Haltung gegenüber der Religion. Aber auch
solche, die keineswegs auf römischkatholischem Boden stehen,
jedoch durch ihre amtliche Stellung oder durch ihren Beruf
mit den Vorstehern des römischen Kirchenwesens in Berührung
kommen, sollten nun wissen, wie der römische Papst zu seiner
Macht gelangt, welches die Organe sind, durch die er die Welt
regiert, was man unter den verschiedenen Kundgebungen zu
verstehen hat, mit welchen die päpstliche Kurie ihre Gesetze
und Verordnungen erlässt usw. Ein Werk, das über solche

Dinge einfachen, klaren, gründlichen Aufschluss gibt, ist
insbesondere unentbehrlich für den Geistlichen, der von dem heute
gültigen römischen Kirchenrecht das Notwendigste wissen will.

Man muss sich fast darüber wundern, dass es bisher ein
solches Werk nicht gegeben hat. A. V. Müller ist der erste, der
den praktisch so unendlich wichtigen Stoff behandelt. Um das
Buch nicht zu umfangreich werden zu lassen, hat er sich darauf
beschränkt, die Dinge zu nehmen, wie sie heute sind, ohne auf
historische oder kirchenrechtliche Exkursionen einzugehen, wie
verlockend das für ihn auch sehr häufig gewesen wäre. Ebenso
vermeidet er daher auch jede Polemik. Dagegen macht er den
Leser in streng objektiver Darstellung mit dem Leben und
Arbeiten des Papstes und den verschiedenen Abteilungen der
päpstlichen Regierungsbehörden bekannt. Der römische
Priesteramtskandidat braucht sich vor der Lektüre ebensowenig zu
fürchten wie der Redakteur irgendeines grössern Blattes, der
zwar keinen „Kulturkampf" provozieren, aber nun doch genauer
wissen möchte, wie denn die päpstliche Kurie eigentlich
zusammengesetzt ist und wie sie die verschiedenen Seiten des

kirchlichen und kirchenpolitischen Lebens überwacht und
beherrscht. Das Buch sei angelegentlich empfohlen. E. H.



— 204 —

Müller, A. V. : Una fonte ignota del sistema di Lutero. (Zweites
Quartalheft der in Rom erscheinenden Zeitschrift Büychnis,
1821.)

Der in Rom wohnende Gelehrte A. V. Müller ist schon bisher

in verschiedenen Studien dem „Werdegang" Luthers
nachgegangen. Dabei hatte er die Existenz einer augustinischen
Schule festgestellt, in der bereits sehr bestimmt gelehrt worden
ist, was man nachher als Luthertum bezeichnet hat. Diese
Studien ergänzt er in der vorliegenden neuen Publikation. Die
„unbekannte Quelle des lutherischen Systems", auf die hier
aufmerksam gemacht wird, sind die Schriften des mittelalterlichen

Augustinermönchs Simon Fidati, gestorben im Gerüche
der Heiligkeit am 2. Februar 1348, von Gregor XVI. im Jahr
1833 selig gesprochen. Fidati hat aus den Schriften der Kirchenväter

in 15 Büchern einen umfangreichen lateinischen
Kommentar zu den Evangelien zusammengestellt. Aus diesem wurde
nach Erfindung der Buchdruckerkunst 1480 zu Strassburg, 1517

in Basel ein Auszug veröffentlicht. Diese letztere Ausgabe nun
hat Müller zum Gegenstand seiner Forschung gemacht. In der
vorliegenden Schrift stellt er eine Vergleichung* an zwischen
den charakteristischen Anschauungen Fidatis und Luthers. Die
Übereinstimmung ist frappant. Es unterliegt auch keinem
Zweifel, dass Luther, wie Müller annimmt, schon während seines
Aufenthaltes in "Wittenberg 1508 und 1509 mit Fidati, dem
hervorragenden theologischen Schriftsteller seines Ordens, bekannt
geworden ist. Wir können hier den Einzelheiten nicht
nachgehen, heben aber ganz besonders hervor, dass sich die
Übereinstimmung namentlich in der Lehre vom Glauben und der
Rechtfertigung des Menschen aus der freien göttlichen Gnade
zeigt. Interessant ist freilich auch, dass schon Fidati mit grossem
Nachdruck, ähnlich wie der hl. Augustin, immer wieder betont,
die Kirche sei nicht auf Petrus, sondern auf Christus selbst
begründet; denn dieser sei der Fels. Es wird den römischen
Biographen Luthers, nämlich dem Dominikaner Denifle und
dem Jesuiten Grisar, schwer fallen, an Luther zu verurteilen,
was sie an dem seligen Fidati als richtig anerkennen müssen.

E. H.



— 205 —

Oehl, Dr. Wilhelm: Deutsche Mystiker. Band IV. Tauler.
(154 S.) Gebunden Ji 2. 85. Verlagsteuerungszuschlag
inbegriffen. Jos. Köselsche Buchhandlung, Kempten-München.

Vorliegendes Büchlein enthält 19 von den 81 in der
Vettersehen Textausgabe veröffentlichten Predigten Taulers. Die
geschickt getroffene Auswahl reicht aus, um dem Leser einen
genügenden Einblick in die Geistesart des grossen Predigers
zu verschaffen. Die hier gebotenen Predigten sind, wie in der
Einleitung S. XXIV hervorgehoben wird, sämtlich Klosterpredigten,

sogen, „collationes" oder „collazien", d. h. geistliche
Ansprachen, die vor Nonnen gehalten wurden. Dadurch ist ihr
Charakter wesentlich mitbestimmt. Sie dienen der Pflege
mystisch-asketischer Frömmigkeit, sowie sie in einem beschaulichen

Frauenorden geübt wurde. — Dass die Frömmigkeit
dieser Predigten auf katholischer Grundlage ruht, wird in der
Einleitung* besonders nachdrücklich hervorgehoben, erhellt im
übrigen auch aus den mitgeteilten Texten. Aus der gründlichen,
von Dr. Oehl verfassten und den mitgeteilten Texten
vorausgeschickten literargeschichtlichen Einleitung hebe ich noch eine
mich interessierende Tatsache besonders hervor. Das ist der
Hinweis auf die durch die Kritik Heinrich Denifles festgestellte
Mystifikation, die in dem angeblichen Bericht über Taulers
Bekehrung (in der Nacht vor Pauli Bekehrung 1346) vorliegt. Sie
wurde schon im 15. Jahrhundert auf Tauler bezogen, mit
Unrecht, wde eben Denifle nachgewiesen hat. — Da ich selbst
den Bericht nach der Basler Ausgabe von 1522 in meinem Aufsatz

„Einige Bemerkungen zur Frage nach der Christlichkeit
der Mystik" (Internat, kirchl. Zeitschrift, 1916, Heft 1, S. 96 f.)
benutzt und auf Tauler bezogen habe, so sei dieser Irrtum
hiermit richtiggestellt. An dem sachlichen Wert des Bekehrungs-
berichtes, auf den es mir in dem erwähnten Zusammenhange
allein ankommen musste, wird übrigens durch die falsche
geschichtliche Beziehung nichts geändert.

Beuel. Rudolf Keussen.

Weinmann, Dr. Karl : Das Konzil von Trient und die Kirchenmusik.

Leipzig 1919, Breitkopf & Hartel.
Die vorliegende Publikation des bekannten Direktors der

Hochschule für katholische Kirchenmusik in Regensburg* ist



— 206 —

durch den neuen päpstlichen Codex iuris canonici, der der
einzige Kanon, den er für die Kirchenmusik aufgestellt hat,
fast wörtlich den Beschlüssen des Trienter Konzils entnommen
hat, veranlasst worden. Dem Verfasser ist es offenbar darum
zu tun, die Trienter Beschlüsse und damit nun auch die neueste
päpstliche Verfügung über Kirchenmusik dem Verständnis aller,
die mit der römischen Kirchenmusik zu tun haben oder sich
für sie interessieren, nahe zu bringen ; im Grunde kommt seine
Arbeit auf eine Bekämpfung der Legende, Palestrina habe mit
seiner Missa Papae Marcelli die Kirchenmusik vor drakonischen
Bestimmungen durch die Konzilsväter gerettet, hinaus. Wir
gestehen, dass uns die interessante, gründliches Quellenstudium
verratende Arbeit Weinmanns überzeugt hat. Es hat keinen
Wert, hier auf die Beweisführung einlässlich einzugehen : wer
sie kennen lernen will, soll zur Schrift selber greifen. Da diese
des Wertvollen über die damaligen kirchenmusikalischen
Verhältnisse und deren dringend nötig gewordene Reform eine
reiche Fülle enthält, wird es keinen gereuen, die Arbeit zu
studieren. Jeder, dem der Ernst und die Schönheit kirchlicher
Musik am Herzen liegt, wird aus der vorliegenden Arbeit
Sympathie für die Reformarbeit des Trienter Konzils gewinnen, die,
wie so vielen andern damals verwüstet gewesenen Gebieten
des kirchlichen Lebens, auf dem der Kirchenmusik wertvolle
Dienste geleistet hat. Übrigens verliert Palestrina, auch wenn
er nicht mehr als „Retter'-' der katholischen Kirchenmusik
betrachtet wird, auch nicht das geringste von seiner Bedeutung*
als hervorragendster Vertreter der kirchlichen Gesangskunst
aller Zeiten. W. H.

Siegmund-Schultze, F., Leiter der Sozialen Arbeitsgemeinschaft

Berlin-Ost: Die soziale Botschaft des Christentums
für unsere Zeit dargestellt in Ansprachen von Männern und
Frauen verschiedener Richtungen und Parteien. Pialle (Saale),
C. Ed. Müllers Verlagsbuchhandlung (Paul Seiler), 1921. 186 S.

Das Buch will vorerst auf die Frage: Wie muss man zu
Arbeitern reden? eine Antwort geben. Die besten Beispiele
dafür liefert der Herausgeber selbst. Was er zu seinen Freunden
in Berlin-Ost über: „Was ist Weltanschauung?" sagt, ist zwar
keine gründliche Beantwortung der Frage, aber so schlichte,
gütige, horchende Führung der Geister, dass wir das Gefühl



— 207 —

haben, mehr über den Arbeiter und das, was er braucht,
gehört zu haben als aus einem der gewohnten Vorträge „über"
die soziale Frage. Überhaupt zeigt die ganze Sammlung, dass
das Geheimnis dieses „Fanatikers der (sozialen) Kleinarbeit",
wie er sich unlängst einmal nannte, die Wahrhaftigkeit des

Verstehenwollens, das Eingehen auf den Zustand des Arbeiters
aus der Liebe heraus ist. Ganz verschiedene Leute reden in
dem Büchlein. Wo parteipolitische Töne wohl um der Allseitig-
keit willen mit aufgefangen wurden, scheint uns der im Grunde
einheitliche Ton der Sammlung gestört zu werden. Denn der
Sozialismus Jesu, der hier als ein erwärmendes Licht sich in
sonst verschiedenen Menschen auswirkt, ist doch wTeder

nationalistisch, noch irgendwie „christlich"-sozial, noch sozialdemokratisch,

sondern einfach der Wille, der aus Gott kommt, und
alles, was irgendwie fern von Ihm ist, sucht, weil er nicht
anders kann, also etwas, was in allen diesen Parteien sein

kann, aber sie sprengt, weil es tiefer, höher und weiter, weil
gütiger und absoluter ist. Wohltuend wirkt, class nirgends eine

religiöse Rechtfertigung scheinsozialer Gewalt versucht wird.
Im allgemeinen darf gesagt werden, dass die mehr unrhetorischen,

ungeschminkten Reden, wie z. B. die von Alice Salomon,
überzeugender wirken als die schwungvollen, hinter denen

weniger Gewähr verborgener Taten vermutet werden kann.
Das Ganze ist ein ungesuchter Hinweis darauf, dass in Deutschland

im stillen mächtige Helfer an einem neuen Aufbau schaffen.
Aber nicht die, die am lautesten raten, vollführen ihn, sondern
die Armen am Geist und Reichen in der Wahrheit, die tun,
„was sie zu tun schuldig sind". Während viel Liebe unter
halben Christen sentimental bleibt, wreil sie das klare Wissen
über die Nöte der Zeit scheut, ist der Sozialismus dieser Christen
im gesund-ernüchternden Gegensatz dazu nichts anderes als
wissende Liebe. E. G.

Wissenschaftliche Forschuugsberichte. Herausgegeben von
Prof. Dr. K. Hönn. Geisteswissenschaftliche Reihe 1914-1920.
Theologie, bearbeitet von II. Mulert, H. Haas, W. Baumgartner,
A. Jülicher, L. Zscharnack, F. Niebergall. Verlag F. A. Perthes,
Gotha 1921. Preis 14 Ji

Zweck dieser Berichte ist, Studenten und Akademiker, die
die Hilfsmittel der Universität entbehren müssen, sowie geistig



— 208 —

allgemein Interessierte über das, was in den letzten Jahren von
der Wissenschaft geleistet worden ist, zu orientieren. Die Namen
der Gelehrten, die die Theologie in den Abschnitten
Allgemeines und Sammelwerke, Religionsgeschichte, das Alte Testament,

das Neue Testament, Kirchen- und Dogmengeschichte,
Konfessionskunde, Systematische Theologie, Praktische Theologie,
Kirchenrecht und Kirchenpolitik behandelt haben, bürgen für
einen sorgfältigen und genauen Überblick. Die Fülle der Arbeit
auf dem Gebiete der Theologie ist erstaunlich gerade in den

Jahren, da die Aufmerksamkeit von der Forschungstätigkeit
vielfach durch die äussern Ereignisse abgelenkt wurde. Allerdings

handelt es sich meistens um Kleinarbeit.
Epochemachende Werke und bahnbrechende Entdeckungen sind keine
zu verzeichnen. Berücksichtigt ist fast ausschliesslich deutsche
Literatur. Auch die Publikationen aus der römischen Kirche
— ausgenommen etwa das Neue Testament — sind wenig
erwähnt. Besonders das letztere ist bedauerlich, da in einzelnen
Disziplinen die Produktion dem Umfang nach ganz bedeutend
ist. Für die ausländische Literatur hätte sich gewiss ein
ausländischer Gelehrter gewinnen lassen. Vorbildlich ist da die

„Havard Theological Review", die im Aprilheft 1922 eine
ausgezeichnete Bearbeitung der Literatur über das Neue Testament
1914—1920 in Deutschland, Österreich, der Schweiz, Holland
und den skandinavischen Ländern aus der Feder von Prof. H.
Windisch in Leyden bringt. Der Durchführung solcher Pläne
steht aber offenbar die wachsende Teuerung im Druckergewerbe
entgegen, die schon dem jetzigen Unternehmen grosse
Einschränkung auferlegt hat. Unter diesen Umständen ist man
dankbar für das Hilfsmittel in vorliegender Form, das offenbar
überall dankbare Aufnahme findet. A. K.

Neu eingegangen:
Ehrenberg, H. : Evangelisches Laienbüchlein. I.—3. Stück. Verlag

I. C. B. Mohr, Tübingen 1922. Preis je Ji 9.

Fendt, L. : Gnostische Mysterien. Ein Beitrag zur Geschichte des
christlichen Gottesdienstes. Chr. Kaiser, Verlag, München. Ji.6o.

Fröhlich, K. : Die Reichgottesidee Calvins. München, Verlag Chr.
Kaiser, 1922. =/€25.

Gedruckt bei Stämpfli & Cie. in Bern.


	Bibliographie

