Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 12 (1922)
Heft: 3

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BIBLIOGRAPHIL.

Documents bearing on the Problem of Christian Unity and
Fellowship, 1916 —1920. London, Society for promoting
Christian Knowledge, 1920. Price 2/- net.

A Compilation of Proposals for Christian Unity. Published by
the Continuation Committee of the World Conference on Faith
and Order.

Die Fragen der kirchlichen Unioun werden vor allem in
den Kirchen des englischen Sprachgebietes eingehend erortert.
Offizielle und inoffizielle Konferenzen finden regelmissig zwi-
schen den Vertretern der Kirchen statt. Das Resultat dieser
Verhandlungen wird jeweilen in Resolutionen zusammengefasst,
die in den Kkirchlichen Blittern publiziert werden und die, weil
zerstreut, schwer zuginglich sind. Iis ist deshalb schr zu be-
griissen, dass in den beiden vorliegenden Publikationen der
Versuch gemacht wird, die wichtigsten Beschlisse und Kund-
gebungen zur Unionsfrage zu sammeln. Die erste zéhlt acht-
zehn und die zweite dreizehn Dokumente. Eine wertvolle Er-
gianzung wire eine Sammlung von Dokumenten zur Unionsfrage
mit den Kirchen des Ostens. A. K.

Einfiihrung in das Studium der katholischen Theologie. Her-
ausgegeben von der Theologischen Fakultit der Universitit
Miinchen. Verlag Josef Kosel und Friedr. Pustet, 1921. 183 S,

Die Lehrer der theologischen Fakultit zu Minchen (Goetts-
berger, Grabmann, Walde, Pfeilschifter, Seitz, Walter, Eichmann,
Weigl, Gottler) bieten einen enzyklopidischen Grundriss, dem
die Studienpline sowie die Promotions- und Habilitationsord-
nungen der deutschen romischkatholischen Fakultiten und
Lehranstalten iiberhaupt beigegeben sind. Der Leser bekommt
interessante und lehrreiche Einblicke in den romischen Studien-



— 196 —

betrieb und kann sich davon tiberzeugen, dass es da an emsiger
Arbeit und aufrichtigem Streben nach Griindlichkeit und Ver-
tiefung nicht fehlt. Radikale prinzipielle Erorterungen iber den
Wagnischarakter des theologischen Unternehmens wird man
nicht erwarten und also auch nicht vermissen. Das Buch ist
dem Senior der Miinchner Fakultit, O. Bardenhewer, zum 70. Ge-
burtstag gewidmet und enthélt darum ein offenbar wohl ge-
troffenes Bild des gelehrten Patristikers. A. G.

FenpT, Leonhard: Die religiosen Krifte des katholischen
Dogmas. Minchen 1921, Chr. Kaiser Verlag. 2065 S.

Der Verfasser, frither Lehrer der romischen Dogmatik,
jetzt evangelischer Pfarrer, schreibt in irenischer Absicht. Iir
ist der Uberzeugung, dass die Auseinandersetzung mit dem
Katholizismus mindestens dem mittel- und norddeutschen Prote-
stantismus noch bevorstehe, und gibt zu bedenken, dass diese
Auseinandersetzung eine ganz ehrliche und innerliche sein
miisse. HEs kann sich nicht um jene bekannte Art der Polemik
handeln, die die andere Konfession in den Schatten ihrer Miss-
brauche stellt und dann mit der Verurteilung leichtes Spiel
hat. Es ist ,unter Christen die einzig moglichg Form des kon-
fessionellen Kampfes: sich kennen lernen, sich achten lernen,
voneinander lernen“. So unternimmt es denn unser Buch, der
zweite Band der Heilerschen Sammlung ,Aus der Welt christ-
licher Frommigkeit”, den romischen Katholizismus ausdriicklich
nach seinen religiosen Lebenskréften, nach seinem wirklichen
Christentum aus seinen Dogmen darzustellen. Der Herausgeber
selbst verhehlt zwar nicht, dass er einen gewissen Mangel der
Intersuchung in der Vernachlissigung der religionsgeschicht-
lichen und religionspsychologischen Gesichtspunkte finde, die bis-
weilen eine allzu idealisierende Darlegung des Dogmas zur
Folge habe, dass der starke Einfluss der Volksfrommigkeit wie
der Mystik auf dessen Gestaltung grossenteils ausser acht bleibe.
Das ist zweifellos richtig. Immerhin mag man mit Genugtuung
bemerken, dass Fendt der in unserm Zeitalter der Religions-
historie und Religionspsychologie wahrhaftig nicht geringen
Gefahr entgeht, sich mit dem Aufzeigen religionsgeschichtlicher
Analogien und Zusammenhéinge zu begniigen, vielmehr ernst-



e 197 ==

lich auf ein Verstehen der zu erforschenden Sache dringt. Und
doch verridt sich auch in seiner Schrift, die eine eigentliche
Dogmatik préasentiert (christliche Erkenntnislehre, Gotteslehre,
Schopfungslehre, Erlosungslehre, Gnadenlehre, Iischatologie),
die entscheidende Fatalitit des Psychologismus, wie sie einem
allenthalben in der modernistischen Literatur begegnet. Es wird
der Begriff des Lebens in einer Weise zum Kriterium erhoben,
die schliesslich den Wahrheitsgedanken verdriangt; es wird der
Mensch mit seinem Bedirfnis und Verlangen, seinem Wiinschen
und Wollen in einer Weise legitimiert, die in dic Religion eine
durchaus anthropozentrische Orientierung bringt. Man priife
darauthin z. B. die Abschnitte tiber Herz-Jesu-Kult, Marienver-
ehrung, Sakramente. Was wird aus der Majestit und Souve-
ranitit Gottes? was aus dem unendlichen qualitativen Unter-
schied zwischen Himmel und Erde? Freilich bekundet sich
wieder und wieder das Bemiihen, aus der Nihe des Pragma-
tismus wegzukommen. Indessen ist dieses Bemiihen zu wenig
kraftig und radikal.

Trotz allem aber bedecutet Fendts Arbeit eine wertvolle
Leistung. Es redet da ein grindlicher Kenner der roémischen
Lehre, Tradition und Frommigkeit, ein Mann, der sich die Aus-
einandersetzung mit Katholizismus und Protestantismus etwas
hat kosten lassen, und der darum beanspruchen darf, aufmerk-
sam gehort zu werden. Seine Ausfiihrungen sind geeignet,
allerlei sehr populidre und zihe Urteile tiber den Romanismus
in ihrer Oberflachlichkeit darzutun. Wen aber die Frage be-
schéiftigt, wie geistig geweckte, einsichtige und kritische Leute
sich in der Weltkirche zurechtfinden kénnen, dem wird Fendts
Untersuchung lehrreiche Aufschliisse geben. A G

Haasg, Prof. Dr. F.: Die religiose Psyche des Russischen
YVolkes. (Quellen und Studien des Osteuropa -Instituts in
Breslau.) Verlag von B. G. Teubner in Berlin-Leipzig 1921.
Preis geh. (/% 72) Fr. 5. 25, geb. Fr. 6.55. VI und 250 S., 8.

Die tiefe religiose Veranlagung des Russen erkennt der
Verfasser an, betont aber dabei, dass die russische Frommig-
keit vorwiegend auf dem Gefithl beruht und dass Demut ein
Grundzug der russischen Frommigkeit ist. Auch die iiberwie-



— 198 —

gende Bedeutung des Zeremonialwesens im religiosen Leben des
Russen kommt zur Darstellung. Diese selbst besteht, nach einer
heute ziemlich beliebten Art, wenn es sich um Schilderung
russischen Lebens und russischer Eigenart handelt, darin, dass
aus allen moglichen Schriften tiber Russland und vor allem aus
der schénen Literatur der Russen Stellen, manchmal recht grosse
und weitschweifige, zusammengetragen werden. So ergibt sich
eine etwas schablonenhaft dusserlich anmutende Darstellung des
religiosen Lebens bei: Jugend, Student, Frau, Adel und Guts-
besitzern, Offizieren, Arzten, Beamten, Kaufleuten, Schriftstel-
lern, Dichtern, Kiinstlern, gerade als ob jede derartige Klasse
eine eigene Religion hétte. Das Buch wird so ein grosses
Sammelsurium von Zitaten, das etwas oberflichlich gebalten
ist. Die Transkription der russischen Werke ist merkwiirdig
gemischt. Mag nach Haases Darstellung die Frommigkeit des
einfachen Russen sich oft nicht iiber die des gewohnlichen un-
gebildeten romischen Katholiken erheben, eines hat sie der letz-
tern voraus: die grosse Liebe zur Bibel und die eifrige Bibel-
lektiire des Russen. G.

HADORN, Prof. Dr. W.: Die Abfassung der Thessalonicherbriefe
in der Zeit der dritten Missionsreise des Paunlus. (3./4. Heft
der ,Beitrige zur Forderung christlicher Theologie®, 24. Bd.),
Gtersloh, C. Bertelsmann, 1919, 134 S.

Der Titel der vorliegenden Schrift ist fiir den theologischen
Leser im allgemeinen eine Uberraschung. Dass die Echtheit des
zweiten Thessalonicherbriefes vielfach angefochten wird, weiss
man ; aber nicht weniger allgemein ist bekannt, dass heute von
einer Bestreitung der Authentizitit des ersten dieser beiden
Schreiben kaum mehr die Rede sein kann und dass dieses nach
gewdhnlicher Annahme auf der zweiten Missionsreise des Apo-
stels bald nach dessen Ankunft in Korinth entstanden ist.
Dagegen hélt nun Hadorn mit aller Bestimmtheit an der Echt-
heit der Deiden Briefe fest, ist aber der Meinung, dass der jetzt
sog. zweite Thessalonicherbrief vor dem ersten, beide jedoch
auf der dritten Missionsreise wihrend des Aufenthaltes des
Apostels in Ephesus abgefasst worden seien. Die aus dieser
Zeit stammenden Briefe wéren in folgender Reihe geschrieben
worden: 1. der zweite Thessalonicherbrief, 2. der erste Ko-



— 199 —

rintherbrief, 3. der erste Thessalonicherbrief, 4. der zweite
Korintherbrief.

Wie das bei solchen Untersuchungen notwendig und immer
der Fall ist, so muss auch Hadorn seine Annahmen dann und
wann mit Vermutungen stiitzen, die nicht unanfechtbar sind.
Von besonderer Bedeutung ist seine Auffassung der Stellen
II. Kor. 2, 1; 12, 21; 15, 1 ff. Wie katholische und protestan-
tische Exegeten vielfach annehmen, ist hier vorausgesetzt, dass
der Apostel auf der dritten Missionsreise von Ephesus aus ein-
mal in Korinth gewesen sei, bevor er zu dem Apg. 20, 5 er-
wihnten dreimonatlichen Aufenthalt dorthin kam. So wird Raum
fur Vorkommnisse gewonnen, die sonst weniger leicht unter-
zubringen sind.

Die Hauptsache in vorliegender Studie besteht aber erstens
in der Feststellung, dass der erste Thessalonicherbrief nicht
wohl schon, wie das fast allgemein angenommen wird, bald
nachdem Paulus auf der zweiten Missionsreise nach Korinth
gekommen war, entstanden sein kann, und zweitens in dem
Nachweis, dass sich dieses Schreiben mit dem ersten Korinther-
brief sehr nahe bertihrt und daher ungefihr in die gleiche Zeit
zu verlegen ist wie dieser. Es ist nicht zu leugnen, dass die
Belegstellen 1. Thess. 1, 9; 2, 1, mit denen man gewdhnlich
dartut, dass 1. Thess. bald nach der Flucht des Apostels aus
Mazedonien verfasst worden sei, nicht sehr beweisend sind.
Man kann sich des Eindrucks nicht erwehren, dass Hadorn im
Recht sei, wenn er aus der 1. Thess. vorausgesetzten Entwick-
lung und Bedeutung der Gemeinde zu Thessalonich den Schluss
zieht, diese sei nicht erst einige Wochen vor Abfassung des
Briefes gegriindet worden, sondern habe eine Geschichte von
einigen Jahren hinter sich. Ebenso ist die Verwandtschaft
zwischen 1. Thess. und 1. Kor., auf die Hadorn in sorgfiltiger
Ausfihrung aufmerksam macht, eine nicht zu bestreitende Tat-
sache, und zwar nimmt sich stellenweise 1. Thess. wie ein Aus-
zug aus 1. Kor. aus. Sind aber diese beiden Feststellungen
richtig, so geht es kaum an, die Entstehung der beiden Thessa-
lonicherbriefe in die Zeit des ersten Aufenthaltes des Apostels
in Korinth zu verlegen, obwohl dieser allerdings anderthalb
Jahre dauerte.

Die vorliegende, klar und einfach fortschreitende Unter-
suchung ist aber auch fiir den lehrreich, der sich weniger um



— 200 —

genaue Feststellung der Abfassungszeit als um den Inhalt der
in Frage kommenden DBriefe interessiert. Die Ausfithrungen
Hadorns tber die in Thessalonich ausgebrochene Schwarn-
geisterei, den Antichrist, den grossen Abfall usw. ersetzen einen
Kommentar zu den zwel eigenartigen Dokumenten des aposto-
lischen Zeitalters. K. H.

HE1LER, Friedrich: Katholischer und evangelischer Gottesdienst.
Minchen 1921, Chr. Kaiser Verlag. 48 S.

Mit dem vorliegenden Béndchen ersftnet Heiler eine Samm-
lung, die sich die doppelte Aufgabe unmittelbarer Erfassung
des christlichen Innenlebens und des Aufdeckens der religiosen
Wurzeln von Dogma, Kult und Theologie stellt. Die Schrift
bietet eine Ergéinzung zu den Ausfihrungen desselben Verfas-
sers liber das Wesen des Katholizismus, in welchen der syn-
kretistische Charakter dieser religionsgeschichtlichen Erschei-
nung nachgewiesen wird. Wie das Ganze des romischen Katho-
lizismus ist auch sein Gottesdienst complexio oppositorum,
Umspannung einer Fille religioser L.ebensformen, Zusammen-
bindung grosster Gegensitze. Er zeigt als der iiberall gleiche,
durch die Jahrhunderte in Geltung stehende, in der einen und
selben Sprache gefeierte Ritus strengste Hinheit und lisst doch
bunteste Mannigfaltigkeit zu, Prunk und Pomp, Schlichtheit und
Schmucklosigkei, so oder so im Festzyklus des Kirchenjahres
die verschiedenartigsten Gefiihle und Stimmungen weckend. Er
offenbart feste, ja starre Objektivitit: alles ist bis ins einzelne
geregelt, Handlung und Gebet bringen die monumentale Uber-
personlichkeit des Dogmas zum Ausdruck; und er gibt doch
der Subjektivitit der Frommen oder Nichtfrommen weitesten
Raum. Er befriedigt kiinstlerische Bediirfnisse, gewahrt den Reiz
eines ,heiligen Spiels“, und verbindet den é&sthetischen Genuss
mit der Wonne und Ehrfurcht des vor dem numen praesens
Knieenden. Er hat in sich das primitive Element theurgischer
Magie und das gesetzlich-juridische Element als Vollziehung
der lex sacra. Er ist esoterische Mysterienliturgie und verfiigt
tiber heilige, den Empfiinger vergottende Speise. FEr hat aber
auch biblische Elemente bewahrt, wovon schon ein fliichtiger
Blick auf die sprachliche Form und den Gehalt des Messtextes
iiberzeugen muss. Er ist endlich so recht Kult fiir den Mystiker,



— 201 —

der nichts antastet, alles hinnimmt, indem er es nach seinem
Sinn umwandelt, der GGemeinde, Kirchenlehre, Heilsgeschichte
vergisst, und fir den, was am Altar vorgeht, lediglich Versinn-
lichung dessen bedeutet, was sich im Seelengrund ereignet.

(zegentiber diesem komplizierten Gebilde des romischen
Kults, der unmoglich eine Stiftung des die eschatologische Bot-
schaft vom nahen Reich verkindenden Heilands sein kann, er-
scheint der evangelische Gottesdienst wie das evangelische
Christentum {iberhaupt unendlich einfach. Der evangelische
(Gottesdienst ist im Unterschied vom katholischen einmal eigent-
licher Gemeinde- oder Laiengottesdienst ohne grundséatzliche
Bindung an ein priesterliches Amt. Er ist gegeniiber der objek-
tiven Institution der romischen Liturgie personlicher Gottes-
dienst und stellt freilich als solcher die denkbar hochsten An-
forderungen an den Liturgen wie an die Glieder der Gemeinde.
Redet man im Hinblick auf den katholischen Kult mit Recht
vom Primat des Logos vor dem Kthos, so gilt im evangelischen
Gottesdienst umgekehrt der Primat des Kthos liber den Logos:
dieser Gottesdienst sucht die Beziehung zur Welt, in welcher
die Krifte des Gottesreiches wirksam sein sollen. Im Gegen-
satz zum romischen Opfergottesdienst, fiir den dingliches Symbol,
dramatische Darstellung, rituelle Handlung von entscheidender
Wichtigkeit sind, ist der evangelische Gottesdienst Wort- und
Gebetsgottesdienst; hier bildet das Vaterunser, das Gegenstiick
zur Konsekration der Messe, seinem tiberragenden Wert ent-
sprechend, den Gipfelpunkt, und hier ist auch die Sakraments-
feier nur eine Nebenform des Wortgottesdienstes.

Heiler nennt als Zwischenformen zwischen katholischem
und evangelischem Gottesdienst die anglikanische, auch die
- schwedisch-lutherische, insbesondere jedoch die altkatholische
und katholisch-apostolische Liturgie. Er will nicht bestreiten,
dass in diesen Syntheseversuchen ein tiefer Sinn liege, mochte
aber nicht dazu raten, dass sie da, wo sie nicht bereits be-
stehen, angestrebt werden. Er meint vielmehr, dass die beiden
entgegengesetzten Typen christlicher Gottesdienstformen in
ihrer Reinheit erhalten bleiben miissen. ,Das grandiose Gebilde
des katholischen Gottesdienstes muss Bestand haben um der
Fille der religiosen Lebenswerte willen, die es umfasst.* Aller-
dings bringt uns der evangelische Gottesdienst, wenn er rein
und kraftvoll durchgefiihrt ist, Jesus ungleich nidher. Jedenfalls



202 -

aber bleibt er ,eine grosse Aufgabe, die nie vollkommen gelost
werden kann“. Er bedarf gewaltiger personlicher Kréfte, soll
nicht seine Kinfachheit, die seine Stirke sein kann, zu furcht-
barer Armut und Ode fithren. —

Wir méchten wiinschen, dass die Heilersche Schrift man-
chen zum Anlass wiirde, intensiv und ehrlich dariiber nachzu-
denken, wie es sowohl da, wo man jener ,Fille der religiosen
Lebenswerte“ sich rithmt, als da, wo man seiner Einfachheit
sich getrostet, wie es allerorten, wo Gottesdienst gefeiert wird,
um das Lebendigsein wirklicher Gotteskraft bestellt ist. Das
Kultproblem konnte dann wohl eine ungeahnte Tiefe und
Schéirfe, vielleicht aber auch eine verheissungsvolle Grosse
gewinnen. A, G,

MULLER, A. V.: Papst und Kurie. [hr Leben und Arbeiten.
Verlag von Friedrich Andreas Perthes A.-G., Gotha, 1921.
243 S. Preis 4 18, —.

Verfasser dieser fdusserst zeitgemissen und verdienstvollen
Schrift ist der insbesondere durch seine Studien itber den
» Werdegang® und die geistigen Viter Luthers bekannte, in Rom
lebende deutsche Gelehrte Alphons Viktor Miiller. Als ehemaliger
Dominikaner, der von Jugend an mit romischem Kirchenrecht
genau vertraut war, verfiigte er zur Abfassung des vorliegenden
Werkes von vornherein tiber Kenntnisse, die sich insbesondere
ein protestantischer Theologe nur schwer erwirbt. Iis handelt
sich aber hier um einen Gegenstand, von dem alle reden, die
sich tiberhaupt mit o6ffentlichen Angelegenheiten abgeben. Das
ist natiirlich um so mehr der Fall, je grossern Einfluss die
Papstgewalt auf das Leben der Staaten und Vélker ausiibt.
Dass heute dieser Einfluss eine Bedeutung erlangt hat, den man
noch vor einigen Jahrzehnten fiir undenkbar gehalten hétte,
bedarf keines weitern Nachweises. Dabei handelt es sich nun
nicht mehr bloss um Machtanspriiche, die man frither auf
Grund der Geschichte und geltender Rechte als willkiirlich
zurtickweisen konnte, sondern um Geltendmachung von Befug-
nissen, fiir die feierlich promulgierte Dogmen und Gesetze an-
gerufen werden konnen. Die Umschreibung des pépstlichen
Jurisdiktionsprimats durch das vatikanische Konzil, die Reor-
ganisation der péapstlichen Regierung unter Pius X., der von



— 203 —

Bernedikt XV. erlassene neue Kodex des kanconischen Rechts
haben die pépstliche Machtvollkommenheit mit gottlicher Au-
toritdt umkleidet: wer sich nunmehr einer pépstiichen Verord-
nung wiedersetzt, hat sich wohl in acht zu nehmen, wenn er
nicht als ein Widersacher der katholischen Religion erfunden
werden will., Kenntnis der Papstgewalt gehort nach heutiger
romischer Anschauung nicht mehr bloss zum Unterricht tber
das mit der Zeit sich dndernde kanonische Recht, sondern ist
die fur den rémischen Katholiken praktisch wichtigste Vorbe-
dingung korrekter Haltun% gegeniiber der Religion. Aber auch
solche, die keineswegs auf romischkatholischem Boden stehen,
jedoch durch ihre amtliche Stellung oder durch ihren Beruf
mit den Vorstehern des romischen Kirchenwesens in Bertihrung
kommen, sollten nun wissen, wie der romische Papst zu seiner
Macht gelangt, welches die Organe sind, durch die er die Welt
regiert, was man unter den verschiedenen Kundgebungen zu
verstehen hat, mit welchen die pépstliche Kurie ihre Gesetze
und Verordnungen erlisst usw. KEin Werk, das lber solche
Dinge einfachen, klaren, griindlichen Aufschluss gibt, ist ins-
besondere unentbehrlich fiir den Geistlichen, der von dem heute
giltigen romischen Kirchenrecht das Notwendigste wissen will.
Man muss sich fast dariiber wundern, dass es bisher ein
solches Werk nicht gegeben hat. A. V. Miiller ist der erste, der
den praktisch so unendlich wichtigen Steff behandelt. Um das
Buch nicht zu umfangreich werden zu lassen, hat er sich darauf
beschrankt, die Dinge zu nehmen, wie sie heute sind, ohne auf
historische cder kirchenrechtliche Exkursionen einzugehen, wie
verlockend das fir ihn auch sehr hiufig gewesen wire. Ebenso
vermeidet er daher auch jede Polemik. Dagegen macht er den
Leser in streng objektiver Darstellung mit dem Leben und Ar-
beiten des Papstes und den verschiedenen Abteilungen der
péapstlichen Regierungsbehsérden bekannt. Der romische Priester-
amtskandidat braucht sich vor der Lektiire ebensowenig zu
firchten wie der Redakteur irgendeines grossern Blattes, der
zwar keinen ,Kulturkampf“ provozieren, aber nun doch genauer
wissen mochte, wie denn die pépstliche Kurie eigentlich zu-
sammengesetzt ist und wie sie die verschiedenen Seiten des
kirchlichen und kirchenpolitischen Lebens tiberwacht und be-
herrscht. Das Buch sei angelegentlich empfohlen. E. H.



— 0 -

MULLER, A. V.: Una fonte ignota del sistema di Lutero. (Zweites
Quartalheft der in Rom erscheinenden Zeitschrift Bilychnis,
1821.)

Der in Rom wohnende Gelehrte A. V. Miller ist schon bis-
her in verschiedenen Studien dem ,Werdegang® Luthers nach-
gegangen. Dabei hatte er die Existenz einer augustinischen
Schule festgestellt, in der bereits sehr bestimmt gelehrt worden
ist, was man nachher als Luthertum bezeichnet hat. Diese Stu-
dien ergdnzt er in der vorliegenden neuen Publikation. Die
Sunbekannte Quelle des lutherischen Systems“, auf die hier
aufmerksam gemacht wird, sind die Schriften des mittelalter-
lichen Augustinermoénchs Simon Fidati, gestorben im Geruche
der Heiligkeit am 2. Februar 1348, von Gregor XVI. im Jahr
1833 selig gesprochen. Fidati hat aus den Schriften der Kirchen-
vater in 15 Bilichern einen umfangreichen lateinischen Kom-
mentar zu den Evangelien zusammengestellt. Aus diesem wurde
nach Erfindung der Buchdruckerkunst 1480 zu Strassburg, 1517
in Basel ein Auszug verdéffentlicht. Diese letztere Ausgabe nun
hat Miller zum Gegenstand seiner Forschung gemacht. In der
vorliegenden Schrift stellt er eine Vergleichung an zwischen
den charakteristischen Anschauungen Fidatis und Luthers. Die
Ubereinstimmung ist frappant. s unterliegt auch keinem
Zweifel, dass Luther, wie Miller annimmt, schon wihrend seines
Aufenthaltes in Wittenberg 1508 und 1509 mit Fidati, dem her-
vorragenden theologischen Schriftsteller seines Ordens, bekannt
geworden ist. Wir konnen hier den Einzelheiten nicht nach-
gehen, heben aber ganz besonders hervor, dass sich die Uber-
einstimmung namentlich in der Lehre vom Glauben und der
Rechtfertigung des Menschen aus der freien gottlichen Gnade
zeigt. Interessant ist freilich auch, dass schon Fidati mit grossem
Nachdruck, dhnlich wie der hl. Augustin, immer wieder betont,
die Kirche sei nicht auf Petrus, sondern auf Christus selbst
begriindet; denn dieser sei der Fels. Es wird den rémischen
Biographen Luthers, némlich dem Dominikaner Denifle und
dem Jesuiten Grisar, schwer fallen, an Luther zu verurteilen,
was sie an dem seligen Fidati als richtig anerkennen miissen.

E. H.



— 206 —

OeHL, Dr. Wilhelm: Deutsche Mystiker. Band I1V. Tauler.
(1564 S.) Gebunden # 2.85. Verlagsteuerungszuschlag inbe-
griffen. Jos. Koselsche Buchhandlung, Kempten-Miinchen.

Vorliegendes Biichlein enthdll 19 von den 81 in der Vet-
terschen Textausgabe verdffentlichten Predigten Taulers. Die
geschickt getroffene Auswahl reicht aus, um dem Leser einen
gentigenden Einblick in die Geistesart des grossen Predigers
zu verschaffen. Die hier gebotenen Predigten sind, wie in der
Einleitung S. XXIV hervorgehoben wird, simtlich Klosterpre-
digten, sogen. ,collationes® oder ,collazien“, d. h. geistliche
Ansprachen, die vor Nonnen gehalten wurden. Dadurch ist ihr
Charakter wesentlich mitbestimmt. Sie dienen der Pflege
mystisch-asketischer Frommigkeit, sowie sie in einem beschau-
lichen Frauenorden geilibt wurde. — Dass die Frommigkeit
dieser Predigten auf katholischer Grundlage ruht, wird in der
Einleitung besonders nachdriicklich hervorgehoben, erhellt im
tibrigen auch aus den mitgeteilten Texten. Aus der grindlichen,
von Dr. Oehl verfassten und den mitgeteilten Textien voraus-
geschickten literargeschichtlichen Einleitung hebe ich noch eine
mich interessierende Tatsache besonders hervor. Das ist der
Hinweis auf die durch die Kritik Heinrich Denifles festgestellte
Mpystifikation, die in dem angeblichen Bericht iiber Taulers Be-
kehrung (in der Nacht vor Pauli Bekehrung 1346) vorliegt. Sie
wurde schon im 15. Jahrhundert auf Tauler bezogen, mit Un-
recht, wie eben Denifle nachgewiesen hat. — Da ich selbst
den Bericht nach der Basler Ausgabe von 1522 in meinem Auf-
satz ,Einige Bemerkungen zur Frage nach der Christlichkeit
der Mystik“ (Internat. kirchl. Zeitschrift, 1916, Heft 1, S. 96 f.)
benutzt und auf Tauler bezogen habe, so sei dieser Irrtum
hiermit richtiggestellt. An dem sachlichen Wert des Bekehrungs-
berichtes, auf den es mir in dem erwiihnten Zusammenhange
allein ankommen musste, wird Ubrigens durch die falsche ge-
schichtliche Beziehung nichts gedndert.

Beuel. Rudolf K®USSEN.

WEeINMANYN, Dr. Karl: Das Konzil von Trient und die Kirchen-
musik. Leipzig 1919, Breitkopf & Hiirtel.

Die vorliegende Publikation des bekannten Direktors der
Hochschule fir katholische Kirchenmusik in Regensburg ist



— 206 —

durch den neuen pépstlichen Codex iuris canonici, der der
einzige Kanon, den er fir die Kirchenmusik aufgestellt hat,
fast wortlich den Beschliissen des Trienter Konzils entnommen
hat, veranlasst worden. Dem Verfasser ist es offenbar darum
zu tun, die Trienter Beschliisse und damit nun auch die neueste
pépstliche Verfiigung tiber Kirchenmusik dem Verstindnis aller,
die mit der romischen Kirchenmusik zu tun haben oder sich
fur sie interessieren, nahe zu bringen; im Grunde kommt seine
Arbeit auf eine Bekidmpfung der Legende, Palestrina habe mit
seiner Missa Papae Marcelli die Kirchenmusik vor drakonischen
Bestimmungen durch die Konzilsviter gerettet, hinaus. Wir
gestehen, dass uns die interessante, grindliches Quellenstudium
verratende Arbeit Weinmanns iiberzeugt hat. Es hat keinen
Wert, hier aut die Beweisfihrung einlédsslich einzugehen: wer
sie kennen lernen will, soll zur Schrift selber greifen. Da diese
des Wertvollen iiber die damaligen kirchenmusikalischen Ver-
haltnisse und deren dringend notig gewordene Reform eine
reiche Fiulle enthélt, wird es keinen gereuen, die Arbeit zu
studieren. Jeder, dem der Ernst und die Schonheit kirchlicher
Musik am Herzen liegt, wird aus der vorliegenden Arbeit Sym-
pathie fiir die Reformarbeit des Trienter Konzils gewinnen, die,
wie so vielen andern damals verwiistet gewesenen Gebieten
des kirchlichen Lebens, auf dem der Kirchenmusik wertvolle
Dienste geleistet hat. Ubrigens verliert Palestrina, auch wenn
er nicht mehr als ,Retter® der katholischen Kirchenmusik be-
trachtet wird, auch nicht das geringste von seiner Bedeutung
als hervorragendster Vertreter der Kkirchlichen Gesangskunst
aller Zeiten. W. H.

SIEGMUND-SCHULTZE, F., Leiter der Sozialen Arbeitsgemein-
schaft Berlin-Ost: Die soziale Botschaft des Christentums
fur unsere Zeit dargestellt in Ansprachen von Ménnern und
Frauen verschiedener Richtungen und Parteien. Halle (Saale),
C. Ed. Miillers Verlagsbuchhandlung (Paul Seiler), 1921. 186 S.

Das Buch will vorerst auf die Frage: Wie muss man zu
Arbeitern reden? eine Antwort geben. Die besten Beispiele
dafir liefert der Herausgeber selbst. Was er zu seinen Freunden
in Berlin-Ost tiber: ,Was ist Weltanschauung ?“ sagt, ist zwar
keine griindliche Beantwortung der Frage, aber so schlichte,
glitige, horchende Fihrung der Geister, dass wir das Gefiihl



haben, mehr tiber den Arbeiter und das, was er braucht, ge-
hort zu haben als aus einem der gewohnten Vortrage ,iiber“
die soziale Frage. Uberhaupt zeigt die ganze Sammlung, dass
das Geheimnis dieses ,Fanatikers der (sozialen) Kleinarbeit®,
wie er sich unldngst einmal nannte, die Wahrhaftigkeit des
Verstehenwollens, das Eingehen auf den Zustand des Arbeiters
aus der Liebe heraus ist. Ganz verschiedene Leute reden in
dem Biichlein. Wo parteipolitische Tone wohl um der Allseitig-
keit willen mit aufgefangen wurden, scheint uns der im Grunde
einheitliche Ton der Sammlung gestért zu werden. Denn der
Sozialismus Jesu, der hier als ein erwirmendes Licht sich in
sonst verschiedenen Menschen auswirkt, ist doch weder natio-
nalistisch, noch irgendwie ,christlich“-sozial, noch sozialdemo-
kratisch, sondern einfach der Wille, der aus Gott kommt, und
alles, was irgendwie fern von Ihm ist, sucht, weil er nicht
anders kann, also etwas, was in allen diesen Parteien sein
kann, aber sie sprengt, weil es tiefer, hoher und weiter, weil
giitiger und absoluter ist. Wohltuend wirkt, dass nirgends eine
religiose Rechtfertigung scheinsozialer Gewalt versucht wird.
Im allgemeinen darf gesagt werden, dass die mehr unrheto-
rischen, ungeschminkten Reden, wie z. B. die von Alice Salomon,
liberzeugender wirken als die schwungvollen, hinter denen
weniger Gewédhr verborgener Taten vermutet werden kann.
Das Ganze ist ein ungesuchter Hinweis darauf, dass in Deutsch-
land im stillen méchtige Helfer an einem neuen Aufbau schaffen.
Aber nicht die, die am lautesten raten, vollfithren ihn, sondern
die Armen am Geist und Reichen in der Wahrheit, die tun,
~was sie zu tun schuldig sind*. Wiahrend viel Liebe unter
halben Christen sentimental bleibt, weil sie das klare Wissen
iiber die Note der Zeit scheut, ist der Sozialismus dieser Christen
im gesund-erniichternden Gegensatz dazu nichts anderes als
wissende Liebe. E. G.

Wissenschaftliche Forschungsberichte. Herausgegeben von
Prof. Dr. K. Honn. Geisteswissenschaftliche Reihe 1914-1920.
Theologie, bearbeitet von H. Mulert, H. Haas, W. Baumgartner,
A. Jiilicher, L. Zscharnack, F. Niebergall. Verlag F. A. Perthes,
Gotha 1921. Preis 14

- Zweck dieser Berichte ist, Studenten und Akademiker, die
die Hilfsmittel der Universitit entbehren miissen, sowie geistig



— 208 —

allgemein Interessierte {iber das, was in den letzten Jahren von
der Wissenschaft geleistet worden ist, zu orientieren. Die Namen
der (elehrten, die die Theologie in den Abschnitten Allge-
meines und Sammelwerke, Religionsgeschichte, das Alte Testa-
ment, das Neue Testament, Kirchen- und Dogmengeschichte,
Konfessionskunde, Systematische Theologie, Praktische Theologie,
Kirchenrecht und Kirchenpolitik behandelt haben, birgen fir
einen sorgfiltigen und genauen Uberblick. Die Fiille der Arbeit
auf dem Gebiete der Theologie ist erstaunlich gerade in den
Jahren, da die Aufmerksamkeit von der Forschungstitigkeit
vielfach durch die dussern KEreignisse abgelenkt wurde. Aller-
dings handelt es sich meistens um Kleinarbeit. Epoche-
machende Werke und bahnbrechende Entdeckungen sind keine
zu verzeichnen. Beriicksichtigt ist fast ausschliesslich deutsche
Literatur. Auch die Publikationen aus der romischen Kirche
— ausgenommen etwa das Neue Testament — sind wenig er-
withnt. Besonders das letztere ist bedauerlich, da in einzelnen
Disziplinen die Produktion dem Umfang nach ganz bedeutend
ist. Fur die auslindische Literatur hétte sich gewiss ein aus-
landischer Gelehrter gewinnen lassen. Vorbildlich ist da die
,2Havard Theological Review", die im Aprilheft 1922 eine aus-
gezeichnete Bearbeitung der Literatur tiber das Neue Testament
1914—1920 in Deutschland, Osterreich, der Schweiz, Holland
und den skandinavischen Léndern aus der Feder von Prof. H.
Windisch in Leyden bringt. Der Durchfithrung solcher Pline
steht aber offenbar die wachsende Teuerung im Druckergewerbe
entgegen, die schon dem jetzigen Unternehmen grosse Ein-
schrinkung auferlegt hat. Unter diesen Umstéinden ist man
dankbar fiir das Hilfsmittel in vorliegender Form, das offenbar
tiberall dankbare Aufnalhime findet. A K.

Neu eingegangen:

Ehrenberg, H.: Evangelisches Laienbiichlein. 1.—3. Stiick. Vetlag
I. C. B. Mohr, Tiibingen 1922. Preis je 4 0.

Fendt, L.: Gnostische Mysterien. Ein Beitrag zur Geschichte des
christlichen Gottesdienstes. Chr. Kaiser, Verlag, Miinchen. /4 6o.

firoklich, K.: Die Reichgottesidee Calvins. Miinchen, Verlag Chr.
Kaiser, 1922. % 23.

Gedruckt bei Stampfli & Cie. in Bern.




	Bibliographie

