
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 12 (1922)

Heft: 3

Artikel: Der Unterricht in der biblischen Geschichte : aus einem einleitenden
Referat, gehalten an der Generalkonferenz der christkatholischen
Geistlichen der Schweiz, Olten, den 8. Mai 1922

Autor: Gaugler, Ernst

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403970

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403970
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


145

Der Unterricht in der biblischen Geschichte.

Aus einem einleitenden Referat, gehalten an der Generalkonferenz der christ¬

katholischen Geistlichen der Schweiz, Ölten, den 8. Mai 1922.

Die folgenden Ausführungen sind nur der erste Teil eines

Referates, das sich vor allem mit dem Lehrmittel für den Unterricht

in biblischer Geschichte, das gegenwärtig in der
christkathoüschen Kirche der Schweiz in Gebrauch steht, beschäftigt.
Da aber die Besprechung dieses Werkleins nur die schweizerischen

Geistlichen interessieren dürfte, beschränke ich mich
hier auf die Wiedergabe des ersten Teils, der die Frage
beantworten möchte : Wie ist der Unterricht in biblischer Geschichte
zu gestalten? Einige Sätze beziehen sich auf Antworten, die
mir auf eine Rundfrage bei den Herren Kollegen zugingen.
Ich hielt dieses Referat nicht, weil ich mich durch Erfahrung
oder besonders eingehende Studien dazu berufen fühlte, sondern
auf Aufforderung hin, zum Zweck, eine fruchtbare Diskussion
anzuregen.

Der Kundige wird deutlich die pädagogischen Meister
heraushören, bei denen ich Kolleg gehört habe. Es ist keine
originelle Arbeit, sondern eine Darbietung, eine Handreichung,
mehr nicht. Ich denke mir als Leser auch nicht philosophische
„Athener"-, die vor allem begierig sind, etwas Neues zu hören,
sondern lieber „Beröer", die forschen, ob es sich also verhalte.

Jeder religiös-sittliche Unterricht ist Erzieherarbeit, also
zarteste und schwerste Aufgabe zugleich. Jeder Arbeiter hat
bei seiner Arbeit ein Ziel vor sich. Man. sollte meinen, je feiner
das „Material", das man bearbeitet, sei, um so sorgfältiger sei
auch das WTerk, das man schaffen will, im Geiste vorgebildet.
Aber wie das Gegenteil schon an der häuslichen Erzieherarbeit
zu beobachten ist, so leider auch bei der seelsorgerlich-reli-

Internat. kirchl. Zeitschrift Heft 3, 1922. 11



— 146 —

giösen Erziehung. Es ist wohl nicht gewagt, zu behaupten, dass

wenige Religionslehrer über die nächste Zielsetzung (etwa die
Wissensbereicherung, die auch der Schulunterricht anzustreben
pflegt) sich gründlich das letzte Ziel, das Gott ihrer Arbeit setzt,
öfters vergegenwärtigt haben.

Diese Behauptung erhärtet schon ein Blick in die Geschichte
des religiösen Unterrichts, über die ich im Interesse der Sache
einen ganz kurzen Überblick geben will : Bis ins Zeitalter des

Pietismus kannte man keinen eigentlichen Unterricht in
biblischer Geschichte. In der urchristlichen Zeit war der Unterricht

Einführung in die christliche Glaubens- und Sittenlehre ;

so in dem Unterricht, über den wir einen Begriff durch das

Religionslehrbuch des 2. Jahrhunderts, die AiSa%i], geAvinnen ;

so im Katechumenenunterricht der Taufkandidaten, der nach
der Verweltlichung der Kirche immer sakramentaler und immer
kürzer wurde, bis er zuletzt nach dem Allgemeingebräuchlichwerden

der Kindertaufe den Paten übertragen wurde, die ihn
wohl nicht viel besser erteilten, als ihn heutige Paten auch
erteilen wmrden. Hatte der mittelalterliche Beichtunterricht zuerst
noch seelsorgerliches Gepräge, so wurde er allmählich auch
zur Einübung in das sakramentale Leben der Kirche entwertet.
Versuche zur Hebung der religiösen Jugenderziehung, wie sie
etwa unter Karl dem Grossen unternommen wurden, drangen
nicht durch. Die Schularbeit der Klosterschulen erreichte die
Massen nicht. Erst Luther erkannte von neuem die eminente
Wichtigkeit religiöser Erzieherarbeit. Sein kleiner Katechismus,
den bis heute noch kein anderer Versuch an pädagogischer
Genialität erreicht hat, wrar die Frucht lebendigen Erschreckens
über die entsetzliche Armut des Volkes an religiöser Bildung.
Er war deshalb, wie dies bei Werken, die aus der Liebe zu
dem Menschen und aus einer Not heraus geboren werden, am
ehesten geschieht, eine helfende, nicht bloss eine wissenschaftliche

Tat. Für den kirchlichen Stand jener Tage war er
auffallend undogmatisch, kindlich, einfach. Aber auch Luther lehrte
noch nur Lehre. Und die nachfolgende Orthodoxie im
Protestantismus und Katholizismus verstand es fein, Steine in den
kaum angepflanzten Garten zu tragen, wodurch der
Religionsunterricht der folgenden Zeit allerdings an Logik gewann, aber
die Kinder, die von den Gewächsen des Gartens essen sollten,
wieder religiös verhungern liess. Es war deshalb abermals eine



— 147 —

Helfertat, als der Pietismus die Lebendigkeit der biblischen
Erzählungen und ihre Bedeutung für die Veranschaulichung
der Lehre entdeckte und ins Licht rückte. Besonders August
Hermann Franke gebührt hier das Hauptverdienst. Noch war
aber der Unterricht in biblischer Geschichte der Knecht des

Katechismusunterrichtes, und die „2mal 52 biblischen Historien"
des Hamburger Rektors Johann Hübner, die 1714 als erste
Biblische Geschichte herauskamen, um nach dem Wort Speners

„den Kopf ins Herz zu bringen", mussten gelesen und
auswendig gelernt werden. Erst die heute viel verachtete Aufklärung,

der wir neben viel Unglücklichem auch viel Gutes
verdanken, merkte, dass man die biblischen Geschichten auch
erzählen könne. Seither ist es an ein freudigeres Darbieten
und Vermitteln gegangen, und nun, da der Religionslehrer selber
reden, das heisst aber in religiösen Dingen immer zeugen muss,
sollte es auch möglich sein, zu merken, wozu man als Zeuge
angestellt ist.

Ein Zeuge ist ein Mensch, der bei etwas dabei gewesen
sein muss, und zwar nicht nur bei einer „Wahrheit", sondern
bei Geschehnissen, die durch lebendige Wesen geschehen sind.
Ein Religionslehrer sollte ein Mensch sein, der vom lebendigen
Gott her kommt und zu Ihm führt und vom lebenden Christus
Erfahrung hat und andere an der Hand nimmt, um sie auch
zu Ihm zu bringen.

Damit haben wir zweierlei klar gewonnen: 1. Das Ziel des
Unterrichtes in biblischer Geschichte, wie das allen
Religionsunterrichtes ist, die Kinder zu Jesus Christus zu führen, und
2. Der Religionslehrer muss selbst eine lebendige christliche
Persönlichkeit sein. Was das beides heisst, wollen wir noch
schnell genauer besehen:

Diese Zielsetzung ist eine hohe. Es ist leicht, examensfähige
Fertigkeit in der Kenntnis der biblischen Geschichten zu
erreichen. Es ist noch leicht, wenn auch in unserer Zeit immerhin

schon ordentlich schwer, sie für die Teilnahme am
kirchlichen Leben zu erziehen, in unserm Fall, sie zu treuen
Christkatholiken zu machen. Aber es ist unzweifelhaft, dass wir erst
dann wirklich religiöse Arbeit leisten, w^enn wir allein Gott
fragen, was Er mit den Kindern will, was für das Leben des
Kindes, nämlich das wesenhafte, unverderbliche, seine unsterbliche

Seele, das Wichtigste ist. Nur dann werden wir frei, kraft-



— 148 —

voll, freudig, wenn auch mit Zittern und Zagen unterrichten,
wenn wir im Dienst Jesu, des Christus, stehen und in den
Kindern die, die Ihm gehören, sehen. Dass die Liebe zu Jesus, die
wir in ihnen erzeugen sollen, nicht eine weichliche werden
darf, wird der vor Augen haben, der weiss, dass Religion haben
im Christentum Horchen und Gehorchen heisst. In diesem Ziel
sind nun alle sonst möglichen Teilziele inbegriffen, wie die
Erziehung zur Tüchtigkeit im Lebenskampf, die Einpflanzung der
Erkenntnis der ewigen Bestimmung des Menschen, der
Wahrheitserkenntnis überhaupt. Nicht unbedingt inbegriffen ist darin
allerdings die Erziehung zu jener naiven Kirchlichkeit, die
manchem ohne weiteres mit der Christusgemeinschaft zusammenfällt.
Dagegen ist sicher die Weckung echter Liebe zu allen, die

irgendwie, schwach oder stark „den Namen unseres Herrn Jesu

Christi anrufenA wie Paulus, I. Kor. 1, 2 die Christen
kennzeichnet, in dieser Zielsetzung eingeschlossen. Betont ist damit
aber auch, dass der Unterrichtende nicht auf Vollständigkeit
in der Darbietung des „Stoffes", etwa vollständige Behandlung
des Verlaufs der Geschichte des Volkes Israel ausgehen soll,
sondern mehr eindringlich als umfassend zu lehren sucht, mehr
mit den biblischen Persönlichkeiten bekannt machen will, als
dass er lückenlose Kenntnis ihres Drum und Dräns anstrebte.

Zur Persönlichkeit des Geistlichen noch dies: Er muss

geistlieh sein, d. h. nicht salbungsvoll, sondern mit jenem Öl
des Geistes gestärkt, das nicht „ölig" macht. Dazu gehört das,
wTas der Pietismus Heilsgewissheit nannte, was das
Johannesevangelium Wiedergeburt heisst. Nicht sein menschlich persönliches

Leben muss lebhaft sein, sondern jene Kraft, die aus dem
Gebete stammt, muss sein Leben, seine ruhige Lebhaftigkeit
in jeder Stunde ausmachen. Nur durch Jesus Christus gibt es

Leben aus dem Tode, ein noch so lebhafter Toter kann nur
Tod verbreiten, oder doch nur Scheinleben, z. B. intellektua-
listisches. Das schliesst die Binsenwahrheit in sich, dass nur
erziehen kann, wer selbt erzogen ist, wer sich selbst in die Hand
des göttlichen Erziehers legt. Hier, in Gebet und Selbsthingabe,
die vor jeder Stunde neu erfolgen müssen, liegt die Vorbereitung,

die viel wichtiger ist als alle, von der wir noch sprechen
werden.

Eine schwierige Frage, die sich bei kritischen Zuhörern hier
einklemmen könnte, ist die nach der Lehrbarkeit der Religion



— 149 —

überhaupt. Namhafte religiöse Persönlichkeiten (Kutter, Nieber-
gall) haben diese Frage mehr oder weniger deutlich verneint,
aber — wie dies bei Menschen ebenso zu erleben ist — doch
weiter in der religionspädagogischen Arbeit intensiv mitgearbeitet.
Das Richtige an dieser These ist, dass sich zwar theologische
Aussagen ins Gedächtnis anderer schieben lassen, dass sich

religiöse Stimmungen : Gefühle, wie Angst, Freude, Lust, durch
Ansteckung, wie A. E. Krohn sagt, übertragen lassen, dass aber
nicht jener geheimnisvolle, unaussprechbare Vorgang, in dem
allein etwas Göttliches geschieht, jenes Unbeschreibbare, das
die Schrift Glauben heisst, gewTollt, gar mit sicherm Erfolg
bewirkt werden kann. Weil der Glaube seinen Ruhepunkt immer
in der Transzendenz hat, in Gott allein, darum kann man ihn
auch nicht psychologisch, sondern immer nur durch den heiligen
Geist, der Gott selbst ist, beschreiben. Und „das Ohren, die

hören, geben" steht nicht in unserer Macht. So sei es denn
unsere einzige Antwort auf die hier gestellte Frage : Wir müssen

lehren, als könnten wir alles lehren, wir dürfen aber nicht
vergessen, dass jedes Faserlein Kraft, das wir dafür aufwenden
können, uns gegeben ist, dass wir also im wesentlichen nichts
machen können, sondern alles Machen des Lehrers auch ein
Glauben sein muss, d. h. : ein Gott machen lassen. Wir sind im
besten Fall Werkzeuge, nicht wegen unserer Gebrauchbarkeit
gebraucht, sondern, weil Gott uns eben trotz allem in Dienst
nimmt. Das demütigt und hebt, das legt uns die Last der
Verantwortlichkeit schwer auf, aber der, der uns die Last auflegt,
nimmt uns auch hilfreich die Angst um den Erfolg ab. Denn
es wird von einem Haushalter nicht Erfolg verlangt, sondern
nur, dass er treu erfunden werde. „Man sucht nicht mehr", sagt
der xlpostel, I. Kor. 4, 2 ; so wollen auch wir nicht mehr suchen.

Nun können wir erst fragen, wie wir's machen sollen, also
die Frage behandeln: Wie ist der Unterricht in biblischer
Geschichte zu gestalten

Haben wir eben von dem bloss psychologischen Phänomen,
das die Etiquette „Religion" trägt, hingewiesen auf das geheimnisvolle

„Anders als alles andere", das in Gott ist, so wollen
wir nun nicht strenger sein als Gott und auch die psychischen
Materialien, die im Kinde bereitliegen, als solche benutzen.
Er hat sie gewiss nicht nur als etwas Böses belassen, wie einige
im Kampf gegen einen übertriebenen Psychologismus zu be-



— 150 —

haupten scheinen. Die Erträgnisse psychologischer Forschung,
etwa über die Kinderseele, über die Seelenkräfte, die die
religiöse Mitteilung empfangen, werden in der religionspädagogischen

Literatur unserer Tage leicht so verwendet, dass man
an das Wort Blumhardts erinnert wird: Der Mensch müsse sich
zweimal bekehren, einmal von seiner Natur weg und dann zum
Natürlichen zurück, hier : von der Unkenntnis psychologischer
Voraussetzungen zur Vertrautheit mit ihren wichtigsten Erkenntnissen,

dann aber zurück zum Vergessen der Theorie ins
Mitleben mit den Kindern, ohne dass man an ihnen an einem fort
psychologische Fangarme oder Abwehrspiesse beobachtet und
in Rechnung* zieht. Das Richtige der modernen psychologischen
Einsichten lässt sich auf die zwei Grundsätze zurückführen:

1. Stufe den Stoff nach den Altersklassen ab.
2. Wende dich nicht nur an den Verstand und an das

Gedächtnis der Kinder, sondern an alle seine Seelenkräfte, an den

ganzen Menschen.
Darin ist der Herbartsche Fundamentalsatz: Es wird nur

aufgenommen, w*as das Interesse belebt, mitenthalten. Punkt 1

gibt uns Klarheit für die erste Methodenfrage : die Frage nach
der Stoffauswrahl und Stoffanordnung. Punkt 2 beleuchtet alle
übrigen methodischen Erörterungen.

Die Stoffauswahl richtet sich also nach dem Alter der
Schüler. Hier sei gleich die alte Methode der konzentrischen
Kreise, nach der der ganze Stoff dreimal in immer schwererer
Form und ausführlicherer Bearbeitung dargeboten werden soll,
gegeisselt. Das ist ein Gedanke, der in Gehirnen entstanden ist,
die völlig vergessen haben, wie's ihnen, als sie Buben waren,
zumute war. Gewiss bekommen so die Kinder die Geschichten
sicher ins Wissen, aber sie bekommen sie auch gründlich satt.
Wie bitter ist es für mich schon gewesen, wenn ich an
Erwachsenen merkte, dass sie das Feinste alles schon „gehabt"
hatten, wenn man dann in der Predigt jenen passiven Widerstand

spürte, den man Langeweile heisst. Die so Geimpften
bekommen allerdings die gesunde Krankheit, die sie aufrütteln
würde, nicht mehr leicht. Aber auch die Lehre von den

Kulturstufen, nach der das Kind mit dem Volk Israel die
religiöse Entwicklung* mitmachen muss, weil sie nach der Meinung
der gelehrten Herren seiner eigenen religiösen Entwicklung am
besten entspricht, ist religionspädagogischer Darwinismus, an



— 151 —

dem wie am naturwissenschaftlichen Richtiges sein mag, aber
solches, das von der Wirklichkeit korrigiert wird, wie die
orthodoxe Naturwissenschaft vergangener Zeiten heute umgedacht

worden ist. Richtig aber ist, dass man dem Kinde nicht,
weil man „jetzt dazu kommt", etwa das Gleichnis vom Sauerteig

im dritten Schuljahr darbieten darf. Es wäre für die Mütter
auch bequemer, die Kleinsten gleich mit den andern an den
Kartoffelteller zu setzen, aber sie wissen, warum sie es nicht
tun. So gebe man den kleinen Schülern ebenfalls Milch, die
Kartoffeln der Mittelstufe, die angreifenden, starken Speisen nur
den grössern. Unter den Kleinen verstehe ich die Schuljahre 1

bis 2, unter Milch beispielsweise die Josefsgeschichten, die
leichtesten Erzählungen aus dem Leben Jesu, vielleicht manchmal
unterbrochen durch ausserbiblische Geschichtlein, wie sie

Christoph von Schmid in seinen „Hundert kurzen Erzählungen*'*
zusammengestellt hat. Auf dieser Stufe könnte schon als erster
Ausblick in die Welt der Propheten die Geschichte des

„Kinderpropheten" Jona erzählt werden, aber mit der Walfischgeschichte
oder dann lieber gar nicht. Festere Speise für die Schuljahre 3

bis 6 sind die Schöpfungsgeschichte, die Geschichten der Richterzeit,

die Geschichten der Zeit des ungeteilten Königtums, die
erzählenden Partien aus dem Leben Jesu, die geschichtenmäs-
sigen und ausgeführteren Gleichnisse. Auf der Oberstufe, 7. bis
8. Schuljahr, auf der die Kinder, wie später auszuführen ist,
auf irgendeine Weise mit dem biblischen Text selbst zusammengeführt

werden sollen, kann die Kenntnis der Königszeit, der
Gefangenschaftszeit, des Spätjudentums, der Hiobsgeschichte
und vor allem das neu erschlossene Verständnis der Propheten
vermittelt werden. Hier hat die intensive Beschäftigung mit dem
Leben Jesu erst ihren Platz, wras vielleicht am besten anhand
eines Evangeliums erfolgt, aber nicht durchaus anhand des

Markusevangeliums geschehen muss, weil es das kürzeste ist.
Jetzt erst sind die schwierigen Partien aus dem Leben Jesu,
wie die Versuchungsgeschichte u. a., zu behandeln. Nun können
auch die sog. Lehren Jesu (Bergpredigt, schwierigere Gleichnisse,

Verheissungen, Begriffe wie Reich Gottes, Bedeutung der
Auferstehung) dargeboten werden. Endlich hat die Darbietung
der Apostelgeschichte hier ihren Ort, sie bildet dann zugleich
den passenden Übergang zum Unterricht in der
Kirchengeschichte. Jetzt darf in guten Klassen auch die Religions-



— 152 —

geschichte zu ihrem Rechte kommen, die die Erziehung der
Menschheit durch Gott an den grossen religiösen Typenpersönlichkeiten,

wie Mose, Arnos, Jeremia, Jesus uswt., darstellt. Die
Briefliteratur, mit Ausnahme etwa von Römer 12, 1. Kor. 13,

Philipper, Philemon, Jakobusbrief, sollte eher in der Bibelstunde
als im Religionsunterricht behandelt werden. Einzelnes aus den
Briefen kann ja in den Sprüchen, die die Kinder im
Katechismusunterricht lernen, behandelt w*erden. Gute Wegleitung gibt
in dieser Hinsicht das überaus wertvolle Textbuch Fankhausers,
im Anhang zu seinem Werke „Die Biblische Geschichte in
Sonntagsschule und Religionsstunde, Kober, Basel, III. Aufl., 1915".
Aufmerksam sei gemacht auf die absichtliche Durchbrechung
der chronologischen Reihenfolge im Behandlungsgang, diese soll
in der Repetition eingeprägt werden, aber nicht Anlass zu
psychologischen Schnitzern sein. Die Abwechslung zwischen alt-
und neutestamentlichen Stoffen kann nur belebend wirken.
Allerdings wären zu grosse Sprünge vom Übel. Endlich ist zu
bemerken, dass auch innerhalb der einzelnen Geschichte eine
Auswahl aus dem Text getroffen werden muss, was sich aber
dem, der sich sorgfältig präpariert, von selbst ergibt. Nur darf
die Auswahl nie so geschehen, dass die Pointe fehlt oder ein
wesentlicher Zug gestrichen wird, etwa weil er einem zu
wunderbar ist. In jeder Stunde ist eine Geschichte als ein
geschlossenes Ganzes zu behandeln. Dabei denke man bei der
Vorbereitung nicht an die Ausfüllung der Stunde, so dass der
äussere Umfang einer Geschichte zum wesentlichen wird,
sondern gehe darauf aus, einen Gedanken durch kräftige Erzählung

ins Licht zu rücken. Im übrigen halte man sich an
2. Tim. 2, 15 : „Befleissige dich, Gott zu erzeigen einen
rechtschaffenen und unsträflichen Arbeiter, der da recht teile das
Wort der Wahrheit."

Wie gestaltet sich aber die einzelne Unterrichtsstunde?
Auf dieser Frage müssen wir vor allem verweilen. Hier zeigt
sich die Treue in der Sorgfalt und Geduld. Wir sind verpflichtet,
unsere Bequemlichkeit aufzupeitschen und unsere Verschlossenheit

zu durchstossen. Es gilt hier, was Sundar Singh gesagt hat:
„Wenn wir sind wie die Flüsse, die am Hermon entspringen,
die in der Wüste und im Toten Meer versanden und versalzen,
dann sind wir tot, und aller Zufluss von der Quelle wird uns
nur zum Fluch. Wehe den Lehrern, die nicht wuchern mit den



— 153 —

empfangenen Gaben!" Es mag sein, dass einmal eine Stunde gut
ist, die wir schlecht gaben, wie oft eine unpräparierte Predigt
mehr einschlägt als eine gut disponierte und geschriebene. Aber
der heilige Geist wird doch mehr verstehen als der Verführer
Erfolg zu zeigen vermag, und der soll uns nicht sagen müssen,
was er einst Claus Harms nach seiner ersten freien Predigt
sagte : „ Claus, du bist faul gewesen "

Jede Kleinigkeit ist der Beachtung wTert. Schon wie wir
anfangen. Was sagt es dem Kind, wenn wir beginnen : „Jetzt
wollen wir weiterfahren" Es wird aber gewonnen, wenn wir
frisch hergefahren kommen: „So, jetzt erzähle ich euch, wie
der Abraham in den Krieg ziehen musste". Wir nennen eine

Zielangabe, sie soll kurz, erwecklich, packend, konkret sein,
darf aber nicht schon den Hauptgedanken der Geschichte
vorwegnehmen, also nicht lauten : „Nun nehmen wir durch, wie
der Abraham den Lot aus der Gefangenschaft befreit und gar
nicht an sich selber denkt", oder moralisch-didaktisch: „Nun
wollen wir von Abrahams Selbstlosigkeit hören" Wenn wir
denken, werden wir diese Fehler nicht begehen, aber man denkt
oft nicht daran, zu denken, und dann sind sie schon da.

Die Hauptarbeit ist die Erzählung der Geschichte selbst.
Diese wird aber öfters gewinnen, wenn eine kleine Vorbesprechung

die Samstagsarbeit macht, die die Sonntäglichkeit, die
über der Erzählung liegen soll, vorbereitet. Zum Beispiel bei
der Erzählung von Lots Errettung können wir Fragen nach
den Vorgängen, die sich vor dem Auszug in den Krieg
abspielen, stellen. Die Kinder wissen noch etwas aus der Erinnerung

an die Aufregung von 1914. Beim Gleichnis vom Sauerteig
fragt man die Kinder, was sie beim Backen beobachtet haben.
Die Vorbesprechung kann aber auch ganz wegfallen. Was in
sie gehörte, kann in die eigentliche Erzählung* eingeflochten
werden. Auf alle Fälle sei sie knapp, erfrischend. Man klaube
nichts aus den Kindern heraus, was man erst in sie

hineinzwängen muss. Man mache nichts Künstliches, sonst stört man
das Kunstwerk.

Denn ein Kunstwerk soll nun die Textgestaltung sein. Die
Darbietung muss deshalb mit einem Wort lebendig sein. Zu
verdammen ist es, die Geschichte, ehe man sie erzählt, lesen
zu lassen oder gar sie gar nicht zu erzählen, sondern einfach
als Lesestück zu behandeln. Denken wir doch daran, wie das



— 154 —

Volk die Volksgeschichten aufnahm Die Märchenfrauen
erzählten. Die Mütter, als sie noch nicht durch Kaffeekränzchen
in den oberen Schichten und durch die Arbeitssklaverei in den

untern verdorben waren, erzählten. 'H m'axiç e'f àxoijç, „der
Glaube kommt aus der Predigt1', Röm. 10, 17. „Ihr werdet meine
Zeugen sein", Apostelgesch. 1, 8. Die Bücher entstanden erst,
als die ersten Zeugen zu sterben anfingen. Das Kind nimmt
die Geschichte am ehesten vom Lehrer an, es gilt auch hier:
„Die Frommen sind die Bibel, die von der Welt gelesen wird."
Darum muss der Lehrer zuerst die Geschichte als sein Eigenes
besitzen. Wenn er von seinem Eigentum gibt, dann empfindet
sie das Kind als Geschenk; wenn er selbst mühsam aus dem
Buche „stiehlt", dann muss das Kind denken, was dem Lehrer
so viel Mühe mache, müsse für es auch Mühsal sein.

Aber wie ist zu erzählen? Früher hatte man die Ansicht,
dass der biblische Text, so wie er vorliegt, eo ipso auch kindlich

sei. Die Ehrfurcht vor der Bibel führte zum Aberglauben
an die biblische Form. Gewiss, es gibt nichts Grösseres als das
biblische Wort, aber gerade wo dieses durch Knappheit, Tiefe,
Gewalt, Göttlichkeit am grössten ist, ist es nicht am
kindlichsten. Es ist kindlich gross für solche, die wieder Kinder,
Kinder Gottes geworden sind. Aber nicht für Kinder, die eben
doch noch bei allem Edlen im besten Sinn des Wortes Kinder
dieser Welt sind. Warum übersetzen wir die Bibel in unsere
Sprache? Sollte es verboten sein, sie daraus auch noch ins
Kindesdeutsch weiter zu übertragen Die neuere Religionspäda-
gogik aller Schattierungen hat Vertreter, die erkannt haben,
dass biblisch und kindlich verschiedene Dinge sind. Es sollte
möglich sein, auch die kindesdeutsche Übersetzung dem Geiste
nach treu zu vollziehen. So ist erste Regel: Werde den
Kindern ein Kind Beuge dich, wie es Pestalozzi auf dem Denkmal
von Lanz tut, zu den Kindern herab. Dazu gehört die Einsicht,
dass, wer eine Geschichte für sich „kann", sie doch noch nicht für
die Kinder „kann". Deshalb halten wir uns an bewährte
Erzählerregeln. Ich folge hier ATor allem Fankhauser, der
psychologische Erkenntnis mit schlichter Volkstümlichkeit verbindet.
Er gibt folgende Regeln an: a) Erzähle abschnittweise. Was
ungegliedert ist, ist ein Klotz, mit dem man nichts anfangen
kann. Was gegliedert ist, hat Leben, ist ein Organismus, b)
Erzähle lebendig, anregend! Man frage zwischenhinein. Eine ge-



— 155 —

wisse nicht nervöse Abwechslung erquickt. Der Kontakt wird
nur erhalten durch Zusammenarbeit (Prinzip der Arbeitsschule).
Die Fragen seien Erinnerungs-, Leit-, Prüfungsfragen („Was
hättest du getan ?"). Verboten ist, zu fragen, was man selbst
nicht weiss. Die Fragen seien W-Fragen, nie solche, die auf
ein Worträtsel hinauslaufen, c) Erzähle einfach und verständlich!

Brauche den Dialekt. Setze nichts voraus! Meide jedes
Pathos Fernliegendes zeige durch Bewegung, Abbildungen, in
Natura (Senfkörnlein). Meide aber auch die falsche Überkindlichkeit,

d) Erzähle anschaulich und ausführlich „Anschauung
ist das Fundament aller Erkenntnis", sagt Pestalozzi. Kinder
wollen sehen. Die Ohren sind in Augen zu verwandeln. Alte
Kunstmittel sind die Ausmalung und die direkte Rede. Für die
Ausmalung lerne man von den Kindern selbst, die oft beim
"Wiedererzählen einzelne Züge beifügen. Man erzähle nie blasser
als die Bibel. Aus einem Satz kann man eine ganze Geschichte
machen (Gleichnis vom Schatz im Acker). Max Paul („Für Herz
und Gemüt der Kleinen") hat darauf aufmerksam gemacht,
dass die biblischen Geschichten in der Bibel meist zu kurz
erzählt sind. Man male aber nicht um der Augenblickswirkung
willen aus, nur um zu vertiefen. Das Ausmalen soll die Frucht
der Vertiefung des Pfarrers in den Geist, den wesentlichen
Gehalt der Erzählung sein, nicht willkürliche Dichtelei. Jeder sei

zwar ein Dichter, aber er bedenke, dass Dichtung im geistigen
Verstände des Wortes Wahrheit sein muss. Gut ausmalen kann
nicht der, der den Text liest und dann denkt : „Was kann ich
daraus machen?", sondern wer sich besonders auch ausser der
knappen Zeit, da er sich auf die besondere Geschichtsstunde
vorbereitet, gründlich in die Bibel vertieft. Die Bibel muss
zuerst uns gestaltet haben, ehe wir sie wieder aus uns gestalten
können. Bete hierfür um die Leitung- durch den heiligen Geist.
Des Menschen Geist ist für diese Aufgabe zu klein. Man knüpfe
an Bekanntes an, man schildere die Vorgänge nach ihrem
innern Werden, nicht nur die Taten, sondern auch die Gedanken,
die Triebe in den Personen. Fankhauser nennt das : „Den
Personen unters Brusttuch sehen". Man erkläre alle Schwierigkeiten

im Verlauf der Erzählung selbst, flechte die Gedanken,
auf die man zusteuert, organisch in die Darbietung ein. Urteile,
die zur Geschichte gehören, lege man den handelnden
Personen womöglich selbst in den Mund. Der Lehrer soll be-



— 156 —

scheiden sein und nicht mit seinem Urteil zwischen das
aufnehmende Kinderherz und die lebenden Personen der Handlung
treten, er moralisiere nicht, sondern zeige. Bilder zeige man
jetzt mitten zur Erzählung. Der Lehrer lasse die Personen
sprechen, die direkte Rede wirkt belebend. Darum braucht sie
auch die Bibel so oft. Es ist mir unverständlich, wie man
biblische Gespräche, wie das zwischen Abraham und Isaak beim
Gang zur Opferhöhe, abkürzen oder gar auslassen kann.
Endlich: Nimm dir Zeit! Gut Ding will Weile haben. Erzähle
langsam, nicht nach der militärischen Methode, wo es immer
heisst: „Pressieren, pressieren!" Wer aus Faulheit oder
selbstverschuldeter Armut zu kurz darstellt, dem könnte beim
Repetieren das Kind mit Recht entgegenhalten : „Ich wusste, dass
du ein harter Mann bist, du erntest, wo du nicht gesät hast"
(Fankhauser). Wir müssen mehr Samen ausstreuen, als wir
Pflanzen erwarten dürfen. Summa summarum : man wende sich
an die Phantasie des Kindes, sein Aufnahmeorgan, und an sein

Gemüt, seine lebendige Vorratskammer. Nie darf vergessen
werden, dass der erste Eindruck oft für's ganze Leben haftet
und entscheidend ist. Man kann mit der gleichen Geschichte
Abneigung gegen alles Göttliche oder Liebe zu Gott erzeugen.
Je nachdem man sie als harte Speise oder als wohlzubereitete
auf den Tisch bringt. In wenigen Stunden entscheidet der
Lehrer oft in den Kinderherzen darüber, ob sie auch später
in dieser Weit der Bibel noch Wohnung nehmen wollen, oder
ob sie es vorziehen, andere Kost, die ihnen schmackhafter
vorkommt, zu suchen. Du hast vieles in der Hand und mir ist angst,
wenn es einmal heisst: Gib Rechenschaft von deinem Haushalt!

Nochmals: diese Darbietung ist die Hauptsache. Gerade
weil der Lehrer hier hinter den Stoff, die Personen der
Geschichte, die Gestalt des göttlichen Wortes zurücktreten muss,
gerade darum muss hier das Wichtigste geschehen. Nicht, was
des Lehrers Meinung- ist, segnet die Kinder, sondern was aus
der reinem Welt des Wortes in sie eingehen kann. „Wer mir
nachfolgen will, verleugne sich selbst", gilt auch hier, ohne
dass wir deshalb diese Textgestaltung als ein Kreuz empfinden
mussten, an dem wir besonders schwer zu tragen hätten.
Wenigstens trüge auch hier das Kreuz den, der es trägt.

Früher hielt man die Besprechung der Geschichte für den
Hauptschlag. Es ist auch nicht zu leugnen, dass hier viel zer-



— 157 —

schlagen wurde. Während der Erzählung lebt der Schüler in
der heiligen Welt. Man sehe zu, dass man ihn nicht durch
die Besprechung in die oft unheilige des eigenen moralistischen
Herzens herauslocke. Das früher hier so beliebte Frage- und

Antwortspiei konnte unter einem guten Diskussionsleiter gewiss
anregend sein. Zug ist schon hineinzubringen. Aber die Luft
wird leicht intellektualistisch : Vorstellung, Urteil, Verstand
treten in Aktion. Das ist nicht einfach falsch. Auch hier ist
religiöse Wärme möglich, aber weniger leicht. Darum eile
man durch dieses Feld zum Ziel, man verweile nicht. In einer
guten Darbietung wurde vieles von der Besprechung schon

vorweggenommen, vielleicht auch einmal alles. Es gilt nur
noch, zu vertiefen. Die Fragen hänge man nicht in die Luft
abstrakter Begriffe, sondern an die Personen, z.B.: „Von wem
haben wir hier gehört?" — „Wer ist euch am liebsten
geworden in dieser Geschichte?" Man tendiere nicht auf die
Äusserung- des Urteils der Kinder hin, sondern auf die
Einsicht in die Art, wie Gott die Handlungen, Worte, Gedanken
der betreffenden Personen beurteilt. Wo Kinder altklug richten
möchten, darf nicht der Hinweis auf die eigene Fehlbarkeit
übergangen werden. Böse Handlungen sind nicht lange zu
besprechen, wir wollen's nicht den Schwrätzern und
Lokalblättern nachmachen, die das schon besorgen. Wir erziehen
durch kräftige, menschliche Vorbilder, an denen wir aber wie
z. B. an Jakob, Simson, David, Petrus die Schwächen nicht
verschweigen. Oft kann hier auch die sog. Verknüpfung, die
Herbart-Zillersche Formalsstufe : Assoziation, vorweggenommen
werden. Sie dient ja der Verallgemeinerung des Gedankens.
Man ziehe aber lieber nur eine bekannte, verwandte Geschichte
heran, und diese sorgfältig, als dass man zwei, drei bis vier
nur mit einem Sticlrwort nenne. Meist aber wird es das Richtige

sein, die Besprechung nur auf den zu erlernenden
Bibelspruch hinzuleiten. Man gestalte die ganze Besprechung so,
dass der Spruch wie eine reife Frucht vom Baume falle.

Ich bin nämlich dafür, und hier habe ich Erfahrung, dass
man zu jeder Geschichte einen Bibelspruch lernen lässt, besser
gesagt, aus der Geschichte als dazu. Dies Wertlegen auf die
Bibelsprüche mag protestantisch klingen. Es ist aber die
einzige Möglichkeit, in unserm kurzatmigen, einstündigen
Religionsunterricht den Kindern etwas Festes für das Leben mit-



— 158 —

zugeben. Den Katechismus vergessen sie. Wir wollen uns
hierüber keine Illusionen machen. Aber Bibelsprüche sitzen
fest, wenn man sie tief ins Herz eingräbt. Sie sind Saatgut,
und zugleich solches aus der besten Musterwirtschaft.
Bibelsprüche sind an sich oft unverständlich, darum eben erzählen
und besprechen wir die Geschichte so, dass die Kinder sie

spüren, den Zusammenhang mit der Lebenswahrheit — in der
Bibel heisst Wahrheit immer Wirklichkeit — spüren. Die
ganze Erzählung ziele deshalb spruchwärts. Es ist falsch,
wenn wir einen Spruch lernen lassen, der dann noch extra
erklärt werden muss. Die Erklärung kann nie erklären wie
die Geschichte. Die Sprüche werden abgestuft, für kleinere
Schüler wähle man kurze, helle, leichtverständliche, z. B. zu
Abrahams Kriegszug: „Mit Gott wollen wir Taten tun", die
schwere Definition des Glaubens in Hebr. 11, 1, aber nicht
zu Abrahams Glaube, wenn man diese Geschichte den Kindern
der untersten Stufe erzählt, sondern eher zu einer Erzählung
der Apostelgeschichte. Die Erzählung hinterlässt einen
Gefühlseindruck, dieser kann, mit der Zeit wenigstens, was seinen
gedanklichen Kern betrifft, verschwimmen. Darum machen
wir den Eindruck noch durch den Spruch fest. Mit Steinen
baut man. Biblische Wahrheit werden wir immer auch in
biblischen Worten am besten sagen. Man lasse einen Spruch
lernen. Man halte sich an eine bestimmte Übersetzung (Luther
dünkt mich immer noch die beste, nur korrigiere man
altertümliche Worte, wie „sintemal", „allzumal" etc., in unsere
heutige Sprache). Im übrigen sei man nicht zu ängstlich wegen
der Divergenz der Übersetzungen. Ich habe die Erfahrung
gemacht, dass man die Bibelworte meist auch in recht sonderbarem

Übersetzungskleid wieder erkennt. Man suche nur nach
der Treue gegen den biblischen Sinn, den man über die
traditionellen Übersetzungsfehler, etwa Luthers, stellen darf und
soll. Ich schreibe den Spruch immer an die Tafel und lasse
ihn von den Kindern in ein Heft schreiben. Sie haben
offenkundig grosse Freude daran und empfinden es bei der Kürze
dieses Lernstoffes nicht als Last, den Spruch aufs genaueste
lernen zu müssen. Grössere können ein Spruchheft nach
besonderen Gesichtspunkten anlegen.

Auf den Spruch kann man noch eine Anwendung folgen
lassen. Die schon erwähnte Stufe der Verknüpfung* leistet hier



— 159 —

oft gute Dienste, besonders wenn man nicht nur mit einer
biblischen Geschichte, sondern mit Stoff aus andern
Schulfächern verknüpft. Wir sollten die Lesebücher der Schulen,
die die Kinder besuchen, kennen. Wir sollten das Leben des

Kindes kennen. Es ist fatal, wenn das Kind den Eindruck in
das Leben mitnimmt, dass Religion ein „Fach" sei. Die
Fachreligion ist des Teufels Herzensdisziplin, sein Spinnennetz für
tausend ehrbare Menschen, die nicht über die Gedankenwelt
ihres Christentums in die Lebenswelt, die Paulus mit dem
Wort „Gehorsam des Glaubens" charakterisiert, vorgedrungen
sind. Verknüpft die Verknüpfung Stoff mit Stoff, so will die

Anwendung den Schritt aus der Schule hinaus ins Leben
veranlassen. Psychologisch betrachtet, lässt sich diese letzte
Herbartsehe Stufe so begründen: das Erzählen bringt eine
Herabsetzung des Wirklichkeitsgefühls mit sich, das Kunstwerk
gehört noch in die Welt des Scheins. Das Gefühl für die
Wirklichkeit der Gegenwart ist eliminiert. Das zeigt sich einerseits
darin, dass bei lebhaftem Erzählen dem Kind die Schulstube
verschwindet, anderseits auch das Nacherleben des Leidens
ihm zu einem ästhetischen Genuss werden kann. Es stellt
grosse Anforderungen an den Takt des Lehrers, wenn er, ohne
der Geschichte zu schaden, von der Geschichte in die
Wirklichkeit des gegenwärtigen Lebens und Sollens überleiten muss.
Dies muss aber geschehen. Mit aller Macht müssen wir den
Kindern klar zu machen trachten, dass es nicht genügt, die
Geschichten zu wissen und schön erzählen zu können, sondern
dass die Religionsstunde fürs Leben, ganz fürs Leben da ist.
Sie sollen nicht ästhetisch ergriffen, sondern ethisch gepackt
werden. Die Geschichte darf nicht nur als ein ideales Schwebevorbild

vor ihnen hängen, so dass sie zu dem Gefühl kommen :

Ja, so sollte es sein, ich sollte eigentlich! Diese bloss vorsätzliche

Religiosität mit ihrer bekannten Begleiterin der demüteln-
den Empfindsamkeit ist der Tod alles wahren Christentums.
Das hat uns stinkend gemacht unter den Kanaanitern. Es

muss der Wille erzeugt werden: Da hindurch muss es bei
mir! Gehorsam ist die Nahrung des Christenlebens. „Der
Mensch lebt von einem jeglichen Wort, das aus dem Munde
Gottes geht, wenn er's tut", sagt Fankhauser geradezu
klassisch. Dies wird aber nicht erzeugt, indem man daherlang-
weilt: „Seht, so müsst auch ihr". Das heisse ich: Gesetz



— 160 —

predigen. Das Evangelium zeigt das „Kann". Es löst den
Glauben an die Auferstehungskräfte, an den gegenwärtigen,
lebenden Heiland aus. Darum zeige man an den Personen
die Kraftquelle auf, die sie so handeln liess. Man beleuchte
die Hilfe, die nur durch den Mut des Es-mit-Gott-Wagens, eben
des Gehorchens, dem Menschen zufiiesst. Nicht die Sünde ist
Selbstverwerfung, aber die Nichtaufnahme des erschienenen
Erlösers, der Unglaube. Die Anwendung sei ein Scheinwerfen
auf die realen Zustände, nicht Sündenschwatzen wollen wir
erregen, sondern Erkenntnis der getanen Sünde, ohne
Sentimentalität. Beim Blick in die Zukunft sind Lagen zu berühren,
in die das Kind wirklich kommen kann. Das erfordert
Mitleben, Vertiefung. Man schweige lieber, als dass man hier
improvisiere oder jede Stunde mit ähnlichen Moralismen
ausfülle. Man bleibe nicht an der Peripherie äusserer Vorschriften
stehen, sondern leuchte ins Zentrum, ins Verhältnis zu Gott,
zu Christus. Man wecke die Erfahrung durch Ermunterung
zum Gebetsleben. Hier darf man sich nicht scheuen, dem
Kinde zu zeigen, dass es auch um Kleines beten darf. Schwer,
aber wichtig ist allerdings die Vertiefung, die nicht Bettler,
sondern Beter erzieht, die sich an seiner Gnade, an der Gegenwart

Christi genügen lassen. Wie wir's sagen, macht aus, ob

es aufgenommen wird, liier gilt die Devise: Einheitlich,
konkret, originell Man zeige den einen Gedanken an einigen
Beispielen auf, man bringe keine Predigt, sondern übersetze die

grossen Taten der biblischen Geschichte in die kleine Welt
des Kindes. Dafür muss man es kennen. Durch Umgang,
Erinnerung an die eigene Kindheit, in letzter Linie vielleicht
auch durch Studien in der Kinderseelenkunde kann solche
Kenntnis erworben werden. Originalität lässt sich allerdings
nicht nachahmen. Auch der originell Geartetste kann nicht
alles so kraftvoll demonstrieren wie Christian Heinrich Zeller
in Beuggen, der, um das Geheimnis des Glaubens aufzuzeigen,
den Kindern seine Uhr hinhielt und sie demjenigen versprach,
der hervorkomme und sie hole. Keiner glaubte es ihm, bis
ein Bürschlein kam — und sie erhielt. Da wussten alle, was
Glauben sei. Das beste wäre, wenn wir immer zu sofortiger
Tat aufrufen könnten, aber das ist selten möglich. Etw*a beim
Gleichnis vom barmherzigen Samariter liesse sich sagen:
„Kennt ihr die kranke Frau Hasler am Riederweg, die hat



- 161 —

schon lange ihren Holzanteil ungesagt hinter dem Haus liegen.
Wer will hingehen und ihr den diese Woche sägen und
spalten?" Aber Gelegenheiten lasse man sich nicht entgehen, auch
solche nicht wie die, bei der Josephsgeschichte einer Klatschbase

zu sagen: „So, du willst's grad machen wie der Joseph!
Siehst du jetzt, wie fein das ist?!"

Die in den Sonntagsschulen beliebten Geschichtlein
verwende man mit Vorsicht, dann und wann eine kräftige
Parallelerzählung ist von grossem Wert. Der Kollege, der mir schrieb :

„Wir müssen uns vor der Vergangenheit hüten, die biblischen
Geschichten müssen Gegenwart w erden durch Erzählung von
Beispielen, die unter uns vorkommen", hat sehr recht. Aber
das Geschichtlein darf nicht das überwichtige Dessert werden,
das die Kinder verschleckt macht, so dass sie das Hausbrot
nicht mehr kosten wollen. Das wäre ärger als ein wenig
Hungerkur.

Doch genug. Ich verstünde es, wenn einige von Ihnen
ungeduldig geworden, das genannte Schema schon eifrig für
die Diskussion unter die schwachen Punkte des Referates notiert
hätten. Denen darf ich sagen : „Ich meine es gar nicht so."
Wie schon angedeutet, liegt mir nicht sehr viel an diesen
Herbart-Zillerschen Formalstufen, auch in der hier vorgetragenen

erweichten Form derselben nicht. Man mache es fröhlich

anders, werfe die Reihenfolge um, mische, lasse aus Das
Kind darf nicht merken, dass wir im Präparationsheft eine
Disposition haben. Es soll nicht wissen : So jetzt ist das Schönste
vorbei, jetzt kommt noch die Predigt. Aber es soll noch weniger
merken dürfen, und darin liegt der Wert der Vergegenwärtigung

dieser Grundlinien: Der Herr Pfarrer hat's allweg auch
nicht recht gelesen, er sagt alles durcheinander.

Nur noch ein Wort zur Wiederholung. Wenn Zeit bleibt,
so lasse man die Kinder gleich nach der eigenen Darbietung
nacherzählen. Es geschehe abschnittweise mit Teilzielangaben,
etwa so: „Du, Hans, erzähl' mir, wie es dem Joseph im
Gefängnis erging." „Frieda bericht' uns, was es dem Mundschenk
und dem Mundbäcker geträumt." „Otto weisst du noch, wie
sich die Träume erfüllten ?" usw. Aber man lasse nacherzählen.
Das Abfragen sei Ausnahme, da die Kinder da leicht erraten,
ohne dass man darüber klar werden kann, ob sie die Geschichte
erfasst haben. Wer meint, sie könnten nicht erzählen, hat es

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 3, 1922. 12



— 162 —

nicht geübt, hat zu wenig Geduld oder hat selbst schlecht
vorerzählt. Zu Hause lasse man die Geschichte lesen und dann
in der nächsten Stunde wieder erzählen. Aber auch hier lasse

man keine Schablone aufkommen, man darf ruhig einmal zuerst
die neue Geschichte darbieten und dann beide nacheinander
wiederholen lassen. Ein Frevel an der Kinderseele ist der
Rat Meyenbergs, 30 Minuten für die Repetition zu verwenden
und 10 am Schluss der Stunde für die Erzählung der neuen
Geschichte. Man wiederhole oft immanent, d. h. unter dem
Erzählen anderer Geschichten in der Verknüpfung. Das
Auswendiglernenlassen der Geschichten ist nicht viel wert. Ein
Kollege heisst es mit Recht eine Grausamkeit. Bei Liedern ist
das Auswendiglernenlassen gut, bei Prosa ist es

Kraftverschwendung und Selbstbetrug. Denn die Kinder kennen die
Geschichten noch nicht, wenn sie sie auch „können". Nur
Worte Jesu, wichtige Aussprüche im Text lasse man
memorieren. Man füge dann und wann, immer nach Abschluss
einer Gruppe von Geschichten, eine besondere Repetitions-
stunde ein. Diese gestalte man abwechslungsreich, man stelle
unerwartete Gesichtspunkte auf. Man lasse zwischenhinein
singen. Dann und wann darf man auch eine Geschichtengruppe
wie die Josephsgeschichte aufführen lassen. Bei Grösseren

wage man grössere Rückblicke, Übersichten über das ganze
alte Testament. Hier kann gewonnen werden, was zwei
Kollegen in verschiedenem Sinne anregten. Man kann Geschichte
bieten, statt nur Geschichten, und man kann auf den Verlauf
der Heilsgeschichte aufmerksam machen. Fruchtbar kann bei
begabteren Schülern die Repetition nach grossen Haupttiteln
werden, z. B. : „Die Kinder der Bibel" (alle Geschichten, in
denen Kinder die Hauptpersonen sind), „Die Knechte und
Mägde im alten und neuen Testament", „Der Glaube", „Das
Reich Gottes", „Die Bekehrung" (Geschichten, die den
Vorgang der Bekehrung erhellen). Mit Kleinern wiederhole man
nach äussern Gesichtspunkten, mit Grössern nach innern
Zusammenhängen.

Eine wichtige Frage haben wir noch nicht berührt: die

Frage nach der Wahrhaftigkeit des Lehrers in der Darbietung
des Stoffes. Teils aus wunderscheuem Rationalismus, teils aus
textkritischen Bedenken erstehen heute vielen bittere Seelennöte.

Soll der Geistliche diese auch den Kindern zeigen Das



— 163 —

ist eine schwere Frage. Viele von uns werden allerdings heute
die Wunderscheu nicht mehr teilen. Eine gewisse Freude am
Irrationalen durchquellt wieder vieler Frömmigkeit. Es ist
auch unleugbar, dass es Tatsachen gibt, die uns wenigstens
zu jener Bescheidenheit zwingen, die im Wunder nicht das

Unmögliche, sondern nur das vorläufig nicht Erklärbare sieht.

Andere werden nur das Reden darüber meiden, aber in Gott
doch bestimmt und ohne philosophische Mentalreservation den

sehen, der über allen Menschendingen steht, auch über „unsern"
Naturgesetzen. Ich bekenne, dass ich so denken muss. Aber
wenn man eben nicht so sehen kann? Und wenn einem ein

Text historisch fraglich wird Dann, glaube ich, soll man nur
sagen, was man im Geist der Wahrhaftigkeit sagen kann, die

Kritik und Sonderung- aber in der Präparation vornehmen und
solche Geschichten, bei denen man das Wesentliche weglassen
musste, überhaupt nicht behandeln. Grössern Schülern aber
darf man gelegentlich einen Einblick in die Problematik der
Wunder ermöglichen, allerdings mit verantwortungsbewusster
Sorgfalt und nicht ohne gewissenhafte Selbstprüfung vor Gott.
Die Schüler der letzten Klasse soll man auch unterscheiden
lehren zwischen Gottes Wort und Menschen Wort in der Schrift,
damit sie nicht mit den historischen Widersprüchen das
Objektive in ihr aufgeben.

Hier möchte ich beifügen, dass ich es für das richtige
halte, dass den Kindern des siebten und achten Schuljahres
der biblische Text selbst vorgelegt werde. Bei gutem Willen
werden sich die Mittel zur Anschaffung von Bibeln finden lassen.
Die Frage ist nur, ob alle Texte oder eine Auswahl gebraucht
werden soll. Das Neue Testament ist unbedingt vollständig
nicht durchzunehmen, aber als Text den Kindern in die Hände
zu geben. Ob man den alttestamentlichen Text ebenfalls
unverkürzt oder in der Form einer Auswahl (Familienbibel, Schulbibel)

im Unterricht verwenden soll, ist eine Frage, über die
ich mir noch kein fertiges Urteil bilden konnte. Die bekannten
Bedenken gegen die Vollbibel sind ernst zu nehmen. Sie haben
in Deutschland zum Siege des Schulbibelsystems geführt, können
aber auch überbetont werden. Der Gebrauch der Bibel ist
durch Übungen im Aufschlagen des Textes zu erleichtern,
besonders sollen auch Kopfübungen gemacht werden. („Ich schlage
die Bibel auf bei Kol. 3 ; ist nun Galater 5, 7 weiter vorn oder



— 164 —

weiter hinten?"). Die Kenntnis der Reihenfolge der Bücher
ist dafür unentbehrlich. Hier ist die einzige Stelle im
biblischen Geschichtsunterricht, wro ich fröhlichen militärischen Drill
anwende. Wenn wir das Neue Testament den Kindern geben,
gäbe ich am liebsten den Luthertext oder unter den neuern
Übersetzungen die Mülheimer Ausgabe. Gebraucht man einen
Bibelauszug, so kommt vor allem die Glarner Familienbibel
oder die Schulbibel von Schuster und Lueken in Betracht.

Wie präpariere ich mich Darauf haben die Kollegen
verschieden geantwortet. Drei sagen: „Vor allem durch die Bibel
selbst." Viele werden das gedacht und nicht gesagt haben.
Es ist wirklich eine Gefahr, gerade für den gewissenhaften
Geistlichen, zu Vielerlei zu lesen und darob nicht mehr zur
Besinnung zu kommen, zu jener Vertiefung- und selbständigen
Empfängnis des biblischen Textes, die nur in betend-medi-
tierendem Sich-Vertrautmachen mit dem Worte selbst möglich
ist. Wir Abendländer können im allgemeinen schlecht
meditieren, aber am Wort können wir es und sollen wir es. In der
Stille werden uns die tiefsten Erkenntnisse und Kräfte
geschenkt. Daneben darf man als Hilfsmittel Bücher benutzen.

Gelesen haben muss man: Fankhauser, Die Biblische
Geschichte in Sonntagsschule und Religionsstunde. Ein Kollege
sagt dasselbe von Max Paul : Für Herz und Gemüt der Kleinen.
Wertvolle Dienste leistet die Zeitschrift : Der Weg zum Kinde,
herausgegeben von Fankhauser, Kober in Basel. Viel erwähnt
werden die Präparationswerke von Staude, Reukauf-Heyn und
Stuckert.

Empfohlen werden ferner: Heiniger, Anwendungen zur
biblischen Geschichte; C. Kehr, Der christliche Religionsunterricht,

Gotha ; G. Mey, Katechesen, Herder, Freiburg ; G. Stäbler,

Vorbereitungen zum biblischen Unterricht, Stuttgart;
„Der SonntagsschullehrerA Ratgeber; J. Schuster, Handbuch
der biblischen Geschichte, neu bearbeitet von Holzamer, zwei
Bände ; J. P. Hebel, Biblische Erzählungen. Nicht vergessen
werden darf die Stuttgarter Jubiläumsbibel mit ihren vortrefflichen

Erklärungen, die rasch über die wichtigsten Schwierigkeiten

im Text hinweghelfen.
Für die Anwendungen sind zu verwerten : L. Ewald,

Beispiele des Guten ; L. Pestalozzi, Christliche Lehre in Beispielen ;

Stäbler, Erzählungen zu den Geschichten des Alten und Neuen



-- 165 —

Testaments, Holland und Josenhans, Stuttgart; von Viebahn,
Von der Landstrasse des Lebens; D. Witt, Der ewig reiche
Gott, Jugendbundbuchhandlung, Friedrichshafen ; E. Zeller,
Andachten für Kinder.

Vor allem verliere man über den Büchern und dem Amte
nicht den Zusammenhang mit dem Leben, den Nöten, den
Reden, den Oberflächlichkeiten und Tiefen der Laien. Wir
Theologen sind ein eigenes Geschlecht, und das Volk ist anders.

Zum Schluss erlaube man mir ein persönliches Wort : Was
ich sage, sage ich vor allem mir selbst. Besonders die Fehler
lernt man am besten kennen durch das eigene Unterrichten.
Vielleicht aber lässt sich jemand anregen zu selbständigem
Weiterforschen und neuer Lehrfreudigkeit. Dann will ich
dankbar sein.

Hellikon (Aargau).
Ernst Gaugler.


	Der Unterricht in der biblischen Geschichte : aus einem einleitenden Referat, gehalten an der Generalkonferenz der christkatholischen Geistlichen der Schweiz, Olten, den 8. Mai 1922

