Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 12 (1922)
Heft: 3
Artikel: Der Unterricht in der biblischen Geschichte : aus einem einleitenden

Referat, gehalten an der Generalkonferenz der christkatholischen
Geistlichen der Schweiz, Olten, den 8. Mai 1922

Autor: Gaugler, Ernst
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403970

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403970
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 14 —

Der Unterricht in der biblischen Geschichte.

Aus einem einleitenden Referat, gehalten an der Generalkonferenz der christ-
katholischen Geistlichen der Schweiz, Olten, den &. Mai 1922.

Die folgenden Ausfihrungen sind nur der erste Teil eines
Referates, das sich vor allem mit dem Lehrmittel fiir den Unter-
richt in biblischer Geschichte, das gegenwiirtig in der christ-
katholischen Kirche der Schweiz in Gebrauch steht, beschiftigt.
Da aber die Besprechung dieses Werkleins nur die schweize-
rischen Geistlichen interessieren diirfte, beschrinke ich mich
hier auf die Wiedergabe des ersten Teils, der die Frage beant-
worten mochte: Wie ist der Unterricht in biblischer Geschichte
zu gestalten? Kinige Sitze beziehen sich auf Antworten, die
mir auf eine Rundfrage bei den Herren Kollegen zugingen.
Ich hielt dieses Referat nicht, weil ich mich durch Erfahrung
oder besonders eingehende Studien dazu berufen fiihlte, sondern
auf Aufforderung hin, zum Zweck, eine fruchtbare Diskussion
anzuregen,

Der Kundige wird deutlich die pddagogischen Meister her-
aushoren, bei denen ich Kolleg gehort habe. Es ist keine ori-
ginelle Arbeit, sondern eine Darbietung, eine Handreichung,
mehr nicht. Ich denke mir als Leser auch nicht philosophische
»Athener*, die vor allem begierig sind, etwas Neues zu horen,
sondern lieber ,Berter“, die forschen, ob es sich also verhalte.

Jeder religios-sittliche Unterricht ist Erzieherarbeit, also
zarteste und schwerste Aufgabe zugleich., Jeder Arbeiter hat
bei seiner Arbeit ein Ziel vor sich. Man sollte meinen, je feiner
das ,Material®, das man bearbeitet, sei, um so sorgfaltiger sei
auch das Werk, das man schaffen will, im Geiste vorgebildet.
Aber wie das Gegenteil schon an der héuslichen Erzieherarbeit
zu beobachten ist, so leider auch bei der seelsorgerlich-reli-

Internat. kirchl, Zeitschrift Heft 3, 1922. |



— 146 —

giosen Erziehung. Es ist wohl nicht gewagt, zu behaupten, dass
wenige Religionslehrer tiber die néchste Zielsetzung (etwa die
Wissensbereicherung, die auch der Schulunterricht anzustreben
pflegt) sich griindlich das letzte Ziel, das Gott ihrer Arbeit setzt,
ofters vergegenwirtigt haben.

Diese Behauptung erhartet schon ein Blick in die Geschichte
des religiosen Unterrichts, tiber die ich im Interesse der Sache
einen ganz kurzen Uberblick geben will: Bis ins Zeitalter des
Pietismus kannte man keinen eigentlichen Unterricht in bi-
blischer Geschichte. In der urchristlichen Zeit war der Unter-
richt Einftihrung in die christliche Glaubens- und Sittenlehre ;
so in dem Unterricht, tiber den wir einen Begriff durch das
Religionslehrbuch des 2. Jahrhunderts, die Aideyi), gewinnen;
so im Katechumenenunterricht der Taufkandidaten, der nach
der Verweltlichung der Kirche immer sakramentaler und immer
kiirzer wurde, bis er zuletzt nach dem Allgemeingebriuchlich-
werden der Kindertaufe den Paten tibertragen wurde, die ihn
wohl nicht viel besser erteilten, als ihn heutige Paten auch er-
teilen wiirden. Hatte der mittelalterliche Beichtunterricht zuerst
noch seelsorgerliches Geprége, so wurde er allmihlich auch
zur Eintibung in das sakramentale Leben der Kirche entwertet.
Versuche zur Hebung der religiosen Jugenderziehung, wie sic
etwa unter Karl dem Grossen unternommen wurden, drangen
nicht durch. Die Schularbeit der Klosterschulen erreichte die
Massen nicht. Erst Luther erkannte von neuem die eminente
Wichtigkeit religioser Erzieherarbeit. Sein kleiner Katechismus,
den bis heute noch kein anderer Versuch an péddagogischer
Genialitit erreicht hat, war die Frucht lebendigen Erschreckens
tiber die entsetzliche Armut des Volkes an religioser Bildung.
Er war deshalb, wie dies bei Werken, die aus der Liebe zu
dem Menschen und aus einer Not heraus geboren werden, am
ehesten geschieht, eine helfende, nicht bloss eine wissenschaft-
liche Tat. Fiur den kirchlichen Stand jener Tage war er auf-
fallend undogmatisch, kindlich, einfach. Aber auch Luther lehrte
noch nur Lehre. Und die nachfolgende Orthodoxie im Protes-
tantismus und Katholizismus verstand es fein, Steine in den
kaum angepflanzten Garten zu tragen, wodurch der Religions-
unterricht der folgenden Zeit allerdings an Logik gewann, aber
die Kinder, die von den Gewichsen des Gartens essen sollten,
wieder religios verhungern liess. Es war deshalb abermals eine



— 147 —

Helfertat, als der Pietismus die Lebendigkeit der biblischen
Erzéhlungen und ihre Bedeutung filir die Veranschaulichung
der Lehre entdeckte und ins Licht riuckte. Besonders August
Hermann Franke gebiihrt hier das Hauptverdienst. Noch war
aber der Unterricht in biblischer Geschichte der Knecht des
Katechismusunterrichtes, und die ,2mal 52 biblischen Historien“
des Hamburger Rektors Johann Hiibner, die 1714 als erste Bi-
blische Geschichte herauskamen, um nach dem Wort Speners
,den Kopf ins Herz zu bringen“, mussten gelesen und aus-
wendig gelernt werden. Erst die heute viel verachtete Aufklé-
rung, der wir neben viel Ungliicklichem auch viel Gutes ver-
danken, merkte, dass man die biblischen Geschichten auch
erzihlen koénne. Seither ist es an ein freudigeres Darbieten
und Vermitteln gegangen, und nun, da der Religionslehrer selber
reden, das heisst aber in religiosen Dingen immer zeugen muss,
sollte es auch moglich sein, zu merken, wozu man als Zeuge
angestellt ist.

Ein Zeuge ist ein Mensch, der bei etwas dabei gewesen
sein muss, und zwar nicht nur bei einer ,Wahrheit®, sondern
bei Geschehnissen, die durch lebendige Wesen geschehen sind.
Ein Religionslehrer sollte ein Mensch sein, der vom lebendigen
Gott her kommt und zu IThm fithrt und vom lebenden Christus
Erfahrung hat und andere an der Hand nimmt, um sie auch
zu Thm zu bringen,

Damit haben wir zweierlei klar gewonnen: 1. Das Ziel des
Unterrichtes in biblischer Geschichte, wie das allen Religions-
unterrichtes ist, die Kinder zu Jesus Christus zu fiihren, und
2. Der Religionslehrer muss selbst eine lebendige christliche
Personlichkeit sein. Was das beides heisst, wollen wir noch
schnell genauer besehen:

Diese Zielsetzung ist eine hohe. Es ist leicht, examensfihige
Fertigkeit in der Kenntnis der biblischen Geschichten zu er-
reichen. Es ist noch leicht, wenn auch in unserer Zeit immer-
hin schon ordentlich schwer, sie fir die Teilnahme am Kkirch-
lichen Leben zu erziehen, in unserm Fall, sie zu treuen Christ-
katholiken zu machen. Aber es ist unzweifelhaft, dass wir erst
dann wirklich religiose Arbeit leisten, wenn wir allein Gott
fragen, was Er mit den Kindern will, was fur das Leben des
Kindes, ndmlich das wesenhafte, unverderbliche, seine unsterb-
liche Scele, das Wichtigste ist. Nur dann werden wir frei, kraft-



— 148 —

voll, freudig, wenn auch mit Zittern und Zagen unterrichten,
wenn wir im Dienst Jesu, des Christus, stehen und in den Kin-
dern die, die Thm gehoren, sehen. Dass die Liebe zu Jesus, die
wir in ihnen erzeugen sollen, nicht eine weichliche werden
darf, wird der vor Augen haben, der weiss, dass Religion haben
im Christentum Horchen und Gehorchen heisst. In diesem Ziel
sind nun alle sonst moglichen Teilziele inbegriffen, wie die Er-
ziehung zur Tilchtigkeit im Lebenskampf, die Einpflanzung der
Erkenntnis der ewigen Bestimmung des Menschen, der Wahr-
heitserkenntnis tiberhaupt. Nicht unbedingt inbegriffen ist darin
allerdings die Erziehung zu jener naiven Kirchlichkeit, die man-
chem ohne weiteres mit der Christusgemeinschaft zusammenfillt.
Dagegen ist sicher die Weckung echter Liebe zu allen, die
irgendwie, schwach oder stark ,den Namen unseres Herrn Jesu
Christi anrufen®, wie Paulus, I. Kor. 1, 2 die Christen kenn-
zeichnet, in dieser Zielsetzung eingeschlossen. Betont ist damit
aber auch, dass der Unterrichtende nicht auf Vollstindigkeit
in der Darbietung des ,Stoffes”, etwa vollstindige Behandlung
des Verlaufs der Geschichte des Volkes Israel ausgehen soll,
sondern mehr eindringlich als umfassend zu lehren sucht, mehr
mit den biblischen Personlichkeiten bekannt machen will, als
dass er liickenlose Kenntnis ihres Drum und Drans anstrebte.

Zur Personlichkeit des Geistlichen noch dies: Er muss
geistlich sein, d. h. nicht salbungsvoll, sondern mit jenem Ol
des (Feistes gestiirkt, das nicht ,6lig¢ macht. Dazu gehort das,
was der Pietismus Heilsgewissheit nannte, was das Johannes-
evangelium Wiedergeburt heisst. Nicht sein menschlich person-
liches Leben muss lebhaft sein, sondern jene Kraft, die aus dem
Gebete stammt, muss sein Leben, seine ruhige Lebhaftigkeit
in jeder Stunde ausmachen. Nur durch Jesus Christus gibt es
Leben aus dem Tode, ein noch so lebhafter Toter kann nur
Tod verbreiten, oder doch nur Scheinleben, z. B. intellektua-
listisches. Das schliesst die Binsenwahrheit in sich, dass nur
erziehen kann, wer selbt erzogen ist, wer sich selbst in die Hand
des gottlichen Erziehers legt. Hier, in Giebet und Selbsthingabe,
die vor jeder Stunde neu erfolgen miissen, liegt die Vorberei-
tung, die viel wichtiger ist als alle, von der wir noch sprechen
werden.

Eine schwierige Frage, die sich bei kritischen Zuhorern hier
einklemmen konnte, ist die nach der Lehrbarkeit der Religion



— 149 —

tiberhaupt. Namhafte religiose Personlichkeiten (Kutter, Nieber-
eall) haben diese Frage mehr oder weniger deutlich verneint,
aber — wie dies bei Menschen ebenso zu erleben ist — doch
weiterinder religionspidagogischen Arbeit intensiv mitgearbeitet.
Das Richtige an dieser These ist, dass sich zwar theologische
Aussagen ins Gedédchtnis anderer schieben lassen, dass sich
religiose Stimmungen: Gefiihle, wie Angst, Freude, Lust, durch
Ansteckung, wie A. E. Krohn sagt, tibertragen lassen, dass aber
nicht jener geheimnisvolle, unaussprechbare Vorgang, in dem
allein etwas Gottliches geschieht, jenes Unbeschreibbare, das
die Schrift Glauben heisst, gewollt, gar mit sicherm Erfolg be-
wirkt werden kann. Weil der Glaube seinen Ruhepunkt immer
in der Transzendenz hat, in Gott allein, darum kann man ihn
auch nicht psychologisch, sondern immer nur durch den heiligen
Greist, der Gott selbst ist, beschreiben. Und ,das Ohren, die
horen, geben“ steht nicht in unserer Macht. So sei es denn
unsere einzige Antwort auf die hier gestellte Frage: Wir miissen
lehren, als konnten wir alles lehren, wir diirfen aber nicht
vergessen, dass jedes Féserlein Kraft, das wir dafiir aufwenden
konnen, uns gegeben ist, dass wir also im wesentlichen nichis
machen koénnen, sondern alles Machen des Lehrers auch ein
Glauben sein muss, d. h.: ein Gott machen lassen. Wir sind im
besten Fall Werkzeuge, nicht wegen unserer Gebrauchbarkeit
gebraucht, sondern, weil Gott uns eben trotz allem in Dienst
nimmt. Das demiitigt und hebt, das legt uns die Last der Ver-
antwortlichkeit schwer auf, aber der, der uns die Last auflegt,
nimmt uns auch hilfreich die Angst um den Erfolg ab. Denn
es wird von einem Haushalter nicht Erfolg verlangt, sondern
nur, dass er treu erfunden werde. ,Man sucht nicht mehr¥, sagt
der Apostel, I. Kor. 4, 2; so wollen auch wir nicht mehr suchen.

Nun kénnen wir erst fragen, wie wir’s machen sollen, also
die Frage behandeln: Wie ist der Unterricht in biblischer Ge-
schichte zu gestalten ?

Haben wir eben von dem bloss psychologischen Phéinomen,
das die Etiquette ,Religion” trégt, hingewiesen auf das geheim-
nisvolle ,Anders als alles andere“, das in Gott ist, so wollen
wir nun nicht strenger sein als Gott und auch die psychischen
Materialien, die im Kinde bereitliegen, als solche benutzen.
Er hat sie gewiss nicht nur als etwas Boses belassen, wie einige
im Kampf gegen einen iibertriebenen Psychologismus zu be-



— 150 —

haupten scheinen. Die Ertrdgnisse psychologischer Forschung,
etwa tber die Kinderseele, tiber die Seelenkrifte, die die reli-
giose Mitteilung empfangen, werden in der religionspidagogi-
schen Literatur unserer Tage leicht so verwendet, dass man
an das Wort Blumhardts erinnert wird: Der Mensch miisse sich
zweimal bekehren, einmal von seiner Natur weg und dann zum
Natiirlichen zurtick, hier: von der Unkenntnis psychologischer
Voraussetzungen zur Vertrautheit mit ihren wichtigsten Erkennt-
nissen, dann aber zurtick zum Vergessen der Theorie ins Mit-
leben mit den Kindern, ohne dass man an ihnen an einem fort
psychologische Fangarme oder Abwehrspiesse beobachtet und
in Rechnung zieht. Das Richtige der modernen psychologischen
Binsichten lédsst sich auf die zwei Grundsétze zurtickfiihren:

1. Stufe den Stoff nach den Altersklassen ab.

2. Wende dich nicht nur an den Verstand und an das Ge-
didchtnis der Kinder, sondern an alle seine Seelenkrifte, an den
ganzen Menschen.

Darin ist der Herbartsche Fundamentalsatz: Es wird nur
aufgenommen, was das Interesse belebt, mitenthalten. Punkt 1
gibt uns Klarheit fiir die erste Methodenfrage: die Frage nach
der Stoffauswahl und Stoffanordnung. Punkt 2 beleuchtet alle
ttbrigen methodischen Erdrterungen.

Die Stoffauswahl richtet sich also nach dem Alter der
Schiiler. Hier sei gleich die alte Methode der konzentrischen
Kreise, nach der der ganze Stoff dreimal in immer schwererer
Form und ausfiithrlicherer Bearbeitung dargeboten werden soll,
gegeisselt. Das ist ein Gedanke, der in Gehirnen entstanden ist,
die vollig vergessen haben, wie’s ihnen, als sie Buben waren,
zumute war. Gewiss bekommen so die Kinder die Geschichten
sicher ins Wissen, aber sie bekommen sie auch griindlich satt.
Wie bitter ist es flir mich schon gewesen, wenn ich an Er-
wachsenen merkte, dass sie das Feinste alles schon ,gehabt®
hatten, wenn man dann in der Predigt jenen passiven Wider-
stand spiirte, den man Langeweile heisst. Die so Geimpften
bekommen allerdings die gesunde Krankheit, die sie aufriitteln
wiirde, nicht mehr leicht. Aber auch die Lehre von den
Kulturstufen, nach der das Kind mit dem Volk Israel die reli-
giose Entwicklung mitmachen muss, weil sie nach der Meinung
der gelehrten Herren seiner eigenen religiosen Entwicklung am
besten entspricht, ist religionspidagogischer Darwinismus, an



— 151 —

dem wie am naturwissenschaftlichen Richtiges sein mag, aber
solches, das von der Wirklichkeit korrigiert wird, wie die
orthodoxe Naturwissenschaft vergangener Zeiten heute umge-
dacht worden ist. Richtig aber ist, dass man dem Kinde nicht,
weil man ,jetzt dazu kommt®, etwa das Gleichnis vom Sauer-
teig im dritten Schuljahr darbieten darf. Es wére fiir die Mutter
auch bequemer, die Kleinsten gleich mit den andern an den
Kartoffelteller zu setzen, aber sie wissen, warum sie es nicht
tun. So gebe man den kleinen Schiilern ebenfalls Milch, die
Kartoffeln der Mittelstufe, die angreifenden, starken Speisen nur
den grossern. Unter den Kleinen verstehe ich die Schuljahre 1
bis 2, unter Milch beispielsweise die Josefsgeschichten, die leich-
testen Krzdhlungen aus dem Leben Jesu, vielleicht manchmal
unterbrochen durch ausserbiblische Geschichtlein, wie sie
Christoph von Schmid in seinen ,Hundert kurzen Erzahlungen®
zusammengestellt hat. Auf dieser Stufe konnte schon als erster
Ausblick in die Welt der Propheten die Geschichte des ,Kinder-
propheten® Jona erziihlt werden, aber mit der Walfischgeschichte
oder dann lieber gar nicht. Festere Speise fiir die Schuljahre 3
bis 6 sind die Schopfungsgeschichte, die Geschichten der Richter-
zeit, die Geschichten der Zeit des ungeteilten Konigtums, die
erzihlenden Partien aus dem Leben Jesu, die geschichtenmiis-
sigen und ausgefihrteren Gleichnisse. Auf der Oberstufe, 7. bis
8. Schuljahr, auf der die Kinder, wie spiter auszufiithren ist,
auf irgendeine Weise mit dem biblischen Text selbst zusammen-
gefithrt werden sollen, kann die Kenntnis der Konigszeit, der
Gefangenschaftszeit, des Spatjudentums, der Hiobsgeschichte
und vor allem das neu erschlossene Verstindnis der Propheten
vermittelt werden. Hier hat die intensive Beschiftigung mit dem
Leben Jesu erst ihren Platz, was vielleicht am besten anhand
eines Evangeliums erfolgt, aber nicht durchaus anhand des
Markusevangeliums geschehen muss, weil es das Kkiirzeste ist.
Jetzt erst sind die schwierigen Partien aus dem Leben Jesu,
wie die Versuchungsgeschichte u. a., zu behandeln. Nun kénnen
auch die sog. Lehren Jesu (Bergpredigt, schwierigere Gleich-
nisse, Verheissungen, Begriffe wie Reich Gottes, Bedeutung der
Auferstehung) dargeboten werden. Endlich hat die Darbietung
der Apostelgeschichte hier ihren Ort, sie bildet dann zugleich
den passenden Ubergang zum Unterricht in der Kirchen-
geschichte. Jetzt darf in guten Klassen auch die Religions-



geschichte zu ihrem Rechte kommen, die die Erziehung der
Menschheit durch Gott an den grossen religiosen Typenperson-
lichkeiten, wie Mose, Amos, Jeremia, Jesus usw., darstellt. Die
Briefliteratur, mit Ausnahme etwa von Romer 12, 1. Kor. 13,
Philipper, Philemon, Jakobusbrief, sollte eher in der Bibelstunde
als im Religionsunterricht behandelt werden. Kinzelnes aus den
Briefen kann ja in den Spriichen, die die Kinder im Katechis-
musunterricht lernen, behandelt werden. Gute Wegleitung gibt
in dieser Hinsicht das tiberaus wertvolle Textbuch Fankhausers,
im Anhang zu seinem Werke , Die Biblische Geschichte in Sonn-
tagsschule und Religionsstunde, Kober, Basel, ITI. Aufl., 1915%.
Aufmerksam sei gemacht auf die absichtliche Durchbrechung
der chronologischen Reihenfolge im Behandlungsgang, diese soll
in der Repetition eingeprigt werden, aber nicht Anlass zu psy-
chologischen Schnitzern sein. Die Abwechslung zwischen alt-
und neutestamentlichen Stoffen kann nur belebend wirken.
Allerdings wiren zu grosse Springe vom Ubel. Endlich ist zu
bemerken, dass auch innerhalb der einzelunen Geschichte eine
Auswahl aus dem Text getroffen werden muss, was sich aber
dem, der sich sorgfiiltig prépariert, von selbst ergibt. Nur darf
die Auswahl nie so geschehen, dass die Pointe fehlt oder ein
wesentlicher Zug gestrichen wird, etwa weil er einem zu
wunderbar ist. In jeder Stunde ist eine Geschichte als ein ge-
schlossenes (Ganzes zu behandeln. Dabei denke man bei der
Vorbereitung nicht an die Ausfiilllung der Stunde, so dass der
dussere Umfang einer Geschichte zum wesentlichen wird, son-
dern gehe darauf aus, einen Gedanken durch kriftige Erzih-
lung ins Licht zu riicken. Im iibrigen halte man sich an
2. Tim. 2, 15: ,Befleissige dich, Gott zu erzeigen einen recht-
schaffenen und unstriflichen Arbeiter, der da recht teile das
Wort der Wahrheit.“

Wie gestaltet sich aber die einzelne Unterrichtsstunde?
Auf dieser Frage miissen wir vor allem verweilen. Hier zeigt
sich die Treue in der Sorgfalt und Geduld. Wir sind verpflichtet,
unsere Bequemlichkeit aufzupeitschen und unsere Verschlossen-
heit zu durchstossen. Es gilt hier, was Sundar Singh gesagt hat:
,Wenn wir sind wie die Flisse, die am Hermon entspringen,
die in der Wiiste und im Toten Meer versanden und versalzen,
dann sind wir tot, und aller Zufluss von der Quelle wird uns
nur zum Fluch. Wehe den Lehrern, die nicht wuchern mit den



163 —

empfangenen Gaben!* Es mag sein, dass einmal eine Stunde gut
ist, die wir schlecht gaben, wie oft eine unpriparierte Predigt
mehr einschligt als eine gut disponierte und geschriebene. Aber
der heilige Geist wird doch mehr verstehen als der Verfiihrer
Erfolz zu zeigen vermag, und der soll uns nicht sagen miissen,
was er einst Claus Harms nach seiner ersten freien Predigt
sagte: ,Claus, du bist faul gewesen !“

Jede Kleinigkeit ist der Beachtung wert. Schon wie wir
anfangen. Was sagt es dem Kind, wenn wir beginnen: ,Jetzt
wollen wir weiterfahren*? Es wird aber gewonnen, wenn wir
frisch hergefahren kommen: ,So, jetzt erzéhle ich euch, wie
der Abraham in den Krieg ziehen musste. Wir nennen eine
Zielangabe, sie soll kurz, erwecklich, packend, konkret sein,
darf aber nicht schon den Hauptgedanken der Geschichte vor-
wegnehmen, also nicht lauten: ,Nun nehmen wir durch, wie
der Abraham den Lot aus der Gefangenschaft befreit und gar
nicht an sich selber denkt“, oder moralisch-didaktisch: ,Nun
wollen wir von Abrahams Selbstlosigkeit horen®! Wenn wir den-
ken, werden wir diese Fehler nicht begehen, aber man denkt
oft nicht daran, zu denken, und dann sind sie schon da.

Die Hauptarbeit ist die KErzdhlung der Geschichte selbst.
Diese wird aber ofters gewinnen, wenn eine kleine Vorbespre-
chung die Samstagsarbeit macht, die die Sonntiglichkeit, die
iiber der Erzihlung liegen soll, vorbereitet. Zum Beispiel bei
der Erzihlung von Lots Errettung konnen wir Fragen nach
den Vorgéangen, die sich vor dem Auszug in den Krieg ab-
spielen, stellen. Die Kinder wissen noch etwas aus der Erinne-
rung an die Aufregung von 1914. Beim Gleichnis vom Sauerteig
frigt man die Kinder, was sie beim Backen beobachtet haben.
Die Vorbesprechung kann aber auch ganz wegfallen, Was in
sie gehorte, kann in die eigentliche Erzahlung eingeflochten
werden. Auf alle Félle sei sie knapp, erfrischend. Man klaube
nichts aus den Kindern heraus, was man erst in sie hinein-
zwingen muss. Man mache nichts Kinstliches, sonst stort man
das Kunstwerk.

Denn ein Kunstwerk soll nun die Textgestaltung sein. Die
Darbietung muss deshalb mit einem Wort lebendig sein. Zu
verdammen ist es, die Geschichte, ehe man sie erzihlt, lesen
zu lassen oder gar sie gar nicht zu erzihlen, sondern einfach
als Lesestiick zu behandeln. Denken wir doch daran, wie das



— 154 —

Volk die Volksgeschichten aufnahm! Die Méarchenfrauen er-
zéhlten. Die Mitter, als sie noch nicht durch Kaffeekrianzchen
in den oberen Schichten und durch die Arbeitssklaverei in den
untern verdorben waren, erzahlten. ‘H mioric é& axois, ,der
Glaube kommt aus der Predigt*, Rom. 10, 17. ,Ihr werdet meine
Zeugen sein“, Apostelgesch. 1, 8. Die Biicher entstanden erst,
als die ersten Zeugen zu sterben anfingen. Das Kind nimmt
die Geschichte am ehesten vom Lehrer an, es gilt auch hier:
,Die Frommen sind die Bibel, die von der Welt gelesen wird.*
Darum muss der Lehrer zuerst die Geschichte als sein Eigenes
besitzen. Wenn er von seinem Eigentum gibt, dann empfindet
sie das Kind als Geschenk; wenn er selbst miihsam aus dem
Buche ,stiehlt“, dann muss das Kind denken, was dem Lehrer
so viel Mihe mache, misse fiir es auch Mihsal sein.

Aber wie ist zu erzdhlen? Friher hatte man die Ansicht,
dass der biblische Text, so wie er vorliegt, eo ipso auch kind-
lich sei. Die Ehrfurcht vor der Bibel fiihrte zum Aberglauben
an die biblische Form. Gewiss, es gibt nichts GGrosseres als das
biblische Wort, aber gerade wo dieses durch Knappheit, Tiefe,
Gewalt, Gottlichkeit am grossten ist, ist es nicht am kind-
lichsten. KEs ist kindlich gross fir solche, die wieder Kinder,
Kinder Gottes geworden sind. Aber nicht fiir Kinder, die eben
doch noch bei allem Edlen im besten Sinn des Wortes Kinder
dieser Welt sind. Warum iibersetzen wir die Bibel in unsere
Sprache? Sollte es verboten sein, sie daraus auch noch ins
Kindesdeutsch weiter zu tibertragen? Die neuere Religionspéda-
gogik aller Schattierungen hat Vertreter, die erkannt haben,
dass biblisch und kindlich verschiedene Dinge sind. Es sollte
moglich sein, auch die kindesdeutsche Ubersetzung dem Geiste
nach treu zu vollziehen. So ist erste Regel: Werde den Kin-
dern ein Kind! Beuge dich, wie es Pestalozzi auf dem Denkmal
von Lanz tut, zu den Kindern herab. Dazu gehort die Einsicht,
dass, wer eine Geschichte fiir sich ,kann“, sie doch noch nicht fiir
die Kinder  kann“. Deshalb halten wir uns an bewiihrte Er-
zithlerregeln. Ich folge hier vor allem Fankhauser, der psycho-
logische Erkenntnis mit schlichter Volkstiimlichkeit verbindet.
Er gibt folgende Regeln an: a) Erzihle abschnittweise. Was
ungegliedert ist, ist ein Klotz, mit dem man nichts anfangen
kann. Was gegliedert ist, hat Leben, ist ein Organismus. b) Er-
zihle lebendig, anregend! Man frage zwischenhinein. Eine ge-



— 155 —

wisse nicht nervise Abwechslung erquickt. Der Kontakt wird
nur erhalten durch Zusammenarbeit (Prinzip der Arbeitsschule).
Die Fragen seien Erinnerungs-, Leit-, Priifungsfragen (,Was
hiittest du getan ?“). Verboten ist, zu fragen, was man selbst
nicht weiss. Die Fragen seien W-Fragen, nie solche, die auf
ein Wortritsel hinauslaufen. ¢) Erzihle einfach und verstind-
lich! Brauche den Dialekt. Setze nichts voraus! Meide jedes
Pathos! Fernliegendes zeige durch Bewegung, Abbildungen, in
Natura (Senfkérnlein). Meide aber auch die falsche Uberkind-
lichkeit. d) Erzihle anschaulich und ausfiibrlich! ,Anschauung
ist das Fundament aller Erkenntnis“, sagt Pestalozzi. Kinder
wollen sehen. Die Ohren sind in Augen zu verwandeln. Alte
Kunstmittel sind die Ausmalung und die direkte Rede. Fir die
Ausmalung lerne man von den Kindern selbst, die oft beim
Wiedererzihlen einzelne Ziige beifiigen. Man erzihle nie blasser
als die Bibel. Aus einem Satz kann man eine ganze (Geschichte
machen (Gleichnis vom Schatz im Acker). Max Paul (, Fir Herz
und Gemiit der Kleinen*) hat darauf aufmerksam gemacht,
dass die biblischen Geschichten in der Bibel meist zu kurz er-
zahlt sind. Man male aber nicht um der Augenblickswirkung
willen aus, nur um zu vertiefen. Das Ausmalen soll die Frucht
der Vertiefung des Pfarrers in den Geist, den wesentlichen Ge-
halt der Erzidhlung sein, nicht willkiirliche Dichtelei. Jeder sei
zwar ein Dichter, aber er bedenke, dass Dichtung im geistigen
Verstande des Wortes Wahrheit sein muss. Gut ausmalen kann
nicht der, der den Text liest und dann denkt: ,Was kann ich
daraus machen ?%, sondern wer sich besonders auch ausser der
knappen Zeit, da er sich auf die besondere Geschichtsstunde
vorbereitet, grindlich in die Bibel vertieft. Die Bibel muss
zuerst uns gestaltet haben, ehe wir sie wieder aus uns gestalten
konnen. Bete hierfiir um die Leitung durch den heiligen Geist.
Des Menschen Geist ist fiir diese Aufgabe zu klein. Man kniipfe
an Bekanntes an, man schildere die Vorginge nach ihrem in-
nern Werden, nicht nur die Taten, sondern auch die Gedanken,
die Triebe in den Personen. Fankhauser nennt das: ,Den Per-
sonen unters Brusttuch sehen“. Man erklire alle Schwierig-
keiten im Verlauf der Erziahlung selbst, flechte die Gedanken,
auf die man zusteuert, organisch in die Darbietung ein. Urteile,
die zur Geschichte gehoren, lege man den handelnden Per-
sonen womoglich selbst in den Mund. Der Lehrer soll be-



— 156 —

scheiden sein und nicht mit seinem Urteil zwischen das auf-
nehmende Kinderherz und die lebenden Personen der Handlung
treten, er moralisiere nicht, sondern zeige. Bilder zeige man
jetzt mitten zur Erzédhlung. Der Lehrer lasse die Personen
sprechen, die direkte Rede wirkt belebend. Darum braucht sie
auch die Bibel so oft. Es ist mir unverstindlich, wie man
biblische Gespriche, wie das zwischen Abraham und Isaak belm
Gang zur Opferhohe, abkiirzen oder gar auslassen kann. End-
lich: Nimm dir Zeit! Gut Ding will Weile haben. FErziihle
langsam, nicht nach der militarischen Methode, wo es immer
heisst: ,Pressieren, pressieren!® Wer aus Faulheit oder selbst-
verschuldeter Armut zu kurz darstellt, dem konnte beim Repe-
tieren das Kind mit Recht entgegenhalten: ,Ich wusste, dass
du ein harter Mann bist, du erntest, wo du nicht gesit hast“
(Fankhauser). Wir miissen mehr Samen ausstreuen, als wir
Pflanzen erwarten diirfen. Summa summarum : man wende sich
an die Phantasie des Kindes, sein Aufnahmeorgan, und an sein
Gemit, seine lebendige Vorratskammer. Nie darf vergessen
werden, dass der erste Kindruck oft fiir's ganze Leben haftet
und entscheidend ist. Man kann mit der gleichen Geschichte
Abneigung gegen alles Gottliche oder Liebe zu Gott erzeugen.
Je nachdem man sie als harte Speise oder als wohlzubereitete
auf den Tisch bringt. In wenigen Stunden entscheidet der
Lehrer oft in den Kinderherzen dariber, ob sie auch spiter
in dieser Welt der Bibel noch Wohnung nehmen wollen, oder
ob sie es vorziehen, andere Kost, die ihnen schmackhafter vor-
kommt, zu suchen. Du hast vieles in der Hand und mir ist angst,
wenn es einmal heisst: Gib Rechenschaft von deinem Haushalt!
Nochmals: diese Darbietung ist die Hauptsache. Gerade
weil der Lehrer hier hinter den Stoff, die Personen der Ge-
schichte, die Gestalt des gottlichen Wortes zurticktreten muss,
gerade darum muss hier das Wichtigste geschehen. Nicht, was
des Lehrers Meinung ist, segnet die Kinder, sondern was aus
der reinern Welt des Wortes in sie eingehen kann. ,Wer mir
nachfolgen will, verleugne sich selbst“, gilt auch hier, ohne
dass wir deshalb diese Textgestaltung als ein Kreuz empfinden
miissten, an dem wir besonders schwer zu tragen hétten.
Wenigstens triige auch hier das Kreuz den, der es trigt.
Frither hielt man die Besprechung der Geschichte fiir den
Hauptschlag. Es ist auch nicht zu leugnen, dass hier viel zer-



e IBT o=

schlagen wurde. Wihrend der Erzdhlung lebt der Schiiler in
der heiligen Welt. Man sehe zu, dass man ihn nicht durch
die Besprechung in die oft unheilige des eigenen moralistischen
Herzens herauslocke. Das frither hier so beliebte Frage- und
Antwortspiel konnte unter einem guten Diskussionsleiter gewiss
anregend sein. Zug ist schon hineinzubringen. Aber die Luft
wird leicht intellektualistisch: Vorstellung, Urteil, Verstand
treten in Aktion. Das ist nicht einfach falsch. Auch hier ist
religivse Warme moglich, aber weniger leicht. Darum eile
man durch dieses Feld zum Ziel, man verweile nicht. In einer
guten Darbietung wurde vieles von der Besprechung schon
vorweggenommen, vielleicht auch einmal alles. Is gilt nur
noch, zu vertiefen. Die Fragen héinge man nicht in die Luft
abstrakter Begriffe, sondern an die Personen, z. B.: ,Von wem
haben wir hier gehort? —  Wer ist euch am liebsten ge-
worden in dieser Geschichte?“ Man tendiere nicht auf die
Ausserung des Urteils der Kinder hin, sondern auf die Ein-
sicht in die Art, wie Gott die Handlungen, Worte, Gedanken
der betreffenden Personen beurteilt. Wo Kinder altklug richten
mochten, darf nicht der Hinweis auf die eigene Fehlbarkeit
lbergangen werden. Bose Handlungen sind nicht lange zu
besprechen, wir wollen’s nicht den Schwitzern und Lokal-
blattern nachmachen, die das schon besorgen. Wir erziehen
durch kréftige, menschliche Vorbilder, an denen wir aber wie
z. B. an Jakob, Simson, David, Petrus die Schwiichen nicht
verschweigen. Oft kann hier auch die sog. Verkniipfung, die
Herbart-Zillersche Formalsstufe: Assoziation, vorweggenommen
werden. Sie dient ja der Verallgemeinerung des Gedankens.
Man ziehe aber lieber nur eine bekannte, verwandte Geschichte
heran, und diese sorgfiltig, als dass man zwei, drei bis vier
nur mit einem Stichwort nenne. Meist aber wird es das Rich-
tige sein, die Besprechung nur auf den zu erlernenden Bibel-
spruch hinzuleiten. Man géstalte die ganze Besprechung so,
dass der Spruch wie eine reife Frucht vom Baume falle.

Ich bin némlich datir, und hier habe ich Erfahrung, dass
man zu jeder Geschichte einen Bibelspruch lernen lisst, besser
gesagt, aus der Geschichte als dazu. Dies Wertlegen auf die
Bibelspriiche mag protestantisch klingen. Es ist aber die ein-
zige Moglichkeit, in unserm kurzatmigen, einstiindigen Reli-
gionsunterricht den Kindern etwas Festes fiir das Leben mit-



— 1b8 —

zugeben. Den Katechismus vergessen sie. Wir wollen uns
hieriiber keine Illusionen machen. Aber Bibelspriiche sitzen
fest, wenn man sie tief ins Herz eingriabt. Sie sind Saatgut,
und zugleich solches aus der besten Musterwirtschaft. Bibel-
spriiche sind an sich oft unverstdndlich, darum eben erzihlen
und besprechen wir die Geschichte so, dass die Kinder sie
spliren, den Zusammenhang mit der Lebenswahrheit — in der
Bibel heisst Wahrheit immer Wirklichkeit — spliren. Die
ganze FKErzahlung =ziele deshalb spruchwirts. Es ist falsch,
wenn wir einen Spruch lernen lassen, der dann noch extra
erklart werden muss. Die Erklirung kann nie erkliaren wie
die Geschichte. Die Spriiche werden abgestuft, fiir kleinere
Schiiller wahle man Xkurze, helle, leichtverstindliche, z. B. zu
Abrahams Kriegszug: ,Mit Gott wollen wir Taten tun®, die
schwere Definition des Glaubens in Hebr. 11, 1, aber nicht
zu Abrahams Glaube, wenn man diese Geschichte den Kindern
der untersten Stufe erzéihlt, sondern eher zu einer Erzéhlung
der Apostelgeschichte. Die Erzidhlung hinterlasst einen Gefiihls-
eindruck, dieser kann, mit der Zeit wenigstens, was seinen
gedanklichen Kern betrifft, verschwimmen. Darum machen
wir den Eindruck noch durch den Spruch fest. Mit Steinen
baut man. Biblische Wahrheit werden wir immer auch in
biblischen Worten am besten sagen. Man lasse einen Spruch
lernen. Man halte sich an eine bestimmte Ubersetzung (Luther
diinkt mich immer noch die beste, nur korrigiere man alter-
timliche Worte, wie ,sintemal“, ,allzumal® etc.,, in unsere
heutige Sprache). Im tbrigen sei man nicht zu éngstlich wegen
der Divergenz der Ubersetzungen. Ich habe die Erfahrung
gemacht, dass man die Bibelworte meist auch in recht sonder-
barem Ubersetzungskleid wieder erkennt. Man suche nur nach
der Treue gegen den biblischen Sinn, den man tiber die tra-
ditionellen Ubersetzungsfehler, etwa Luthers, stellen darf und
goll. TIch schreibe den Spruch immer an die Tafel und lasse
ihn von den Kindern in ein Heft schreiben. Sie haben offen-
kundig grosse Freude daran und empfinden es bei der Kiirze
dieses Lernstoffes nicht als Last, den Spruch aufs genaueste
lernen zu miissen. Grossere konnen ein Spruchheft nach be-
sonderen Gesichtspunkten anlegen.

Auf den Spruch kann man noch eine Anwendung folgen
lassen. Die schon erwahnte Stufe der Verkniipfung leistet hier



159 —

oft gute Dienste, besonders wenn man nicht nur mit einer
biblischen Geschichte, sondern mit Stoff aus andern Schul-
fachern verkntuipft. Wir sollten die Lesebiicher der Schulen,
die die Kinder besuchen, kennen. Wir sollten das Leben des
Kindes kennen. Es ist fatal, wenn das Kind den Eindruck in
das Leben mitnimmt, dass Religion ein ,Fach“ sei. Die Fach-
religion ist des Teufels Herzensdisziplin, sein Spinnennetz fiir
tausend ehrbare Menschen, die nicht tiber die Gedankenwelt
ihres Christentums in die Lebenswelt, die Paulus mit dem
Wort ,,Gehorsam des Glaubens®“ charakterisiert, vorgedrungen
sind. Verkniipft die Verkntipfung Stoff mit Stoff, so will die
Anwendung den Schritt aus der Schule hinaus ins Leben ver-
anlassen. Psychologisch betrachtet, lasst sich diese letzte Her-
bartsche Stufe so begriinden: das Erzédhlen bringt eine Herab-
setzung des Wirklichkeitsgefiithls mit sich, das Kunstwerk ge-
hort noch in die Welt des Scheins. Das Gefihl fiir die Wirk-
lichkeit der Gegenwart ist eliminiert. Das zeigt sich einerseits
darin, dass bei lebhaftem FErzidhlen dem Kind die Schulstube
verschwindet, anderseits auch das Nacherleben des Leidens
ithm zu einem #sthetischen Genuss werden kann. Is stellt
grosse Anforderungen an den Takt des L.ehrers, wenn er, ohne
der Geschichte zu schaden, von der Geschichte in die Wirk-
lichkeit des gegenwirtigen Lebens und Sollens tiberleiten muss.
Dies muss aber geschehen. Mit aller Macht miissen wir den
Kindern klar zu machen trachten, dass es nicht geniigt, die
Geschichten zu wissen und schon erzéhlen zu konnen, sondern
dass die Religionsstunde fiirs Leben, ganz fiirs Leben da ist.
Sie sollen nicht ésthetisch ergriffen, sondern ethisch gepackt
werden. Die Geschichte darf nicht nur als ein ideales Schwebe-
vorbild vor ihnen héngen, so dass sie zu dem Gefiihl kommen:
Ja, so sollte es sein, ich sollte eigentlich! Diese bloss vorsiitz-
liche Religiositdt mit ihrer bekannten Begleiterin der demiiteln-
den Empfindsamkeit ist der Tod alles wahren Christentums.
Das hat uns stinkend gemacht unter den Kanaanitern. Is
muss der Wille erzeugt werden: Da hindurch muss es bei
mir! Gehorsam ist die Nahrung des Christenlebens. . Der
Mensch lebt von einem jeglichen Wort, das aus dem Munde
Gottes geht, wenn er’s tut“, sagt Fankhauser geradezu klas-
sisch. Dies wird aber nicht erzeugt, indem man daherlang-
weilt: ,Seht, so miisst auch ihr“. Das heisse ich: Gesetz



— 160 —

predigen. Das Evangelium zeigt das ,Kann“. Es lost den
Glauben an die Auferstehungskrifte, an den gegenwirtigen,
lebenden Heiland aus. Darum zeige man an den Personen
die Kraftquelle auf, die sie so handeln liess. Man beleuchte
die Hilfe, die nur durch den Mut des Es-mit-(zott-Wagens, eben
des Gehorchens, dem Menschen zufliesst. Nicht die Stinde ist
Selbstverwerfung, aber die Nichtaufnahme des erschienenen
FErlosers, der Unglaube. Die Anwendung sei ein Scheinwerfen
auf die realen Zustéinde, nicht Sindenschwatzen wollen wir
erregen, sondern Erkenntnis der getanen Stinde, ohne Senti-
mentalitit. Beim Blick in die Zukunft sind Lagen zu beriihren,
in die das Kind wirklich kommen kann. Das erfordert Mit-
leben, Vertiefung. Man schweige lieber, als dass man hier
improvisiere oder jede Stunde mit dhnlichen Moralismen aus-
fille. Man bleibe nicht an der Peripherie dusserer Vorschriften
stehen, sondern leuchte ins Zentrum, ins Verh&ltnis zu Gott,
zu Christus. Man wecke die Erfahrung durch Ermunterung
zum Gebetsleben. Hier darf man sich nicht scheuen, dem
Kinde zu zeigen, dass es auch um Kleines beten darf. Schwer,
aber wichtig ist allerdings die Vertiefung, die nicht Bettler,
sondern Beter erzieht, die sich an seiner Gnade, an der Gegen-
wart Christi gentigen lassen. Wie wir’s sagen, macht aus, ob
es aufgenommen wird. Hier gilt die Devise: Einheitlich, kon-
kret, originell! Man zeige den einen (Gedanken an einigen Bei-
spielen auf, man bringe keine Predigt, sondern iibersetze die
cgrossen Taten der biblischen Geschichte in die kleine Welt
des Kindes. Daftir muss man es kennen. Durch Umgang,
Erinnerung an die eigene Kindheit, in letzter Linie vielleicht
auch durch Studien in der Kinderseelenkunde kann solche
Kenntnis erworben werden. Originalitit lédsst sich allerdings
nicht nachahmen. Auch der originell Geartetste kann nicht
alles so kraftvoll demonstrieren wie Christian Heinrich Zeller
in Beuggen, der, um das Geheimnis des Glaubens aufzuzeigen,
den Kindern seine Uhr hinhielt und sie demjenigen versprach,
der hervorkomme und sie hole. Keiner glaubte es ihm, bis
ein Biirschlein kam — und sie erhielt. Da wussten alle, was
Glauben sei, Das beste wiire, wenn wir immer zu sofortiger
Tat aufrufen konnten, aber das ist selten moglich. Etwa beim
Gleichnis vom barmherzigen Samariter liesse sich sagen:
oKennt ihr die kranke Krau IHasler am Riederweg, die hat



— 161 —

schon lange ihren Holzanteil ungesigt hinter dem Haus liegen.
Wer will hingehen und ihr den diese Woche sigen und spal-
ten ?“ Aber Gelegenheiten lasse man sich nicht entgehen, auch
solche nicht wie die, bei der Josephsgeschichte einer Klatsch-
base zu sagen: ,So, du willst’s grad machen wie der Joseph!
Siehst du jetzt, wie fein das ist?!“

Die in den Sonntagsschulen beliebten Geschichtlein ver-
wende man mit Vorsicht, dann und wann eine kraftige Parallel-
erzihlung ist von grossem Wert. Der Kollege, der mir schrieb:
, Wir miissen uns vor der Vergangenheit hiiten, die biblischen
(teschichten miissen Gegenwart werden durch Erzihlung von
Beispielen, die unter uns vorkommen“, hat sehr recht. Aber
das Greschichtlein darf nicht das tiberwichtige Dessert werden,
das die Kinder verschleckt macht, so dass sie das Hausbrot
nicht mehr kosten wollen. Das wire é&rger als ein wenig
Hungerkur.

Doch genug. Ich verstiinde es, wenn einige von Ihnen
ungeduldig geworden, das genannte Schema schon eifrig fiir
die Diskussion unter die schwachen Punkte des Referates notiert
hitten. Denen darf ich sagen: ,Ich meine es gar nicht so.“
Wie schon angedeutet, liegt mir nicht sehr viel an diesen
Herbart-Zillerschen Formalstufen, auch in der hier vorgetra-
genen erweichten Form derselben nicht. Man mache es froh-
lich anders, werfe die Reihenfolge um, mische, lasse aus! Das
Kind darf nicht merken, dass wir im Praparationsheft eine
Disposition haben. Es soll nicht wissen: So jetzt ist das Schonste
vorbei, jetzt kommt noch die Predigt. Aber es soll noch weniger
merken dirfen, und darin liegt der Wert der Vergegenwirti-
gung dieser Grundlinien: Der Herr Pfarrer hat’s allweg auch
nicht recht gelesen, er sagt alles durcheinander.

Nur noch ein Wort zur Wiederholung. Wenn Zeit bleibt,
so lasse man die Kinder gleich nach der eigenen Darbietung
nacherzihlen. Es geschehe abschnittwelse mit Teilzielangaben,
etwa so: ,Du, Hans, erzdhl’ mir, wie es dem Joseph im Ge-
fingnis erging.“ ,Frieda bericht’ uns, was es dem Mundschenk
und dem Mundbédcker getrdumt.“ ,Otto weisst du noch, wie
sich die Triaume erfiillten 7 usw. Aber man lasse nacherzihlen.
Das Abfragen sei Ausnahme, da die Kinder da leicht erraten,
ohne dass man dariiber klar werden kann, ob sie die Geschichte
erfasst haben., Wer meint, sie konnten nicht erziahlen, hat es

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 3, 1922. 12



— 162 —

nicht gelibt, hat zu wenig Geduld oder hat selbst schlecht vor-
erzihlt. Zu Hause lasse man die Geschichte lesen und dann
in der nichsten Stunde wieder erzéidhlen. Aber auch hier lasse
man keine Schablone aufkommen, man darf ruhig einmal zuerst
die neue Geschichte darbieten und dann beide nacheinander
wiederholen lassen. Ein Frevel an der Kinderseele ist der
Rat Meyenbergs, 30 Minuten fir die Repetition zu verwenden
und 10 am Schluss der Stunde fur die Erzahlung der neuen
(teschichte. Man wiederhole oft immanent, d. h. unter dem
Erzdhlen anderer Geschichten in der Verknilipfung. Das Aus-
wendiglernenlassen der Geschichten ist nicht viel wert. Ein
Kollege heisst es mit Recht eine Grausamkeit. Bei Liedern ist
das Auswendiglernenlassen gut, bei Prosa isf es Kraftver-
schwendung und Selbstbetrug. Denn die Kinder kennen die
ieschichten noch nicht, wenn sie sie auch ,konnen“. Nur
‘Worte Jesu, wichtige Ausspriiche im Text lasse man memo-
rieren. Man fiige dann und wann, immer nach Abschluss
ciner Gruppe von Geschichten, eine besondere Repetitions-
stunde ein. Diese gestalte man abwechslungsreich, man stelle
unerwartete Gesichtspunkte auf. Man lasse zwischenhinein
singen. Dann und wann darf man auch eine Geschichtengruppe
wie die Josephsgeschichte aufftthren lassen. Bei Grosseren
wage man grossere Riickblicke, Ubersichten iiber das ganze
alte Testament. Iier kann gewonnen werden, was zwei Kol-
legen in verschiedenem Sinne anregten. Man kann Geschichte
bieten, statt nur Geschichten, und man kann auf den Verlauf
der Heilsgeschichte aufmerksam machen. Fruchtbar kann bei
begabteren Schiilern die Repetition nach grossen Haupttiteln
verden, z. B.: ,Die Kinder der Bibel“ (alle Geschichten, in
denen Kinder die Hauptpersonen sind), ,Die Knechte und
Méagde im alten und neuen Testament®, ,Der Glaube“, ,Das
Reich Gottes®, ,Die Bekehrung® (Geschichten, die den Vor-
sang der Bekehrung erhellen). Alit Kleinern wiederhole man
nach #dussern Gesichtspunkten, mit Gréssern nach innern Zu-
sammenhéingen.

Fine wichtige Frage haben wir noch nicht beriithrt: die
Frage nach der Wahrhaftigkeit des Lehrers in der Darbietung
des Stoffes. Teils aus wunderscheuem Rationalismus, teils aus
textkritischen Bedenken erstehen heute vielen bittere Seelen-
note, Soll der Geistliche diese auch den Kindern zeigen? Das



— 168 —

ist eine schwere Frage. Viele von uns werden allerdings heute
die Wunderscheu nicht mehr teilen. Eine gewisse Freude am
Irrationalen durchquellt wieder vieler Frommigkeit. Es ist
auch unleugbar, dass es Tatsachen gibf, die uns wenigstens
zu jener Bescheidenheit zwingen, die im Wunder nicht das
Unmogliche, sondern nur das vorlidufig nicht Erkldrbare sieht.
Andere werden nur das Reden dariiber meiden, aber in Gott
doch bestimmt und ohne philosophische Mentalreservation den
sehen, der iiber allen Menschendingen steht, auch tiber ,unsern®
Naturgesetzen. Ich bekenne, dass ich so denken muss. Aber
wenn man eben nicht so sehen kann? Und wenn einem ein
Text historisch fraglich wird? Dann, glaube ich, soll man nur
sagen, was man im Geist der Wahrhattigkeit sagen kann, die
Kritik und Sonderung aber in der Priaparation vornehmen und
solche Geschichten, bei denen man das Wesentliche weglassen
miisste, tberhaupt nicht behandeln. Groéssern Schiilern aber
darf man gelegentlich einen Einblick in die Problematik der
Wunder ermoglichen, allerdings mit verantwortungsbewusster
Sorgfalt und nicht ohne gewissenhafte Selbstpriifung vor Gott.
Die Schiiler der letzten Klasse soll man auch unterscheiden
lehren zwischen Gottes Wort und Menschen Wort in der Schrift,
damit sie nicht mit den historischen Widersprichen das Ob-
jektive in ihr aufgeben.

Hier mochte ich beiftigen, dass ich es fir das richtige
halte, dass den Kindern des siebten und achten Schuljahres
der biblische Text selbst vorgelegt werde. Bei gutem Willen
werden sich die Mittel zur Anschaffung von Bibeln finden lassen.
Die Frage ist nur, ob alle Texte oder eine Auswahl gebraucht
werden soll. Das Neue Testament ist unbedingt vollstindig
nicht durchzunehmen, aber als Text den Kindern in die Hénde
zu geben. Ob man den alttestamentlichen Text ebenfalls un-
verkiirzt oder in der Form einer Auswahl (Familienbibel, Schul-
bibel) im Unterricht verwenden soll, ist eine Frage, iiber die
ich mir noch kein fertiges Urteil bilden konnte. Die bekannten
Bedenken gegen die Vollbibel sind ernst zu nehmen. Sie haben
in Deutschland zum Siege des Schulbibelsystems gefithrt, kénnen
aber auch iberbetont werden. Der Gebrauch der Bibel ist
durch Ubungen im Aufschlagen des Textes zu erleichtern, be-
sonders sollen auch Kopfiibungen gemacht werden. (,Ich schlage
die Bibel auf bei Kol. 8; ist nun Galater 5, 7 weiter vorn oder



— 164 —

weiter hinten?“). Die Kenntnis der Reihenfolge der Biicher
ist dafiir unentbehrlich. Hier ist die einzige Stelle im bibli-
schen Geschichtsunterricht, wo ich frohlichen militirischen Drill
anwende. Wenn wir das Neue Testament den Kindern geben,
gabe ich am liebsten den Luthertext oder unter den neuern
Ubersetzungen die Miilheimer Ausgabe. Gebraucht man einen
Bibelauszug, so kommt vor allem die Glarner Familienbibel
oder die Schulbibel von Schuster und Lueken in Betracht.

Wie préapariere ich mich? Darauf haben die Kollegen ver-
schieden geantwortet, Drei sagen: ,Vor allem durch die Bibel
selbst.“ Viele werden das gedacht und nicht gesagt haben.
Es ist wirklich eine Gefahr, gerade fiir den gewissenhaften
Geistlichen, zu Vielerlei zu lesen und darob nicht mehr zur
Besinnung zu kommen, zu jener Vertiefung und selbstindigen
Empfiingnis des biblischen Textes, die nur in betend-medi-
tierendem Sich-Vertrautmachen mit dem Worte selbst moglich
ist. Wir Abendliander konnen im allgemeinen schlecht medi-
tieren, aber am Wort konnen wir es und sollen wir es. In der
Stille werden uns die tiefsten Erkenntnisse und Krifte ge-
schenkt. Daneben darf man als Hilfsmittel Biicher benutzen.

Gelesen haben muss man: Fankhauser, Die Biblische Ge-
schichte in Sonntagsschule und Religionsstunde. Ein Kollege
sagt dasselbe von Max Paul: Fir Herz und Gemiit der Kleinen.
Wertvolle Dienste leistet die Zeitschrift: Der Weg zum Kinde,
herausgegeben von Fankhauser, Kober in Basel. Viel erwihnt
werden die Préaparationswerke von Staude, Reukauf-Heyn und
Stuckert.

Empfohlen werden ferner: Heiniger, Anwendungen zur
biblischen Geschichte; C. Kehr, Der christliche Religionsunter-
richt, Gotha; G. Mey, Katechesen, Herder, Freiburg; G. Stab-
ler, Vorbereitungen zum biblischen Unterricht, Stuttgart;
,Der Sonntagsschullehrer*, Ratgeber; J. Schuster, Handbuch
der biblischen Geschichte, neu bearbeitet von Holzamer, zwei
Binde; J. P. Hebel, Biblische Erzéhlungen. Nicht vergessen
werden darf die Stuttgarter Jubiliumsbibel mit ihren vortreft-
lichen Erklidrungen, die rasch iiber die wichtigsten Schwierig-
keiten im Text hinweghelfen.

Fir die Anwendungen sind zu verwerten: L. Ewald, Bei-
spiele des Guten; L. Pestalozzi, Christliche Lehre in Beispielen;
Stibler, Erzéahlungen zu den Geschichten des Alten und Neuen



— 166 —

Testaments, Holland und Josenhans, Stuttgart; von Viebahn,
Von der Landstrasse des Lebens; D. Witt, Der ewig reiche
(rott, Jugendbundbuchhandlung, Friedrichshafen; E. Zeller,
Andachten fir Kinder.

Vor allem verliere man iiber den Biichern und dem Amte
nicht den Zusammenhang mit dem Leben, den Noéten, den
Reden, den Oberflichlichkeiten und Tiefen der Laien. Wir
Theologen sind ein eigenes Geschlecht, und das Volk ist anders.

Zum Schluss erlaube man mir ein personliches Wort: Was
ich sage, sage ich vor allem mir selbst. Besonders die Fehler
lernt man am besten kennen durch das eigene Unterrichten.
Vielleicht aber lédsst sich jemand anregen zu selbstindigem
Weiterforschen und neuer Lehrfreudigkeit. Dann will ich
dankbar sein. ;

Hellikon (Aargaw).
Ernst GAUGLER.




	Der Unterricht in der biblischen Geschichte : aus einem einleitenden Referat, gehalten an der Generalkonferenz der christkatholischen Geistlichen der Schweiz, Olten, den 8. Mai 1922

