
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 12 (1922)

Heft: 4

Artikel: Die Völkerbildung der südlichen Slawen

Autor: Ilitsch, J.P.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403973

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403973
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


225

Die Völkerbildung der südlichen Slawen.

m.
Die kirchliche Gestaltung der südlichen Slawen.

Die Ansiedlung der Slawen auf der Balkanhalbinsel hat
sich in solchen Formen vollzogen, die vielfach eine Rückkehr
zu den vorrömischen Zuständen bedeuten. Anstatt der grossen
ummauerten Stadtgemeinden und dicht gedrängten Dörfer der
römischen Provinzen erschienen die ärmlichen, wreit voneinander

gelegenen Hütten der slawischen „Zadrugen" (Familien-
und Gütergemeinschaften). Sie gruppierten sich nach der Viel-
giiedrigkeit des Landes in unzählbare, demokratisch verfasste
„Zupen" (Landgaue), die ursprünglich meist aus einzelnen
Sippschaften bestanden. Der Staat und der Staatssinn fehlten den
Slawen vollständig. Nach Prokopios (III, p. 334—335), dem
byzantinischen Geschichtsschreiber (6. Jahrhundert), vertrugen die
untereinander in Uneinigkeit lebenden Sippschaften der slawischen

Stämme die Alleinherrschaft nicht, sondern zogen seit
alter Zeit die Demokratie vor. Sie pflegten mehr ein dem
Ackerbau und der Viehzucht gewidmetes Familienleben und
wählten die „Zupanen" (Gauherrscher) nur in Zeiten der
gemeinsamen Abwehr oder zu Angriffszügen. Das spätere staatliche

und kulturelle Leben der Slawen entwickelte sich zunächst
aus Zadrugen und Sippschaften. Es ging aus den
mannigfaltigsten Sitten und Gebräuchen, einem reichen Schatz des

Volksgeistes, hervor, wodurch die Grundlagen zu einer höheren
Sittlichkeit gelegt wurden. Die Gastfreundschaft, die
Gleichstellung der Menschen und die Freilassung der Gefangenen,
die Reinheit und Treue der Frauen, die häufig ihre Männer
nicht überleben wollten, sind nebst der Hauskommunion und

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 4, 1922. 16



— 226 —

der unermesslichen Freiheitsliebe der Slawen in den geschichtlichen

Nachrichten besonders gerühmt A Von den religiösen
Anschauungen ist aber nur erwähnt, dass die Slawen menschenähnliche

Götter verehrten und sie durch Speiseopfer und Gebet
auf den Bergen und Hainen verherrlichten2). Ohne Zweifel
war die slawische Religion ein einfaches Heidentum und diente
nur dazu, die Naturkräfte zu erklären. Sie wragte weder die
heilsuchenden Menschen aus der rohen Wirklichkeit herauszubringen,

noch sie zu einer breiteren Volkseinheit zu vereinigen.
Ein dunkles Gefühl der Zusammengehörigkeit war vielleicht
vorhanden, da alle Stämme durch die Sprache, durch die
ähnlichen Sitten und religiösen Gebräuche aufeinander angewiesen
waren8), aber es bedurfte eines langen Kampfes, bis sie sich
in grössere Landschaften vereinigten.

Der erste Anlass zur Vereinigung der Slawenstämme zu
grösseren Volkseinheiten wurde durch den Einfluss der einst
blühenden Kultur der griechischen und römischen Landschaften
bewirkt. Fast überall fand bei den Slawen, infolge der
Nachbarschaft und des täglichen Verkehrs mit den ansehnlichen
Resten der zerstreuten christlichen Bevölkerung des Balkans,
ein Erwachen des nationalen Bewusstseins statt. Es tagte eine
neue Periode, in der sich die slawischen Sippschaften unter
den hervorragendsten, später auch erblichen, Fürstenfamilien
zu vereinigen begannen. Mit der Ausbreitung dieser
monarchistisch verfassten Einheiten seien nach modernen Meinungen
der Geschichtsforscher auch die Heimatnamen der stärkeren
Stämme, besonders die des serbischen und kroatischen,
verbreitet und zu gemeinsamen Volksnamen geworden4). Doch

') Strategikon, überliefert unter dem Namen eines Maurikios, ed. J-
Scheffer (Upsaliae 1604), p. 272 ff.; Leonis imperatoris Tactica, sive de re
militari Liber, ed. Migne (Patrologiae graecae CVII, Parisiae 1863), p. 968 f.

2) G. Krek, Einleitung in die slavische Literaturgeschichte (Graz 1887),
S. 410—411; V. Jagic, Mythologische Skizzen (Arch, slav. Phil. IV, Berlin
1880), S. 421 f.

3) Strategico!!, p. 272—290; Kaiser Leo, p. 968—969.

*) Der serbische Professor St. Stanojevic, der die Völkerbildung der
südlichen Slawen am besten beleuchtete, schreibt in Istorija srpskoga
naroda (Belgrad 1910), S. 41: „Alle drei Staatsmittelpunkte (nämlich: der
bulgarische, der serbische und der kroatische) arbeiteten von Anfang an,
sowohl bewusst als auch uubewusst, um die Nachbarstämme, die weder
politisch noch ethnisch erobert waren, um sich zu sammeln, zu binden



— 227 —

erscheint der Name der Serben in Mazedonien und Süddal-
matien, wie auch in Bosnien und weiter im Osten (in den
Gebieten an der mittleren Donau) und derjenige der Kroaten in

Illyrien und Pannonien in einer weit früheren Zeit, als ihre
Staatsgrenzen diese Gebiete umfassten *). Deshalb ist eine
allmähliche Ausbreitung* der neuen ethnischen Hauptnamen eher
als Folgeerscheinung jener religiös-kulturellen Einflüsse aus
den auch weiter wirksam gebliebenen Zentren der alten
Bevölkerung anzunehmen. Die erste ethnische Gestaltung der
slawischen Stämme musste sich nach der bestehenden Spaltung
und Organisierung der Balkangebiete vollziehen. Sie musste
durch das Auseinanderstreben der zerstreuten Reste der christlichen

Bevölkerung und ihrer neuen Gestaltung vorgebildet
werden. Unter den slawischen Stämmen, die gleich nach der
Ansiedlung politisch den Byzantinern, in den Alpenländern den
Böhmen und dann den Awaren und Bayern untergeordnet
waren, machte sich von Anfang an ein gewisser Unterschied
spürbar. Es wurde ihnen die Möglichkeit gegeben, die
Gemeinsamkeit des Denkens und des Fühlens nur in den Grenzen
der einzelnen Kirchensphären zu erreichen. So verfielen die
nahverwandten Gruppen der Slawen den verschiedenen Kulturkreisen

des Balkans und trennten sich gleich nach der Ansiedlung

in die neuen — nach den Namen der bedeutendsten Stämme
als Serben, Kroaten, Slovencen und bulgarischen Slawen
bekannten — Volksgruppen.

Das ursprüngliche Land der Serben {JsgßXia) ist nach der
Schilderung* des Kaisers C. Porphyrogenitus (III, p. 145—146,153,
159) im Innern der Halbinsel, ferne vom Meere und der Donau.

und zu unterwerfen". Und diese politischen Einheiten, sagt er etwas
vorher, halfen meistens auch zu ihrer ethnischen Verschmelzung.

*) Nach C. Porphyrogenitus (III, p. 152—153) liessen sich die Serben
zuerst in der Provinz Thessalonich nieder, die seither ^ca JSs'gßX.ia" hiess
zogen aber wieder zurück zur Donau bei Belgrad und wurden von Hera-
klios in den Landschaften von Serblia, Pagania, Zachlumia, Terbunia und
Canali angesiedelt. Auch ein Teil der Kroaten, die nach Dalmatien kamen,
soll Illyrik und Pannonien bewohnt haben (p. 144). — Die Haltlosigkeit
der kaiserlichen Theorie über eine friedliche Ansiedelung der Balkanslawen
ist zuerst von E. Dümmler (Über die älteste Geschichte der Slawen in
Dalmatien, Wien 1856) erwiesen worden. Sie ist offenbar aus den zurzeit
weit verbreiteten Heimatnamen der eigentlichen Serben und Kroaten
konstruiert.



— 228 —

Es lag im Gebiet, das die Zentrallage und eine dominierende
Position über die umliegenden Täler im Archiepiskopat Justiniana
Prima (vgl. S. 132—133) hatte. Die darin angesiedelten und zuerst
bekehrten Serben traten vor den benachbarten Slawenstämmen
schnell sowohl kulturell als auch politisch hervor und
sammelten sie zu einer Nation. Sie verbreiteten auch ihren Namen
samt der christlichen Religion und den andern Anfängen der
zwischen dem Osten und Westen gemischten Kultur der
Justinianischen Kirche nach allen Richtungen. Südwärts, bis nach
Ost- und Südmazedonien, drang der serbische Einfluss sehr
früh. Schon zur Zeit Constantius III. (642—668) entstand in
Bithynien (Kleinasien) bei den Slawenfamilien, die nach einem
Aufstand von dem Vardar und der Struma übersiedelten, eine
serbische Stadt, „Gordoservon", mit Bischofsitz1). „Dasist —nach
der Behauptung St. Stanojevic — die älteste Erwiihnung des

serbischen Namens von der Balkanhalbinsel" 2). Gleichzeitig
erschien in Südmazedonien ein slawisches Bistum mit serbischem
Namen „oc xwv Isgßiwv", das mit einem anderen für die
Stämme der Draguviten und Sagudaten unter dem
Metropoliten von Thessalonich stand8). Der Heimatname der Serben
umfasste auch „einen grossen Teil von Dalmatien" im
römischen Sinne4). Er überwog rasch in allen Zupen der
Justiniana Prima und wurde schnell gemeinsam und ethnisch. Als
Überreste aus dieser Zeit der ersten serbischen Christianisierung*

und nationalen Gestaltung (7.—9. Jahrhundert) erhielten
sich in allen Grenzen des Justinianischen Archiepiskopats die

eigenartigen Sitten : Wahlbruderschaft, Familienfeier der
Hauspatrone, „Slawa" usw. Sie sind, „den benachbarten Kroaten
und Bulgaren unbekannt" *), und als solche blieben sie bis zum
heutigen Tage die besten Kennzeichen des serbischen Volkes.

Gleicherweise erhoben sich die Kroaten im Erzbistum von
Spljet (Spalato), das als Erbin von Salona die ganze Landschaft

l) G. Cypri, Descriptio Orbis Romani, ed. H. Gelzer (Lipsiae 1890), p. 12.

J) Vizantija i Srbi II, S. 41 ; Istorija srpskoga naroda, S. 25.

3) Vgl. Die Bischofskataloge bei Parthey und Gelzer; — B. Pacenko,
Pamjatnik Slavjan v Bytinii VII. vjeka (Izvjestija russkago arheolog. insti-
tuta, Konstantinopel 1902), S. 59, rechnet die Sagudaten als Zweig des

serbischen Volksstamms an.
*) Einhardi annales, p. 209.

5) C. Jirecek, Geschichte der Serben I, S. 181.



— 229 —

bis zum Ufer der Donau („usque ripam Danubii") beanspruchte *).
Das ursprüngliche, noch immer unbekannte Land der Kroaten
muss in Norddalmatien gewesen sein3). Es musste einen Kernpunkt

im Erzbistum von Spljet bilden, ebenso wie das
serbische in der Justiniana Prima. Aus diesem Zentrum des
illyrischen Westens wurde mit der allmählichen Christianisierung
der Slawen auch der Heimatname der zuerst bekehrten Kroaten
verbreitet. Die übliche Behauptung aber, dass die Kroaten
schon zur Zeit des Kaisers Heraklios durch die vom Papste
in Rom erbetenen Priester getauft wurden, gehört — obwohl
sie sich auf einen Bericht des Kaisers Constantin Porphyrogenitus

stützt3) — ins Reich der Fabel. Man weiss nämlich
sicher, dass die Slawen des Balkanwestens auch nach dem
Tode Heraklios Heiden waren. Zu ihnen sandte der Papst-
Johannes IV. (640—642), Sohn des Scholasticus (Rechtsanwaltes)
Venantius von Dalmatien, den Abt Martin mit Geld, um die
christlichen Gefangenen in Dalmatien und Istrien loszukaufen
und die Reliquien aus den verödeten Kirchen zu sammeln*).
Abgesehen davon, dass Heraklios infolge der christologischen
Kämpfe (der monergistischen und monotheletischen) mit den
Päpsten nicht im besten Einvernehmen stand und dass der
Versuch des Abtes Martin sich eher als Abschluss der
Feindseligkeiten zeigte, könnte man trotzdem eine so rasche
Bekehrung der Slawen durch die von Rom erbetenen Priester
nicht annehmen. Eine solche Mission erforderte die Kenntnis
der einheimischen Sprache. Die Tätigkeit der römischen Priesterschaft

musste deshalb jahrelang auf die befestigten Städte
Dalmatiens beschränkt bleiben. Der geschichtliche Kern des
kaiserlichen Berichtes liegt jedenfalls darin, dass Byzanz
seine Besitzungen in Dalmatien durch das Christentum und Rom
sichern wollte •"•). Sicher ist aber, dass sich die Kroaten von

') F. Racki, Documenta, p. 4, et Starine jugoslovenske akademije
(Agram 1880) XII, S. 219.

a) C. Porphyrogenitus (III, p. 146) gibt die Wohnsitze der Kroaten
hinter den Römern, längs der Meeresküste, von Albona oder dem Flusse
Arsa in Istrien bis zur Mündung der Cetina in Dalmatien.

*) Ebenda, p. 148.

') Thomas archidiacon., a. a. 0., c. 10; F. Kos, Gradivo I, p. 212—213.
5) M. Murko, Geschichte der älteren südslavischen Literaturen (Leipzig

1908), S. 31.



— 230 —

Anfang an der römischen Kirche und Kultur angeschlossen
haben.

Schon ihrer Lage nach bildeten die der römischen Kultur
angeschlossenen Kroaten einen Übergang* von den Serben, als
den Angehörigen eines byzantinisch-römischen Kulturkreises,
zu den Alpenslawen (Slovencen), die frühzeitig den
deutschrömischen Einflüssen verfielen. Das schismatische Patriarchat
von Aquileja, in dessen Ostgebieten (den Julischen- und
Sanntaler-Alpen, Karawanken und Karst und den grösseren
Gebieten der Drau, der Save und des Isonzo) die Slawen einen
selbständigen Mittelpunkt bildeten, verharrte in seiner
Sonderstellung. Es stellte sich der offiziellen christlichen Lehre
entgegen auch nach der Versöhnung eines Teiles seiner see-
ländischen Bistümer mit der päpstlichen Kirche und ging in
die Kultursphäre der Alpenvölker über *). Unter solchen
Umständen konnte es seine Wirksamkeit nicht allein auf die
heidnischen Slawen ausüben. Das grössere Verdienst um die
Ausbreitung- der christlichen Religion und der christlichen Kultur
auf dem Boden des Patriarchats von Aquileja gebührt dem

bayerischen Bistum (seit 798 Erzbistum) von Salzburg. Seine
Missionäre •— die karantanischen Herzöge Gorazd und Hothnir,
die in Bayern als Geiseln christlich erzogen wurden, und der
Regionarbischof Modestus — legten um die Mitte des 8.
Jahrhunderts endgültig den Grund zum Christentum2). Die
Alpenslawen, die dadurch in die deutschrömische Kultursphäre
eingezogen wurden, trennten sich von den verwandten Stämmen
des Balkanwestens und gelangten unter dem Namen
„Slovencen" 3) zur selbständigen ethnischen Gestaltung. Als Gesamtname

aber sowohl für die Stämme der Slovencen als auch für
die weiter im Südosten lebenden Kroaten und Serben galt bei
den Griechen und Lateinern lange noch der Name „Slavinen"4).
Das ganze Binnenland zwischen den Ostalpen, Thessalonich
und der Rhodope hiess nämlich vom 7. bis zum 10., sogar bis
zum 15. Jahrhundert griechisch „Ixlaßiviai, 2xXavr,vi'aiü und

') F.Kos, Gradivo, p. 184—186, 202; Paulus diacomis IV, p. 127; Carmen
de synodo Ticinensi, ed. Bethmann (Mon. Germ. SS. rer. Langob.,
Hannoverae 1878), p. 190—191.

*) F. Kos. p. 265—268.
8) De conversione Bagoariorum et Carantanorum, a. a. 0., XI, p. 9—10.
4) Vgl. K. Zeuss, a. a. 0., S. 69, und G. Krek, S. 292 f.



— 231 —

lateinisch „Sclavenia, Sclavonia", seltener „Sclavinica"l).
Erst mit der türkischen Eroberung verlor dieser Name seinen
alten Umfang. „Sein letzter Überrest ist seit dem 17.
Jahrhundert das jetzige kleine Slawonien zwischen der unteren
Drau und der Save" s).

Ausserhalb der Grenzen Slaviniens und der neuen
ethnischen Gestaltung seiner Völker blieben die den byzantinischen
und überhaupt den orientalischen Einflüssen meistens
unterlegenen Slawenstämme am südlichen Ufer der untern Donau.
Sie gerieten unter das Joch der Bulgaren, welche die ersten
Unternehmungen der Araber gegen Konstantinopel benützten,
um sich auf byzantinischem Boden bleibend niederzulassen
(679). Gleich nach der Ansiedlung der Bulgaren wurde
zwischen der Donau und dem Hämus (Balkan) unter dem
bulgarischen Fürsten Asparuch, Kubrats Sohn, ein mächtiger Militärstaat

gegründet, in dessen Armeen die Slawen als Fussvolk
unter eigenen Fürsten bis im 8. und 9. Jahrhundert standen8). Im
Westen aber reichten die Grenzen des Bulgarenstaates nur
wenig über den Isker hinaus. Sie erstreckten sich bis zur
Stelle, wo die spätere bulgarisch-awarische Grenze heute noch
durch „einige, viele Stunden lange, parallele Erdwälle"
(bulgarisch Okop) zwischen den Flüssen Isker und Lom bezeichnet
ist4). In diesen Grenzen blieben die Bulgaren zur Zeit der
unaufhörlichen Aufstände und inneren Unruhen in Byzanz
(695—716); in ihnen blieben sie auch zur Zeit der byzantinischen

Erstarkung und des neuen Aufschwunges seit dem Rückgang

der arabischen Macht bei den erneuerten Angriffen auf
Konstantinopel (717—718). Die unterjochten Slawenstämme
näherten sich im Laufe der Zeit sowohl einander als auch den
herrschenden Bulgaren und bildeten allmählich ein ethnisches
Ganzes, das in der späteren Preslavkirche seinen Mittelpunkt
fand.

J) C. Jirecek bemerkt (Geschichte der Serben I, S. 65) : „Da Latein und
Griechisch die Lautgruppe sl vermeiden, ist ein k oder ih eingeschoben".

a) Ebenda, S. 114.

3) Theophanes I, p. 356—359,491—497; Nicephoros, p. 33—35; V. Zlatarski,
Stridii po blgarskata istorija ("Sofia 1903), S. 94; Th. Uspenskijs Sammlung
(Izvestija arch, inst., 1905), S. 173—244, 544—554.

*) C. Jirecek, Das Fürstentum Bulgarien (Wien 1891), S. 412.



— 232 —

Das Vordringen der Araber, welches durch das „griechische
Feuer" (die Erfindung eines Syriers Kallinikos) bei der ersten
Belagerung von Konstantinopel (668—675) zurückgedrängt
worden war, wurde unter dem Kalifen Welid I. (705—715) und
seinem Nachfolger Suleiman (715—717) erneuert. Die Araber
fanden den Weg der nordafrikanischen Küste entlang nach
Westeuropa und dehnten ihre Feldzüge seit 720 über Spanien
und Gallien erfolgreich aus. Im Osten aber griffen sie 717
die byzantinische Hauptstadt wieder an. Auch die arabische
Art, das Göttliche bilderlos und streng monotheistisch
aufzufassen, war für die christliche Frömmigkeit, die Verehrung der
Bilder Christi und der Heiligen, eine grosse Konkurrenz. Der
byzantinische Kaiser Leo III. Isaurier (716—741), dem die
Gefahr des Islams von Anfang seiner Regierung an klar war,
wollte dem neuen Rivalen in allen Beziehungen begegnen. Er
verbesserte den schlechten Zustand seines Staates und Heeres
und brachte den Arabern, gleich nach seinem Regierungsantritt,

empfindliche Schlappen bei (718)1). Anders erging es

seiner Tendenz, die Kirche zu reformieren. Sein Verbot der
Bilderverehrung von 726 und 730 eröffnete einen Streit, der
während eines Jahrhunderts den vorhandenen Wohlstand in
Byzanz zerstörte. Rom und Italien erklärten die kaiserlichen
Erlasse für nicht rechtgläubig und erhoben sich gegen die
byzantinischen Statthalter2). An der Spitze der Bewegung stand
der römische Papst Gregor IL selber (715—731). Der grimmige
Kaiser konnte deshalb das letzte Recht der Päpste, ihre noch
erhaltene „de iure" in Illyricum, nicht mehr dulden. Er ent-
riss um 732 die ostillyrische, griechisch - mazedonische und
Justinianische Kirche dem römischen Einfluss vollständig und
unterstellte sie dem des Orients3). Die päpstliche Kurie begriff,
dass die Balkangebiete von ihr gewaltsam abgetrennt waren,
und arbeitete unermüdlich an der Annäherung mit den
neugegründeten Staaten des Abendlandes*).

') Theophanes I, p. 395—398; Nicephoros, p. 53—54; G. Herfzberg,
a. a. 0., I, S. 179 ff.

J) J. Hergenröther, Photius, Patriarch von Konstantinopel (Regensburg

1867—1869), I, S. 226 f.
3) Theophanes I, p. 409—410; J. Hergenröther I, S. 237.

4) Über die päpstliche Politik vgl. L. Hartmann, Geschichte Italiens im
Mittelalter (Gotha 1903), II, 2, S. 299, 323.



— 233 -
Die natürlichsten Verbündeten der päpstlichen Kurie waren

die Franken, die seit der Annahme des katholischen
Glaubensbekenntnisses (Ende des 5. Jahrhunderts) die Führerstellung in
der Germanenwelt innehatten. Ihre opportunistische Politik
und der Sieg über die Araber 732, noch mehr ihre gewaltige
Grenzausbreitung unter Karl dem Grossen (768—814) schufen
eine neue Ära in der geschichtlichen Entwicklung des
europäischen Westens. In einigen Jahrzehnten erstreckte sich die
fränkische Herrschaft über die Hauptprovinzen des ehemaligen
weströmischen Reiches samt den Gebieten des inneren Deutschlands

und kam in Italien und Istrien mit den Resten der
byzantinischen und in Pannonien mit denen der awarischen
Besitzungen in Berührung *). Auch hier errangen die Franken
bald den Sieg. Ihre Armeen erstürmten die Ringe (Hrigus)
der Awaren an der Theiss (791—796) und erbeuteten die darin
seit Jahrhunderten aufgehäuften Schätze3). Ganz Pannonien bis
zur Theiss und Dalmatien bis vor die Tore der byzantinischen
Städte, ungefähr bis zur Cetina, fielen in die Hände der Franken.
Der mächtige Frankenkönig Karl der Grosse brachte damit
eine dreihundertjährige Entwicklung zum Abschluss und liess
sich am Weihnachtsfest 800 in Rom vom Papste Leo III. (795
bis 816) als Erbe und Nachfolger der alten Imperatoren krönen.
Gleich darauf wurde ihm das byzantinische Küstenland unterstellt.

„Die Venetianer, Paulus dux Jaderae (Zara in
Dalmatien) und Donatus der Bischof dieser Stadt", die unter den
Romanen des adriatischen Küstenlandes eine fränkische Partei
gründeten, trennten sich von Byzanz und gingen zu den Franken
über (805). Jedoch nur für kurze Zeit, da die Autorität von
Byzanz durch Operationen seiner Seemacht, schon zur Zeit des
Kaisers Nikephoros (802—811), erneuert wurde3). Auf der
Friedenskonferenz von Aachen 812 wurde Venedig* samt den
Küstenstädten Dalmatiens den Byzantinern und das Innere der
kroatischen und slovenischen Landschaften den Franken
zugeteilt *).

') Theophanes I, p. 463—465 ; Einhardi annales, p. 177.

J) Einhardi annales, p. 183 ; Einhardi Vita Karoli Magni, ed. G. Pertz
(Mon. Germ. SS. IL, Hannoverae 1829), p. 450.

3) Einhardi annales, p. 193; F. Kos, Gradivo II, p. 31—32.

4) Ebenda, p. 198—199, et p. 18—19.



— 234. —

Mehr als die Franken beunruhigten die benachbarten
Bulgaren das byzantinische Reich. Verstärkt durch die Flüchtlinge

der Aw*aren, die sich unter den Fahnen des bulgarischen
Fürsten Krum (802—814) sammelten, veränderten die Bulgaren
ihre bisherige, grösstenteils auf die Defensive beschränkte
Politik und drangen bis zur Theiss in Pannonien vor. Im Jahre
809 eroberten sie die letzte grössere Festung der Byzantiner
im Innern der Halbinsel, das wichtige Serdica (Sofia). Rachezüge

der byzantinischen Kaiser Nikephoros (811) und Michael I.
hatten keinen günstigen Ausgang. Beide Kaiser fielen im Kampfe
gegen die Bulgaren, die zuletzt sogar den neuen Kaiser, den
Armenier Leon (813—820), in Konstantinopel belagerten *).

Neben den Bulgaren und Awaren nahmen an dieser Belagerung

auch die Slawen teil, angeblich „aus allen Slavinien"2).
Ihre Unterordnung fassten die Franken als einen Bund (Bulga-
rorum societas) auf8). Die Pläne Krums gegen Konstantinopel
liess aber sein Nachfolger Omortag (814—830?) fallen. Er
schloss mit den Byzantinern wieder Frieden, um sich den
inneren Angelegenheiten des Reiches widmen zu können und
die gefährliche rasche Ausbreitung des Christentums, die durch
die kriegsgefangenen und dem Reiche einverleibten Griechen
und Slawen veranlasst wurde, gewaltsam aufzuhalten. Den
Bischof von Adrianopel mit drei andern Bischöfen und 374

Gefangenen liess er sofort hinrichten. Dadurch wurde aber
der Eifer der christlichen Missionäre nur verstärkt und Omortag

sah sich bald genötigt, alle Gefangenen den Byzantinern
auszuliefern4).

Durch die Ausbreitung der fränkischen und bulgarischen
Herrschaft im Norden Slaviniens und durch die Erhaltung der
byzantinischen im Süden kamen die slawischen Stämme in
die Abhängigkeit dieser drei Mächte. Sie wurden den christlichen

Reichen, Byzanz und dem Frankenreich, meist auf dem
Wege der kirchlichen und Bulgarien auf dem der militärischen
Verwaltung unterstellt. Viele Stämme leisteten aber Widerstand.

Der Herzog von Siscia (Sisak) Ljudevit, der in
„Pannonien inferiore" — erwähnt bei C. Porphyrogenitus (vgl. S. 227,

') Theophanes I, p. 485, 492—503
2) Vgl. C. Jirecek, Geschichte der Bulgaren, S. 146.

') Einhardi annales, p. 206.
*) E. Golubinski, a. a. O., S. 20, 225.



— 235 —

Anmerkung) als Land der anderen Kroaten — regierte,
sammelte die mit der fränkischen und bulgarischen Herrschaft
unzufriedenen Stämme um sich und machte 819 den ersten, in
grösserem Umfang organisierten Aufstand, um einen Slawenstaat

auf der Halbinsel zu gründen *). Er wusste alle slawischen

Landschaften vom Timok bis zur Sofia (Isonzo) zu
vereinigen und den Feinden empfindliche Schlappen beizubringen.
Allein die Verwirklichung einer solchen Idee war verfrüht.
Sie stiess auf Widerstand, nicht nur in den kombinierten
Angriffen der gut geübten Armeen der Franken, sondern auch in
den Kämpfen mit den südlichen Slawenstämmen. Der
entschiedenste Gegner Ljudevits war Borna, „dux Dahnatie et
Liburnie", der erste bekannte Fürst der eigentlichen Kroaten
und ein Anhänger der Franken. Er hatte unter seiner
Herrschaft im Norden auch die Guduscani, in der späteren Gadska-

zupa bei Otocac, die im Kampfe an der Kulpa (820) zu Ljude-
vit kamen und ihm dadurch einen glorreichen Sieg
ermöglichten2). Borna zog seine Leute in die Burgen Dalmatiens
zurück und machte seither nur kleine Ausfälle. Sein Neffe
Vladislav (Laclisclavus), der ihm mit der Bestätigung des
Westreiches folgte, beschränkte sich ebenso auf solche unbedeutende
Angriffe3). Indessen wurde der Aufstand nach beinahe vier
Jahren unterdrückt und die fränkische Herrschaft wieder
aufgerichtet. Ljudevit floh zu den Serben (822), die nach den
dem fränkischen Chronisten Einhard (vgl. S. 228, Anmerkung 4)
zugeschriebenen Annalen einen grossen Teil Dalmatiens (im
römischen Sinn) besässen *). Doch fühlte er sich hier nach
der Ermordung seines Gönners nicht sicher, deshalb ging* er
nach Westdalmatien zu Bornas Oheim Ljutomysl, wo er nach
kurzer Zeit (823) den Tod fand5).

Nach dem Aufstand des Herzogs Ljudevit trat in der
Verwaltung der kroatischen und slovenischen Landschaften eine

gründliche Veränderung ein. Die einheimischen Herzöge und
die unter dem Einfluss der abendländischen Verfassung aus
den Herrscherfamilien erhobenen Adligen wurden durch frän-

*) Einhardi annales, p. 205—206.
2; Ebenda, p. 206.
3) Ebenda, p. 208.

4) „Sorabos, quae natio magnam Dalmatiae partem obtinere dicitur".
5) Einhardi annales, p. 209—210; F. Racki, Documenta, p. 320—328.



— 236 —

kische ersetzt und diese als Ganzes dem Markgrafen von Friaul
unterstellt. Das Erzbistum von Salzburg begann aber, um die
ungünstige Lage der Slawen auszunützen, durch die bayerischen

Ansiedler und ihre Hörigen das untere Pannonien und
Kärnten, welche Gebiete ihm 811 bis zur Drau abgetreten
wurden, zu germanisieren l). Auch die am Aufstand Ljudevits
beteiligten Landschaften der Timociani und Branicevei
erwartete kein besseres Schicksal. Sie verloren ihre Freiheit
und wurden nach einem bulgarisch-fränkischen Konflikt an der
Drau (827—829) samt Sirmium (Srem) den Bulgaren zugeteilt8).
Mehr Freiheit als im Norden erhielten die slawischen Stämme
im Süden. Der römische Staatsbegriff, der infolge der früheren
Christianisierung unter den Slawen zuerst in den Landschaften
der ursprünglichen Serben und Kroaten zur Entfaltung kam,
verlegte ihr politisches Leben von den byzantinisch-römischen
Zentren etwas nach Westen und konzentrierte es um die hohen
Ost- und Westgebirge des Dinarischen Systems. In den
hochgelegenen Landschaften am Lim und an der obern Drina samt
ihren Quellflüssen, am Ibar und am Oberlauf der westlichen
Morava im Osten, und am Lika und Gacka, Zrmanja und Krka
im Westen lagen die ersten Keime für ein staatliches Leben
der Slawen. Hier befestigte sich die Macht der führenden
Stämme und legte Avährend der bulgarisch-fränkischen Kämpfe
an der Drau und während der Kriege, die Byzanz damals mit
den Arabern wegen Kreta und Sizilien führte (825—827), den
Grund zur Bildung des ersten serbischen und des ersten
kroatischen freien Staates. Zwischen ihnen bildete sich noch ein
dritter Staat, der der damals noch nicht bekehrten Narentaner,
die durch ihre Piraterie später sehr in Verruf kamen.

Die Gründung des serbischen und des kroatischen Staates
sowie deren rasche Grenzerweiterung wurden weder von Byzanz
noch von den Franken bekämpft. Byzanz widmete seine
Aufmerksamkeit mehr den Raubfahrten der Araber, die zurzeit
sogar Tarent (839) und Bari (841) besetzten3), und das frän-

9 V. Klaic, Povjest Hrvata I (Agram 1899), S. 49; F. Kos, Gradivo II
(Die historische Übersicht), S. XVI, ff.

s) Einhardi annales, p. 216.
3) C. Porphyrogenitus (III, p. 61, 130) verlegt die Eroberung der

italienischen Städte in die Zeit des Basilios I, und doch lässt er jene Plünderungen

von Bari (841) vorangehen. Vgl. dazu G. Pertz, Mon. Germ. SS. III,
p. 225, 246 et XIV, p. 17.



— 237 —

kische Reich seinen eigenen Wirren, durch welche die Teilung
des Reiches unter den Enkeln Karls des Grossen — Karl der
Kahle: Frankreich, Ludwig: Deutschland und Lothar: Italien
samt Burgundien — zustande kam1). Als Feinde der slawischen

Freiheit traten die Bulgaren und die von Byzanz
damals provisorisch getrennten Venetianer auf. Der serbische
Fürst Vlastimir verteidigte um die Mitte des 9. Jahrhunderts
drei Jahre lang* die Freiheit seines Staates gegen die Angriffe
des Bulgarenfürsten Presiam (um 830—852). Seine Söhne

Mutimir, Strojimir und Gojnik schlugen den neuen bulgarischen
Fürsten Boris (852—888), der nach der Eroberung des innern
Mazedoniens die Niederlage seines Vaters rächen wollte. Sie
nahmen seinen Sohn Vladimir mit zwölf der grossen Boljaren
(Magnaten) gefangen und zwangen ihn zum Frieden2). Bald
aber brachen unter den serbischen Fürsten Zwistigkeiten aus,
die mit Hilfe der Bulgaren zugunsten Mutimirs beendet wurden.
Dieser politische Erfolg und die Christianisierung der Bulgaren,
die nach einem unglücklichen Krieg mit Byzanz erfolgte (864),
erneuerten wieder das verminderte Ansehen des Bulgarenreiches.

Der bulgarische Fürst Boris nahm bei der Taufe den
Namen seines Paten, des byzantinischen Kaisers Michael III.
(843—867), und erhielt von ihm als Geschenk ein kleines
Gebiet am Fusse des Balkans3). Er verstand seinen Eintritt in
die europäische Kulturgemeinschaft gehörig zu verwerten und
die in den bulgarischen Gebieten (vgl. S. 231) gegründete
Nationalkirche, je nach den politischen Interessen, der
Jurisdiktion sowohl der griechischen (864 und 870) als auch der
lateinischen Glaubensboten (866—870) zu unterstellen4).

Mit Erfolg verteidigten auch die Kroaten ihre Freiheit
gegen die Angriffe der Venetianer. Ihr Fürst Mojslav —
bekannt aus venetianischen Nachrichten und Urkunden der Spljet-
kirche5) — und sein Nachfolger Trpimir (um 845—854) erhoben
das kroatische Reich auf die Stufe einer Seemacht und organi-

') F. Kos, Gradivo II, p. 105—106.

3) C. Porphyrogenitus, III, p. 154—155. Die Vorgänger Vlastimirs, Bois-

lav, Rodoslav und Prosegos sind nur den Namen nach erwähnt.
3) Vgl. E. Golubinski, a. a. O., S. 25-26, 239--248.

4) Ebenda, S. 26—31, 248—252.

5) F. Racki, Documenta, p. 3, 335.



— 238 —

sierten es nach dem Muster der abendländischen Staatenl).
„Auf dem Fürstenhof in Bihac, unweit von Trogir, waren
versammelt" schon zur Zeit Trpimirs „fünf Zupanen, ein
Kämmerer und drei Hofgeistliche". Trpimir nahm für sich den
Titel „dux Chroatorum" an und „das ist das erstemal, dass

man den kroatischen Namen geschrieben in den geschichtlichen

Quellen findet"2). Der neue Fürst Kresimir (854—862),
Trpimirs Sohn, erstreckte seine Herrschaft von Istrien bis zum
Narentaland und im Norden bis zur unteren Drau. Sein Staat
war in der höchsten Blüte, als er den Waffenkonflikt mit den
Bulgaren siegreich löste3). In Nin (Nona), unweit von Zara,
gründete er (um 860) ein selbständiges Bistum, um welches
sich das kirchliche Leben auf dem befreiten Territorium zu
konzentrieren begann. Die häufigen Aufstände und Thronwirren

aber, die nach dem Tode Kresimirs folgten, erschöpften
die Kräfte des Kroatenreiches schnell und es war nicht mehr
imstande, die Separationstendenzen der neuerworbenen Stämme
aufzuhalten. Viele Stämme fielen ab, viele kämpften mit ihm,
und Venedig, das seinen Handel auf dem Meere sichern wrollte,
benutzte diese Gelegenheit und zog (ungefähr 865) wieder an
die kroatische Küste. Doch kam es gleich zur Erneuerung-
friedlicher Beziehungen, da die Araber auf ihren Raubfahrten
selbst Quarnero und die Buchten Dalmatiens bedrohten4).

Die Piraterie der Araber wuchs besonders, als der Streit
zwischen Rom und Byzanz infolge der gewaltsamen Absetzung
des Patriarchen Ignatius (846—857) wieder hell zum Ausbruch
kam. Der römische Papst Nikolaus I. (858—867), der die
oberste Leitung in der Kirche mit Hilfe der pseudoisidorischen
Fälschungen zu gewinnen strebte, handelte gegen den neuen
Patriarchen Photius (857—867) wie ein oberster Richter der
Kirche. Er verfügte auf der römischen Synode (862) die
Absetzung des Photius und die Wiedereinsetzung des Expatriarchen

') Von Trpimir hat sich eine Urkunde erhalten (vgl. F. Racki,
Documenta, p. 3—5), durch welche die kroatische Kirche dem Erzbistum von
Salona zu ewigem Besitze geschenkt wurde.

3) F. Sisic, Hrvatska povijest (Agram I, 1906, III, 1913) I, S. 43 ; F.
Racki, Hrvatska prije XII, vieka (Rad jugoslovenske akademije LVI,
Agram 1881) S. 63.

s) C. Porphyrogenitus, III, p. 149—151.

4) F, Racki, Documenta, p. 364—365; E. Dümmlev, a. a. O., S. 400—401



— 239 —

Ignatius A Dazu kamen noch die päpstlichen Ansprüche auf
die Jurisdiktion über Mazedonien, Epirus, Illyrien und sogar
über Bulgarien. Zum Angriff schritt darauf auch Photius und
setzte der römischen Partikularsynode ein allgemeines Reichskonzil

entgegen (867). Alle disziplinaren und liturgischen
Abweichungen der römischen Kirche sowie das „Filioque", das,
entsprechend der Augustinischen Lehre über das Hervorgehen
des hl. Geistes aus dem Vater (göttliches Sein) und dem Sohn

(Erkennen), dem konstantinopolitanischen Symbol im Abendlande

zugefügt worden war, wurden verurteilt und Papst Nikolaus

abgesetzt8). Das Urteil über den Papst sollte der
italienisch-fränkische Kaiser Ludwig* II. (855—876), Lothars Sohn,
zur Ausführung bringen. Allein bald änderte sich die ganze
Situation. Papst Nikolaus starb, ehe ihn das Urteil erreichen
konnte, und im Osten wurde durch die Absetzung des Kaisers
Michael III. und des Patriarchen Photius die Stellung gegenüber

Rom verschoben. Der neue byzantinische Kaiser Basi-
lios I. (867—886) restituierte den Expatriarchen Ignatius (867
bis 878) und berief eine Synode nach Konstantinopel (869),
welche die entstandenen Kontroversen zwischen Orient und
Okzident ausgleichen sollte 3). Die Absichten des Papstes, den
römischen Stuhl universal zu machen, entflammten wieder den
alten Kampf4). Er wmrde durch die, Frage über die
Zugehörigkeit der Archiepiskopatskirche von Preslav noch mehr
verschärft, da die mit Rom unzufriedenen Bulgaren schon am
Anfang des Jahres 870 sich Byzanz definitiv angeschlossen
hatten5). Dass der Papst Johann VIII. (872—882) nach dem
Tode des Ignatius den zurückberufenen Photius (878—886)
anzuerkennen und das in Rom selbst als Dogma noch nicht
eingeführte Filioque zu verwerfen bereit war, hatte fast keinen
Erfolg6). Das Schisma erneuerte sich gleich nach seinem Tod,
aber der Streit brach längere Zeit nicht aus, da sich auf beiden
Seiten eine gewisse Indifferenz spürbar machte.

Allein trotz den kirchlichen Kämpfen und dem erneuten

') F. Kos, Gradivo, p. 143.

s) K. Müller, a. a. O., I, S. 371.

3) J. Hergenröther, a. a. O., II, S. 18—19, 23—24.
*) Ebenda, S. 143—145.
5) E. Golubinski, S. 30, 251—252.
6) J. Hergenröther, II, S. 382-389, 541.



— 240 —-

Auftreten der arabischen Piraterie vollzog sich in Byzanz
während des 9. Jahrhunderts ein glänzender Aufschwung. Es

schien, als ob die byzantinische Kirche alle Slawen durch die

Begründung der kirchenslawischen Literatursprache werde an
sich ziehen können. Den Anlass für solche Aussichten gab
zunächst das Gesuch der mährischen Fürsten Rastislavs (846
bis 870) und seines Neffen Svjatopluks (870—894)J). Sie

ertrugen nur schwer die deutsch-fränkische Oberhoheit und wandten

sich nach Konstantinopel, um ihre Kirche unabhängig von
Salzburg und Passau organisieren zu können. Der byzantinische

Kaiser Michael III. und der Patriarch Photius
beauftragten mit dieser Mission die Brüder Kyrillos und Methodios,
die sich in ihrer Vaterstadt Thessalonich oder sonstwo in
Mazedonien vortreffliche Kenntnisse der slawischen Sprache
angeeignet hatten2). Mit Hilfe der von Kyrillos nach dem
Muster der griechischen Kursiv-oder Minuskelschrift „zusammengesetzten"

Urschrift der Slawen, genannt „Glagolica",
übersetzten sie die liturgischen Texte, die Psalmen und die Teile
des neuen Testaments3) und erzielten nach ihrer Ankunft in
Mähren (864) durchschlagende Erfolge. Aus politischen Gründen

huldigte eine Zeitlang der Missionstätigkeit der Slawenapostel

selbst der römische Stuhl. Papst Adrian IL (867—872)
errichtete ein neues Erzbistum für die slawischen Stämme
Mährens und Pannoniens und setzte Methodios (869), dem die
hohe Bildung des Bruders zugleich mit dessen Tod verloren
ging, zum Erzbischof ein4). Durch diese „Neuerung" entwickelte
sich eine gewaltige Rivalität zwischen der deutschen und
slawischen Geistlichkeit. Es entstand ein Kampf, der erst nach dem
Tode des Methodios (885) zugunsten der Deutschen beendet

9 Vita St. Methodii, ed. F. Miklosich (Vindobonae 1870), S. 12. In chronica

Nestoris, ed. F. Miklosich (Vindobonae 1860), S. 13, ist neben Rastislav
und Svjatopluk auch noch Kocel, der slawische Fürst von Pannonien,
erwähnt.

3) Ebenda, S. 12, et 13.

3) Vgl. J. Taylor, Über den Ursprung des glagolitischen Alphabets
(Arch. slav. Philologie V, Berlin 1881), S. 192; A. Leskien : Zur glagolitischen

Schrift (Arch. slav. Phil. XXVII, 1905), S. 161; V. Jagic,' Zur
Entstehungsgeschichte der kirchenslawischen Sprache (Denkschriften der
Akademie der Wissenschaften XLVII, Wien 1900), 1, 17; 2, 45 f.

4) Chronica Nestoris, S. 14; Vita St. Clementis, übers, von M. Muretov
(Bogoslovskij Vjestnik, Moskau 1913), S. 421 f.



— 241 —

wurde *). Die slawische Liturgie und die Kirchenbücher wurden

verboten und die Schüler der slawischen Lehrer, wie
Kyrillos und Methodios in den ältesten Quellen ganz richtig
genannt sind, durch die Deutschen vertrieben.

Die slawische Kirchensprache und Literatur gelangten
offenbar schon zu Methodios Zeiten in die Gebiete des
Adriatischen Meeres. Ebenso mussten sie in den Gebieten der
Ostalpen, auf dem Territorium des Patriarchats von Aquileja, eine
noch nicht genügend aufgeklärte Verbreitung gefunden haben,
„denn es ist kein Zufall, dass sich" die slawische Liturgie „in
der katholischen Kirche nur auf dem Boden seines (Aquileja)
Primates erhalten hat"2). In den südöstlichen Teilen Slavi-
niens aber wurden sie von Konstantinopel aus verbreitet. Der
Nachfolger Michaels III., Basilios I. (867—886), nahm bei einem
Besuch des Methodios — wie dessen Vita (S. 18) erzählt —
die slawischen Bücher mit Wohlgefallen entgegen und behielt
einige seiner Geistlichen in Konstantinopel. Er liess auch nach
dem Tode Methodios die in Venedig den Juden verkauften
Glaubensboten der Slawen befreien und entschädigte sie mit
geistlichen Ämtern in Byzanz3). Durch solche Begünstigung
der slawischen Kleriker und durch die Siege über die Araber,
die Basilios I. mit Hilfe des italienisch-fränkischen Kaisers
Ludwig II. und der küstenländischen Slawenstämme erzielt
hatte, kam Byzanz auf die Höhe seiner Macht. In Venedig
wurde den der byzantinischen Oberhoheit wieder untergeordneten

Dogen der Hofrang der „kaiserlichen Protospathar"
verliehen und in Dalmatien den heidnischen Narentanern die
Bekehrung zum Christentum durch die Übersetzungstätigkeit der
slawischen Kleriker erleichtert4). Selbst die Kroaten standen
eine kurze Zeit auf der Seite der Byzantiner. Auf ihren Thron
wurde der byzantinische Schützling Zdeslav (877—879), ein
Verwandter Trpimirs, erhoben6). Die ungünstige Lage, die
dadurch in den westlichen Gebieten Slaviniens für die römische
Kirche eintrat, bewog die päpstliche Kurie, in Kroatien Un-

') F. Racki, Starine XII, S. 213, 220—221.

*) M. Murko, a. a. O., S; 102.

3) Vgl. C. Jirecek, Geschichte der Serben I, S. 177.

4) Johannis Chronicon Venetum, ed. G. Pertz (Mon. Germ. SS. VII,
Hannoverae 1846), p. 21 ; C. Porphyrogenitus, a. a. 0., p. 128—129.

5) Ebenda.

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft i, 1922. 17



— 242 —

ruhen hervorzurufen, denen Zdeslav zum Opfer fiel1).
Kroatischer Fürst wurde sein Mörder Branimir (879—890), der
eigentliche Begründer der staatlichen Unabhängigkeit. Er
trachtete darnach, sein Land in jeder Beziehung frei zu machen,
deshalb wrandte er sich nach Rom und verlangte die Bestätigung

der nicht anerkannten Kirche von Nin. Der Papst
Johannes VIII. (872—882) erfüllte mit Freude die Wünsche des
Kroatenfürsten und bestätigte das Bistum von Nin als die
kroatische Nationalkirche. Zum Bischof wurde der Diakon
Theodosius geweiht2). So wurde die Jurisdiktion des Erzbistums von
Spljet nur auf die byzantinischen Besitzungen im Küstenland
beschränkt. Sie erstreckte sich somit auf die Überreste der
romanisierten Bevölkerung der Insel und der dalmatinischen
Seestädte.

Je mehr aber die slawische Liturgie und die slawischen
Kirchenbücher am päpstlichen Hofe aus politischen Gründen
toleriert wurden, um so heftiger stiessen sie auf den Widerstand

der lateinischen Kleriker. In Kärnten, wo der Einfluss
der Salzburger Bischöfe ununterbrochen blieb, gelang es leicht,
die eingeführte slawische Liturgie zu vernichten3). Schwieriger
war das im Gebiet der Aquileischen und der Spljet-Kirche.
Die slawisch-katholische Liturgie galt auch hier bei dem Mangel
an sprachlichen Kenntnissen als Ketzerei „eines Methodios, den
man in keiner Schrift unter den hl. Vätern genannt findet" *),
und wmrde von den herrschenden Lateinern oft verfolgt. Es
wurde ausserdem die Abschaffung* der unkanonischen Nationalkirche

der Kroaten verlangt, da die slawischen Kleriker einen

grossen Stützpunkt in ihr hatten. Der römische Stuhl stellte
sich nach dem Ableben des Papstes Johannes VIII. auf die
Seite der lateinischen Kleriker und machte den slawischen
Herrschern Vorwürfe, dass sie beim Gottesdienst an der
„barbarischen oder slawischen Sprache" Gefallen fänden5). Er
selbst fing an, die Verfolgungen zu unterstützen und neue
anzuordnen. Doch das Verhältnis der Lateiner zu der slawischen

9 Vgl. T. Smiciklas, Povijest hrvatska I (Agram 1882), S. 193, und
V. Klaic, a. a. O., I, S. 61.

2) F. Racki, Documenta, p. 8—10, 13—14.
3) De conversione Bagoariorum et Carantanorum, p. 6, 14.

4) F. Racki, Documenta, p. 188—189.
5) Ebenda 189—190.



— 243 —

Kirchensprache und Literatur konnte in ihrem eigenen Interesse
nicht überall gleich sein. Im Südosten, an der Grenze der
Justinianischen Kirche, durfte man keine Feindseligkeiten
unternehmen. Von einer Verfolgung der slawischen Bücher in den
serbischen Fürstentümern am Meere ist nichts bekannt. Hier
erwähnen die Urkunden des im 11. Jahrhundert gegründeten
katholischen Erzbistums von Bar (Antivari) die „monasteria
quoque tam Latinorum quam Graeeorum sive Sclavorum", die
sich nur durch die Kirchenbücher voneinander unterschieden ').

Eine Blütezeit erlebte die slawische kirchliche Literatur im
Reiche der Bulgaren. Am Hofe von Preslav2), wo die
mährischen Flüchtlinge von dem neubekehrten Fürsten Michael-
Boris freundlichst aufgenommen wurden, fand das Werk der
Slawenapostel eine sichere Stütze zur Verbreitung3). Jedoch
für die schwerwiegende kirchliche Neuerung war die junge
bulgarische Kirche noch nicht vorbereitet. Die noch hunnisch
sprechenden Adligen und die bulgarisch-griechische Hierarchie
wollten ihre Rechte nicht aufgeben. Sie erhoben sich gegen
den Gottesdienst und die glagolische Schrift der slawischen
Kleriker4) und machten diesen einen längeren Aufenthalt in den
bulgarischen Gebieten unmöglich. Nach der jüngeren Vita des
hl. Naum6) wendeten sich einige derselben nach Dalmatien
und die in der Vita St. Clementis (S. 456) erwähnten Kliment,
Naum und Angjelar nach der äussersten Südwestecke des

Bulgarenreiches. Dieses neuerworbene Bulgarengebiet, das jedenfalls

in unmittelbarer Nähe der Heimat der slawischen Kirchensprache

eines jetzt ausgestorbenen altertümlichen Dialekts
liegen musste, zog* auch die andern aus Mähren verfolgten und
„wahrscheinlich meist aus Makedonien stammenden Mitarbeiter

9 Ebenda, p. 201; J. Pf. Harttung, Acta pontificum Romanorum inedita

II, (Stuttgart 1884), p. 242.

") Der ursprüngliche Name der bulgarischen Hauptstadt, die am Nord-
fusse der waldigen Vorberge des Hämus an der Stelle des römischen Mar-
cianopolis gegründet wurde, ist slawischer Abstammung. Vgl. C. Jirecek,
Kritischer Anzeiger (Areh. slav. Phil. XXI, Berlin 1899), S. 613.

») Vita St. Clementis S. 455.

4) R. Abicht, Das Alphabet Chrabrs (Arch. slav. Phil. XXXI, Berlin
1909), S. 217, hält die Überlieferung, dass der Streit eine befriedigende
Lösung durch St. Kliment gefunden haben soll, als richtig.

*) Lj. Kovacevic, Nekoliko priloga za erkvenu i politicku istoriju
Juznìh Slovena (Glasnik srpskog ucenog drustva 63, Belgrad 1885), S. 3.



- 244 —

der Slawenapostel" anJ). Hier fanden zur Ausbreitung ihrer
Mission der wegen seiner Tugend dem Methodios zum
Nachfolger gegebene Corazd, der Mähre2), Aufnahme, dann Sava,
der letzte der mazedonischen Heiligen, der sogenannten „Sed-
mocislcnici", d. h. die mit den Lehrern siebenzähligen
obengenannten Anfänger3). Die mazedonische Stadt Ohrid (Lych-
nidus) mit Umgebung wurde eine echte Pflanzstätte für den
slawischen Kultus und die slawische Literatur. Sie wurde auch
das Zentrum des Archiepiskopats der Justiniana Prima, wohin
sogar seine Residenz von Skoplje und Morava verlegt worden
sei4). Der einsichtsvolle Fürst von Bulgarien, Michael-Boris,
dessen Sorge für die slawischen Kleriker und ihre Arbeit nicht
aufhörte, verliess nach kurzer Zeit (2—3 Jahre) freiwillig den
Thron, um seine letzten Tage im Kloster zubringen zu können.
Das Mönchsgewand legte er wieder ab, als Vladimir (888—893),
sein älterer Sohn, eine heidnische Reaktion versuchte. Michael-
Boris stürzte Vladimir mit Hilfe seines jüngeren Sohnes
Symeon"1) und kehrte darauf wieder in die Klosterstille zurück,
wo er 907 starb.

Nach Vladimir wurde sein jüngerer Bruder Symeon (893
bis 927)6) bulgarischer Fürst, welcher dem während dreissig

9 Die Heimat der slawischen Kirchensprache suchten B. Kopitar, P.
Safarik (in seiner letzten Periode) und F. Miklosich in Pannonien, die
russischen Slawisten in Bulgarien, V. Jagic und V. Oblak im Lande
östlich von Thessalonich und C. Jirecek in den ältesten slawischen Bistümern
zwischen Bhodope und Pindus. Vgl. M. Murko, Monographie „Vatroslav
Oblak" (Wien 1902), S. 44 ff., und C. Jirecek, Geschichte der Serben I, S. 175
bis 176.

9 Vita St. Clementis, S. 456.

3) Vgl. M. Murko, Geschichte der älteren südslavischen Literaturen, S. 58.
4) Auf der Synode von Konstantinopel (879—880) erscheint unter den

Metropoliten ein Ayalrtpv Mogaßwv. Seine Existenz ist von E. Golubinski,
a. a. O., S- 34—36, bezweifelt und von C. Jirecek, Geschichte der Serben, S. 182,
auf die Stufe eines gewöhnlichen Bischofs degradiert. Agathon von Morava
ist aber unmittelbar nach den Metropoliten von Athen und Naupaktus und
vor dem von Dyrrhachion erwähnt, deshalb ist kein Zweifel, dass er der
Erzbischof von Justiniana Prima war, deren Residenz zur Zeit der bulgarischen

Eroberungen des inneren Mazedoniens zuerst nach Morava (jedenfalls

Quellgebiet der südlichen Morava) und dann nach Ohrid übertragen
wurde.

8) Vita St. Clementis, S. 460.

•) In Liudprandi antapodosis, ed. G. Pertz (Mon. Germ. SS., IH,
Hannoverae 1839), I, p. 276, geschildert als „ein Christ, doch abgesagter Feind
seiner Nachbarn, der Griechen*1.



— 245 —

Jahren gewahrten Frieden mit Byzanz ein Ende machte. Die
unmittelbare Veranlassung dazu gab eine Handelsfrage, eine
für jene Zeit wirklich seltene Erscheinung1). Byzanz
verbündete sich mit den Ungarn (Magyaren), einem finnisch-ugrischen

Nomadenvolk, das aus den Steppen jenseits der Wolga
an den Don gekommen war. Es wurde jedoch bei Bulgaro-
phygos, unweit von Adrianopel, besiegt und zur Entrichtung
eines Tributs gezwungen2). Um dieses Bündnis mit den Ungarn
auf immer zu zerstören, vereinigten sich die Bulgaren mit den
mächtigen Petschenegen, einem türkischen Volksstamm in der
Pontussteppe. Sie verheerten, während die Ungarn in
Pannonien kämpften, deren Wohnsitze in Bessarabien und zwangen
sie zur Auswanderung nach der Ebene der Theiss und der
mittleren Donau (896)3). Diese byzantinisch-ungarische Niederlage

bewTog die Bulgaren, sich wieder dem Byzanz feindlichen
Westen zu nähern. Der römische Papst Formosus (891—896)
schickte Symeon noch während des Krieges eine Krone und
erkannte ihn als König an. Zur gleichen Zeit wurde der
Erzbischof von Preslav zum Exarchen von Konstantinopel und
Vikar des römischen Stuhles erhoben4). Im zweiten bulgarischen

Kriege gegen Leon des Weisen (886—912) Sohn, den
unmündigen Constantin Porphyrogenitus (912—959), und seine
Mitregenten erschien Symeon einigemal vor Konstantinopel. Er
nahm gleich nach dem glänzenden Sieg der Bulgaren über
die Griechen bei Anehialos (917) den Titel „Car der Bulgaren"
an und erhob die Archiepiskopatskirche von Preslav zum
Patriarchat, da ein Kaiserreich nicht ohne einen Patriarchen sein
konnte5). Die Byzantiner wollten ihn als Kaiser bloss innerhalb

der Grenzen aus der Zeit seines Vaters anerkennen. Der

9 C. Jirecek, Geschichte der Bulgaren, S. 162.

9 G. Cedrenus (Scylitzae) Historiarum compendium, ed.Bekkero (Corp.
script, hist, byzantinae, Bonnae 1828—1839), II, p. 255.

8) C. Porphyrogenitus, III, p. 173—174, 177; H. Gelzer, Abriss der
byzantinischen Kaisergeschichte (Geschichte der byzantinischen Literatur,
München 1897), S. 977—978.

4) Vgl. J. Popovic, a. a. 0., I, S. 711, 734.
6) In einem Verzeichnis der bulgarischen Caren und Patriarchen, das

samt dem Synodik des Caren Borii (1207—1221) in einer Handschrift des
15. Jahrhunderts erhalten ist, sind aus der Zeit Symeons und seines Sohnes
Peter die Namen der vier Patriarchen von Preslav erwähnt, ohne Angaben
über die Zeit ihres Lebens. Vgl. E. Golubinski, a. a. O., S. 36—38.



— 246 —

weiter geführte Krieg brach aber die byzantinische Macht
vollständig und der hochmütige Bulgaren-Car legte seinem stolzen
Titel (924) noch den eines „Autokrator der Rhomäer" (Griechen)

beiJ).
Der andauernde Krieg zwischen den Bulgaren und den

Byzantinern fand seinen Widerhall im Westen der Halbinsel.
In den serbischen Fürstenfamilien am Meere von Zagorje waren
unterdessen die hitzigsten Wettkämpfe unter den in bulgarische
und in byzantinische Anhänger verteilten Prätendenten
ausgebrochen. Symeon war es unter solchen Umständen nicht
schwer, an Stelle der ihm ausgelieferten Serbenfürsten seine

Anhänger einzusetzen2). Doch konnte er sich die serbische
Freundschaft nur mit Waffengewalt sichern. Alle Fürsten sahen

ein, dass die bulgarische Übermacht, trotz der Selbständigkeit
verschiedener Provinzens), die freie Entwicklung des serbischen
Volkes hemmte. Sie änderten als Herrscher ihre äussere Politik
und schlössen sich den Byzantinern an. Am Ende seiner
Regierung war es Symeon klar, dass er keinem der serbischen
Prätendenten vertrauen konnte. Erzürnt, besonders infolge
der wiederholten Annäherung des Fürsten Zacharias (921—924)
— Mutimirs Enkel — an die Griechen, sandte er seine Armeen
unter drei Feldherren aus, die den Enkel von Mutimirs Bruder
Strojimir, den Prätendenten Caslav, mitführten4). Zacharias
floh vor der Übermacht nach Kroatien und die zum Empfang
des neuen Fürsten eingeladenen Zupanen wurden erschlagen.
Die Bulgaren plünderten und verheerten das ganze Gebiet
nördlich der Dinarischen Gebirge und schleppten alle
Einwohner, die sie gefangen nehmen konnten, mit Caslav nach
Bulgarien. Das serbische Land von Zagorje wurde zur Wüste.
Es soll nach der Schilderung des Kaisers Constantin Porphyrogenitus

nur von wenigen Jägerscharen ohne Frauen und Kinder
bewohnt gewesen sein.

9 V. Zlatarski, Pismata na vizantiskija imperator Romana Lakapena
do blgarskija car Simeon (S. A. aus dem Sbornik XIII, Sofìa 1896). Im
Kommentar (Anm., S. 17—19) verlegt Zlatarski die Friedensverhandlungen
(923) vor die Mauern von Konstantinopel.

2) Vgl. C. Porphyrogenitus, p. 156—158.
3) Nach Lj. Kovacevic und Lj. Jovanovic, a. a. 0., II, S. 167, hatten

die eroberten Provinzen gewisse Selbständigkeit. Die Provinz von Morava
soll sogar „die anerkannten, separaten und direkten Verbindungen mit
den fremden Staaten" gehabt haben.

4) C. Porphyrogenitus, IH, p. 158.



— 247 —

Die Grenzen des Bulgarenreiches erstreckten sich um 924

vom Schwarzen bis zum Adriatischen Meere und von der Drau-
mündung bis nach Thessalonich. Sie umfassten fast alle
Landschaften der Archiepiskopatskirche der Justiniana Prima. Hier,
in südlichen Gebieten, wurden die Traditionen der Slawenapostel

„bezüglich der Schrift und der Sprache und eines
geAvissen Zusammenhanges mit dem Abendlande am besten
bewahrt" J). In Ostbulgarien dagegen, in den Gebieten der zur
Zeit Symeons slawisierten Preslavkirche, verbreitete sich mit
der Einführung des slawischen Gottesdienstes und der slawischen

Literatur jedenfalls als Kompensation eine neue, nach
den griechischen Unzialen zusammengesetzte Schrift, die man
jetzt fälsch „cyrillische" nennt. „Auch in der Sprache der
daselbst abgeschriebenen und neu übersetzten Denkmäler"
beobachtet man „einen ähnlichen Dualismus". Man spricht
daher „mit Recht von zwei Redaktionen der altkirchenslawischen

Sprachdenkmäler"2), die in den Landschaften der
Justinianischen und Preslav-Kirche vorkamen. Das „goldene
Zeitalter" des Caren Symeon brachte die Tätigkeit der slawischen

Übersetzer zur höchsten Entfaltung, vermochte aber
doch „weder Herz noch Phantasie des Volkes zu erwärmen3).
Es schuf keine Poesie, keine Kunst und Wissenschaft4), welche
die bulgarischen Ost- und Westvölker zu einer Nation hätte
vereinigen können. Die ganze Bildungsart des Caren Symeon
blieb dem Volke fremd und unheimisch. Sie verschärfte nur
die schon aus der vorslawischen Zeit trennend wirkenden
Einflüsse der Justinianischen und der byzantinisch-orientalischen
Kultursphäre und öffnete dadurch den verschiedensten Häresien
die Tore des Reichs.

Neben den Bulgaren hatten auf der Balkanhalbinsel auch
die Kroaten einen mächtigen Staat. Ihre Macht erstarkte
besonders nach dem Verfall der fränkischen Herrschaft in
Pannonien (906), welcher durch die verheerenden Reiterzüge der
Ungarn und deren Festsetzung an der Theiss und der mittleren

9 M. Murko, Geschichte der älteren südslavisehen Literaturen, S. 58.

s) Ebenda, S. 60 ; V. Jagic, Ein Kapitel aus der Geschichte der
südslawischen Sprachen (Arch. slav. Phil., XVII, Berlin 1895), S. 75 f.

3) C. Jirecek, Gesch. der Bulgaren, S. 164—165.

*) Vgl. V. Jagic, Historija knjiäevnosti naroda hrvatskoga i srpskoga
{Agram 1867), S. 67 f.



— 248 —

Donau bewirkt wurde. Die Marken Pannonien und Mähren,
ebenso Kärnten waren den Ungarn hilflos preisgegeben1). Der
Einzige, der widerstand, war Tomislav (um 910—930), der
Fürst Kroatiens, der viele Kämpfe mit den Ungarn hatte und
sie immer glücklich zurückdrängte2). Er wies alle Versuche
Arpads, Almoschs Sohn, ihm die Gebiete zwischen Save und
Drau zu entreissen, zurück und setzte den Draufluss im Norden
als Grenze fest. Im Westen erstreckten sich die Grenzen seines
Reiches bis nach Istrien, und im Südosten bis über den Pliva-
fluss (in Bosnien) und Celina (in Dalmatien) hinaus. Imota
(jetzt Imoski), Cetina, Hlevno (Livno) und Pleva (am oberen
Lauf des Plivaflusses) waren in der Zeit C. Porphyrogenitus
(III, p. 145—146) die äussersten Zupen des Kroatenreiches. Östlich
von ihnen in Serblia (Zagorje), Zachlumia, Terbunia und
Pagania (Narentagebiet) sassen die Serben3). Als die Bulgaren
das serbische Fürstentum von Zagorje vernichteten, wurden
sie die unmittelbaren Nachbarn ihrer Gegner, der Kroaten,
welche Byzanz durch die Abtretung der dalmatinischen Städte
und Inseln und — wenn nicht eine falsche Quellenangabe
täuscht — durch die Erteilung der Konsulswürde an Tomislav4)
für sich gewonnen hatte. Der bulgarische Heerführer Alobo-
gotur brach aus dem eroberten „Serblia" sofort in Kroatien
ein, fand aber mit allen seinen Leuten den Tod5). Diese
unerwartete Niederlage der Bulgaren schuf auf der Halbinsel
eine andere politische Situation. Der Fürst von Zachlumien,
Michael Visevic (um 912—948), unter dessen Herrschaft die
serbischen Zupen am Meere zwischen Cetina und Drin
vereinigt waren, gab das bulgarische Bündnis auf und suchte
Annäherung zuerst an Byzanz und dann an Kroatien6).

9 C. Porphyrogenitus, III, p. 174, 176; F. Kos, Gradivo, H, p. 233.

') Thomas archidiacon, a. a. O., c. 13.
3) C. Porphyrogenitus, ni, p. 153, 160.
4) In den Synodalakten von Spljet heisst es: „Consulatu peragente

in provincia Chroatorum et Dalmatiorum finibus Tamislao rege." Vgl. F.
Racki, Documenta, p. 187.

5) C. Porphyrogenitus, III, p. 158.
•) Die Behauptung der kroatischen Historiker T. Smiciklas, V. Klaic,

und F. Sisic, dass die Oberhoheit Kroatiens auch den Staat Michaels
Visevic umfasste, stützt sich nur auf die Chronik eines dem Namen nach
unbekannten Presbyters von Dioclea (12. Jahrhundert). Der erste Teil des
Werkes bringt aber viel sagenhaftes, weshalb er geschichtlich fast wertlos
ist. — Die neueste Ausgabe der Chronik, mit einer alten slawischen
Übersetzung, gab J. Crncic unter dem Titel „Popa Dukljanina letopis ,."
(Kraljevica 1874) heraus.



— 249 —

Um seinem Reiche einen grösseren Glanz zu verleihen,
nahm Tomislav gleich nach der bulgarischen Niederlage den

Königstitel an und wandte sich nach Rom um die üblichen
Auszeichnungen1). Papst Johannes X. (914—928) schickte ihm die
Krone und zwei Bischöfe, welche die Krönungszeremonie leiten
und die entstandenen Kontroversen zwischen Spljet und Nin
ausgleichen sollten. Die Gesandten besuchten zuerst die
slawischen Oberhäupter in Dalmatien, die der „Croatorum atque
Serborum"a), womit sie den Boden zur Einberufung* einer Synode
nach den Krönungsfeierlichkeiten vorbereiteten. So wurde 925
unter ihrer Leitung, auf der Synode in Spljet (§§ 1 et 11), der
ortsansässige Erzbischof zum „Primas" ernannt und ihm die

ganze Kirche in Kroatien und Dalmatien unterstellt. Ausserdem
wurden (§§ 10 et 15) der lateinische Gottesdienst und das Zölibat

der Geistlichen durchgeführt und der slawische Kultus als
häretische Neuerung verboten3). Gegen diese Beschlüsse stand
der kroatische Bischof Gregor energisch auf. Er verteidigte die
slawische Kirchensprache und Literatur, sowie die erworbenen
Rechte seines als Nationalkirche der Kroaten schon anerkannten
Bistums von Nin. Der Prozess, der darauf beim Papste begann4),
musste bald infolge des Krieges mit den Bulgaren abgebrochen
werden. Symeon selbst nahte sich mit einem grossen Heer, um
die Niederlage seines Feldherrn Alobogotur zu rächen. Jedoch
wurde auch er von den Kroaten so geschlagen (927), dass er
die Schande nicht mehr überleben konnte. Beim Friedensschluss,
der auf die Vermittlung einer besonderen Gesandtschaft des

päpstlichen Stuhles erfolgte5), ist der Name Symeons nicht
mehr erwähnt. Die Kroaten, die sich mit den Bulgaren versöhnt
hatten, nahmen teil an der in Spljet 927 wieder einberufenen

9 Tamislavus ist als „dux Croatorum" in den Synodalakten von
Spalato (F. Racki, Documenta, p. 188—189) und bei Diocleas (Popa Duk-
ljanina letopis. p. 22) erwähnt. C. Porphyrogenitus nennt den Namen des

damaligen Kroatenherrschers nicht.
J) F. Racki, Documenta, p. 190. Diese Erwähnung des serbischen

Namens sei nach Lj. Kovacevic und Lj. Jovanovic (a. a. 0., II, S. 138) die
älteste aus dem Küstenlande des Adriatischen Meeres. „Sie ist besonders
bedeutsam, weil sie aus der Zeit stammt, wo sich die staatliche Oberhoheit
der serbischen Länder von Zagorje noch nicht bis dahin erstreckte."

») F. Racki, Documenta, p. 190—192.
*) Ebenda, p. 193.

5) Ebenda, p. 194—195.



— 250 —

Synode. Sie sollen Zeugen der Unterdrückung ihrer Rechte
geworden sein, da die Synode alle Beschlüsse der früheren bestätigt

und das Bistum von Nin aufgelöst haben soll. Der kroatische
Bischof Gregor sei nach dem zurzeit freigewordenen Bistum von
Skradin (Scardona) versetzt worden '). Nur die Rechte der alten
Bistümer von Zara, Arbe, Veglia, Cherso, und sogar die von
Stagno, Ragusa und Cattaro seien respektiert und sie allein als

Suffragane des Erzbistums von Spljet anerkannt worden2).
Nach dem Tode Symeons versöhnte sich sein Sohn Peter

(927—969), ein frommer und friedliebender Herrscher, der
später unter die Heiligen der bulgarischen Kirche aufgenommen
wurde, mit Byzanz3). Er warf die päpstliche Oberhoheit (um
932) ab und erwirkte vom Patriarchat in Konstantinopel, dass dem

bulgarischen Erzbischof die gleichen Rechte wie den orientalischen
Patriarchen zuerkannt wurden4). Während seiner langen Regierung

mehrten sich die Anzeichen des Verfalls. Die rechtgläubige

Literatur sank und die Eremiten, die in der Weltflucht
und Askese eine höhere Lebensart zu suchen begannen, „zogen
sich in die unzugänglichen Wälder und Gebirge zurück, ohne

je zur Feder zu greifen" 5). Auch das Lesen der vorhandenen
Bücher wurde vernachlässigt. Sie wurden, nach dem Zeugnis
des Presbyters Kozma (eines Zeitgenossen der Caren Peter und
Samuel), „dem Schimmel zum Frass und den Würmern zur
Nahrung"8). Als eine notwendige Ergänzung der verfallenen
Literatur erschien eine andere, eine ungemein stark verbreitete
apokryphe Literatur. Es tauchte besonders die Lehre der
sogenannten Paulikianer auf, die unter dem Einfluss der Manichäer
und Gnostiker den altpersischen Dualismus in christlicher Form

9 Ebenda, p. 194—197. ;

s) Die Akten der beiden Synoden von Spljet (925—927), die in einer
Sammlung des 16. Jahrhunderts erhalten sind, hielt F. Racki für umgearbeitet,

M. Drinov für echt und C. Jirecek mit J. Lucius für falsch.
3) G. Cedrenus, II, p. 307—308.
4) Vgl. J. Hergenröther, II, S. 614, III, S. 704, und ,1. Popovie, a. a. O.,

I, S. 734—735.
6) C. Jirecek, Geschichte der Bulgaren, S. 173.

") Rede des bulgarischen Presbyters Kozma befindet sich in der
akademischen Bibliothek von Moskau in einer Abschrift des 16. Jahrhunderts.
Die zwei ersten Kapitel, die für die Geschichte der Bogomilen eine besondere

Bedeutung haben, gab J. Kukuljevic Sakcinski (Arkiv za povjestnicu
jugoslovensku IV, (Agram 1857), S. 71—79, heraus. Das ganze Werk bietet
M. Popruienko Sv. Kozmy presvitera elovo na eretiki (Petersburg 1907).



— 251 —

fortsetzte. Auf der Balkanhalbinsel wurde sie zuerst nach Thrakien,

an der bulgarischen Grenze, durch die Ansiedlung von
armenischen und syrischen Kolonien verpflanztv). Zu grösserem
Umfang gelangte sie aber erst nach den Reformen eines
bulgarischen Organisators, des Popen Bogomil (Gottlieb), auch
Jeremija genannt. Er vereinigte die „lügenhaften Fabeln" der
Paulikianer mit der christlichen Lehre und passte sie dem alten
slawischen Mythus von den guten und bösen Geistern, Bozi
und Besi, an2). Inwieweit er selbst die nach ihm benannte
Sekte der Bogomilen organisierte, ist nicht festzustellen3).
Sicher ist nur, dass seine Jünger durch eine streng sittliche
Haltung zahlreiche Anhänger gewannen4), und dass sich die
Sekte gegen Ende des 10. Jahrhunderts in zwei Kirchen, eine

bulgarische und eine mazedonische, spaltete8). Die letztere ist,
nach dem Namen des in Mazedonien angesiedelten
Slawenstammes der Draguviten, in lateinischen Quellen als „Drogovelia,
Dugunthia, Dugranica" erwähnt.

Unter der schwachen Herrschaft des Caren Peter erfolgte
ein Rückgang auch im politischen Leben der Bulgaren. Die
Ungarn, die sich Sirmiums bemächtigt hatten, durchstreiften
das ganze Land und hatten sich sowohl die Bulgaren als auch
die Byzantiner zinsbar gemacht6). Auch im Westen des Reiches,
im- vernichteten serbischen Fürstentum von Zagorje, sammelten
sich die Flüchtlinge um den aus der bulgarischen Gefangenschaft

entflohenen Caslav, dessen sich Symeon als Lockvogel
bedient hatte, um die Serben zu vernichten. Die Insurgenten
beherrschten mit Hilfe des byzantinischen Reiches bald alle
Landschaften der Serben, die vor sieben Jahren unter das Joch
der Bulgaren geraten waren, und erweiterten die Grenzen

sogar über das Drina- und Kolubaratal7), wie auch über das

9 Theophanes, I, p. 429, 451—452; Nicephoros, p. 66—67.

9 Die gründlichen Abhandlungen über die Geschichte der Bogomilen
bieten J. Döllinger, Beiträge zur Sektengeschichte des Mittelalters (München
1890), und F. Racki, Rad jugoslovenske akademije, Bände VII und VIII
(Agram 1869).

3) F. Racki, Rad VII, S. 103.

•*) Vgl. J. Kukuljevic Sakcinski, IV, S. 72.

*) F. Racki, Rad VII, S- 106.

c) Liudprand, II, p. 290.

9 C. Porphyrogenitus, III, p. 156, 158- 159.



— 252 —

Land des Fürsten Michael Visevic hinaus1). Zum ersten Male
hörte man damals von einem starken Staat der Serben, von
ihrer gemeinschaftlichen Arbeit und von der Festigung der
staatlichen Zentralmacht. Doch die Regierungszeit des Fürsten
Caslav (931—960) war zu kurz, um die heterogenen Elemente
gänzlich beherrschen zu können2). Nach seinem Tode teilten
sich die vereinigten Landschaften wieder und zwar in solche

Stäätchen, die kaum die nötigen Bedingungen für ein
selbständiges Leben besässen. Das alte serbische Fürstentum von
Zagorje zerfiel in zwei „provincias" : die eine „a magno flumine
Drina" gegen Westen hiess Bosna (Bosnien) und die andere „ab
eodem flumine Drina" wurde nach der Burg von Ras Raska
(Rassa, Rascien) genannt3). Der Staat Michaels Visevic aber,
welcher den Süden des serbischen Reiches bildete, wurde in
vier Provinzen geteilt: Narenta, Zachlumia, Terbunia und die
seit dieser Zeit hervorragende Zeta, die alte Dioklia4).

Zu Einfällen nach Bulgarien bewog Byzanz auch die Russen.

Svjatoslav, der russische Grossfürst von Kijev, bedrohte in
seinen Feldzügen über die Donau selbst die thrakischen Griechen,
wurde aber bald sowohl aus Thrakien als auch aus Bulgarien
vertrieben. Das byzantinische Reich, das unter dem
kriegerischen Armenier Johannes Tzimiskes (969—976) wieder die
Offensive ergriffen hatte, eroberte Donaubulgarien 971

vollständig5). In diesen byzantinisch-russischen Feldzügen wurde
„das Gebiet zwischen Donau und Hämus für 200 Jahre
politisch bedeutungslos gemacht"6). Die herrschende Gesellschaft

9 Die Grenzerweiterung des Reiches Caslavs über das Land am Meiere
die jedenfalls gleich nach dem Tode Michaels Visevic vollzogen wurde
verschiebt Prcsb. Diocleas (p. 38 f.) auf einen von seinen Nachfolgern
(Pavlimir).

9 St. Stanojevic, Istorija srpskoga naroda, S. 51—53.
9 Presb. Diocleas, p. 17-^-18. — St. Novakovic, Nemanjiéske prestonice-

(Glas LXXXVIII, Belgrad 1911), S. 12, und J. Cvijic, Osnove za geografiju
i geologiju Makedonije i Stare Srbije III (Belgrad 1911), S. 1152, suchen
die Lage von Ras in Pazariste am Flusse Raska, sieben Kilometer westlich
von Novi Pazar.

4) Die einzige Quelle (Presb. Diocleas) versagt, um irgend ein Bild
nach dem Tode Caslavs konstruieren zu können. Sie bringt nur innerhalb
der 20 Jahre (um 971—990) sieben Generationen.

6) G. Cedrenus, II, p. 392—399, 401 f.
") C. Jirecek, Geschichte der Serben I, S. 203.



— 253 —

Bulgariens wurde bis auf geringe Reste aufgerieben. Sie suchte
Zuflucht grösstenteils im noch freien Westen des Bulgarenreiches

und schlug ihre Zentren zuerst in Triaditza (Sofia) und
Bdyn (Vidin) und nachher, nach der Eroberung dieser Gebiete
durch die Byzantiner (vor dem Ende des 10. Jahrhunderts), in
Moglena (unweit von Natja) und in Ohrid auf. So berichtet
wenigstens das Zeugnis Basilios IL, das nach einer Abschrift
P. Uspenskij durch E. Golubinski (a. a. 0., S. 259—263)
herausgegeben wurde, während das Verzeichnis der Erzbischöfe eine
andere Reiseroute: Dristra, Bdyn, Prespa und Ochrid, angibt1).
Das eroberte Donaugebiet kam auch in kirchlicher Beziehung
unter die Oberhoheit von Byzanz. Es wurde als Metropolitan-
kirche von Dorostolon aus den Bistümern der bulgarischen
Preslavkmche organisiert, die nach Nil Doksopatr fünf2) und
nach den genaueren Angaben von Panta Sreckovié: Preslav,
Dorostolon, Pravady, Debelton (Zagora) und Trnovo seien3).

Die Fortsetzung der Bulgarenherrschaft im Westen des

Reiches war das Werk der Sismanjiden, einer vornehmen
Boljarenfamilie von Trnovo4). Sie erhoben sich schon gegen
den schwachen Caren Peter (um 963) und gründeten — wie
aus einer Notiz bei Skylitzes zu vernehmen ist — in den
westlichen Gebieten gleich nach seinem Tode ein selbständiges
Reich6). Dieser Westen des bulgarischen Reiches, um dessen
Zentrum die zahlreichen Flüchtlinge aus den eroberten Gebieten
sich sammelten, setzte in den Söhnen SiSmans, David, Moses,
Aaron und Samuel, zuletzt in Samuel (976—1014) allein6), die
bestehende Oligarchie noch einige Jahrzehnte fort. Die
Residenzen befanden sich auf einem Inselchen im obern Teil des

Prespasees und im festen Ohrid, auf der Nordseite des
gleichnamigen Sees. Samuel war einige Zeit (bis 996) auch im Besitz

9 H. Gelzer, Das Patriarchat von Achrida (Abhandlung der sächsischen
Gesellschaft der Wissenschaften, XX, Leipzig 1902), S. 6.

Vgl. E. Golubinski, S. 50.

9 Istorija srpskoga naroda I (Belgrad 1884), S. 305.

*) F. Racki, Documenta, p. 23, 28.

9 G. Cedrenus, II, p. 346 f.
6) C. Jirecek, Die Cyrillische Inschrift vom Jahre 993 (Arch. slav. Phil.,

XXI, Berlin 1899), S. 543 ff. Über Mazedonien im 10. Jahrhundert erschienen
auch von B. Prokic zwei Abhandlungen im Glas LXXVI (Belgrad 1908)

und LXXXIV (1910).



— 254 —

von DyrrhachionJ). Er benutzte diese günstigste Position seines
Reiches zu Ausfällen und militärischen Operationen nach dem
freien serbischen Nordwesten. Seine Armeen, die im benachbarten

Zeta nicht lange auf sich warten liessen, zogen dem
Meere entlang bis über die Bojana und nahmen den auf dem

Berge Obliguus eingeschlossenen Serbenfürsten Vladimir
gefangen. Nach Presb. Diocleas verwüsteten sie auch das ganze
Land am Meere bis nach Zara und kehrten über Bosnien und
Raska mit dem gefangenen Fürsten zurück. Die Tugenden und
friedliebenden Ansichten des schönen und bescheidenen Serbenfürsten

aber2), der nach einer bei Presb. Diocleas (p. 41—46)
im Auszug erhaltenen Vita als Heiliger gefeiert wurde, machten
seiner Gefangenschaft in Prespa ein plötzliches Ende. Kosara^
Samuels Tochter, wurde bei einem Besuch der Gefangenen
durch seine frommen Reden stark gerührt und erbat sich ihn
zum Gatten. Indessen hatte sich die Politik Samuels selbst
verändert. Er versöhnte sich mit allen früheren Fürsten in den
Grenzen seines Reiches und setzte sie wieder als Landesherren
ein. Sämtliche Länder der Serben waren (um 990) unter der
Oberhoheit von Prespa vereinigt. Sie bildeten, mit den
griechischen im Süden und den bulgarischen im äussersten Osten
des ausgedehnten Reiches, „mehr ein Konglomerat der erblichen
Fürstentümer, als eine Monarchie"3).

Die schnelle Organisation und Grenzerweiterung des Reiches
unter Samuel erklärt Franja Raöki, ganz gegen die etwas
spätere und in Wunder gehüllte Erklärung Marin Drinovs, mit
den damaligen Kriegen und den inneren Unruhen in Byzanz4).
Gegen die Enkel von Constantin Porphyrogenitus, Basilios IL
(976—1025) und Constantin VIII. (976—1028), die nach dem
Tode des Johannes Tzimiskes auf den Kaiserthron erhoben
wurden, stand Bardas Sklerus, das Oberhaupt der Ostarmeen,
auf und erklärte sich als Kaiser6). Seinem Beispiel folgte auch
Bardas Phokas, der Feldherr der Armeen, die angeblich gegen

9 Nach Lupi Protospatarii annales, ed. G. Pertz (Mon. Germ. SS. V,
Hannoverae 1844), p. 56, wurde die Stadt durch die Byzantiner erst 1005

wieder erobert.
9 G. Cedrenus, II, p. 463.

9 C. Jirecek, Geschichte der Bulgaren, S. 246.

9 Rad jugoslovenske akademije XXIV (Agram 1873), &. 92.

*) G. Cedrenus, II, p. 416 ff.



— 255 —

den abgefallenen Sklyr geschickt wurden '). Dazu kamen noch
die unaufhörlichen Kriege mit den benachbarten Völkern, und
einem begabten Boljarensohne fiel es nicht schwer, im freien
Westen des untergegangenen Bulgarenstaates ein neues Reich
zu organisieren und dessen Grenzen schnell zu erweitern2). Als
aber die Kriege und die inneren Unruhen in Byzanz aufhörten,
und die militärischen Organisationen Basilios IL zur Ausführung
gelangten, waren die Invasionen des Zaren Samuel infolge der
oligarchischen Verfassung* des Reiches nicht imstande, die
ehemaligen Erfolge der Bulgaren zu wiederholen. Samuel erlitt
bald am Flusse Spercheios in Mittelgricchcnland eine grosse
Niederlage (996), worauf sich die Byzantiner ganz Thessaliens
und Ostmazedoniens bemächtigten3). Durch Verrat nahmen sie
auch Dyrrhachion (vgl. S. 253) und beschränkten das neue
Reich nur auf Westmazedonien und Albanien im Süden und auf
die Gebirgsländer des Vitos und der Stara-Planina im Osten.

An den Kämpfen gegen Byzanz beteiligten sich auch die
Deutschen, die die kaiserliche Macht seit 919 von den Franken
an sich gezogen hatten. Sie erfochten bei Augsburg (955) einen
glorreichen Sieg über die Ungarn und stellten die alte Verwaltung

durch Markgrafen in den befreiten Gebieten wieder her4).
Eine Umgestaltung in diesen einst fränkischen Donau- und
Alpenländern wurde erst nach den missgiückten Aufständen
der Bayern (974—976) vorgenommen. Der deutsche Kaiser
Otto IL (973—983), gegen dessen Herrschaft sich die Bayern
erhoben hatten, setzte sofort ihren Herzog Heinrich IL ab und
zerlegte das Land in mehrere Teile5). Unter den neugegründeten

politischen Einheiten befand sich auch das Herzogtum
Karantanien oder Kärnten. Es bildete mit Steiermark und Krain,
Istrien und Verona eine selbständige Mark, die dem deutschen
Reiche direkt angeschlossen war6). Um sich den geschaffenen
Zustand und das Vertrauen in Karantanien zu sichern, versahen

9 Ebenda, p. 430 ff.
2) Ebenda, p. 434—438.
9 Ebenda, p. 449 f.
*) Widukind res gestae Saxonicae, ed. G. Waitz (Mon. Germ. SS. III,

Hannoverae 1839), I, p. 429, III, p. 458; Lamberti annales, ed. G. Pertz
(Mon. Germ. SS. Ill), p. 59; A. Dimitz, Geschichte Krains (Laibach 1886),
S. 20—21.

9 F. Kos, Gradivo II, p. 349—350.
6) Ebenda.



— 256 —

die deutschen Kaiser das bayerische Bistum „Freising" und das
tirolische „Brixen" (Seben) mit reichen Schenkungen. In die
kaiserliche Gunst teilte sich mit ihnen auch das Patriarchat
von Aquileja, die Mutterkirche dieser Gegenden, der Kram und
Istrien verliehen wurden1). So wurde die fortgesetzte Kulturarbeit

bei den Slovencen, nach den Verheerungen der Ungarn,
den geistlichen Herrschaften der drei germanischen Kirchen
anvertraut und die Politik des deutschen Reiches nach Süden
und Norden gerichtet. Kaiser Otto II. siegte 982 über die Byzantiner

und Araber in Süditalien, musste aber nach einer
vernichtenden Niederlage an der Küste von Kalabrien umkehren2).

Inzwischen unternahmen die Kroaten einen Zug, um ihre
auf den Inseln und der Küste Dalmatiens schon unter den
ersten Nachfolgern Tomislavs, Michael, Stjepan und Kresimir I.,
verfallene Herrschaft wieder aufzurichten. Die Venetianer, deren
Seehandel dadurch arg gestört wurde, verweigerten den Kroaten
und den Narentanern die Zahlung des Tributs und unternahmen,
im Einverständnis mit dem byzantinischen Kaiser Basilios IL,
eine Strafexpedition (997)3). Am Himmelfahrtstag 998 fuhr der
Doge Pietro Orseolo (991—1009) selbst mit einer grossen Flotte
nach Dalmatien. Er benützte die unter den ältesten Söhnen
Kresimirs, Svetoslav und Dtóislav, entstandenen inneren
Unruhen in Kroatien, um die dalmatinischen Städte und Inseln zu
besetzen und der venetianischen Politik eine andere Richtung
zu geben4). Die Narentaner verloren von da an ihre Bedeutung,

und die Kroaten, wenn auch erschöpft durch ihre
dynastischen Kämpfe, führten mit den Venetianern trotzdem den Krieg
fort. Sie setzten die Seegefechte mit wechselndem Glück so

lange fort, bis das erstarkte Reich der Byzantiner die bestrittenen

Gebiete wieder an sich zog. Obwohl aber der Versuch
des Dogen Pietro Orseolo weit davon entfernt war, die vene-
tianische Oberhoheit in Dalmatien befestigen zu können, wurde
doch seine Abreise später zum Andenken an die Vorherrschaft
der Republik auf dem Meere als der grösste Staatsruhm, als
„Sposalitio del mare" gefeiert8).

') Vgl. A. Dimitz, a. a. O., S. 21—23.
9 Lamberti annales, p. 65.
3) Johannis Chronicon Venetum, p, 30—31.
*) Ebenda, p. 30—33; F. Racki, Documenta, p. 425—429.
9 Diese Feier der venetianischen Republik, die in den geschichtlichen

Quellen erst gegen Ende des 13. Jahrhunderts erwähnt ist, erhielt sich bis
zu ihrem Untergang.



— 257 —

Das siegreiche Vordringen des byzantinischen Reiches gegen
Samuel wurde durch neue Kriege in Asien und Süditalien
(1003—1013) aufgehalten1). Samuel nahm zu dieser Zeit wieder
einige der eroberten Gebiete zurück, konnte aber seine Herrschaft
im Norden nicht mehr über die Grenzen der Justinianischen Kultursphäre

hinaus ausdehnen. In diesem mazedonischen Reiche, das
schon nach der Behauptung von Nil Doxopatr (um 1144), „von
Anfang an kein Bulgarien war, sondern erst nach der Eroberung

durch die Bulgaren Bulgarien genannt wurde"s), standen
kurze Zeit den Herrschern von Prespa, die den bulgarischen
Kaisertitel führten, die bulgarischen Patriarchen zur Seite. Die
Residenz ihrer nur noch nominell erhaltenen Kirche wurde kurz
vor dem Fall des Reiches wieder nach Ohrid verlegt3). Samuel,
bestürzt durch seine Misserfolge in den Kämpfen, welche ihm
die Byzantiner nach der Beendigung ihrer Kriege in Asien und
Süditalien lieferten, starb gerade zur Zeit, als er seinem Reiche
am nötigsten war. Sein Sohn Radomir (1014—1015) besass kein
kriegerisches Talent und konnte weder die byzantinische
Expansion aufhalten, noch die begonnenen Zwistigkeiten in der
Herrscherfamilie unterdrücken4). Er fiel als erstes Racheopfer
durch die Hand seines Vetters, Johannes Vladislav, der nach
der Thronbesteigung die ganze Verwandtschaft Samuels aus
dem Wege zu räumen suchte. Johannes Vladislav lud nach
Prespa auch Johannes Vladimir von Zeta ein, den Schwiegersohn

Samuels, wo er ihn trotz den überreichten Unterpfändern,
zuerst ein goldenes und dann ein hölzernes Kreuz, ermorden
liess6). Ein besseres Schicksal war aber dem Usurpator selber
nicht beschieden. Ihn ereilte der Tod bei einer Belagerung von
Dyrrhachion (Ende 1017), nach der Vita des serbischen
Heiligen (p. 46), durch einen Engel „in Gestalt des hl. Vladimir",
Auf den Thron von Prespa wurde niemand mehr erhoben, um
einen gemeinschaftlichen Widerstand gegen Byzanz zu organisieren,

deshalb zogen sich die unbeugsamen Landesherrscher
in die albanischen Gebirge zurück. Prinz Fruzin setzte sich

9 C. Jirecek, Geschichte der Bulgaren, S. 195.

9 Vgl. E. Golubinski, S. 286.
3) Ebenda, S. 40, 58.
*) G. Cedrenus, II, p. 458. — Presb. Diocleas schildert ihn als einen

kräftigen und kriegerischen Herrscher, der viele Kämpfe mit den Byzantinern

gehabt haben soll.
9 Vita St. Vladimir bei Presb. Diocleas, p. 44—45,

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft i, 1922. 18



— 258 —

mit den Brüdern auf dem steilen Tomor (bei Berat) und der
tapfere Ivac auf dem Berge Vrochot (unweit von Devol) festl).
Sie wurden aber beide nach kurzer Zeit besiegt. Von noch
geringerer Bedeutung war der Widerstand Sermons, des letzten
Verwalters in dem von den Ungarn zurückeroberten Sirmium2).

Mehr durch List und durch Verteilung von Privilegien und
Würden als durch Schlachten gelang es dem greisen Kaiser
von Byzanz, Basilios IL, die vollständige Eroberung des Landes
(1018) durchzuführen. Die Grenzen seines Reiches erreichten
wieder die Donau vom Schwarzen Meere bis jenseits der Save-
mündung. Sie erstreckten sich sogar über die Gebirgslandschaften

des Dinarischen Systems hinaus. Am Adriatischen
Meere hatten die nach Byzanz hin geneigten Cattarenser den
kinderlosen Fürsten Dragomir von Chelmania und Tribunia,
den Oheim des hl. Vladimir, ermordet, als er — nach dem Tode
des Usurpators Vladislav — das „Land seiner Väter" in der
Zeta besetzen wollte. Die Witwe Dragomirs, eine Tochter des

Gross^upans von Rascien, Ljutomir, flüchtete zu ihren
Verwandten und gebar unterwegs den Dobroslav3), durch welchen
sich die Dynastie in wunderbarer Weise erhalten konnte. Fast
alle slawischen Landschaften am Meere befänden sich mit
selbständigen Verfassungen innerhalb der Grenzen des
byzantinischen Reiches. Seine Oberhoheit anerkannten sogar die

Kroaten, deren König Kresimir IL (1010—1035) der byzantinische

Patrikios wurde 4), wie auch die zur Zeit des hl. Stephan
(997—1038) bekehrten Ungarn5). So wurde nach langer
Unterbrechung seit dem 7. Jahrhundert die byzantinische Herrschaft
nicht nur in politischer, sondern auch in kirchlicher Beziehung
auf längere Zeit wieder hergestellt.

9 Nach J. Scylitzaes (G. Cedrenus, II, p. 470—471) kam Eustathius
Daphnomelus, der byzantinische Statthalter von Ohrid, mit zwei Dienern
zu Ivac an Maria Himmelfahrt, als er seine Slava (vgl. S. 228) feierte. Den
unerwarteten Besuch der Feinde nahm Ivac mit slawischer Gastfreundschaft
an, was dem listigen Griechen gelegen kam, um ihn zu fangen und zu
blenden.

9 Ebenda, p. 476.
s) Presb. Diocleas, p. 46.

9 F. Racki, Documenta, p. 434.
6) Eine Urkunde des Königs Stephan des Heiligen an das Nonnenkloster

von Vesprim ist griechisch verfasst. Vgl. J. Melich, Die, Herkunft
der slawischen Lehnwörter der ungarischen Sprache (Arch. slav. Phil.,
Berlin 1910), S. 100.

J. P. Ilitsch.


	Die Völkerbildung der südlichen Slawen

