
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 12 (1922)

Heft: 4

Artikel: Leibniz und Bossuet über kirchliche Wiedervereinigung

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403972

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403972
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


209

Leibniz und Bossuet
über kirchliche Wiedervereinigung.

Vortrag,
gehalten

am 24. November 1922 in der ordentlichen Sitzung der Verwaltungskommission

in Sachen der katholisch-theologischen Fakultätsfonds
von

Prof. Dr. Hekzog.

Döllinger redet in dem fünften der sieben Vorträge, die er
1872 in München über kirchliche Wiedervereinigung gehalten
hat, „von den Vereinigungsversuchen auf dem Kontinent im
17. Jahrhundert" (Nördlingen 1888, S. 73 ff) und gedenkt dabei
insbesondere der Verhandlungen zwischen Leibniz und Bossuet.
Dem Philosophen Gottfried Wilhelm Leibniz (geb. 1646, gest.
1716) gibt er das Zeugnis, dass er „der hervorragendste Mann"
gewesen sei, „welchen Deutschland damals besass, ebenso

scharfsinnig als vielseitig und von unermesslichem Wissen, ein
universaler Geist in seiner Zeit, wie Aristoteles im Altertum,
im Grunde der erste, welcher Deutschland nach dem tiefen
Fall des 17. Jahrhunderts (dem Dreissigjährigen Krieg) wieder
zu Ehren brachte". Im Jahr 1819 erschien in Paris unter dem
Titel „Systema theologicum" eine lateinische Schrift, deren Manuskript

1810 von Hannover dorthin geschickt worden war und
als deren Verfasser Leibniz bezeichnet wurde. Das Werk
erregte in der gelehrten Welt ungeheures Aufsehen: die einen
waren geneigt, es für eine Fälschung zu halten; den andern
war es ein Beweis, dass Leibniz eigentlich katholisch gewesen
sei. Heute ist allgemein anerkannt, dass die Schrift genau so,
wie sie gedruckt vorliegt, von Leibniz verfasst ist, dieser aber

Internat, iirchl. Zeitschrift, Heft 4, 1922. 15



— 210 —

nicht gerade die Absicht hatte, ein persönliches Glaubensbekenntnis

zu hinterlassen, wohl aber, wie Döllinger sich ausdrückt,
darstellen wollte, was ein Katholik einem gebildeten
Protestanten gegenüber zur Rechtfertigung seines Standpunktes sagen
könne '). Mit der kirchlichen Wiedervereinigung aber hatte sich
Leibniz, am Hofe des Herzogs von Hannover lebend,
angelegentlich beschäftigt, seitdem Gerhard Walther Molanus, Direktor
des hannoverschen Kirchenwesens und von 1677 an Abt von
Lokkum, mit Rojas de Spinola, Bischof von Tina, dann von
Wiener-Neustadt, über eine Verständigung zwischen Katholiken
und Anhängern der Augsburger Konfession verhandelte. Von
allgemeiner Bedeutung" schienen aber die Unionsverhandlungen
zu werden, als Molanus und Leibniz mit Bossuet, Bischof von
Meaux, in Beziehung gekommen waren.

Jakob Benignus Bossuet (geb. 1627, gest. 1704), Ratgeber des

„allerchristlichsten Königs" Ludwig XIV. und geistiges Haupt
der im 17. Jahrhundert für den Katholizismus massgebenden
gallikanischen Kirche, liess noch als „Bischof von Condom"
1671 unter dem Titel „Exposition de la doctrine de l'Eglise catholique"

eine kleine Schrift erscheinen, die einige Jahre vorher
verfasst und im Manuskript verbreitet wrorden war. Sie hatte
insbesondere Verwendung gefunden, wTenn es sich um Konversionen

vornehmer reformierter Persönlichkeiten handelte. So

wurde man auch in protestantischen Kreisen auf diese
Kundgebung aufmerksam. Man erhob wider den Verfasser den
Vorwurf, er entwerfe vom Katholizismus durch Abschwächung und
Vertuschung ein falsches Bild und wage darum nicht, die
Schrift im Druck herauszugeben. Infolgedessen liess sie Bossuet
drucken, in verschiedene Sprachen übersetzen und dann mit
den wichtigsten bischöflichen und päpstlichen Approbationen

') Ähnlich wie Döllinger urteilt auch Kiefl („Der Friedensplan des
Leibniz zur Wiedervereinigung der getrennten christlichen Kirchen",
Paderborn 1903) über das „Systema theologicum". Dieses sei weder ein
Friedensangebot des Leibniz, noch enthalte es seine persönliche Überzeugung,

„sondern nur ein Entwurf jener Lehrgestalt, welche die Katholiken

ihrer Auffassung geben mussten, wenn die Protestanten mit ihnen
paktieren sollten, ohne dass letztere im mindesten zur Annahme dieser
Lehrgestalt sich verpflichten sollten". Die Gestalt, die Leibniz katholischen
Lehren gebe, habe „exoterischen Charakter". Historisch-politische Blätter,
1903, S. 620 ff.



— 211 —

versehen, die das Büchlein gefunden hatte. In der 12. Ausgabe
vom Jahr 1686 nimmt die Vorrede mit den Approbationen
ungefähr ebensoviel Raum ein wie die Abhandlung selbst. Kaum
eine andere Schrift wTäre zu nennen, die so viele Konversionen
zur Folge hatte wie die „Exposition de la Doctrine catholique" von
Bossuet. Abgesehen von besondern Dogmen, deren wahren Sinn
der Verfasser zu erläutern sucht, wird die Lehrautorität der
katholischen Kirche beschrieben: die Kirche war da, heisst es,
bevor es eine neutestamentliche heilige Schrift gab; von der
Kirche und auf ihre Autorität hin nehmen wir die heiligen
Bücher entgegen; wie in den heiligen Schriften die Kirche zu
uns redet, so ist sie es, der bei auftauchenden
Meinungsverschiedenheiten die Entscheidung zusteht; ihr Organ ist das

Konzil, das die Kirche repräsentiert ; ein Konzil, das die Kirche
repräsentiert, kann und darf, unter Gottes Leitung und
Beistand stehend, von der konstanten Überlieferung nicht
abweichen, sonst würde freilich die Glaubenslehre zu menschlicher

Erfindung werden ; wie nötig aber eine Lehrautorität ist,
zeigen die reformierten Synoden mit den von ihnen als
verbindlich erklärten Bekenntnisschriften. — Noch einfacher lautet
die Belehrung über den päpstlichen Primat: Christus wollte,
dass die Kirche, fest auf der Einheit erbaut, eine einige sei;
er hat darum den Primat des hl. Petrus eingesetzt. Wir
anerkennen diesen Primat in den Nachfolgern des Apostelfürsten,
denen man darum Unterwürfigkeit und den Gehorsam schuldig
ist, „den die heiligen Konzilien und die heiligen Väter alle Gläubigen

immer gelehrt haben". „Was die Dinge betrifft, die die
protestantischen Minister namhaft machen, um die päpstliche
Gewalt in ein hässliches Licht zu stellen, so braucht man hier
davon nicht zu reden, da es sich nicht um Glaubenssachen
handelt. Es genügt, anzuerkennen, dass Gott einen Hirten
eingesetzt hat, der die ganze Herde auf seine Wege leiten soll."

Auch Bossuet hat ein Werk hinterlassen, das erst nach
seinem Tod erschienen, aber die Frucht lebenslanger Studien
ist, die „Defensio declarationis cleri Gallicani". Darin rechtfertigt
Bossuet die vier gallikanischen Artikel, die 1682 auf seinen
Antrag* hin von der Assemblée du Clergé angenommen und
hierauf von Ludwig XIV. als Staatsgesetz erklärt worden sind :

der Papst hat in bürgerlichen Dingen keine Gewalt ; er ist der
Autorität allgemeiner Konzilien unterordnet; die Ausübung



— 212 —

seiner Gewalt ist durch die von den Konzilien erlassenen
Kanones beschränkt ; die päpstlichen Entscheidungen in Glaubenssachen

bedürfen, um als unabänderlich zu gelten, der Zustimmung

der ganzen Kirche.
Dort also der insbesondere auch in massgebenden

fürstlichen Kreisen hochangesehene lutherische Philosoph und Theologe,

der den Katholizismus so unbefangen zu würdigen und
so sympathisch darzustellen weiss, class man auf die Vermutung

kommen konnte, er sei ein geheimer Katholik; hier ein
Bischof, das gepriesene „Orakel" der Kirche Frankreichs und
des mächtigsten katholischen Fürsten, gelehrt genug und mutig
genug, um gegenüber der päpstlichen Kurie die Freiheit in
Anspruch zu nehmen, ohne die von einer Verständigung mit den
lutherischen und reformierten Kirchen von vornherein keine
Rede sein konnte! Menschlicherweise hätte man erwarten
sollen, dass eine unter solcher Leitung stehende Bestrebung zu
einem tatsächlichen Ergebnis führen werde1).

In den vielen und zum Teil sehr langen Schreiben, die
Leibniz an Bossuet gerichtet hat, wird die Anschauung, dass

die ursprüngliche, in der hl. Schrift enthaltene, durch die
beständige kirchliche Überlieferung bezeugte Glaubenslehre
massgebend sei, immer als selbstverständlich vorausgesetzt. Auch
Leibniz hätte das, was Bossuet in der „Exposition de la
Doctrine catholique" über die kirchliche Lehrautorität, ja sogar über
den Papst sagt, unterschreiben können, wenn er nicht gewusst
hätte, dass der grosse französische Prediger eben doch einen
etwas andern Sinn in die Worte legte und aus diesen andere
Konsequenzen zog* als er. In einem Brief vom 16. Juli 1691 an

') Kiefl ist entschieden der Ansicht, „dass Leibniz und er allein die
Seele der Verhandlungen war. Von ihm geht der Gedanke an den
kirchlichen Frieden aus, und dieser Gedanke ist geradezu ein herrschender in
seiner grossen Wirksamkeit". Allerdings hätte es sich doch auch nach Kiefl
für Leibniz in letzter Linie nicht eigentlich um religiöse und kirchliche
Verständigung gehandelt, sondern diese sei ihm nur Mittel zum Zweck
gewesen. „Das einzige, mit unermüdlicher Beharrlichkeit verfolgte Ziel
desselben ist, das in der Agonie liegende Vaterland vor der französischen
Gefahr zu retten. Der feurigste Patriotismus treibt unsern Gelehrten von
einem Fürstenhof zum andern, von einem fehlg*eschlagenen Versuch zum
andern, um den religiösen Riss im Herzen Deutschlands zu heilen und es

dadurch kräftig zu machen zu seinen hohen Aufgaben." Hist.-pol. BL, 1903,
S. G24.



— 213 —

die gelehrte Nonne Madame de Brinon schreibt er: „Sie haben
recht, Madame, wenn Sie sagen, ich sei im Herzen katholisch *

ich bin es sogar offenkundig: es ist ja nur die Hartnäckigkeit,
die den Häretiker als solchen kennzeichnet; deren aber klagt
mich, Gott sei Dank, mein Gewissen nicht an. Das Wesen der
Katholizität besteht nicht darin, dass man äusserlich in kirchlicher

Gemeinschaft mit Rom steht, sonst würden ja diejenigen,
die ungerecht exkommuniziert worden sind, gegen ihren Willen
und ohne class auf ihrer Seite ein Verschulden vorliegt,
aufhören, Katholiken zu sein. Die wahre und wesentliche Gemeinschaft,

die uns zu Gliedern des Leibes Jesu Christi macht, ist
die Liebe. Wirkliche Schismatiker sind die, die aus eigener
Schuld die Trennung aufrechterhalten und der Verständigung-
Hindernisse in den Weg legen, die sich mit Liebe nicht
vereinbaren lassen ; die aber, die ihr Möglichstes tun, um die
äussere Gemeinschaft noch zu erhalten, sind tatsächlich Katholiken."-

(Œuvres cle Leibniz, publiées par A. Foucher de Careil,
Paris 1859 ff., I, 163.) In einem andern Schreiben vom 29.
September 1691 an die gleiche Dame (a. a. O., S. 177 ff.) stellt
Leibniz fest, dass man in Glaubenssachen auch irren könne,
ohne Häretiker oder Schismatiker zu sein. Als ein solcher sei

nicht anzusehen, wer sich nur deshalb zu einem Irrtum
bekenne, weil er sich unmöglich davon überzeugen könne, dass

„die katholische Kirche das Gegenteil definiert habe", dabei
aber an den Grundsätzen der Katholizität festhalte, nach
welchen der der Kirche verheissene göttliche Beistand nicht
zulässt, „dass sich je ein ökumenisches Konzil in Sachen des

Heils von der Wahrheit entfernt". Wer die Ökumenizität eines
Konzils in Zweifel ziehen müsse, wisse eben immer noch nicht,
dass es die Kirche sei, die definiert habe, was auf dem
fraglichen Konzil ausgemacht werden ist. Immerhin anei*kennt auch
Leibniz mit seinen Freunden, dass ein ökumenisches Konzil das
in Glaubenssachen entscheidende Organ der Kirche ist. Daher
dann die Anregung, wichtige Dinge, über die man sich
einstweilen nicht einigen könne, in suspenso zu lassen, bis ein
ökumenisches Konzil die fraglichen Punkte erledigen könne (a.a.O.,
II, 454) A

*) lu einem auf der Bibliothek zu Hannover liegenden, zum ersten
Male von Foucher de Careil (Œuvres de Leibniz, II, I ff.) veröffentlichten
Aufsatz über die „Methoden der Wiedervereinigung" sagt Leibniz :



— 214 —

Viel weiter als mit der Anerkennung, dass die von Christus
gestiftete Kirche fortbestehe und durch das Organ ökumenischer

Synoden die Heilslehre unverfälscht verkünde, kam
Leibniz mit der Anerkennung des päpstlichen Primates Rom
entgegen. Römischkatholische Schriftsteller, die sieh mit Leibniz
beschäftigten, pflegten von jeher auf diesen Punkt besonderes
Gewicht zu legen. Auch Döllinger sagt in dem erwähnten Vortrag

(S. 84) : „Es hat wohl nie einen Protestanten gegeben, der
das Papsttum günstiger beurteilt hätte als Leibniz: die
weltliche Herrschaft der Päpste wünschte er noch erweitert, auf
ganz Italien ausgedehnt zu sehen, damit dieselben um so besser
als europäische Schiedsrichter Eroberungskriege zu verhindern
imstande wären." Benedikt XV. hätte sich bei seiner Forderung,

auf den Friedenskongressen und im Völkerbund Sitz und
Stimme zu erhalten, auf den deutschen Philosophen berufen
dürfen. Allerdings ist nicht überraschend, dass nun doch gerade
in der Korrespondenz zwischen Leibniz und Bossuet vom päpstlichen

Primat kaum die Rede ist. Bossuet war in gewisser
Hinsicht nicht so päpstlich gesinnt wie Leibniz; er hätte ein
»Schiedsrichteramt, das dem Papst unter Umständen sogar eine
Autorität über Ludwig XIV. verliehen hätte, zurückgewiesen.
Die in der „Exposition" angedeuteten Befugnisse aber, die die

„Worauf, wie ich die Sache verstehe, alles ankommt, ist folgendes:
Der grosse Grundsatz der Katholiken erkennt an, dass ein Christ in
innerer Gemeinschaft mit der Kirche steht, weder ein Häretiker noch
Schismatiker ist, wenn er den Geist der Unterwürfigkeit hat, bereit ist, zu glauben,
das Verlangen hat, zu verstehen, was Gott offenbart — nicht bloss im
geschriebenen Wort der heiligen Schriften, sondern auch in seinem nicht
geschriebenen Wort der Interpretation, zu dessen Bewahrerin er seine
Kirche gemacht hat, und zwar in dem Sinne, dass, wenn über einen wichtigen

Punkt eine Streitfrage entsteht, und die katholische Kirche auf einem

legitimen und legitim verlaufenden ökumenischen Konzil bezeugt, dass ein
bestimmter Artikel Sache des Glaubens ist, d. h. ausdrücklich oder dem
Wesen nach (virtuellement) durch die hl. Schrift oder die Überlieferung,
die Gott durch seine Kirche auf uns hat gelangen lassen, geoffenbart ist,
man sich dem ohne Bückhalt unterwerfen muss, indem man voraussetzt,
es sei der hl. Geist, der rede und der seine Kirche in alle Wahrheit
einführe. Daraus folgt, dass der von diesem Geist der Unterwürfigkeit Beseelte
auch dann, wenn er, ohne es zu wissen, eine Häresie für wahr hielte,
deswegen noch kein formeller Häretiker wäre und ebenso, wenu er
exkommuniziert oder ausgeschlossen würde (clave errante), auch noch kein
Schismatiker."



— 215 —

„Konzilien und die Väter" dem römischen Stuhl „immer"
zuerkannt und denen gegenüber die Konzilien und die Väter
„allen Gläubigen" Unterwürfigkeit und Gehorsam zur Pflicht
gemacht haben, wurden von Leibniz ebenso bereitwillig
anerkannt wie von Bossuet. Was Leibniz als mittelalterliche Erfindung

und Neuerung abgelehnt hätte, wäre die von den Jesuiten
behauptete unbeschränkte päpstliche Jurisdiktion in allen Sachen
des Glaubens, der Sitten, der Disziplin und Kirchenregierung
und die Unfehlbarkeit des ex cathedra lehrenden Papstes
gewesen. Von diesen Dingen sagt Bossuet in seiner „Exposition
de la Doctrine catholique", es handle sich da um Schulstreitigkeiten,

über die er nicht zu reden brauche, weil sie nicht
Gegenstand der katholischen Glaubenslehre seien ; die Behauptung,

dass der Katholik sie anzunehmen habe, legt er den

„Ministem", d. h. den protestantischen Theologen zur Last, die
es darauf abgesehen hätten, den päpstlichen Primat verächtlich

zu machen. Was Bossuet in solcher Weis ì beseitigte,
gehört nun freilich seit dem 18. Juli 1870 zu den wesentlichen
Bestandteilen des päpstlichen Katholizismus. Insbesondere wurde
von der vatikanischen Synode mit möglichster Bestimmtheit
auch die gemilderte gallikanische Anschauung verneint, dass

ja der Papst allerdings der erste Lehrer der Kirche sei, aber
für seine Kundgebung in Sachen des Glaubens und der Sitten
allgemeine Verbindlichkeit und Unabänderlichkeit doch erst
dann in Anspruch nehmen könne, Avenn die Kirche zustimmt.
Das vatikanische Konzil erklärt im Gegenteil, diese
Kundgebungen seien unabänderlich aus sich und nicht erst infolge
des kirchlichen Konsenses (ex sese, non autem ex consensu
ecclesiae). Heute würde für Leibniz auch die offizielle Lehre
vom päpstlichen Primat ein unüberwindliches Hindernis der
kirchlichen Verständigung* bilden.

Im Grund war das auch schon im 17. Jahrhundert der Fall.
Mochte nämlich Bossuet die Befugnisse des päpstlichen Primats
noch so sehr einschränken, so war ihm eben doch der römische
Bischof das Haupt der Kirche, und „Kirche" war ihm die
Gemeinschaft der unter dem Papst stehenden Christgläubigen ; ein
ökumenisches Konzil konnte daher nur ein päpstliches Konzil
sein. Dieser Anschauung widersprach Leibniz. In einem Schreiben

an Bossuet aus dem Jahre 1693, in welchem die beiden
Duellanten ihren ersten Waffengang* allmählich zu Ende führten



— 216 —

(a. a. 0., I, 437 ff.), sucht Leibniz seinem Gegner klar zu machen,
dass man sich auf ganz verschiedenem Boden befinde. Er
bestreitet nicht, dass die übereinstimmende Lehre der „katholischen"

Kirche unfehlbar sei, gleichviel, ob es sich um eine
förmliche Erklärung eines ökumenischen Konzils oder um eine
notorisch allgemein anerkannte Glaubenslehre handle. Allein
für Bossuet ist die katholische Kirche die römische Kirche ;

wollen die Protestanten eine kirchliche Wiedervereinigung, so

haben sie sich dem zu unterwerfen, was die römische Kirche
lehrt und befiehlt. Für Leibniz war die „katholische" Kirche
nicht auf die römische Kirche beschränkt. „Wir haben", schreibt
er unterm 18. April 1695 an die für Union eifernde Madame
de Brinon (a. a. 0., II, S. 90 ff.), „die Argumente, mit denen,

sich Rom die Rechte der allgemeinen Kirche zuerkennt,
sorgfältig geprüft und sind zur klaren Erkenntnis gelangt, wie sehr
dieselben der Beweiskraft entbehren. Wenn eine Partikularkirche,

mag sie noch so gross und angesehen sein, die Gemeinschaft

mit andern Kirchen, die sich gegen Missbräuche
auflehnen, aufhebt, statt auf die erhobenen Vorstellungen zu achten,
so ist sie es, die das Schisma verursacht und die Liebe verletzt.'*
Leibniz fragt seine Leserin, ob sich Frankreich wohl
unterworfen hätte, wenn Rom im Jahre 1682 die Urheber der
gallikanischen Artikel hätte exkommunizieren wollen ; er sei aber
der Meinung, dass die Kirchen in Deutschland, England, Schweden

und Dänemark nicht weniger Rechte besitzen als die Kirche
in Frankreich. Nicht das Papsttum ist der „Weinstock", mit
dem die Zweige in organischer Beziehung stehen sollen, sondern
Jesus Christus selbst ; die Gesundheit der Zweige erkennt man
an ihren Früchten (a. a. 0., II, 82). Ist aber die römische Kirche
auch nur eine Partikularkirche, so kann die Trienter Synode
nicht als ein ökumenisches Konzil angesehen werden, dessen
Beschlüssen unabänderliche Gültigkeit zukäme*).

') Schon 1693 hatte Leibniz in einem Gutachten über die Abhandlung
des Pariser Theologen Pirot „Die Autorität des Konzils von Trient" den
Nachweis geleistet, dass die Trienter Synode weder als ein ökumenisches
Konzil gelten könne, noch auch insbesondere in Frankreich als solches
anerkannt sei (Œuvres de Leibniz, I, 380—410). Namentlich wird betont, dass
die an dieser Versammlung teilnehmenden Prälaten unmöglich als eine

Vertretung der Gesamtkirche angesehen werden können. Einlässlieh wird
die Haltung Frankreichs nicht bloss gewissen Disziplinarbeschlüssen,
sondern der synodalen Versammlung als solcher gegenüber dargestellt und



— 217 —

Um diesen Punkt drehte sich in einem neuen Waffengaug
der ganze Streit: Ist die Trienter Synode ein ökumenisches
Konzil? lind wie kann man, falls sich eine Verständigung

bereits auch au da3 der Lehre der alten Kirche widersprechende Dogma
vom biblischen Kanon erinnert, das allein schon beweise, wie wonig dem
Trienter Konzil die Autorität einer durch den hl. Geist vor jedem Irrtum
bewahrten Kirchenversammlung zukomme. Die unablässigen Bemühungen
Koms, den Schein zu erwecken, das Konzil sei wenigstens nach seinen
dogmatischen Erlassen in Frankreich anerkannt, seien ein Beweis, dass man
auch in Rom selbst die tatsächlichen Verhältnisse sehr wohl kenne. —¦ Die
mit der Konversion der Hugenotten eifrig beschäftigte Madame de Brinon
begriff sofort, wie schwer es sei, die Protestanten für Kom zu gewinnen,
wenn von vornherein das Trienter Konzil von ihnen abgelehnt werde.
Unterm 5. August 1693 richtete sie an Bossuet die dringende Bitte, die von
Leibniz vertretene Anschauung zu widerlegen (a. a. 0., 41*2 f.). Tatsächlich

machte Bossuet den Versuch, die ökumenische Autorität der Trienter
Synode in Sachen des Glaubens nachzuweisen (a. a. O., 412—432). Das war
ihm aber natürlich nur möglich, wenn seine Voraussetzung richtig war,
dass die vom Papst geleitete kirchliche Gemeinschaft die ökumenische
Kirche sei. Dass die Synode auch in Frankreich lange Zeit auf Widerstand
gestossen sei, konnte Bossuet natürlich nicht bestreiten; aber er machte
geltend, dass man sich nun allgemein den dogmatischen Entscheidungen
unterworfen habe. Diese nachträgliche Unterwerfung war für Leibniz
bedeutungslos. „Kann denn", fragt er in einem an Bossuet gerichteten
Schreiben, „das heutige Frankreich besser wissen, ob das Trienter Konzil
frei gewesen und in seinen Verhandlungen legitim vorgegangen ist als
das Frankreich des vorigen Jahrhunderts und die auf dem Konzil
anwesenden französischen Gesandten, die im Auftrag des Hofes protestiert
haben?" Man könne ja, wenn man wolle, heute die Trienter Glaubensartikel
für richtig halten, ändere aber auch damit nichts an der Tatsache, dass

Frankreich in aller Form die Synode abgelehnt und als Nation seither
niemals anerkannt habe (a. a. 0., 439).

In einem Schreiben vom 2. Juli 1694 an die Herzogin von Braunschweig
(a. a. 0., II, 37—49) betont Leibniz, dass es uuerlässlieh sei, immer wieder
die Ökumenizität der Trienter Synode offen und bestimmt zu verneinen ;

geschehe das nicht, so werde es den ultramontanen Theologen nicht schwer
fallen, den Glauben zu erwecken, die Beschlüsse dieses Konzils seien in
der ganzen katholischen Kirche als verbindlich anerkannt. Damit entstände
für eine Einigung zwischen Römischen, und Protestanten ein unüberwindliches

Hindernis. Wie in andern Gutachten, macht Leibniz auch in diesem
Schreiben auf die bemerkenswerte Tatsache aufmerksam, dass man in dem

Glaubensbekenntnis, das Heinrich IV. bei seiner Konversion abzulegen hatte,
an zwei Stellen die Bezugnahme auf das Trienter Konzil gestrichen habe,

um den König nicht auf Dingo zu verpflichten, die in Frankreich gar keine
gesetzliche Giilti°-keit hatten.



— 218 —

darüber als unmöglich erweist, doch vielleicht zu einer wenigstens

provisorischen kirchlichen Einigung gelangen?
Leibniz war einsichtig genug, um zu verstehen, dass von

praktischer Bedeutung wohl nur die zweite dieser beiden Fragen
sei. In einem Schreiben an Bossuet vom Jahr 1699, das in der
Bibliothek zu Hannover liegt und von dem der Herausgeber
Foucher de Careil glaubt, dass es in dieser Form gar nicht
abgeschickt worden sei (II, 262 ff.), zieht er drei Wege in
Betracht, um über die Schwierigkeiten hinwegzukommen. Der
erste Weg sei der der Interpretation. Unter den Differenzen
zwischen Katholiken und Protestanten gebe es solche, die man
mehr nur als Wortstreit bezeichnen dürfe. Da handle es sich
darum, sich gegenseitig* zu erklären, wie man eigentlich den
kirchlichen Lehrsatz verstehe. So seien z. B. auch von
lutherischer Seite über die Lehre von der Rechtfertigung aus dem
Glauben Erläuterungen erschienen, mit denen sich die Katholiken

einverstanden erklären könnten. — Der zweite Weg sei
der der gegenseitigen Nachgiebigkeit. Er habe dabei weniger
dogmatische als praktische Dinge im Auge. So könnten die
Lutheraner zu der Hierarchie und Regierung der sichtbaren
Kirche zurückkehren, die Leitung ihres Oberhauptes anerkennen

und sich den erbaulichen Gewohnheiten und Übungen der
römischen Kirche möglichst anschliessen, wogegen letztere
gewisse Missbräuche abzuschaffen hätte. Von besonderer
Wichtigkeit war aber für Leibniz der dritte Weg: Man lasse die
Dinge, über die man sich nicht einigen kann, auf der Seite,
Nebensächliches für immer, Wesentliches bis zur Entscheidung
eines künftigen allgemeinen Konzils ; jede Partei wäre berechtigt,

auf dem bisherigen Standpunkt zu beharren; aber man
würde sich über das Trennende hinweg die Hand reichen. Wir
verlangen nicht, schreibt Leibniz an Bossuet unterm 8. Mai 1699,
dass diejenigen, die bisher das Konzil von Trient anerkannt
haben, es nun verwerfen; wir verlangen bloss, dass man von
den Protestanten nicht fordere, es ebenfalls anzuerkennen
(a. a. 0., II, 272).

Das Trienter Konzil war eine wesentlich italienische,
spezifisch päpstliche Kirchenversammlung, die den Anspruch erhob,
im Gegensatz zu den inzwischen aufgekommenen Lehren,
Einrichtungen und Übungen der Protestanten das wahrhaft Katholische

festzustellen. Für Bossuet lagen daher die Dinge sehr



— 219 —

einfach: die römische Gemeinschaft ist ihm nicht bloss ein
Zweig am Weinstock der katholischen Kirche, sondern recht
eigentlich die katholische Kirche; das Trienter Konzil ist die
legitime Vertretung der katholischen Kirche, ein ökumenisches
Konzil; wer sich mit der katholischen Kirche vereinigen will,
muss die Entscheidungen annehmen, die dieses Konzil in Sachen
des Glaubens formuliert hat ; es ist nie vorgekommen, dass ein
ökumenisches Konzil eine dogmatische Entscheidung wieder
hätte fallen lassen; es genügt daher auch nicht, dass die
Lutheraner den Katholiken bloss gestatten wollen, ihrerseits am
Trienter Konzil festzuhalten, während sie, die Lutheraner, es

ablehnen. Auf diese Anschauung kommt Bossuet in seinen
Briefen immer wieder zurück ')•

') Onno Klopp lässt in seiner Ausgabe der „Werke von Leibniz"
(7. Band, Hannover 1873, S. 248 f.) dem Briefe Bossuets an Leibniz vom
15. August 1693 auch einen Auszug aus der Antwort folgen, die der Bischof
von Meaux auf das oben (S. 216, Anmerkung) erwähnte Gutachten über
die Abhandlung Pirots gegeben hat. „Um einen klaren und letzten
Aufschluss, heisst es hier, über die Zweifel zu geben, die. man bezüglich des

Konzils von Trient vorbringt", seien einige grundsätzliche Dinge
vorauszuschicken. Diese seien:

„1. Die Unfehlbarkeit, die Jesus Christus seiner Kirche verheissen hat,
ruht zunächst (primitivement) im ganzen Leib, denn dieser ist die auf den
Felsen erbaute Kirche, welcher der Sohn Gottes die Verheissung gegeben
liât, dass sie die Pforten der Hölle nicht überwältigen werden.

2. Die Unfehlbarkeit ruht, soweit sie nicht darin besteht, die Wahrheit

zu empfangen, sondern diese zu lehren, in dem Stande (ordre) der
Hirten, die von Hand zu Hand den Aposteln folgen müssen.

3. Die Bischöfe und obersten Hirten (pasteurs principaux), die nicht
in dieser Aufeinanderfolge und durch sie eingesetzt worden sind, haben
keinen Anteil an der Verheissung.

4. Die Bischöfe und obersten Hirten, die in dieser Aufeinanderfolge
eingesetzt worden sind, aber den Glauben ihrer Konsekratoren, d. h. den
im ganzen Körper des Episkopats und der Kirche gültigen Glauben
preisgeben, verzichten damit gleichzeitig auf die Verheissung.

5. Die Bischöfe und obersten Hirten, eingesetzt kraft der Verheissung
und beharrend im Glauben und in der Gemeinschaft des Leibes, für den
sie konsekriert worden sind, können den Glauben bezeugen durch

einmütige Predigt in den verschiedenen Diözesen der katholischen Kirche
oder durch förmliche Entscheidung auf einer legitimen Versammlung. Nach
dem einen und andern Verfahren ist ihre Autorität gleich unfehlbar, ihre
Lehre gleich zuverlässig.

6. Der letzte Erweis, dass eine Versammlung oder ein Konzil wirklich
•die katholische Kirche repräsentiert, besteht darin, dass der ganze Epi-



— 220 —

Ebenso bestimmt erklärt Leibniz schon in einem Schreiben
vom 12. Juli 1694 an Bossuet unter Berufung auf Molanus und
auf Verhandlungen lutherischer Theologen: „Das grosse
Zugeständnis, das wir unserseits machen, besteht darin, dass wir
uns den ökumenischen Konzilien und der hierarchischen Einheit

unterwerfen ; das grosse Zugeständnis, das wir
dementsprechend von Ihrer Seite erwarten, besteht darin, dass Sie von
uns nicht verlangen, das Trienter Konzil als ökumenisch und
seine Verhandlungen als legitim anzuerkennen. Herr von
Molanus ist der Meinung, dass ohne dieses Zugeständnis an weitere

Verhandlungen nicht zu denken sei"- (a. a. 0., II, 66).
Nachdem so beiderseits die Stellung bezogen war, hätte

füglich auf die weitere Bemühung, doch noch zu einer
Verständigung zu gelangen, verzichtet werden dürfen A Allein es

entspann sich eine neue Korrespondenz, in der Leibniz zu
beweisen suchte, dass die Trienter Synode schon nach ihrer
Zusammensetzung und ihrem Geschäftsgang unmöglich als ein
ökumenisches Konzil gelten könne und als solches nicht einmal
in Frankreich, das ja die disziplinaren Erlasse dieser
Kirchenversammlung ablehne, anerkannt sei. Schliesslich konzentrierte
er sich in langen und gelehrten Ausführungen auf die These,
dass eine Synode, die ein notorisch falsches Dogma erlasse,

skopat und die ganze Gemeinschaft, die von ihm ihre Unterweisung zu
erhalten bekennt, das Konzil oder die Versammlung anerkennt und annimmt

Diejenigen, die diesen Grundsätzen nicht zustimmen wollen, dürfen
keine Vereinigung mit uns hoffen ; denn sie werden immer nur mit Redensarten

der Unfehlbarkeit der Kirche zustimmen, die doch die einzige solide
Grundlage der Vereinigung der Christgläubigen ist."

Leibniz machte zu diesem letzten Alinea die Anmerkung: „Diejenigen,
die uns nötigen wollen, ein Konzil anzunehmen, dessen Autorität sie nicht
zu rechtfertigen vermögen, dürfen auf keine Vereinigung mit uns hoffen."

*) In einem Sehreiben an den Kurfürsten von Braunschweig-Lüneburg
vom 28. Februar 1699 bekennt Leibniz, dass „zu unserer Zeit wenig-
Hoffnung einer Wiedervereinigung" vorhanden sei : allein es handle sich
jetzt darum, gute Gesinnung zu bekunden, der christlichen Liebe zu
genügen und die Verantwortlichkeit für die Fortdauer der Trennung von
sich abzuwälzen. Auch sei es von Wert, von römischer Seite zu vernehmen,
wie weit man entgegenkommen wolle, um die .,so kläglichen Bisse der
Christenheit" zu heilen. Man erreiche damit doch vielleicht wenigstens das,
dass einstweilen ein verträgliches Verhältnis hergestellt und einer künftigen

Wiedervereinigung vorgearbeitet werde. (0. Klopp, Werke v. Leibniz,
7. Bd., Einleitung, S. XLV f.)



— 221 —

kein ökumenisches Konzil sein könne, das durch Gottes
Beistand vor jedem Irrtum in Glaubenssachen bewahrt wurde.
Ein notorisch falsches Dogma aber habe das Trienter Konzil
schon mit dem Dekret über den Umfang des biblischen Kanons
erlassen. Die nicht in der hebräischen Bibel enthaltenen sog.
deutero-kanonischen, von den protestantischen Theologen als
„apokryph" bezeichneten Bücher seien von der Kirche, der
ersten Jahrhundertc nicht zu der hl. Schrift gerechnet worden,
deren man sich zum Erweis der christlichen Glaubenslehre
bedienen könne, während nun doch die Trienter Synode
dogmatisch festgestellt habe, class sie kanonisch und inspiriert seien.
Das sei ein neues, dem Glauben der alten Kirche widersprechendes

Dogma. Leibniz geht in zwei langen Abhandlungen
vom 14. i) und 24. Mai 1700 (a. a. 0., II, 314—369) auf diese

Dinge ein. Bossuet antwortet darauf mit einem Schreiben vom
17. August 1701 (a. a. 0., II, 396—426). Der Kern seiner
Antwort liegt in dem Satz § 59 (S. 422) : „Die Kirche entscheidet
in dieser Frage wie in andern Sachen des Glaubens; sie hat
die Gründe zu erwägen, die dazu dienen, die Tradition
aufzuhellen, und sie muss wissen, wann es sich geziemt, das
Anathem anzuwenden, über das sie verfügt." Leibniz machte auf
alle 62 Kapitel der Abhandlung Bossuets seine Gegenbemerkungen,

deren Original in der Bibliothek zu Hannover liegt und
die Foucher de Careil zum ersten Male veröffentlicht hat
{Œuvres de Leibniz, II, 429—450). Sie sind wohl auch dem
Bischof von Meaux zur Kenntnis gebracht wrorden. Auf den

') Im Schreiben vom 14. Mai 1700 behaftet Leibniz den Bischof von
Meaux bei dem Zugeständnis, dass Gott der katholischen Kirche keine neuen
Wahrheiten offenbare, die dann zum Gegenstand verbindlicher Dogmen
gemacht werden könnten. Tatsächlich hätten sich die ökumenischen
Konzilien stets auf das beständige und einstimmige Zeugnis der ganzen Kirche
berufen, wenn sie ein Dogma erliessen (a. a. 0., II, 315). Schon Bossuet
aber behalf sich zur Rechtfertigung neuer dogmatischer Lehrsätze mit der
Ausrede, die in Frage kommenden Lehren seien allerdings schon in der
ursprünglichen, durch Christus und die Apostel vermittelten Gottesoffenbarung

enthalten, jedoch anfänglich nicht so klar erkannt, sondern erst im
Laufe der Zeit nach Inhalt und Bedeutung recht begriffen worden. Leibniz
will diese Ausrede nicht gelten lassen ; er könne nicht verstehen, dass eine
Heilslehre nach elf oder zwölf Jahrhunderten der Kirche deutlicher zum
Bewusstsein gekommen sein soll als im dritten oder vierten Jahrhundert
{a. a. 0., II, 331).



— 222 —

zitierten Satz erwidert Leibniz: „Welche Befugnis, in Glaubenssachen

zu entscheiden, der Bischof von Meaux der Kirche von
heute auch zuerkennen mag, so wird es sich doch zu allen
Zeiten geziemen, dass sie die konstante Lehre der alten Kirche
nicht über den Haufen wirft1)."

Damit endeten diese Unionsverhandlungen ; sie hatten nicht
das geringste praktische Ergebnis. Sie hatten nicht einmal die
Wirkung, dass sich in Frankreich selbst zwischen Katholiken
und Protestanten eine versöhnlichere Stimmung geltend machte.
Im Oktober 1685 wurde das Edikt von Nantes, das den
Protestanten unter grossen Einschränkungen Religionsfreiheit
zugestanden hatte, in aller Form aufgehoben, und nun wurde die
Ausrottung des Protestantismus systematisch und mit allei*
Grausamkeit betrieben. Nicht viel besser erging* es den
„Jansenisten." Leider soll auch Bossuet den Widerruf des Edikts
von Nantes ausdrücklich gebilligt haben, was jedoch römischerseits

verneint wird (Hist.-pol. BL, 1903, S. 84). Auf keinen Fall
aber ist etwas davon bekannt, dass er sein grosses Ansehen
insbesondere bei Ludwig* XIV. zugunsten einer gerechten und
billigen Behandlung der verfolgten Hugenotten geltend gemacht
hätte2). Die von ihm zeitlebens verfochtenen und in dem

') Nach dem Berieht, mit welchem die Hist.-pol. Blätter (1903) die
Schrift „Der Friedensplan des Leibniz" besprechen, hat Kiefl den
wissenschaftlichen Sieg unbedingt Leibniz zuerkannt. Bossuet gegenüber sei
Leibniz in der Debatte der „Grössere", Der Gallikaner Bossuet stehe auch
nach der „rein persönlichen, rein menschlichen Seite" weit hinter dem
Lutheraner Leibniz zurück. „Bei Bossuet dieser diktatorische Ton, diese
verletzenden Wendungen, diese Gleichgültigkeit und Verachtung gegen die
Philosophie und die grossen literarischen Pläne des Leibniz, diese vornehme
Reserve, welche zuletzt in ätzende Bitterkeit übergeht und die ganze
Debatte vergiftet" (a. a. 0., S. 626) Psychologisch ist die zunehmende
Gereiztheit Bossuets leicht zu erklären. Auch Kiefl muss gestehen, dass
Leibniz „in der wissenschaftlichen Akribie im einzelnen vielfach Sieger
geblieben ist". Namentlich gelte das auch von der Diskussion „über den
Schriftkanon und über die Rezeption des Tridentinums in Frankreich"
(S. 623). Wenn Leibniz bezüglich dieser Punkte im Rechte war, so fällt
die Ökumenizität des Konzils von Trient dahin, und es war nicht richtig',
die Unionsverhandlungen an dieser Frage scheitern zu lassen. Aber die
Haltung Bossuets gegenüber Richard Simon zeigt hinlänglich, dass der
berühmte Bischof von Meaux überhaupt in der Bibelwissenschaft nicht auf
der Höhe stand.

a) Der Konvertit Ormo Klopp ist auf den Vater des Gallikanismus nicht
gut zu sprechen. Ihm ist Bossuet der französische „Hofbischof", der sich



— 223 —

grossen von ihm hinterlassend! Werk „Defensio declarationis
cleri Gallicani" wissenschaftlich begründeten Lehrsätze, dass die

Papstgewalt der der ökumenischen Synode untergeordnet sei
und keineswegs das Privilegium der Unfehlbarkeit für sich
habe, wurden, wie schon bemerkt, von der vatikanischen Synode
verurteilt und in das direkte Gegenteil umgewandelt. Es
geschah durch die Gemeinschaft, die auch für Bossuet nicht bloss
eine, sondern recht eigentlich die katholische Kirche war ; nur
darf man zugeben, dass die 1870 in Rom tagende Versammlung

unvergleichlich imposanter war als die mit langen
Unterbrechungen von 1545 bis 1563 dauernde Trienter Synode.
Genau so wie Bossuet einst für die dogmatischen Entscheidungen
der Trienter Synode eingetreten war, haben die ultramontanen
Theologen zu beweisen gesucht, dass sich ein Katholik den
Dogmen des Vatikanums zu unterwerfen habe ; allerdings aber
war der Nachweis sehr schwierig, dass die päpstlichen
Stuhlsprüche „aus sich und nicht infolge der Zustimmung der Kirche"
für unfehlbar und unabänderlich zu halten seien, weil nun die
Kirche durch ihr Organ dieser Anschauung zugestimmt habe.
Gleichwohl wird anzunehmen sein, dass sich auch Bossuet der
neuen Lehre unterworfen hätte; denn, wie Bischof Hefele zur
Entschuldigung der eigenen Unterwerfung unter die vatikanische
Lehre bemerkte, die kirchliche Einheit sei ein so wertvolles
Gut, dass man dafür auch grosse und schwere Opfer bringen
dürfe. Leibniz aber musste heute begreifen, dass er nicht
einmal den Versuch machen dürfe, mit Rom auf dem Wege ernster
theologischer, kirchenhistorischer und kirchenrechtlicher
Verhandlung zu einer Verständigung zu gelangen, sondern dass er
sich einfach dem mit unbeschränkter Jurisdiktion über die ganze
Kirche ausgerüsteten und mit Unfehlbarkeit lehrenden römischen
Papst rückhaltlos zu unterwerfen habe.

Indessen sind nun doch gerade gegenwärtig wieder
Verhandlungen im Gang, die mit denen zwischen Bossuet und
Leibniz grosse Ähnlichkeit haben. Auf dem 57. anglikanischen
Kirchenkongress, der am 10. Oktober 1922 in Sheffield eröffnet

auch bei seinen Verhandlungen mit Leibniz durch die Rücksichten
bestimmen liess, die ihm die Politik Ludwigs XIV. auferlegte. „Gallikanismus
und Hugenottenverfolgung laufen parallel" ; in beiden Fällen zählt Klopp
unbedenklich zu des Königs Werkzeugen den Bischof Bossuet. Historischpolitische

Blätter, Jahrg. 1903, S. 618.



— 224 —

worden ist, hielt Lord Halifax, seit einem halben Jahrhundert
das hochangesehene Haupt der katholischen Partei in der Kirche
Englands, eine lange Rede, in welcher er mitteilte, dass er sich

zum Zweck einer kirchlichen Verständigung mit dem Kardinal
Mercier in Mecheln in Beziehung gesetzt habe. Es habe sich

herausgestellt, erklärte er, dass die „grössere Zahl" der
bestehenden Differenzen zwischen Romanismus und Anglikanismus
auf einer missverständlichen Auffassung der anglikanischen
Stellung und auf einer Unkenntnis dessen beruhe, was in der
römischen Kirche wirklich „de fide" sei, also zum wesentlichen
Inhalt der römischkatholischen Glaubenslehre gehöre. Im
Hinblick auf den Schaden, den die gegenwärtigen Spaltungen der
Sache des Christentums bringen, stellt er die Frage, ob es den

Anglikanern nicht möglich wiire, sich unter eine einheitliche
Führung zu stellen, wie sich im Weltkrieg die alliierten Heere
mit so entscheidendem Erfolg unter die des Generals Foch
gestellt haben. Er selbst ist dieser Meinung und macht darum
die Anregung, den päpstlichen Primat als „das sichtbare
Zentrum und Haupt der katholischen Kirche", „nach göttlicher
Einsetzung dem Apostel Petrus übertragen", anzuerkennen. Von
den Privilegien und Befugnissen, die dieser Primat nun nach
dem vatikanischen Konzil und dem Codex juris canonici vom
Jahr 1917 in sich schliesst, sprach er nicht. Ich halte es für
unmöglich, dass darüber zwischen Anglikanismus und Romanismus

eine Einigung erzielt werden kann. Wenn sich aber die
Anglikaner davon überzeugen lassen sollten, dass der vom
Papst in Anspruch genommene Primat „göttlicher Einsetzung",
ein „divine appointment" sei, so mussten sie logischerweise
allerdings darauf verzichten, ihrerseits die Befugnisse dieses
Primates umschreiben zu wollen. Zu solcher Umschreibung ist
dann eben nur die von Gott stammende und mit absoluter
Jurisdiktion und Unfehlbarkeit ausgestattete Autorität berechtigt,

wie das vom vatikanischen Konzil behauptet wird.


	Leibniz und Bossuet über kirchliche Wiedervereinigung

