Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 12 (1922)

Heft: 4

Artikel: Leibniz und Bossuet Uber kirchliche Wiedervereinigung
Autor: [s.n]

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403972

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403972
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 209 —

Leibniz und Bossuet
iiber Kkirchliche Wiedervereinigung.

Vortrag,
gehalten

am 24. November 1922 in der ordentlichen Sitzung der Verwaltungs-
kommission in Sachen der katholisch-theologischen Fakultatsfonds

von

Prof. Dr. HERZOG.

Daollinger redet in dem fiinften der sieben Vortriage, die er
1872 in Miinchen tiber kirchliche Wiedervereinigung gehalten
hat, ,von den Vereinigungsversuchen auf dem Kontinent im
17. Jahrhundert“ (Nordlingen 1888, S. 73 ff.) und gedenkt dabei
insbesondere der Verhandlungen zwischen Leibniz und Bossuet.
Dem Philosophen Gottfried Wilkelm Leibniz (geb. 1646, gest.
1716) gibt er das Zeugnis, dass er ,der hervorragendste Mann*
gewesen sei, ,welchen Deutschland damals besass, ebenso
scharfsinnig als vielseitiz und von unermesslichem Wissen, ein
universaler Geist in seiner Zeit, wie Aristoteles im Altertum,
im Grunde der erste, welcher Deutschland nach dem tiefen
¥all des 17. Jahrhunderts (dem Dreissigjahrigen Krieg) wieder
zu Ehren brachte“. Im Jahr 1819 erschien in Paris unter dem
Titel ,Systema theologicum® eine lateinische Schrift, deren Manu-
skript 1810 von Hannover dorthin geschickt worden war und
als deren Verfasser Leibniz bezeichnet wurde. Das Werk er-
regte in der gelehrten Welt ungeheures Aufsehen: die einen
waren geneigt, es fiir eine Filschung zu halten; den andern
war es ein Beweis, dass Leibniz eigentlich katholisch gewesen
sei. Heute ist allgemein anerkannt, dass die Schrift genau so,
wie sie gedruckt vorliegt, von Leibniz verfasst ist, dieser aber

Internat. kirehl. Zeitschrift, Heft 4, 1922, 15



— 210 —

nicht gerade die Absicht hatte, ein personliches Glaubensbe-
kenntnis zu hinterlassen, wohl aber, wie Dollinger sich ausdriickt,
darstellen wollte, was ein Katholik einem gebildeten Prote-
stanten gegeniiber zur Rechtfertigung seines Standpunktes sagen
konne 1), Mit der kirchlichen Wiedervereinigung aber hatte sich
Leibniz, am Hofe des Herzogs von Hannover lebend, angele-
gentlich beschiftigt, seitdem Gerhard Walther Molanus, Direktor
des hannoverschen Kirchenwesens und von 1677 an Abt von
Lokkum, mit Rojas de Spinola, Bischof von Tina, dann von
‘Wiener-Neustadt, iiber eine Verstindigung zwischen Katholiken
und Anhiingern der Augsburger Konfession verhandelte. Von
allgemeiner Bedeutung schienen aber die Unionsverhandlungen
zu werden, als Molanus und Leibniz mit Bossuet, Bischof von
Meaux, in Beziehung gekommen waren.

Jakob Benignus Bossuet (geb. 1627, gest. 1704), Ratgeber des
»allerchristlichsten Konigs“ Ludwig XIV, und geistiges Haupt
der im 17. Jahrhundert fir den Katholizismus massgebenden
gallikanischen Kirche, liess noch als ,Bischof von Condom*
1671 unter dem Titel ,Exposition de la doctrine de 1'Eglise catho-
lique“ eine kleine Schrift erscheinen, die einige Jahre vorher
verfasst und im Manuskript verbreitet worden war. Sie hatte
insbesondere Verwendung gefunden, wenn es sich um Konver-
sionen vornehmer reformierter Personlichkeiten handelte. So
wurde man auch in protestantischen Kreisen auf diese Kund-
gebung aufmerksam. Man erhob wider den Verfasser den Vor-
wurf, er entwerfe vom Katholizismus durch Abschwéchung und
Vertuschung ein falsches Bild und wage darum nicht, die
Schrift im Druck herauszugeben. Infolgedessen liess sic Bossuet
drucken, in verschiedene Sprachen iibersetzen und dann mit
den wichtigsten bischoflichen und péapstlichen Approbationen

1) Ahnlich wie Déllinger urteilt auch Aief (,Der Friedensplan des
Leibniz zur Wiedervereinigung der getrennten christlichen Kirchen®,
Paderborn 1903) iiber das ,Systema theologicum®. Dieses sei weder ein
Friedemsangebot des Leibniz, noch enthalte es seine personliche Uberzeu-
gung, ,sondern nur ein Entwurf jener Lehrgestalt, welche die Katho-
liken ihrer Auffassung geben miissten, wenn die Protestanten mit ihnen
paktieren sollten, ohne dass letztere im mindesten zur Annahme dieser
Lebrgestalt sich verpflichten sollten®. Die Gestalt, die Leibniz katholischen
Lehren gebe, habe ,exoterischen Charakter®. Historisch-politische Bliitter,
1903, S. 620 ff.



— 211 —

versehen, die das Biichlein gefunden hatte. In der 12. Ausgabe
vom Jahr 1686 nimmt die Vorrede mit den Approbationen un-
gefihr ebensoviel Raum ein wie die Abhandlung selbst. Kaum
eine andere Schrift wire zu nennen, die so viele Konversionen
zur Folge hatte wie die ,, Exposition de la Doctrine catholique von
Bossuet. Abgesehen von besondern Dogmen, deren wahren Sinn
der Verfasser zu erléutern sucht, wird die Lehrautoritit der
katholischen Kirche beschrieben: die Kirche war da, heisst es,
bevor es eine neutestamentliche heilige Schrift gab; von der
Kirche und auf ihre Autoritit hin nehmen wir die heiligen
Biicher entgegen; wie in den heiligen Schriften die Kirche zu
uns redet, so ist sie es, der bei auftauchenden Meinungsver-
schiedenheiten die Entscheidung zusteht; ihr Organ ist das
Konzil, das die Kirche reprisentiert; ein Konzil, das die Kirche
repriisentiert, kann und darf, unter Gottes Leitung und Bei-
stand stehend, von der konstanten Uberlieferung nicht ab-
weichen, sonst wiirde freilich die Glaubenslehre zu mensch-
licher Erfindung werden; wie notig aber eine Lehrautoritit ist,
zeigen die reformierten Synoden mit den von ihnen als ver-
bindlich erklarten Bekenntnisschriften. — Noch einfacher lautet
die Belehrung tiber den pépstlichen Primat: Christus wollte,
dass die Kirche, fest auf der Kinheit erbaut, eine einige sei;
er hat darum den Primat des hl. Petrus eingesetzt. Wir aner-
kennen diesen Primat in den Nachfolgern des Apostelfiirsten,
denen man darum Unterwiirfigkeit und den Gehorsam schuldig
ist, ,den die heiligen Konzilien und die heiligen Viter alle Gliu-
bigen immer gelehrt haben“. ,Was die Dinge betrifft, die die
protestantischen Minister namhaft machen, um die pépstliche
Gewalt in ein hiissliches Licht zu stellen, so braucht man hier
davon nicht zu reden, da es sich nicht um Glaubenssachen
handelt. Es geniigt, anzuerkennen, dass Gott einen Hirten ein-
gesetzt hat, der die ganze Herde auf seine Wege leiten soll.”

Auch Bossuet hat ein Werk hinterlassen, das erst nach
seinem Tod erschienen, aber die Frucht lebenslanger Studien
ist, die , Defensio declarationis cleri Gallicani“. Darin rechtfertigt
Bossuet die vier gallikanischen Artikel, die 1682 auf seinen
Antrag hin von der Assemblée du Clergé angenommen und
hierauf von Ludwig XIV. als Staatsgesetz erklart worden sind:
der Papst hat in biirgerlichen Dingen keine Gewalt; er ist der
Autoritit allgemeiner Konzilien unterordnet; die Ausiibung



212 —

seiner Gewalt ist durch die von den Konzilien erlassenen Ka-
nones beschrinkt; die papstlichen Entscheidungen in Glaubens-
sachen bedirfen, um als unabdéinderlich zu gelten, der Zustim-
mung der ganzen Kirche.

Dort also der insbesondere auch in massgebenden fiirst-
lichen Kreisen hochangesehene lutherische Philosoph und Theo-
loge, der den Katholizismus so unbefangen zu wiirdigen und
so sympathisch darzustellen weiss, dass man auf die Vermu-
tung kommen konnte, er sei ein geheimer Katholik; hier ein
Bischof, das gepriesene ,Orakel® der Kirche Frankreichs und
des miichtigsten katholischen Fiirsten, gelehrt genug und mutig
genug, um gegeniiber der piépstlichen Kurie die Freiheit in An-
spruch zu nehmen, ohne die von einer Verstdndigung mit den
Intherischen und reformierten Kirchen von vornherein keine
Rede sein konnte! Menschlicherweise hitte man erwarten
sollen, dass eine unter solcher Leitung stehende Bestrebung zu
einem tatsiichlichen Ergebnis fithren werde?).

In den vielen und zum Teil sehr langen Schreiben, die
Leibniz an Bossuet gerichtet hat, wird die Anschauung, dass
die urspriingliche, in der hl. Schrift enthaltene, durch die be-
stindige kirchliche Uberlieferung bezeugte Glaubenslehre mass-
gebend sei, immer als selbstverstindlich vorausgesetzt. Auch
Leibniz hiitte das, was Bossuet in der ,Exposition de la Doc-
trine catholique* tiber die kirchliche Lehrautoritit, ja sogar tiber
den Papst sagt, unterschreiben konnen, wenn er nicht gewusst
hiitte, dass der grosse franzosische Prediger eben doch einen
etwas andern Sinn in die Worte legte und aus diesen andere
Konsequenzen zog als er. In einem Brief vom 16. Juli 1691 an

") Kiefl ist entschieden der Amnsicht, ,dass Leibniz und er allein die
Seele der Verhandlungen war. Von ihm geht der Gedanke an den kirch-
lichen Frieden aus, und dieser Gedanke ist geradezu ein herrschender in
sciner grossen Wirksamkeit®. Allerdings hitte es sich doch auch nach Kiefl
flir Leibniz in letzter Linie nicht eigentlich um religiose und kirchliche
Verstindigung gehandelt, sondern diese sei ihm nur Mittel zum Zweck
gewesen. ,Das einzige, mit unermitdlicher Beharrlichkeit verfolgte Ziel des-
selben ist, das in der Agonie liegende Vaterland vor der franzsischen
Gefahr zu reften. Der feurigste Patriotismus treibt unsern Gelehrten von
einem Fiirstenhof zum andern, von einem fehlgeschlagenen Versuch zum
andern, um den religiosen Riss im Herzen Deutschlands zu heilen und es
dadurch kréftig zu machen zu seinen hohen Aunfgaben.* Hist.-pol, B, 1903,
S. 624,



— 9213 —

die gelehrte Nonne Madame de Brinon schreibt er: ,Sie haben
recht, Madame, wenn Sie sagen, ich sei iin Herzen katholisch ;
ich bin es sogar offenkundig: es ist ja nur die Hartnickigkeit,
die den Hiiretiker als solchen kennzeichnet; deren aber klagt
mich, Gott sei Dank, mein Gewissen nicht an. Das Wesen der
Katholizitit besteht nicht darin, dass man dusserlich in kirch-
licher Gemeinschaft mit Rom stelt, sonst wiirden ja diejenigen,
die ungerecht exkommuniziert worden sind, gegen ihren Willen
und ohne dass auf ihrer Seite ein Verschulden vorliegt, auf-
horen, Katholiken zu sein. Die wahre und wesentliche Gemein-
schaft, dic uns zu Gliedern des Leibes Jesu Christi macht, ist
die Liebe. Wirkliche Schismatiker sind die, diec aus eigener
Schuld die Trennung aufrechterhalten und der Verstindigung
Hindernisse in den Weg legen, die sich mit Liebe nicht ver-
einbaren lassen; die aber, die ihr Méglichstes tun, um die fus-
sere Gemeinschaft noch zu erhalten, sind tatsiichlich Katho-
liken.* ((Euvres de Leibniz, publiées par A. Foucher de Careil,
Paris 1859 ft,, I, 163.) In einem andern Schreiben vom 29. Sep-
tember 1691 an die gleiche Dame (a. a. O., S. 177 fi.) stellt
Leibniz fest, dass man in Glaubenssachen auch irren konne,
ohne Hiretiker oder Schismatiker. zu sein. Als ein solcher sei
nicht anzusehen, wer sich nur deshalb zu einem Irrtum be-
kenne, weil er sich unmoéglich davon iiberzeugen kinne, dass
ydie katholische Kirche das Gegenteil definiert habe“, dabei
aber an den Grundsitzen der Katholizitit festhalte, nach wel-
chen der der Kirche verheissene gottliche Beistand nicht zu-
lasst, ,dass sich je ein okumenisches Konzil in Sachen des
Heils von der Wahrheit entfernt“. Wer die Okumenizitit eines
Konzils in Zweifel ziehen miisse, wisse eben immer noch nicht,
dass es die Kirche sei, die definiert habe, was auf dem frag-
lichen Konzil ausgemacht worden ist. Immerhin anerkennt auch
Leibniz mit seinen Freunden, dass ein 6kumenisches Konzil das
in Glaubenssachen entscheidende Organ der Kirche ist. Daher
dann die Anregung, wichtige Dinge, iiber die man sich cinst-
weilen nicht einigen konne, in suspenso zu lassen, bis ein 6Kku-
menisches Konzil die fraglichen Punkte erledigen kénne (a.a.O.,
IT, 454) %),

1) In einem auf der Bibliothek zu Hannover liegenden, zum ersten

Male von Foucher de Careil ((Euvres de Leibniz, II, I ff\) veroffentlichten
Aufsatz iiber die ,Methoden der Wiedervereinigung® sagt Leibniz:



— 214 —

Viel weiter als mit der Anerkennung, dass die von Christus
gestiftete Kirche fortbestehe und durch das Organ 6kumeni-
scher Synoden die Heilslehre unverfilscht verkiinde, kam
Leibniz mit der Anerkennung des pépstlichen Primates Rom
entgegen. Romischkatholische Schriftsteller, die sich mit Leibniz
beschiiftigten, pflegten von jeher auf diesen Punkt besonderes
Gewicht zu legen. Auch Dollinger sagt in dem erwithnten Vor-
trag (S. 84): ,Es hat wohl nie einen Protestanten gegeben, der
das Papsttum giinstiger beurteilt hiitte als Leibniz: die welt-
liche Herrschaft der Pédpste wiinschte er noch erweitert, auf
ganz Italien ausgedehnt zu sehen, damit dieselben um so besser
als europiische Schiedsrichter Eroberungskriege zu verhindern
imstande wiren.“ Benedikt XV. hitte sich bei seiner Forde-
rung, auf den Friedenskongressen und im Voélkerbund Sitz und
Stimme zu erhalten, auf den deutschen Philosophen berufen
diirfen. Allerdings ist nicht tiberraschend, dass nun doch gerade
in der Korrespondenz zwischen Leibniz und Bossuet vom pépst-
lichen Primat kaum die Rede ist. Bossuet war in gewisser Hin-
sicht nicht so papstlich gesinnt wie Leibniz; er hiitte ein
Schiedsrichteramt, das dem Papst unter Umstinden sogar eine
Autoritit tiber Ludwig XIV. verliehen hitte, zuriickgewiesen,
Die in der ,Exposition“ angedeuteten Befugnisse aber, die die

,Worauf, wie ich die Sache verstehe, alles ankommt, ist folgendes:
Der grosse Grundsatz der Katholiken erkennt an, dass ein Christ in in-
nerer Gemeinschaft mit der Kirche steht, weder ein Hiretiker noch Schis-
matiker ist, wenn er den Geist der Unterwiirfigkeit hat, bereit ist, zu glauben,
das Verlangen hat, zu verstehen, was Gott offenbart — nicht bloss im ge-
schriebenen Wort der heiligen Schriften, sondern auch in seinem nicht
geschriebenen Wort der Interpretation, zu dessen Bewahrerin er seine
Kirche gemacht hat, und zwar in dem Sinne, dass, wenn iiber einen wich-
tigen Punkt eine Streitfrage entsteht, und die katholische Kirche auf einem
legitimen und legitim verlaufenden Skumenischen Konzil bezeugt, dass ein
bestimmter Artikel Sache des Glaubens ist, d. h. ausdriicklich oder dem
Wesen nach (virtuellement) durch die hl. Schrift oder die Uberlieferung,
die Gott durch seine Kirche auf uns hat gelangen lassen, geoffenbart ist,
man sich dem ohne Riickhalt unterwerfen muss, indem man voraussetzt,
es sei der hl. Geist, der rede und der seine Kirche in alle Wahrheit ein-
fithre. Daraus folgt, dass der von diesem Geist der Unterwiirfigkeit Beseelte
auch dann, wenn er, ohne es zu wissen, eine Hiiresie fiir wahr hielte, des-
wegen noch kein formeller Hiretiker wire und ebenso, wenn er exkom-
muniziert oder ausgeschlossen wiirde (clave errante), auch noch kein
Schismatiker.®



— 215 —

,Konzilien und die Viter® dem romischen Stubl ,immer® zu-
erkannt und denen gegeniiber die Konzilien und die Viiter
yallen Glaubigen“ Unterwiirfigkeit und Gehorsam zur Pflicht
gemacht haben, wurden von Leibniz ebenso bereitwillig aner-
kannt wie von Bossuet. Was Leibniz als mittelalterliche Erfin-
dung und Neuerung abgelehnt hiitte, wire die von den Jesuiten
behauptete unbeschriinkte pipstliche Jurisdiktion in allen Sachen
des Glaubens, der Sitten, der Disziplin und Kirchenregierung
und die Unfehlbarkeit des ex cathedra lehrenden Papstes ge-
wesen. Von diesen Dingen sagt Bossuet in seiner ,Exposition
de la Doctrine catholique“, es handle sich da um Schulstreitig-
keiten, tber die er nicht zu reden brauche, weil sie nicht
Gegenstand der katholischen Glaubenslehre seien; die Behaup-
tung, dass der Katholik sie anzunehmen habe, legt er den
,Ministern“, d. h. den protestantischen Theologen zur Last, die
es darauf abgesehen hitten, den pépstlichen Primat vericht-
lich zu machen. Was Bossuet in solcher Weis2 beseitigte, ge-
hort nun freilich seit dem 18. Juli 1870 zu den wesentlichen
Bestandteilen des pépstlichen Katholizismus. Insbesondere wurde
von der vatikanischen Synode mit méglichster Bestimmtheit
auch die gemilderte gallikanische Anschauung verneint, dass
ja der Papst allerdings der erste Lehrer der Kirche sei, aber
fiir seine Kundgebung in Sachen des Glaubens und der Sitten
allgemeine Verbindlichkeit und Unabénderlichkeit doch erst
dann in Anspruch nehmen kénne, wenn die Kirche zustimmt.
Das vatikanische Konzil erklirt im Gegenteil, diese Kund-
gebungen seien unabédnderlich aus sich und nicht erst infolge
des kirchlichen Konsenses (ex sese, non autem ex consensu
ecclesiae). Heute wiirde fiir Leibniz auch die offizielle Lehre
vom. pépstlichen Primat ein uniiberwindliches Hindernis der
Kirchlichen Verstindigung bilden.

Im Grund war das auch schon im 17. Jahrhundert der Fall.
Mochte némlich Bossuet die Befugnisse des pépstlichen Primats
noch so sehr einschrinken, so war ihm eben doch der rémische
Bischof das Haupt der Kirche, und ,Kirche* war ihm die Ge-
meinschaft der unter dem Papst stehenden Christgliubigen; ein
okumenisches Konzil konnte daher nur ein pépstliches Konzil
sein, Dieser Anschauung widersprach Leibniz. In einem Schrei-
ben an Bossuet aus dem Jahre 1693, in welchem die beiden
Duellanten ihren ersten Waffengang allmiihlich zu Ende fithrten



— 216 —

(a. a. 0., I, 437 ff.), sueht Leibniz seinem Gegner klar zu machen,
dass man sich auf ganz verschiedenem Boden befinde. Er be-
streitet nicht, dass die libereinstimmende Lehre der ,katholi-
schen® Kirche unfehlbar sei, gleichviel, ob es sich um eine
formliche Frklirung eines dkumenischen Konzils oder wm eine
notorisch allgemein anerkannte Glaubenslehre handle. Allein
fiir Bossuet ist die katholische Kirche die romische Kirche:
wollen die Protestanten eine kirchliche Wiedervereinigung, so
haben sie sich dem zu unterwerfen, was die romische Kirche
lehrt und befiehlt. Fiir Leibniz war die ,kathelische® Kirche
nicht auf die rémische Kirche beschriinkt. , Wir haben®, schreibt
er unterm 18. April 1695 an die fur Union eifernde Madame
de Brinon {(a.a. 0., II, S. 90 ff.), ,die Argumente, mit denen
sich Rom die Rechte der allgemeinen Kirche zuerkeunt, sorg-
faltig gepriift und sind zur klaren Erkenntnis gelangt, wie sehr
dieselben der Beweiskraft entbehren. Wenn eine Partikular-
kirche, mag sic noch so gross und angesehen sein, die Gemein-
schaft mit andern Kirchen, die sich gegen Missbriuche auf-
lehnen, aufhebt, statt auf die erhobenen Vorstellungen zu achten,
so ist sie es, die das Schisma verursacht und die Liebe verletzt.“
Leibniz fragt seine Leserin, ob sich Frankreich wohl unter-
worfen hiatte, wenn Rom im Jahre 1682 die Urheber der galli-
kanischen Artikel hiitte exkommunizieren wollen; er sei -aber
der Meinung, dass die Kirchen in Deutschland, England, Schwe-
den und Danemark nicht weniger Rechte besitzen als die Kirche
in Frankreich. Nicht das Papsttum ist der ,Weinstock®, mit
dem die Zweige in organischer Beziehung stehen sollen, sondern
Jesus Christus selbst; die Gesundheit der Zweige erkennt man
an ihren Friichten (a. a. O., II, 82). Ist aber die romische Kirche
auch nur eine Partikularkirche, so kann die Trienter Synode
nicht als ein okumenisches Konzil angesehen werden, dessen
Beschliissen unabinderliche Giiltigkeit zukdme?).

!} Schon 1693 hatte Leibniz in einem Gutachten iiber die Abhandlung
des Pariser Theologen Pirot ,Die Autoritiit des Konzils von Trient* den
Nachweis geleistet, dass die Trienter Synode weder als ein 6kumenisches
Konzil gelten konne, noch auch insbesondere in Frankreich als solches an-
erkannt sei ((Euvres de Leibniz, I, 380—410), Namentlich wird betont, dass
die an dieser Versammlung teilnehmenden Prilaten unmoglich als eine
Vertretung der Gesamtkirche angesehen werden konnen. Einlidsslich wird
die Haltung Frankreichs nicht bloss gewissen Disziplinarbeschliissen, son-
dern der synodalen Versammlung als soleher gegeniiber dargestellt und



Um diesen Punkt drehte sich in ecinem neuen Waffengang
der ganze Streit: Ist die Trienter Synode ein okumenisches
Konzil? Und wie kann man, falls sich eine Verstindigung

bereits auch an das der Lehre der alten Kirche widersprechende Dogma
vom biblischen Kanon erinnert, das allein schon beweise, wie wenig dem
Trienter Konzil die Autoritit einer dureh den hl. Geist vor jedem Irrtun
bewahrten Kirchenversammlung zukomme. Die unablissigen Bemiithungen
Roms, den Schein zu erwecken, das Konzil sei wenigstens nach seinen dog-
matischen Erlassen in Frankreich anerkannt, seien ein Beweis, dass man
auch in Rom selbst die tatsiichlichen Verhiltnisse sehr wohl kenne. — Die
mit der Konversion der Hugenotten cifrig beschiiftigte Madame de Brinon
begrift sofort, wie schwer cs sei, die Protestanten fiir om zu gewinnen,
wenn von vornherein das Trienter Konzil von ihnen abgelehnt werde.
Unterm 5. August 1693 richtete sie an Bossuet die dringende Bitte, die von
Leibniz vertretene Anschauung zu widerlegen (a. a. O., 412 f). Tatsiich-
lich machte Bossuet den Versuch, die dkumenische Autoritit der Trienter
Synode in Sachen des Glaubens nachzuweisen (a. a. 0., 412—432). Das war
ihm aber natiirlich nur moglich, wenn seine \omusaetrung richtig war,
dass die vom Papst geleitete kirchliche Gemeinschaft die dkumenische
Kirche sei. Dass die Synode auch in Frankreich lange Zeit aut Widerstand
gestossen sei, konnte Bossuet natiirlich nicht bestreiten; aber er machte
geltend, dass man sich nun allgemein den dogmatischen Entscheidungen
unterworfen habe. Diese nachiriigliche Unterwerfung war fiir Leibniz
bedeutungslos. ,Kann denn®, fragt er in einem an Bossuet gerichteten
Schreiben, ,das heutige Frankreich besser wissen, ob das Trienter Konzil
frei gewesen und in seinen Verhandlungen legitim vorgegangen ist als
das Frankreich des vorigen Jahrhunderts und die auf dem Konzil anwe-
senden franzosischen Gesandten, die im Auftrag des Hofes protestiert
haben?“ Man kénne ja, wenn man wolle, heute die Trienter Glanbensartikei
fiir richtig halten, d@nderc aber auch damit nichts an der Tatsache, dass
Frankreich in aller Form die Synode abgelehnt und als Nation seither nie-
mals anerkannt habe (a. a. 0., 439).

- In einem Schreiben vom 2. Juli 1694 an die Herzogin von Braunschweig
(a. a. 0., II, 87—49) betont Leibniz, dass es unerldsslich sei, immer wieder
die Okumenizitit der Trienter Synode offen und bestimmt zu verneinen;
geschehe das nicht, so werde es den ultramontanen Theologen nicht sehwer
fallen, den Glauben zu erwecken, die Beschliisse diescs Konzils seien in
der ganzen katholischen Kirche als verbindlich anerkannt. Damit entstinde
fiir eine Einigung zwischen Roémischen und Protestanten ecin uniiberwind-
liches Hindernis. Wie in andern Gutachten, macht Leibniz auch in diesem
Schreiben auf die bemerkenswerte Tatsache aufmerksam, dass man in dem
Glaubenshekenntnis, das Heinrich IV. bei seiner Konversion abzulegen hatte,
an zwei Stellen die Bezugnahme auf das Trienter Konzil gestrichen habe,
um den Kénig nicht auf Dinge zu verpflichten, die in Frankreich gar keine
gesetzliche Giiltigkeit hatten.



— 218 —

dariiber als unmoglich erweist, doch vielleicht zu einer wenig-
stens provisorischen kirchlichen Einigung gelangen?

Leibniz war einsichtig genug, um zu verstehen, dass von
praktischer Bedeutung wohl nur die zweite dieser beiden Fragen
sel. In einem Schreiben an Bossuet vom Jahr 1699, das in der
Bibliothek zu Hannover liegt und von dem der Herausgeber
Foucher de Careil glaubt, dass es in dieser Form gar nicht
abgeschickt worden sei (II, 262 ff.), zieht er drei Wege in Be-
tracht, um tber die Schwierigkeiten hinwegzukommen. Der
erste Weg sei der der Interpretation. Unter den Differenzen
zwischen Katholiken und Protestanten gebe es solche, die man
mehr nur als Wortstreit bezeichnen diirfe. Da handle es sich
darum, sich gegenseitig zu erkliren, wie man eigentlich den
kirchlichen Lehrsatz verstehe. So seien z. B. auch von luthe-
rischer Seite Giber die Lehre von der Rechtfertigung aus dem
Glauben Erliuterungen erschienen, mit denen sich die Katho-
liken einverstanden erkliren konnten. — Der zweite Weg sei
der der gegenseitigen Nachgiebigkeit. Er habe dabei weniger
dogmatische als praktische Dinge im Auge. So konnten die
Lutheraner zu der Hierarchie und Regierung der sichtbaren
Kirche zuriickkehren, die Leitung ihres Oberhauptes anerken-
nen und sich den erbaulichen Gewohnheiten und Ubungen der
romischen Kirche moglichst anschliessen, wogegen letziere
gewisse Missbriuche abzuschaffen hitte. Von besonderer Wich-
tigkeit war aber fur Leibniz der dritte Weg: Man lasse die
Dinge, tiber die man sich nicht einigen kann, auf der Seite,
Nebensichliches fur immer, Wesentliches bis zur Entscheidung
eines kiinftigen allgemeinen Konzils; jede Partei wire berech-
tigt, auf dem bisherigen Standpunkt zu beharren; aber man
wiirde sich tiber das Trennende hinweg die Hand reichen. Wir
verlangen nicht, schreibt Leibniz an Bossuet unterm 8. Mai 1699,
dass diejenigen, die bisher das Konzil von Trient anerkannt
haben, es nun verwerfen; wir verlangen bloss, dass man von
den Protestanten nicht fordere, eg ebenfalls anzuerkennen
(a. a. 0, II, 272),

Das Trienter Konzil war eine wesentlich italienische, spe-
zifisch péipstliche Kirchenversammlung, die den Anspruch erhob,
im Gegensatz zu den inzwischen aufgekommenen Lehren, Ein-
richtungen und Ubungen der Protestanten das wahrhaft Katho-
lische festzustellen. Fiir Bossuet lagen daher die Dinge sehr



— 219 —

einfach: die romische Gemeinschaft ist ihm nicht bloss ein
Zweig am Weinstock der katholischen Kirche, sondern recht
eigentlich die katholische Kirche; das Trienter Konzil ist die
legitime Vertretung der katholischen Kirche, ein 6kumenisches
Konzil; wer sich mit der katholischen Kirche vereinigen will,
muss die Entscheidungen annehmen, die dieses Konzil in Sachen
des Glaubens formuliert hat; es ist nie vorgekommen, dass ein
okumenisches Konzil eine dogmatische Entscheidung wieder
hitte fallen lassen; es geniigt daher auch nicht, dass die Lu-
theraner den Katholiken bloss gestatten wollen, ihrerseits am
Trienter Konzil festzuhalten, wihrend sie, die Lutheraner, es
ablehnen, Auf diese Anschauung kommt Bossuet in seinen
Briefen immer wieder zuriick Y.

'y Ouno Klopp lisst in seiner Ausgabe der ,Werke von Leibniz®
{7. Band, Hannover 1873, S. 248 {) dem Bricfe Bossuets an ILeibniz vom
15. August 1693 auch einen Auszug aus der Antwort folgen, die der Bischof
von Meaux auf das oben (S. 216, Anmerkung) erwiihnte Gutachten iiber
die Abhandlung Pirots gegeben hat. ,Um einen klaren und letzten Auf-
schluss, heisst es hier, iiber die Zweifel zu geben, die man beziiglich des
Konzils von Trient vorbringt¥, seien einige grundsiitzliche Dinge voraus-
zuschicken. Diese seien:

»1. Die Unfehlbarkeit, die Jesus Christus seiner Kirche verheissen hat,
ruht zuniichst {primitivement) im ganzen Leib, denn dieser ist die auf den
Felsen erbaute Kirche, welcher der Sohn Gottes die Verheissung gegeben
hat, dass sie die Pforten der Hoélle nicht iiberwiiltigen werden.

2. Die Unfehlbarkeit ruht, soweit sie nicht darin besteht, die Wahr-
heit zu empfangen, sondern diese zu lehren, in dem Stande (ordre) der
Hirten, die von Hand zu Hand den Aposteln folgen miissen.

3. Die Bischdfe und obersten Hirten (pasteurs principaux), die nicht
in dieser Aufeinanderfolge und durch sie eingesetzt worden sind, haben
keinen Anteil an der Verheissung.

4. Die Bischofe und obersten Hirten, die in dieser Aufeinanderfolge
eingesetzt worden sind, aber den Glauben ihrer Konsekratoren, d. h. den
im ganzen Korper des Episkopats und der Kirche giiltigen Glauben preis-
geben, verzichten damit gleichzeitig auf die Verheissung.

5. Die Bischife und obersten Hirten, eingesetzt kraft der Verheissung
und beharrend im Glauben und in der Gemeinschaft des Leibes, fiir den
sie konsekriert worden sind, kénnen den Glauben bezeugen durch ein-
miitige Predigt in den verschiedenen Dibzesen der katholischen Kirche
oder durch férmliche Entscheidung auf einer legitimen Versammlung. Nach
dem einen und andern Verfahren ist ihre Autoritdt gleich unfehlbar, ihre
Lehre gleich zuverlissig.

6. Der letzte Erweis, dass eine Versammlung oder ein Konzil wirklich
die katholische Kirche repriisentiert, besteht darin, dass der ganze Epi-



— T —

Ebenso bestimmt erklart Leibniz schon in einem Schreiben
vom 12. Juli 1694 an Bossuet unter Berufung auf Molanus und
auf Verhandlungen lutherischer Theologen: Das grosse Zuge-
stindnis, das wir unserseits machen, besteht darin, dass wir
uns den okumenischen Konzilien und der hierarchischen Ein-
heit unterwerfen; das grosse Zugestindnis, das wir dement-
sprechend von Ihrer Seite erwarten, besteht darin, dass Sie von
uns nicht verlangen, das Trienter Konzil als ckumeniseh und
seine Verhandlungen als legitim anzuerkennen. Herr von Mo-
lanus ist der Meinung, dass ohne dieses Zugestindnis an wei-
tere Verhandlungen nicht zu denken sei* (a. a. O., II, 66).

Nachdem so beiderseits die Stellung bezogen war, hitte
figlich auf die weiterc Bemiihung, doch noch zu einer Ver-
stindigung zu gelangen, verzichtet werden diirfen?!), Allein es
entspann sich eine neue Korrespondenz, in der Leibniz zu be-
weisen suchte, dass die Trienter Synode schon nach ihrer Zu-
sammensetzung und ihrem Geschilftsgang unmoglich als ein
okumenisches Konzil gelten kénne und als solches nicht einmal
in Frankreich, das ja die diszipliniren Erlasse dieser Kirchen-
versammlung ablehne, anerkannt sei. Schliesslich konzentrierte
er sich in langen und gelehrten Ausfiihrungen auf die These,
dass eine Synode, die ein notorisch falsches Dogma erlasse,

skopat und die ganze Gemeinschaft, die von ihm ihre Unterweisung zu er-
halten bekennt, das Konzil oder die Versammlung anerkennt und annimmt

Diejenigen, 'die diesen Grundsiitzen nicht zustimmen wollen, diirfen
keine Vereinigung mit uns hoffen; denn sic werden immer nur mit Redens-
arten der Unfehlbarkeit der Kirche zustimmen, die doch die einzige solide
Grundlage der Vereinigung der Christgliubigen ist.“

Leibniz machte zu diesem letzten Alinea die Anmerkung: ,Diejenigen,
die uns notigen wollen, ein Konzil anzunchmen, dessen Autoritiit sie nicht
zu rechtfertigen vermoigen, diirfen auf keine Vereinigung mit uns hoffen.*

1) In einem Schreiben an den Kurfiirsten von Braunschweig-Liineburg
vom 28. Februar 1699 bekennt Leibniz, dass ,zu unserer Zeit wenig
Hoffnung einer Wiedervereinigung® vorhanden sei; allein cs handle sich
jetzt darum, gute Gesinnung zu bekunden, der christlichen Liebe zu ge-
niigen und die Verantwortlichkeit fiir die Fortdauer der Trennung von
sich abzuwiilzen, Auch sei es von Wert, von romischer Seite zu vernehmen,
wie weit man entgegenkommen wolle, um die ,so kliglichen Risse der
Christenheit® zu heilen. Man erreiche damit doch vielleicht wenigstens das,
dass einstweilen ein vertriigliches Verhiiltnis hergestellt und einer kiinf-
tigen Wiedervereinigung vorgearbeitet werde. (0. Klopp, Werke v. Licibniz,
7. Bd,, Einleitung, S. XLV f.)



S

kein okumenisches Konzil sein konne, das durch Gottes Bei-
stand vor jedem Inrrtum in Glaubenssachen bewahrt wurde.
Ein notorisch falsches Dogma aber habe das Trienter Konzil
schon mit dem Dekret {iber den Umfang des biblischen Kanons
eriassen. Die nicht in der hebridischen Bibel enthaltenen sog.
deutero-kanonischen, von den protestantischen Theologen als
Lapokryph®* bezeichneten Biicher seien von der Kirche der
ersten Jahrhunderte nicht zu der hl. Schrift gerechnet worden,
deren man sich zum Irweis der christlichen Glaubensiehre
bedienen kénne, wihrend nun doch die Trienter Synode dog-
matisch festgestellt habe, dass sie kanonisch und inspiriert seien.
Das sei ein neues, dem Glauben der alten Kirche widerspre-
chendes Dogma. Leibniz geht in zwei langen Abhandlungen
vom 14.1) und 24. Mai 1700 (a. a. O., II, 314—369) auf diese
Dinge ein. Bossuet antwortet darauf mit einem Schreiben vom
17. August 1701 (a. a. O., II, 396—426). Der Kern seiner Ant-
wort liegt in dem Satz § H9 (S. 422): ,Die Kirche entscheidet
in dieser Frage wie in andern Sachen des Glaubens; sie hat
die Grinde zu erwigen, die dazu dienen, die Tradition aufzu-
hellen, und sie muss wissen, wann es sich geziemt{, das Ana-
them anzuwenden, iiber das sie verfiigt.“ Leibniz machte auf
alle 62 Kapitel der Abhandlung Bossuets seine Gegenbemer-
kungen, deren Original in der Bibliothek zu Hannover liegt und
die Foucher de Careil zum ersten Male verdffentlicht hat
{(Euvres de Leibniz, II, 429—450). Sie sind wohl auch dem
Bischof von Meaux zur Kenntnis gebracht worden. Auf den

1 Im Schreiben vom 14. Mai 1700 behaftet Leibniz den Bischof von
Meaux bei dem Zugestindnis, dass Gott der katholischen Kirche keine neuen
Wahrheiten offenbare, die dann zum Gegenstand verbindlicher Dogmen
gemacht werden konnten. Tatsichlich hiitten sich die ékumenischen Kon-
zilien stets auf das bestiindige und einstimmige Zeugnis der ganzen Kirche
berufen, wenn sie ein Dogma erliessen (a. a. O., 1I, 315). Schon Bossuet
aber behalf sich zur Rechtfertigung neuer dogmatischer Lehrsiitze mit dex
Ausrede, die in IFrage kommenden Lehren seien allerdings schon in der
urspriinglichen, durech Christus und die Apostel vermittelten Gottesoffen-
barung enthalten, jedoch anfinglich nicht so klar erkannt, sondern erst im
Laufe der Zeit nach Inhalt und Bedeutung recht begriffen worden. Leibniz
will diese Ausrede nicht gelten lassen; er kionne nicht verstehen, dass eine
Heilslehre nach elf oder zwolf Jahrhunderten der Kirche deutlicher zum
Bewusstsein gekommen sein soll als im dritten oder vierten Jabrhundert
{a. a. O, TI, 331).



zitierten Satz erwidert Leibniz: ,Welche Befugnis, in Glaubens-
sachen zu entscheiden, der Bischof von Meaux der Kirche von
heute auch zuerkennen mag, so wird es sich doch zu allen
Zeiten geziemen, dass sie die konstante Lehre der alten Kirche
nicht iiber den Haufen wirft?).*

Damit endeten diese Unionsverhandlungen; sie hatten nicht
das geringste praktische Ergebnis. Sie hatten nicht einmal die
Wirkung, dass sich in Frankreich selbst zwischen Katholikenr
und Protestanten eine versohnlichere Stimmung geltend machte.
Im Oktober 1685 wurde das Edikt von Nantes, das den Prote-
stanten unter grossen Einschrinkungen Religionsfreiheit zuge-
standen hatte, in aller Form aufgehoben, und nun wurde die
Ausrottung des Protestantismus systematisch und mit aller
Grausamkeit betrieben. Nicht viel besser erging es den ,Jan-
senisten.“ Leider soll auch Bossuet den Widerruf des Edikts
von Nantes ausdriicklich gebilligt haben, was jedoch romischer-
seits verneint wird (Hist.-pol. Bl., 1903, S. 84). Auf keinen Fall
aber ist etwas davon bekannt, dass er sein grosses Ansehen
insbesondere bei Ludwig XIV. zugunsten einer gerechten und
billigen Behandlung der verfolgten Hugenotten geltend gemacht
hiitte 2). Die von ihm zeitlebens verfochtenen und in dem

1) Nach dem Bericht, mit welchem die Hist.-pol. Blitter (1903) die
Schrift ,Der Friedensplan des lieibniz* besprechen, hat Kiefl den wissen-
schafilichen Sieg unbedingt Leibniz zuerkannt. Bossuet gegeniiber sei
Leibniz in der Debatte der ,Grossere®, Der Gallikaner Bossuet stehe auch
nach der ,rein personlichen, rein menschlichen Seite* weit hinter dem
Lutheraner Leibniz zuriick. ,Bei Bossuet dieser diktatorische Ton, diese
verletzenden Wendungen, diese Gleichgiiltigkeit und Verachtung gegen die
Philosophie und die grossen literarischen Pline des Leibniz, diese vornehme
Reserve, welche zuletzt in #tzende Bifterkeit iibergeht und die ganze
Debatte vergiftet (a. a. O., S. 626)! Psychologisch ist die zunehmende Ge-
reiztheit Bossuets leicht zu erkliren. Auch Kiefl muss gestehen, dass
Leibniz ,in der wissenschaftlichen Akribie im einzelnen vielfach Sieger
geblieben ist“. Namentlich gelte das auch von der Diskussion ,iiber den
Schriftkanon und iiber die Rezeption des Tridentinums in Frankreich
(S. 623). Wenn Leibniz beziiglich dieser Punkte im Rechte war, so fallt
die Okumenizitit des Konzils von Trient dahin, und es war nicht richtig,
die Unionsverhandlungen an dieser Frage scheitern zu lassen. Aber die
Haltung Bossuets gegeniiber Richard Simon zeigt hinléinglich, dass der
beriihmte Bischof von Meaux iiberhaupt in der Bibelwissenschaft nicht anf
der Hohe stand.

%) Der Konvertit Onno Klopp ist auf den Vater des Gallikanismus nicht
gut zu sprechen. Ihm ist Bossuet der franzosische ,Hofbischof“, der sich



— 223 —

grossen von ihm hinterlassenen Werk ,Defensio declarationis
cleri Gallicani“ wissenschaftlich begriindeten Liehrsiitze, dass die
Papstgewalt der der okumenischen Synode untergeordnet sei
und keineswegs das Privilegium der Unfehlbarkeit fiirv sich
habe, wurden, wie schon bemerkt, von der vatikanischen Synode
verurteilt und in das direkte Gegenteil umgewandelt. Es ge-
schah durch die Gemeinschaft, die auch fiir Bossuet nicht bloss
eine, sondern recht eigentlich die katholische Kirche war; nur
darf man zugeben, dass die 1870 in Rom tagende Versamm-
lung unvergleichlich imposanter war als die mit langen Unter-
brechungen von 1545 bis 1563 dauernde Trienter Synode.
(Genau so wie Bossuet einst fiir die dogmatischen Entscheidungen
der Trienter Synode eingetreten war, haben die ultramontanen
Theologen zu beweisen gesucht, dass sich ein Katholik den
Dogmen des Vatikanums zu unterwerfen habe; allerdings aber
war der Nachweis sehr schwierig, dass die pidpstlichen Stuhl-
spriiche ,aus sich und nicht infolge der Zustimmung der Kirche*
fiir unfehlbar und unabinderlich zu halten seien, weil nun die
Kirche durch ihr Organ dieser Anschauung zugestimmt habe.
Gleichwohl wird anzunehmen sein, dass sich auch Bossuet der
neuen Lehre unterworfen hiitte; denn, wie Bischof Hefele zur
Entschuldigung der eigenen Unterwerfung unter die vatikanische
Lehre bemerkte, die kirchliche Einheit sei ein so wertvolles
Gut, dass man dafiir auch grosse und schwere Opfer bringen
diirfe. Leibniz aber miisste heute begreifen, dass er nicht ein-
mal den Versuch machen diirfe, mit Rom auf dem Wege ernster
theologischer, kirchenhistorischer und kirchenrechtlicher Ver-
handlung zu einer Verstindigung zu gelangen, sondern dass er
sich einfach dem mit unbeschréinkter Jurisdiktion iiber die ganze
Kirche ausgeriisteten und mit Unfehlbarkeit lehrenden rémischen
Papst rickhaltlos zu unterwerfen habe.

Indessen sind nun doch gerade gegenwirtig wieder Ver-
handlungen im Gang, die mit denen zwischen Bossuet und
Leibniz grosse Ahnlichkeit haben. Auf dem 57. anglikanischen
Kirchenkongress, der am 10. Oktober 1922 in Sheffield eroffnet

auch bei seinen Verhandlungen mit Leibniz durch die Riicksichten be-
stimmen liess, die ihm die Politik Ludwigs XIV. auferlegte. ,Gallikanismus
und Hugenottenverfolgung laufen parallel“; in beiden Fiillen zihlt Klopp
unbedenklich zu des Konigs Werkzeugen den Bischof Bossuet, Historisch-
politische Blitter, Jahrg. 1903, S. 618,



9224 —

worden ist, hielt Lord Halifax, seit einem halben Jahrhundert
das hochangesehene Haupt der katholischen Partei in der Kirche
Englands, eine lange Rede, in welcher er mitteilte, dass er sich
zum Zweck einer Kirchlichen Verstindigung mit dem Kardinal
Mercier in Mecheln in Beziehung gesetzt habe. Es habe sich
herausgestellt, erkliarte er, dass die ,grossere Zahl® der beste-
henden Differenzen zwischen Romanismus und Anglikanismus
auf einer missverstiindlichen Auffassung der anglikanischen
Stellung und auf einer Unkenntnis dessen beruhe, was in der
romischen Kirche wirklich ,de fide® sei, also zum wesentlichen
Inhalt der romischkatholischen Glaubenslehre gehore. Im Hin-
blick auf den Schaden, den die gegenwirtigen Spaltungen der
Sache des Christentums bringen, stellt er die Frage, ob es den
Anglikanern nicht moglich wiire, sich unter eine einheitliche
Filihrung zu stellen, wie sich im Weltkrieg die allilerten Heere
mit so entscheidendem FErfolg unter die des Generals Foch
gestellt haben. Er selbst ist dieser Meinung und macht darum
die Anregung, den pépstlichen Primat als .das sichtbare Zen-
trum und Haupt der katholischen Kirche®, _nach gottlicher
Einsetzung dem Apostel Petrus iibertragen®, anzuerkennen., Von
den Privilegien und Befugnissen, die dieser Primat nun nach
dem vatikanischen Konzil und dem Codex juris canonici vom
Jahr 1917 in sich schliesst, sprach er nicht, Ich halte es fir
unmdéglieh, dass dariiber zwischen Anglikanismus und Romanis-
mus eine Kinigung erzielt werden kann. Wenn sich aber die
Anglikaner davon tiberzeugen lassen sollten, dass der vom
Papst in Anspruch genommene Primat ,gottlicher Einsetzung¥,
ein ,divine appointment“ sei, so miissten sie logischerweise
allerdings darauf verzichten, ihrerseits die Befugnisse dieses
Primates umschreiben zu wollen., Zu solcher Umschreibung ist
dann eben nur die von Gott stammende und mit absoluter
Jurisdiktion und Unfehlbarkeit ausgestattete Autoritit berech-
tigt, wie das vom vatikanischen Konzil behauptet wird.




	Leibniz und Bossuet über kirchliche Wiedervereinigung

