
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 12 (1922)

Heft: 2

Rubrik: Kirchliche Chronik

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


134 —

KIRCHLICHE CHRONIK.

Die altkatholische Kirche der Niederlande und die orthodoxe

Kirche des Morgenlandes. — Eine wichtige Kundgebung
hat die altkatholische Kirche der Niederlande über ihre Stellung
zur orthodoxen Kirche erlassen. Sie hat folgenden Wortlaut:

Im Hinblick auf die mit der morgenländischen Kirche
eingeleiteten Unionsverhandlungen und zur weitern Förderung dieser

Angelegenheit erlassen die in der Pfingstwoche des Jahres 1922 zu
Utrecht versammelten Bischöfe und Priester der altkatholischen
Kirche der Niederlande die nachstehende Erklärung :

Wir verstehen die schwierige Lage, in der sich im 18.
Jahrhundert unsere Väter infolge ihres Widerstandes gegen die römische
Gewalt befanden und darum bereit waren, so weit wie nur möglich
nachzugeben ;

wir können nur dankbar die redliche Bemühung anerkennen,
streng auf dem katholischen Standpunkt zu beharren und darüber
in der Öffentlichkeit keinen Zweifel aufkommen zu lassen ;

wir sehen eine Frucht dieser Bemühungen in den Verhandlungen

und Beschlüssen des Utrechter Konzils vom Jahre 1763,
namentlich aber in den Sätzen, die sich auf die damals geltende
Ansicht von der Jurisdiktion des römischen Papstes als dem Mittelpunkt

der Einheit beziehen ;

wir geben zu, dass nach dieser Ansicht die griechische oder
morgenländische Kirche wegen ihrer Trennung von Rom allerdings
als schismatisch anzusehen wäre, wie das genannte Konzil
geurteilt hat;

aber wir stellen fest, dass das vatikanische Konzil des Jahres
1870 offenkundig dargetan hat, dass das Trachten der römischen
Kirche seit Jahrhunderten dahin ging, den Episkopat und die
Unabhängigkeit der nationalen Kirchen zu vernichten.

Auf Grund des Gesagten erklären wir Bischöfe und Priester
der altkatholischen Kirche der Niederlande, dass wir zwar die
redliche Gesinnung unserer Vätef anerkennen, jedoch uns nicht mehr
auf dem Standpunkt befinden, den sie im Jahre 1763 gegenüber
dem Papsttum eingenommen haben, und dass wir demgemäss ohne
Einschränkung den katholischen Charakter der griechischen oder
morgenländischen Kirche anerkennen.

Utrecht, den 7. Juni 1922.
Franziskus Kenninck, Erzbischof von Utrecht.



— 135 —

Das ökumenische Patriarchat und die christkatholische Kirche
der Schweiz. — Eine Resolution des ökumenischen Patriarchates
von Konstantinopel über die Verfolgung der Christen in Russland
und in Kleinasien hat der Patriarch mit einem Handschreiben an
Bischof Dr. Herzog in Bern geschickt. Auf dessen Antrag beschloss
die Synode der christkatholischen Kirche der Schweiz eine
Antwort. Wir drucken die drei Dokumente in extenso ab :

« Resolution des ökumenischen Patriarchats zugunsten der
verfolgten Christen von Kleinasien und Russland, beschlossen in der
Sitzung des heiligen Synods vom 5./18. Mai 1922.

Die heiligste Kirche von Konstantinopel ist durch die schreckliche

Verfolgung, die die türkische Regierung von Angora über
die Christen Kleinasiens im allgemeinen und die in der Gegend
des Pontus im besondern ausübt, tief betroffen. Zu dieser Trauer
kommt hinzu der Schmerz über die Prüfungen, denen durch die
Regierung von Moskau ein anderer Zweig der orthodoxen Kirche
unterworfen ist.

Durch die Bolschewisten wurden hohe Prälaten zu Zehn, Geistliche

zu Hunderten, Christen zu Tausenden dem Tode überliefert.
Aber wie wenn es daran nicht genügte und wie wenn unsere heilige
Religion bisher nicht genug Demütigungen jeder Art unterworfen
worden wäre, ist man in letzter Zeit so weit gegangen, auch die
zum Kultus geweihten heiligen Gegenstände zu konfiszieren. Die
Diener der Kirche, die sich weigern, mit ihren eigenen Händen die
heiligen Bilder und Ziborien der heiligtumsschänderischen
Verunglimpfung auszuliefern, werden hingerichtet. Das Oberhaupt der
Kirche Russlands, Se. Heiligkeit, der Patriarch Tykon, wird zu
dieser Stunde vor Gericht gezogen.

Meletios, Patriarch von Konstantinopel, und der heilige Synod
der Metropoliten des ökumenischen Patriarchats sprechen, tief
erschüttert von der gegenwärtigen Lage der Dinge, dem Patriarchen
Tykon, der Geistlichkeit und dem russischen Volk ihre tiefe
Teilnahme aus und bitten Gott, dass Er in seiner Barmherzigkeit nach
dem Worte des Apostels nicht zulassen möge, dass sie über ihre
Kräfte versucht werden. Überdies laden wir alle orthodoxen Schwesterkirchen

und überhaupt alle Kirchen Christi der Welt ein, im Namen
der christlichen Solidarität für die christlichen Märtyrer in Kleinasien

und Russland zum Herrn zu beten und die Vermittlung der
Regierungen anzurufen, damit einem Zustand ein Ende gemacht
werde, der für die Humanität und die Zivilisation unseres
Jahrhunderts ein Schandfleck ist.»

«An den hochwürdigsten Bischof der Altkatholiken in der Schweiz,
den in Christo Gott von uns sehr geliebten und hochgeschätzten
Bruder Herrn Eduard Herzog.



— 136 —

Gnade sei mit Euern Hochwürden und Friede von Gott, dem
Vater, und unserm Herrn Jesus Christus.

Nachdem während der Dauer des Weltkrieges die heiligste
Kirche von Konstantinopel die schwersten Prüfungen erlitten hatte,
indem Hunderttausende ihrer Kinder im Innern Anatoliens den Tod
fanden, wo die Grausamkeit, die günstige Gelegenheit benützend,
beinahe überall die Christen aus der Heimat vertrieb, um sie dem
Verderben auszuliefern, hoffte sie, dass nach dem Sieg der Alliierten
und dem Waffenstillstand auch für uns wieder ein Tag des Trostes
und der Erleichterung kommen werde, wie der Herr solche den
andern unterdrückten Völkern, die durch die Schwere der Knechtung
und Unterdrückung unverhältnismässig weniger auszustehen und zu
erfahren hatten, glücklicherweise geschenkt hat.

Leider zeigen die in Kleinasien, in dem von den Türken
besetzten Gebiet, wider die Christen fortdauernden Greueltaten, die
an Grösse und Grausamkeit keineswegs hinter den zur Zeit des

Krieges verübten zurückstehen, dass um unserer Sünden willen die
Zeit der Prüfung für uns noch nicht zu Ende ist.

Aber wie wenn es an unserer eigenen Drangsal nicht genug
wäre, kommt die Qual hinzu, die uns die Ereignisse in der unglücklichen

Schwesterkirche Russlands bereiten. Bekannt ist, was diese

unsere Schwesterkirche schon bisher infolge der Umwälzungen, der
Verfolgungen und der Hungersnot zu erdulden hatte. Nun aber
ist eine neue Verfolgung über sie gekommen durch die von der
Regierung zu Moskau erlassenen Verordnungen in betreff der
Säkularisation der zum Gottesdienst geheiligten Gegenstände.

Indem wir in diesen unsern Leiden weder für uns noch die
Schwesterkirche eine andere Beruhigung und Stärkung finden, haben
wir beschlossen, nebst unsern eigenen innigen Gebeten zum
barmherzigen Gott durch förmlichen Synodalbeschluss in der
gegenwärtigen furchtbaren Prüfung auch die Gebete und die Unterstützung,
falls eine solche möglich ist, aller christlichen Kirchen anzurufen,
damit auch sie im Geiste christlicher Teilnahme ihre Gebete mit
den unsrigen vereinigen und, wenn möglich, zur Rettung der
hiesigen und russischen Christen ihre Mithilfe leihen.

Im Anschluss richten wir vertrauensvoll eine Abschrift dieses
Beschlusses auch an Eure geehrten Hochwürden, indem wir fest
überzeugt sind, dass auch Sie in Ihrer grossen Liebe und brüderlichen

Gesinnung der Sache Ihre Teilnahme schenken, und im
Verein mit dem ganzen christlichen Volk daselbst tun werden, was
zu tun möglich ist.

Wir beten, dass der Herr allezeit seine Gnade und seinen
Segen über Eure Hochwürden und die ganze heilige Kirche daselbst



— 137 —

reichlich ausgiessen möge, und verbleiben in brüderlicher Liebe
Euer hochgeschätzten Hochwürden in Christo geliebter Bruder

Meletios, Patriarch von Konstantinopel.»
Konstantinopel, n. (24.) Mai 1922.

< Die am 12. Juni 1922 in Aarau versammelte Synode der
christkatholischen Kirche der Schweiz hat von der unterm 5./18. Mai
erlassenen Kundgebung des ökumenischen Patriarchates zugunsten
der verfolgten Christen in Kleinasien und Russland in tiefer
Teilnahme Kenntnis genommen. Sie erneuert die Fürbitten der
Karfreitagsliturgie, dass es Gott gefallen möge, < die Leiden und Trübsale

der Welt zu lindern > und die um Christi willen Verfolgten zu
trösten und zu schützen. Auch gibt sie ihrer schmerzlichen
Enttäuschung darüber Ausdruck, dass es dem Völkerbunde, an den
sich so grosse Hoffnungen geknüpft haben, noch nicht gelungen
ist, Unordnungen und Gewalttaten zu wehren, die die Ausrottung
ganzer Völkerschaften zum Zweck haben und unerhörtes Elend
über weite Länder bringen. Sie empfiehlt alle Veranstaltungen zum
Schutz der unter türkischer Herrschaft schmachtenden Armenier
und Griechen, zur Bekämpfung der schrecklichen Hungersnot in
Russland und insbesondere auch zur Hilfeleistung für die unter
den heutigen Missverhältnissen schwer leidenden Landsleute im
Ausland. »

Zwei wichtige Dokumente zur Unionsbewegung in der
Kirche von England. — Die englische « Church Union > hat eine
« Erklärung über den anglikanischen Standpunkt in Sachen des
Glaubens » abgefasst, die, mit Unterschriften versehen, an das
Patriarchat von Konstantinopel abgeschickt wird. Wir drucken sie in
deutscher Übersetzung, die wir Herrn Prof. Dr. Kunz verdanken,
hier im Wortlaut ab :

« An Seine Heiligkeit den ökumenischen Patriarchen und den
Heiligen Synod der Gross-Kirche von Konstantinopel.

Wir Unterzeichnete hegen als Priester der englischen Kirche
den ernsten Wunsch, eine Verständigung mit unsern Brüdern der
orientalischen orthodoxen Kirche zu fördern, und freuen uns, dass
nach Gottes Vorsehung mannigfache Beweise einer wachsenden
Sympathie und gegenseitigen Liebe in beiden Kirchen vorhanden
sind. Wir richten nun in aller Demut ein Schreiben an Eure
Heiligkeit und an den Heiligen Synod, um offen darzulegen, was
wir für die wahre Lehre der englischen Kirche in gewissen Sachen
des Glaubens halten, in betreff derer eine klare Darlegung von
unserer Seite erwünscht wäre, wie wir aus Äusserungen von orientalischen

orthodoxen Hierarchen und Theologen schliessen können.

Internat, kirchl. Zeitschrift Heft 2, 1922. 10



— 138 —

1. Wir anerkennen, dass der eine seligmachende Glaube, in
welchem nach dem Willen Gottes alle Christgläubigen in der Einigkeit

des Geistes und durch das Band des Friedens zusammengehalten

werden sollten, der Glaube der ungeteilten Kirche Christi ist.
Dieser Glaube ist in den heiligen Schriften niedergelegt, von den

heiligen Vätern in ihren Schriften und durch die Tradition der
Kirche überliefert worden, und im Gegensatz zu den Verneinungen
und Verderbnissen der Häretiker von den ökumenischen Konzilien
durch die Wirkung des hl. Geistes bestätigt und sichergestellt
worden.

2. Wir erklären, dass dieser Glaube von der englischen Kirche
nicht aufgegeben worden ist, trotz individueller Abweichungen von
demselben.

3. Wir erklären, dass jede Partikularkirche mit Recht
unabhängig (autokephalos) ist und Angelegenheiten, welche nicht das
Wesen des Glaubens oder die Übung der allgemeinen Kirche
betreffen, selbst ordnet (autodioiketos).

4. Wir halten daran fest, dass ein ökumenisches Konzil die
höchste Instanz der einen, heiligen, katholischen und apostolischen
Kirche ist, und dass die dogmatischen Dekrete derjenigen Konzilien,
welche von der ganzen Kirche als ökumenische anerkannt wurden,
massgebend und für alle Christgläubigen verbindlich sind.

5. Was solche Dinge betrifft, in welchen die Kirche von England

nach der Meinung der orientalischen Theologen von den
dogmatischen Dekreten der ökumenischen Konzilien abgewichen zu sein
scheint, erklären wir, dass wir keine solche Abweichung kennen,
und dass wir an dem Glauben festhalten, wie er von jenen
Konzilien definiert worden ist.

6. Obwohl die Zahl der Sakramente weder durch apostolische
Überlieferung noch durch eine Entscheidung eines ökumenischen
Konzils förmlich festgesetzt worden ist, so stimmen wir doch zu,
dass in der Taufe, der Eucharistie, der Firmung, der Busse, den
Weihen, der Ehe und der Krankenölung eine besondere und
entsprechende Gnade nach der Anordnung Christi oder seiner Apostel,
die vermöge der vom Herrn verliehenen Autorität handelten, den
Menschen von Gott verliehen wird, und wir schliessen uns der
Gewohnheit an, diese sieben Riten speziell Sakramente zu nennen.

7. Wir anerkennen die unbedingte Notwendigkeit des
Sakramentes der Priesterweihe gemäss der Einsetzung Christi, der Übung
der Apostel und der beständigen Überlieferung der Kirche. In den
Kirchen der anglikanischen Gemeinschaft ist dieses Sakrament
sichergestellt durch die Übertragung der verschiedenen Weihen der
Hierarchie vermittels Handauflegung der Bischöfe, welchen es auf
gleiche Weise übertragen wurde durch eine ununterbrochene Suk-



— 139 —

Zession seit den Tagen der Apostel. Wir Unterzeichnete halten
deshalb daran fest, dass unser Herr durch das Amt der Nachfolger
der Apostel uns und allen Mitgliedern des anglikanischen Klerus
das Sakrament der Priesterweihe zu dem Zwecke verliehen hat,
dass wir als Priester das Wort Gottes predigen und lehren, das

unblutige Opfer der Eucharistie sowohl für die Lebenden als auch
für die Abgestorbenen darbringen, den reumütigen Sündern, welche
ihre Sünden bekennen, die sakramentale Lossprechung erteilen und
auf andere Weise der Herde Christi dienen sollen gemäss dem
alten Glauben und der Übung der allgemeinen Kirche.

8. Wir anerkennen, dass in der Eucharistie durch die
Konsekration das Brot und der Wein, welche durch die lebendigmachende
Kraft des hl. Geistes gesegnet worden sind, sich verwandeln und
zum wahren Leib und wahren Blute Christi werden, und als solche
den Gläubigen gespendet und von ihnen empfangen werden. Daher
halten wir dafür, dass der auf diese Weise gegenwärtige Christus
angebetet werden soll. Bezüglich der tatsächlichen Art der
Verwandlung und der Weise der Gegenwart Christi hat kein ökumenisches

Konzil eine Lehre aufgestellt und deshalb wagen wir es

nicht, uns über den Vorgang auszusprechen, sondern glauben an die
Tatsache. Wir haben hier ein göttliches Geheimnis, das alle menschliche

Vernunft übertrifft.
9. Wir stimmen mit der heiligen, orthodoxen orientalischen

Kirche überein, dass die heilige und jungfräuliche Mutter Gottes
und die abgeschiedenen Heiligen verehrt werden sollten, dass es
einen erlaubten Gebrauch von heiligen Bildern gibt, und dass wir
sowohl in unsern öffentlichen als auch in unsern privaten Gebeten
um die Wohltat der Fürbitte der Heiligen bitten sollten.

10. Wir halten die 39 Religionsartikel für ein Dokument von
untergeordneter Bedeutung. Sie betreffen lokale Streitfragen des
16. Jahrhunderts und müssen in Übereinstimmung mit dem Glauben
der allgemeinen Kirche, von welcher die englische Kirche nur ein
Glied ist, ausgelegt werden. »

Hier folgt die vorläufige Liste der Unterzeichner. An der Spitze
steht der Name des Bischofs Gore. Es wird erwartet, dass das
Dokument von drei- bis viertausend Vertretern der anglikanischen
Kirche unterzeichnet werde.

Die Home Union unter den kirchlichen Gemeinschaften ist um
einen bedeutenden Schritt vorwärts gekommen. Die Kommission, in
welche die Behörden der Kirche von England wie die freien Kirchen
Delegierte abgeordnet hatten, hat sich auf ein Gutachten geeinigt,
das von grundlegender Bedeutung ist. Es ist von solcher Wichtig-



— 140 —

keit, dass wir es ebenfalls in deutscher Übertragung — sie stammt
von demselben Übersetzer — hier wiedergeben:

Das von der Konferenz angenommene Gutachten.

I. Vom Wesen der Kirche.

«I. Die Stiftung der Kirche beruht nicht auf menschlichem
Willen oder der Zustimmung oder der Meinung von Menschen,
weder als Individuen noch als Gemeinschaften, sondern auf dem

schöpferischen Willen Gottes.
2. Die Kirche ist der Leib Christi und was sie dazu macht ist

Christus selbst, der in seinen Gliedern lebt durch seinen Geist.

3. Da es nur einen Christus gibt und nur ein Leben in ihm,
so gibt es und kann es nur eine Kirche geben.

4. Diese eine Kirche besteht aus allen denen, welche durch
Christum und in Christo erlöst worden sind, ob sie noch in dieser
oder in der für uns unsichtbaren Welt sich befinden, aber sie kommt
in dieser Welt in sichtbarer Form zur Erscheinung. Die Kirche
bildet jedoch sowohl in ihrer unsichtbaren als in ihrer sichtbaren
Gestalt eine Einheit vermöge ihres einen Lebens in Christo.

5. Diese sichtbare Kirche wurde von Christus gestiftet als eine
Gemeinschaft von Menschen, die mit ihm und in ihm miteinander
vereinigt sind, um für ihn Zeugnis abzulegen und das Organ zu
sein, sein Reich auf Erden auszubreiten.

6. Als eine sichtbare Kirche muss sie gewisse sichtbare und
erkennbare Merkmale besitzen, vermittels derer sie von den Menschen
wahrgenommen und erkannt werden kann. Solche Merkmale sind
seit den Tagen der Apostel die folgenden gewesen: a) Das
Bekenntnis des Glaubens an Gott, wie er in Christo geoffenbart und
in ihm Mensch geworden ist; b) der Gebrauch der zwei Sakramente,

welche Christus selbst eingesetzt hat; c) ein Ideal des
christlichen, durch eine gemeinsame Disziplin geregelten Lebens ; d) ein
Dienstamt als Vertreter der Kirche, um das Wort Gottes zu
verkündigen, die Sakramente zu spenden und um die Einheit und
Fortdauer des Zeugnisses und Werkes der Kirche aufrechtzuerhalten
(siehe II, 1).

7. Die Taufe ist durch die Anordnung Christi und seiner
Apostel das äussere und sichtbare Zeichen der Aufnahme in die
Kirche.

8. Die sichtbare Kirche auf Erden sollte der Welt durch ihre
eigene sichtbare Einheit das eine Leben in Christo als das des einen
Lebens darstellen und offenbaren.

9. Die wahre Beziehung der Kirche zu den lokalen Kirchen
ist die, welche im Neuen Testament beschrieben wird, nämlich, dass
die lokalen Kirchen Vertretungen der einen Kirche sind. Das gegen-



— 141 --

wärtige Verhältnis, entstanden im Laufe der Geschichte, nach
welchem es verschiedene und sogar rivalisierende Bekenntniskirchen
gibt, die voneinander unabhängig sind und am nämlichen Ort
nebeneinander bestehen, kann nicht, was auch immer zur Rechtfertigung
dieser Trennungen auf Grund historischer Umstände vorgebracht
werden mag, als in Übereinstimmung mit der Absicht Christi
angesehen werden. Es sollten deshalb alle Anstrengungen gemacht
werden, um den wahren Zustand, wie er im Neuen Testament
dargelegt ist, wiederherzustellen.

io. Die bestehenden getrennten Kirchen und Gemeinschaften

von Christgläubigen besitzen die Kennzeichen, welche die sichtbare
Kirche auf Erden charakterisieren sollten, in sehr verschiedenen
Graden der Vollkommenheit oder Unvollkommenheit. Deshalb
können sie nicht als solche betrachtet werden, die alle gleichmässig
den Gedanken und die Absicht des Herrn zum Ausdruck bringen,
obschon sie Glieder der sichtbaren Kirche sind. Einige derselben

mögen in Wirklichkeit solche Mängel aufweisen, dass sie nicht mit
Recht als Glieder jener Kirche angesehen werden können. Aber
solche Urteile müssen, auch wenn sie im guten Glauben, dass sie
mit dem göttlichen Sinn übereinstimmen, ausgesprochen werden,
als Äusserungen betrachtet werden, die sich lediglich auf die Sphäre
der sichtbaren Kirche als einer auf Erden geregelten Gemeinschaft
beziehen. Es würde eine Anmassung sein, zu behaupten, dass sie
eine gleiche Gültigkeit haben in der Sphäre der ganzen Kirche als
dem Einen Leib der durch Christum Erlösten, denn innerhalb jener
Sphäre kann ein Urteil nur von dem allwissenden und allbarmherzigen

Gott gefällt werden.

II. Das kirchliche Amt.
1. Eine Verwaltung des göttlichen Wortes und der Sakramente

beruht auf einer göttlichen Verordnung für die Kirche und bildete
seit den Tagen der Apostel einen integrierenden Bestandteil ihres
organischen Lebens.

2. Es gibt ein Amt innerhalb der Kirche, das im Namen und
Auftrag des Herrn, der das Haupt der Kirche ist, die Vollmachten
und Funktionen, welche der Kirche zukommen, vertretungsweise
ausübt.

3. Es ist ein Amt der Kirche und nicht bloss eines Teiles
derselben.

4. Niemand kann sich dieses Amt selbst aneignen. Es muss
von der Kirche verliehen werden, die sich dabei jener Organe
bedient, welche von der Kirche die Vollmacht zur Übertragung
empfangen haben. Eine bloss innere Berufung des hl. Geistes genügt
nicht, sondern es gehört dazu noch eine äussere und sichtbare
Berufung und ein Auftrag durch die Kirche.



— 142 —

5- In Übereinstimmung mit der apostolischen Übung und dem
Brauch der Kirche sollte dieser Auftrag durch Ordination mit Gebet
und Handauflegung durch jene verliehen werden, welche die
Vollmacht, zu ordinieren, empfangen haben.

6. Wir glauben, dass durch die Ordination mitsamt dem Auftrag,

den Kirchendienst zu verwalten, eine göttliche Gnade zur
Erfüllung des auf diese Weise anvertrauten Auftrages durch den
hl. Geist verliehen wird als Antwort auf das gläubige Gebet.

7. Innerhalb der vielen christlichen Gemeinschaften, in welche
sich im Laufe der Geschichte die Christenheit gespalten hat, sind
verschiedene Formen des kirchlichen Amtes entstanden, je nach
den Verhältnissen dieser verschiedenen Gemeinschaften und nach
ihren Anschauungen über die Absicht Christi und die Richtschnur
des Neuen Testamentes. Diese verschiedenen Arten der Verwaltung
des göttlichen Wortes und der Sakramente sind unter Gottes
Vorsehung offenkundig und reichlich vom hl. Geiste für sein Werk
benützt worden, « die Welt zu erleuchten, Sünder zu bekehren und
Heilige auszubilden ». Aber diese Meinungsverschiedenheiten, welche
in betreff der Vollmacht und Funktionen dieser verschiedenen
Formen des kirchlichen Amtes entstanden sind, waren und sind die
Ursache von mannigfaltigen Zweifeln, Streitfragen und Missverständnissen.

Um Zweifel und Skrupel für die Zukunft zu heben, und um
die Wahrheit besser zu verwirklichen, dass das kirchliche Amt ein
Amt der Kirche und nicht bloss eines Teiles derselben ist, sollten
Mittel für die von uns angestrebte vereinigte Kirche gefunden
werden, wodurch ihr Amt von einem jeden ihrer Glieder als im
Besitze der Vollmacht der ganzen Körperschaft anerkannt werden
könnte.

8. Angesichts der Tatsache, dass der Episkopat von frühen
Zeiten her und während vieler Jahrhunderte anerkannt war und
von dem grösseren Teile der Christenheit immer noch als das Organ
anerkannt wird, durch welches die Vollmacht der ganzen Körperschaft

verliehen wird, stimmen wir darin überein, dass er als solches
für die vereinigte Kirche der Zukunft angenommen werden sollte.

9. Gleicherweise stimmen wir darin überein, dass, in Anbetracht
der Stellung, welche der Rat der Presbyter und die Gemeinden der
Gläubigen in der Kirchenverfassung der alten Kirche einnahmen,
und in Anbetracht der Beibehaltung dieser Elemente der
presbyterianischen und kongregationalistischen Kirchenverfassung in einem

grossen Teil der Christenheit, sie mit einem repräsentativen und
konstitutionellen Episkopat als beständige Elemente in der
Kirchenverfassung und im Leben der vereinigten Kirche beibehalten werden
sollten.



— 143 —

io. Die Annahme der bischöflichen Ordination für die
Zukunft würde weder die Annahme einer speziellen Theorie in betreff
ihres Ursprungs oder Charakters noch die Nichtanerkennung der
früheren, auf andere Weise empfangenen Verwaltung des göttlichen
Wortes und der Sakramente in sich schliessen, die, wie die durch
bischöfliche Ordination empfangene, von dem Geiste Gottes benützt
und gesegnet worden ist.

III. Die Stellung des Glaubensbekenntnisses in der vereinigten Kirche.

1. In einer vereinigten Kirche muss eine Einheit des Glaubens
vorhanden sein, die sowohl ein subjektives Element persönlicher
Zustimmung als auch eine objektive Richtschnur der Wahrheit in
sich schliesst.

2. Die oberste Richtschnur der Wahrheit bildet die in den
Schriften des Alten und Neuen Testamentes enthaltenen
Offenbarung Gottes, wie sie in Jesu Christo zusammengefasst ist.

3. Wie die Kirche in ihrer Eigenschaft als Korporation
Christum vor den Menschen bekennt, so sollte in der vereinigten Kirche
eine formale Erklärung ihres gemeinschaftlichen Glaubens an Christum

vorhanden sein als Ausdruck dessen, was dieses Bekenntnis
zu ihm intellektuell in sich begreift.

4. Das Glaubensbekenntnis, das gewöhnlich das Nicaeische
genannt wird, sollte von der vereinigten Kirche angenommen werden
als eine genügende Feststellung dieses gemeinschaftlichen Glaubens.
Auf welche Weise und bei welchen Anlässen das Glaubensbekenntnis
zu gebrauchen ist, sollte durch die vereinigte Kirche bestimmt
werden.

5. Bezüglich eines Glaubensbekenntnisses für die Taufe würde
die vereinigte Kirche berechtigt sein, dasjenige Credo zu gebrauchen,
welches seit Jahrhunderten in der abendländischen Kirche als
Taufcredo gegolten hat, und das unter dem Namen « apostolisches
Glaubensbekenntnis » bekannt ist. Seine Anwendung bei Taufen
würde in sich schliessen die Anerkennung des darin ausgedrückten
gemeinschaftlichen Glaubens der Kirche als Führer und Inspirator
des christlichen Lebens.

6. Der liturgische Gebrauch der Glaubensbekenntnisse beim
öffentlichen Gottesdienste der Kirche sollte als ein Ausdruck des
gemeinschaftlichen Glaubens und der Zugehörigkeit angesehen werden,
und die vereinigte Kirche sollte bereit sein, Verschiedenheiten im
Gebrauch derselben sowie in andern liturgischen Sitten zuzulassen.

7. Wenn eine Zustimmung zu den Glaubensbekenntnissen von
der • vereinigten Kirche gefordert wird, so sollte eine solche
Zustimmung nicht so aufgefasst werden, als ob die Annahme
derselben ein vollständiger Ausdruck des christlichen Glaubens be-



— 144 —

deuten oder eine vernünftige Freiheit der Auslegung ausschliessen
würde. Die Annahme derselben sollte als eine Übereinstimmung
mit dem Worte Gottes verstanden werden, wie es in der hl. Schrift
enthalten ist, als eine Bestätigung der wesentlichen Elemente des
christlichen Glaubens und als ein Festhalten an jenem Glauben in
der Gestalt, in welcher er viele Jahrhunderte hindurch in der
Geschichte der christlichen Kirche überliefert worden ist.

8. Indem wir auf diese Weise den Glaubensbekenntnissen in
der vereinigten Kirche die richtige Stelle anweisen, anerkennen wir
auch völlig und dankbar die fortwährende Gegenwart und
Unterweisung des lebendigen Geistes in der Kirche als dem Leibe Christi
und betonen, die Pflicht der Kirche, Herz und Sinn frei zu behalten
und bereit zu sein, von ihm jeden Tag und in jeder Generation
immer neue Führung in der Auffassung und Wiedergabe der Wahrheit

entgegenzunehmen. »

Wir kommen auf diese Kundgebungen noch zurück.
Adolf Küry.

Neu eingegangen :

Armenisches Märtyrertum, von einem Mohammedaner. Übersetzung
aus dem Arabischen. c/M. 3. 50. — Eckart, B. : Meine Erlebnisse
in Urfa. Ji. 9. — Künzler, Jakob : Seltsame Lebensgeschichte
eines syrischen Mönchs. Jl.\2. 50. — Alle drei Potsdam, Tempelverlag,

1922.

Aufenanger, W. : Die organisierte Caritashilfe in einer Industriepfarrei.

— Wiesen, W. : Neuzeitliche Caritashilfe, Studien und
Anregungen zum Ausbau des Laienapostolates. — Beides Caritasverlag,

Freiburg i. Br. 1922.

Bcehmer, J. : Die neutestamentliche Gottesscheu und die ersten Bitten
des Vaterunsers. Halle, Verlag R. Mühlmann, 1917. =^€35.

Braun, P.Joseph, S. J. : Liturgisches Handlexikon. Geheftet Ji. 35,
gebunden Ji. 57. Verlag Josef Kösel & Friedrich Pustet, K.-G.,
Verlagsabteilung Regensburg.

Causse, A. : Les « Pauvres » d'Israël (Prophètes, Psalmistes, Messia-
nistes). Librairie Istra, Strasbourg 1922. Prix: Fr. 8.

Comenius-Schriften zur Geistesgeschichte, i. Heft : Sebastian Franck
als Geschichtsphilosoph, von Dr. A. Reimann. Ji 14. 2. Heft:
Vedânta und Piatonismus im Lichte der Kantischen Philosophie,
von P. Deussen. Ji 8. 3. Heft: Der Teufel als Sinnbild des Bösen
im Kirchenglauben, in den Hexenprozessen und als Bundesgenosse

der Freimaurer, von E. Diestel. Ji 10. Berlin, Verlag
von Alfred Unger.

Gedruckt bei Stämpfli & Cie. in Bern.


	Kirchliche Chronik

