Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 12 (1922)
Heft: 2
Rubrik: Kirchliche Chronik

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

KIRCHLICHE CHRONIK.

Die altkatholische Kirche der Niederlande und die ortho-
doxe Kirche des Morgenlandes. — Eine wichtige Kundgebung
hat die altkatholische Kirche der Niederlande iiber ihre Stellung
zur orthodoxen Kirche erlassen. Sie hat folgenden Wortlaut:

Im Hinblick auf die mit der morgenlindischen Kirche einge-
leiteten Unionsverhandlungen und zur weitern IForderung dieser
Angelegenheit erlassen die in der Pfingstwoche des Jahres 1922 zu
- Utrecht versammelten Bischofe und Priester der altkatholischen
Kirche der Niederlande die nachstehende Erklarung:

Wir verstehen die schwierige lage, in der sich im 18. Jahr-
hundert unsere Viter infolge ihres Widerstandes gegen die romische
Gewalt befanden und darum bereit waren, so weit wie nur moglich
nachzugeben;

wir konnen nur dankbar die redliche Bemiihung anerkennen,
streng auf dem katholischen Standpunkt zu beharren und dariiber
in der Offentlichkeit keinen Zweifel aufkommen zu lassen;

wir sehen eine Frucht dieser Bemithungen in den Verhand-
lungen und Beschliissen des Utrechter Konzils vom Jahre 1763,
namentlich aber in den Sitzen, die sich auf die damals geltende
Ansicht von der Jurisdiktion des rémischen Papstes als dem Mittel-
punkt der Einheit beziehen;

wir geben zu, dass nach dieser Ansicht die griechische oder
morgenliandische Kirche wegen ihrer Trennung von Rom allerdings
als schismatisch anzusehen wire, wie das genannte Konzil ge-
urteilt hat;

aber wir stellen fest, dass das vatikanische Konzil des Jahres
1870 offenkundig dargetan hat, dass das Trachten der romischen
Kirche seit Jahrhunderten dahin ging, den Episkopat und die Unab-
hangigkeit der nationalen Kirchen zu vernichten.

Auf Grund des Gesagten erkliren wir Bischofe und Priester
der altkatholischen Kirche der Niederlande, dass wir zwar die red-
liche Gesinnung unserer Viter anerkennen, jedoch uns nicht mehr
auf dem Standpunkt befinden, den sie im Jahre 1763 gegeniiber
dem Papsttum eingenommen haben, und dass wir demgemass ohne
Einschrankung den katholischen Charakter der griechischen oder
morgenldandischen Kirche anerkennen.

Utrecht, den 7. Juni 1922.

Franziskus Kenninck, Erzbischof von Utrecht.



— 195 =—

Das tkumenische Patriarchat und die christkatholische Kirche
der Schweiz. — Eine Resolution des Skumenischen Patriarchates
von Konstantinopel iiber die Verfolgung der Christen in Russland
und in Kleinasien hat der Patriarch mit einem Handschreiben an
Bischof Dr. Herzog in Bern geschickt. Auf dessen Antrag beschloss
die Synode der christkatholischen Kirche der Schweiz eine Ant-
wort., Wir drucken die drei Dokumente in extenso ab:

« Resolution des okumenischen Patriarchats zugunsten der ver-
folgten Christen von Kleinasien und Russland, beschlossen in der
Sitzung des heiligen Synods vom 5./18. Mai 1922.

Die heiligste Kirche von Konstantinopel ist durch die schreck-
liche Verfolgung, die die tlirkische Regierung von Angora iiber
die Christen Kleinasiens im allgemeinen und die in der Gegend
des Pontus im besondern ausiibt, tief betroffen. Zu dieser Trauer
kommt hinzu der Schmerz iiber die Priifungen, denen durch die
Regierung von Moskau ein anderer Zweig der orthodoxen Kirche
unterworfen ist.

Durch die Bolschewisten wurden hohe Prdlaten zu Zehn, Geist-
liche zu Hunderten, Christen zu Tausenden dem Tode iiberliefert.
Aber wie wenn es daran nicht geniigte und wie wenn unsere heilige
Religion bisher nicht genug Demiitigungen jeder Art unterworfen
worden wire, ist man in letzter Zeit so weit gegangen, auch die
zum Kultus geweihten heiligen Gegenstinde zu konfiszieren. Die
Diener der Kirche, die sich weigern, mit ihren eigenen Hinden die
heiligen Bilder und Ziborien der heiligtumsschinderischen Verun-
glimpfung auszuliefern, werden hingerichtet. Das Oberhaupt der
Kirche Russlands, Se. Heiligkeit, der Patriarch Tykon, wird zu
dieser Stunde vor Gericht gezogen.

Meletios, Patriarch von Konstantinopel, und der heilige Synod
der Metropoliten des okumenischen Patriarchats sprechen, tief er-
schiittert von der gegenwirtigen Lage der Dinge, dem Patriarchen
Tykon, der Geistlichkeit und dem russischen Volk ihre tiefe Teil-
nahme aus und bitten Gott, dass Er in seiner Barmherzigkeit nach
dem Worte des Apostels nicht zulassen moége, dass sie iiber ihre
Krifte versucht werden. Uberdies Jaden wir alle orthodoxen Schwester-
kirchen und iiberhaupt alle Kirchen Christi der Welt ein, im Namen
der christlichen Solidaritit fiir die christlichen Mirtyrer in Klein-
asien und Russland zum Herrn zu beten und die Vermittlung der
Regierungen anzurufen, damit einem Zustand ein Ende gemacht
werde, der fiir die Humanitit und die Zivilisation unseres Jahr-
hunderts ein Schandfleck ist.»

«An den hochwiirdigsten Bischof der Altkatholiken in der Schweiz,
den in Christo Gott von uns sehr geliebten und hochgeschitzten
Bruder Herrn Eduard Herzog.



— 136 —

Gnade sei mit Euern Hochwiirden und Friede von Gott, dem
Vater, und unserm Herrn Jesus Christus.

Nachdem wihrend der Dauer des Weltkrieges die heiligste
Kirche von Konstantinopel die schwersten Priifungen erlitten hatte,
indem Hunderttausende ihrer Kinder im Innern Anatoliens den Tod
fanden, wo die Grausamkeit, die giinstige (elegenheit beniitzend,
beinahe iiberall die Christen aus der Heimat vertrieb, um sie dem
Verderben auszuliefern, hoffte sie, dass nach dem Sieg der Alliierten
und dem Waffenstillstand auch fiir uns wieder ein Tag des Trostes
und der Erleichterung kommen werde, wie der Herr solche den
andern unterdriickten Volkern, die durch die Schwere der Knechtung
und Unterdriickung unverhéltnismédssig weniger auszustehen und zu
erfahren hatten, gliicklicherweise geschenkt hat.

Leider zeigen die in Kleinasien, in dem von den Tiirken be-
setzten Gebiet, wider die Christen fortdauernden Greueltaten, die
an Grosse und Grausamkeit keineswegs hinter den zur Zeit des
Krieges veriibten zuriickstehen, dass um unserer Siinden willen die
Zeit der Prifung flir uns noch nicht zu Ende ist.

Aber wie wenn es an unserer eigenen Drangsal nicht genug
wire, kommt die Qual hinzu, die uns die Ereignisse in der ungliick-
lichen Schwesterkirche Russlands bereiten. Bekannt ist, was diese
unsere Schwesterkirche schon bisher infolge der Umwilzungen, der
Verfolgungen und der Hungersnot zu erdulden hatte. Nun aber
ist eine neue Verfolgung iiber sie gekommen durch die von der
Regierung zu Moskau erlassenen Verordnungen in betreff der Saku-
larisation der zum Gottesdienst geheiligten Gegenstinde,

Indem wir in diesen unsern Leiden weder fiir uns noch die
Schwesterkirche eine andere Beruhigung und Starkung finden, haben
wir beschlossen, nebst unsern eigenen innigen Gebeten zum barm-
herzigen Gott durch formlichen Synodalbeschluss in der gegen-
wartigen furchtbaren Priffung auch die Gebete und die Unterstiitzung,
falls eine solche moglich ist, aller christlichen Kirchen anzurufen,
damit auch sie im Geiste christlicher Teilnahme ihre Gebete mit
den unsrigen vereinigen und, wenn moglich, zur Rettung der hie-
sigen und russischen Christen ihre Mithilfe leihen.

Im Anschluss richten wir vertrauensvoll eine Abschrift dieses
Beschlusses auch an Eure geehrten Hochwiirden, indem wir fest
uberzeugt sind, dass auch Sie in Ihrer grossen Liebe und briider-
lichen Gesinnung der Sache Ihre Teilnahme schenken, und im
Verein mit dem ganzen christlichen Volk daselbst tun werden, was
zu tun mdoglich ist.

Wir beten, dass der Herr allezeit seine Gnade und seinen
Segen iiber Eure Hochwiirden und die ganze heilige Kirche daselbst



wo 18] ==

reichlich ausgiessen moge, und verbleiben in briiderlicher Liebe
Euer hochgeschitzten Hochwiirden in Christo geliebter Bruder
Meletzos, Patriarch von Konstantinopel.»

Konstantinopel, 11. (24.) Mai 1922.

¢Die am 12. Juni 1922 in Aarau versammelte Synode der
christkatholischen Kirche der Schweiz hat von der unterm 5./18. Mai
erlassenen Kundgebung des Skumenischen Patriarchates zugunsten
der verfolgten Christen in Kleinasien und Russland in tiefer Teil-
nahme Kenntnis genommen. Sie erneuert die Fiirbitten der Kar-
freitagsliturgie, dass es Gott gefallen moge, «die Leiden und Triib-
sale der Welt zu lindern» und die um Christi willen Verfolgten zu
trosten und zu schiitzen. Auch gibt sie ihrer schmerzlichen Ent-
tauschung dariiber Ausdruck, dass es dem Vélkerbunde, an den
sich so grosse Hoffnungen gekniipft haben, noch nicht gelungen
ist, Unordnungen und Gewalttaten zu wehren, die die Ausrottung
ganzer Volkerschaften zum Zweck haben und unerhértes Elend
tiber weite Lander bringen. Sie empfiehlt alle Veranstaltungen zum
Schutz der unter tlirkischer Herrschaft schmachtenden Armenier
und Griechen, zur Bekdmpfung der schrecklichen Hungersnot in
Russland und insbesondere auch zur Hilfeleistung fiir die unter
den heutigen Missverhiltnissen schwer leidenden Landsleute im
Ausland. »

Zwei wichtige Dokumente zur Unionsbewegung in der
Kirche von England. — Die englische « Church Union» hat eine
« Erklarung iiber den anglikanischen Standpunkt in Sachen des
(Glaubens » abgefasst, die, mit Unterschriften versehen, an das Pa-
triarchat von Konstantinopel abgeschickt wird. Wir drucken sie in
deutscher Ubersetzung, die wir Herrn Prof. Dr. Kunz verdanken,
hier im Wortlaut ab: '

« An Seine Heiligkeit den Skumenischen Patriarchen und den
Heiligen Synod der Gross-Kirche von Konstantinopel.

Wir Unterzeichnete hegen als Priester der englischen Kirche
den ernsten Wunsch, eine Verstindigung mit unsern Briidern der
orientalischen orthodoxen Kirche zu fordern, und freuen uns, dass
nach Gottes Vorsehung mannigfache Beweise einer wachsenden
Sympathie und gegenseitigen Liebe in beiden Kirchen vorhanden
sind. Wir richten nun in aller Demut ein Schreiben an Fure
Heiligkeit und an den Heiligen Synod, um offen darzulegen, was
wir fiir die wahre Lehre der englischen Kirche in gewissen Sachen
des Glaubens halten, in betreff derer eine klare Darlegung von un-
serer Seite erwiinscht wire, wie wir aus Ausserungen von orienta-
lischen orthodoxen Hierarchen und Theologen schliessen konnen.

Internat, kirchl, Zeitschrift Heft 2, 1922, 10



— e —

I. Wir anerkennen, dass der eine seligmachende (ilaube, in
welchem nach dem Willen Gottes alle Christglaubigen in der Einig-
keit des Geistes und durch das Band des Friedens zusammenge-
halten werden sollten, der Glaube der ungeteilten Kirche Christi ist.
Dieser Glaube ist in den heiligen Schriften niedergelegt, von den
heiligen Viatern in ihren Schriften und durch die Tradition der
Kirche tberliefert worden, und im (Gegensatz zu den Verneinungen
und Verderbnissen der Hiretiker von den Okumenischen Konzilien
durch die Wirkung des hl. Geistes bestitigt und sichergestellt
worden.

2. Wir erkldaren, dass dieser Glaube von der englischen Kirche
nicht aufgegeben worden ist, trotz individueller Abweichungen von
demselben.

3. Wir erkldren, dass jede Partikularkirche mit Recht unab-
hangig (autokephalos) ist und Angelegenheiten, welche nicht das
Wesen des Glaubens oder die Ubung der allgemeinen Kirche be-
treffen, selbst ordnet (autodioiketos).

4. Wir halten daran fest, dass ein okumenisches Konzil die
hochste Instanz der einen, heiligen, katholischen und apostolischen
Kirche ist, und dass die dogmatischen Dekrete derjenigen Konzilien,
welche von der ganzen Kirche als Skumenische anerkannt wurden,
massgebend und fiir alle Christgldubigen verbindlich sind.

5. Was solche Dinge betrifft, in welchen die Kirche von Eng-
land nach der Meinung der orientalischen Theologen von den dog-
matischen Dekreten der 6kumenischen Konzilien abgewichen zu sein
scheint, erkldaren wir, dass wir keine solche Abweichung kennen,
und dass wir an dem Glauben festhalten, wie er von jenen Kon-
zilien definiert worden ist,

6. Obwohl die Zahl der Sakramente weder durch apostolische
Uberlieferung noch durch eine Entscheidung eines okumenischen
Konzils formlich festgesetzt worden ist, so stimmen wir doch zu,
dass in der Taufe, der Eucharistie, der Firmung, der Busse, den
Weihen, der Ehe und der Krankenolung eine besondere und ent-
sprechende Gnade nach der Anordnung Christi oder seiner Apostel,
die vermoge der vom Herrn verlichenen Autoritit handelten, den
Menschen von Gott verliehen wird, und wir schliessen uns der Ge-
wohnheit an, diese sieben Riten speziell Sakramente zu nennen.

7. Wir anerkennen die unbedingte Notwendigkeit des Sakra-
mentes der Priesterweihe gemiss der Einsetzung Christi, der Ubung
der Apostel und der bestindigen Uberlieferung der Kirche. In den
Kirchen der anglikanischen Gemeinschaft ist dieses Sakrament
sichergestellt durch die Ubertragung der verschiedenen Weihen der
Hierarchie vermittels Handauflegung der Bischofe, welchen es auf
gleiche Weise iibertragen wurde durch eine ununterbrochene Suk-



— 139 —

zession seit den Tagen der Apostel. Wir Unterzeichnete halten
deshalb daran fest, dass unser Herr durch das Amt der Nachfolger
der Apostel uns und allen Mitgliedern des anglikanischen Klerus
das Sakrament der Priesterweihe zu dem Zwecke verliehen hat,
dass wir als Priester das Wort Gottes predigen und lehren, das
unblutige Opfer der Eucharistie sowohl fiir die Lebenden als auch
fiir die Abgestorbenen darbringen, den reumiitigen Stindern, welche
ihre Siinden bekennen, die sakramentale Lossprechung erteilen und
auf andere Weise der Herde Christi dienen sollen gemidss dem
alten Glauben und der Ubung der allgemeinen Kirche.

8. Wir anerkennen, dass in der Eucharistie durch die Konse-
kration das Brot und der Wein, welche durch die lebendigmachende
Kraft des hl. Geistes gesegnet worden sind, sich verwandeln und
zum wahren Leib und wahren Blute Christi werden, und als solche
den Glaubigen gespendet und von ihnen empfangen werden. Daher
halten wir dafiir, dass der auf diese Weise gegenwirtige Christus
angebetet werden soll. Beziiglich der tatsichlichen Art der Ver-
wandlung und der Weise der Gegenwart Christi hat kein dkume-
nisches Konzil eine Lehre aufgestellt und deshalb wagen wir es
nicht, uns iiber den Vorgang auszusprechen, sondern glauben an die
Tatsache. Wir haben hier ein gottliches Geheimnis, das alle mensch-
liche Vernunft tibertrifft.

9. Wir stimmen mit der heiligen, orthodoxen orientalischen
Kirche iiberein, dass die heilige und jungfrdauliche Mutter Gottes
und die abgeschiedenen Heiligen verehrt werden sollten, dass es
einen erlaubten Gebrauch von heiligen Bildern gibt, und dass wir
sowohl in unsern oOffentlichen als auch in unsern privaten Gebeten
um die Wohltat der Fiirbitte der Heiligen bitten sollten.

10. Wir halten die 39 Religionsartikel flir ein Dokument von
untergeordneter Bedeutung. Sie betreffen lokale Streitfragen des
16. Jahrhunderts und miissen in Ubereinstimmung mit dem Glauben
der allgemeinen Kirche, von welcher die englische Kirche nur ein
Glied 1ist, ausgelegt werden. »

Hier folgt die vorldaufige Liste der Unterzeichner. An der Spitze
steht der Name des Bischofs Gore. Es wird erwartet, dass das
Dokument von drei- bis viertausend Vertretern der anglikanischen
Kirche unterzeichnet werde.

Die Home Union unter den kirchlichen Gemeinschaften ist um
einen bedeutenden Schritt vorwiarts gekommen. Die Kommission, in
welche die Behorden der Kirche von England wie die freien Kirchen
Delegierte abgeordnet hatten, hat sich auf ein Gutachten geeinigt,
das von grundlegender Bedeutung ist. Es ist von solcher Wichtig-



— 140 —

keit, dass wir es ebenfalls in deutscher Ubertragung — sie stammt
von demselben Ubersetzer — hier wiedergeben:

Das von der Konferenz angenommenc Gutachten.
I, Vow Wesen der Kirche.

«1. Die Stiftung der Kirche beruht nicht auf menschlichem
Willen oder der Zustimmung oder der Meinung von Menschen,
weder als Individuen noch als Gemeinschaften, sondern auf dem
schopferischen Willen Gottes.

2. Die Kirche ist der Leib Christi und was sie dazu macht ist
Christus selbst, der in seinen Gliedern lebt durch seinen Geist.

3. Da es nur einen Christus gibt und nur ein Leben in ihm,
so gibt es und kann es nur eine Kirche geben.

4. Diese eine Kirche besteht aus allen denen, welche durch
Christum und in Christo erlost worden sind, ob sie noch in dieser
oder in der fiir uns unsichtbaren Welt sich befinden, aber sie kommt
in dieser Welt in sichtbarer Form zur Erscheinung. Die Kirche
bildet jedoch sowohl in ihrer unsichtbaren als in ihrer sichtbaren
Gestalt eine Einheit vermoge ihres einen Lebens in Christo.

5. Diese sichtbare Kirche wurde von Christus gestiftet als eine
Gemeinschaft von Menschen, die mit ihm und in ihm miteinander
vereinigt sind, um fiir ihn Zeugnis abzulegen und das Organ zu
sein, sein Reich auf Erden auszubreiten.

6. Als eine sichtbare Kirche muss sie gewisse sichtbare und
erkennbare Merkmale besitzen, vermittels derer sie von den Menschen
wahrgenommen und erkannt werden kann. Solche Merkmale sind
seit den Tagen der Apostel die folgenden gewesen: @) Das Be-
kenntnis des Glaubens an Gott, wie er in Christo geoffenbart und
in ihm Mensch geworden ist; &) der Gebrauch der zwei Sakra-
mente, welche Christus selbst eingesetzt hat; ¢) ein Ideal des christ-
lichen, durch eine gemeinsame Disziplin geregelten Lebens; &) ein
Dienstamt als Vertreter der Kirche, um das Wort Gottes zu ver-
kiindigen, die Sakramente zu spenden und um die Einheit und
Fortdauer des Zeugnisses und Werkes der Kirche aufrechtzuerhalten
(siehe II, 1),

7. Die Taufe ist durch die Anordnung Christi und seiner
Apostel das &dussere und sichtbare Zeichen der Aufnahme in die
Kirche.

8. Die sichtbare Kirche auf Erden sollte der Welt durch ihre
eigene sichtbare Einheit das eine Leben in Christo als das des einen
Lebens darstellen und offenbaren,

9. Die wahre Beziehung der Kirche zu den lokalen Kirchen
ist die, welche im Neuen Testament beschrieben wird, namlich, dass
die lokalen Kirchen Vertretungen der einen Kirche sind. Das gegen-



— 141 —

wirtige Verhiltnis, entstanden im Laufe der Geschichte, nach wel-
chem es verschiedene und sogar rivalisierende Bekenntniskirchen
gibt, die voneinander unabhingig sind und am namlichen Ort neben-
einander bestehen, kann nicht, was auch immer zur Rechtfertigung
dieser Trennungen auf Grund historischer Umstinde vorgebracht
werden mag, als in Ubereinstimmung mit der Absicht Christi an-
geschen werden. Es sollten deshalb alle Anstrengungen gemacht
werden, um den wahren Zustand, wie er im Neuen Testament dar-
gelegt ist, wiederherzustellen.

10. Die bestehenden getrennten Kirchen und Gemeinschaften
von Christgliubigen besitzen die Kennzeichen, welche die sichtbare
Kirche auf Erden charakterisieren sollten, in sehr verschiedenen
Graden der Vollkommenheit oder Unvollkommenheit. Deshalb
konnen sie nicht als solche betrachtet werden, die alle gleichmassig
den Gedanken und die Absicht des Herrn zum Ausdruck bringen,
obschon sie Glieder der sichtbaren Kirche sind. Einige derselben
mogen in Wirklichkeit solche Maingel aufweisen, dass sie nicht mit
Recht als Glieder jener Kirche angesehen werden konnen. Aber
solche Urteile miissen, auch wenn sie im guten Glauben, dass sie
mit dem gottlichen Sinn iibereinstimmen, ausgesprochen werden,
als Ausserungen betrachtet werden, die sich lediglich auf die Sphire
der sichtbaren Kirche als einer auf Erden geregelten Gemeinschaft
beziehen. Es wiirde eine Anmassung sein, zu behaupten, dass sie
eine gleiche Giiltigkeit haben in der Sphire der ganzen Kirche als
dem Einen Leib der durch Christum Erlosten, denn innerhalb jener
Sphire kann ein Urteil nur von dem allwissenden und allbarmher-
zigen Gott gefillt werden.

I1. Das Fkirchliche Awmt.

1. Eine Verwaltung des gottlichen Wortes und der Sakramente
beruht auf einer gottlichen Verordnung fiir die Kirche und bildete
seit den Tagen der Apostel einen integrierenden Bestandteil ihres
organischen Lebens.

2. Es gibt ein Amt innerhalb der Kirche, das im Namen und
Auftrag des Herrn, der das Haupt der Kirche ist, die Vollmachten
und Funktionen, welche der Kirche zukommen, vertretungsweise
ausiibt. ‘

3. Es ist ein Amt der Kirche und nicht bloss eines Teiles der-
selben.

4. Niemand kann sich dieses Amt selbst aneignen. Es muss
von der Kirche verliehen werden, die sich dabei jener Organe be-
dient, welche von der Kirche die Vollmacht zur Ubertragung emp-
fangen haben. Eine bloss innere Berufung des hl. Geistes geniigt
nicht, sondern es gehort dazu noch eine dussere und sichtbare Be-
rufung und ein Auftrag durch die Kirche.



— 142 —

5. In Ubereinstimmung mit der apostolischen Ubung und dem
Brauch der Kirche sollte dieser Auftrag durch Ordination mit Gebet
und Handauflegung durch jene verliehen werden, welche die Voll-
macht, zu ordinieren, empfangen haben.

6. Wir glauben, dass durch die Ordination mitsamt dem Auf-
trag, den Kirchendienst zu verwalten, eine gottliche Gnade zur Er-
filllung des auf diese Weise anvertrauten Auftrages durch den
hl. Geist verliechen wird als Antwort auf das gldubige Gebet.

7. Innerhalb der vielen christlichen Gemeinschaften, in welche
sich im Laufe der Geschichte die Christenheit gespalten hat, sind
verschiedene Formen des kirchlichen Amtes entstanden, je nach
den Verhidltnissen dieser verschiedenen Gemeinschaften und nach
ihren Anschauungen iber die Absicht Christi und die Richtschnur
des Neuen Testamentes. Diese verschiedenen Arten der Verwaltung
des gottlichen Wortes und der Sakramente sind unter Gottes Vor-
sehung offenkundig und reichlich vom hl. Geiste fir sein Werk
beniitzt worden, « die Welt zu erleuchten, Siinder zu bekehren und
Heilige auszubilden ». Aber diese Meinungsverschiedenheiten, welche
in betreff der Vollmacht und Funktionen dieser verschiedenen
Formen des kirchlichen Amtes entstanden sind, waren und sind die
Ursache von mannigfaltigen Zweifeln, Streitfragen und Missverstind-
nissen. Um Zweifel und Skrupel fir die Zukunft zu heben, und um
die Wahrheit besser zu verwirklichen, dass das kirchliche Amt ein
Amt der Kirche und nicht bloss eines Teiles derselben ist, sollten
Mittel fiir die von uns angestrebte vereinigte Kirche gefunden
werden, wodurch ihr Amt von einem jeden ihrer Glieder als im
Besitze der Vollmacht der ganzen Korperschaft anerkannt werden
konnte.

8. Angesichts der Tatsache, dass der Episkopat von frithen
Zeiten her und wihrend vieler Jahrhunderte anerkannt war und
von dem grosseren Teile der Christenheit immer noch als das Organ
anerkannt wird, durch welches die Vollmacht der ganzen Kérper-
schaft verliehen wird, stimmen wir darin iberein, dass er als solches
fir die vereinigte Kirche der Zukunft angenommen werden sollte.

9. Gleicherweise stimmen wir darin iiberein, dass, in Anbetracht
der Stellung, welche der Rat der Presbytér und die Gemeinden der
Gldaubigen in der Kirchenverfassung der alten Kirche einnahmen,
und in Anbetracht der Beibehaltung dieser Elemente der presbyte-
rianischen und kongregationalistischen Kirchenverfassung in einem
grossen Teil der Christenheit, sie mit einem reprasentativen und
konstitutionellen Episkopat als bestindige Elemente in der Kirchen-
verfassung und im Leben der vereinigten Kirche beibehalten werden
sollten.



— 143 —

10. Die Annahme der bischéflichen Ordination fiir die Zu-
kunft wiirde weder die Annahme einer speziellen Theorie in betreff
ihres Ursprungs oder Charakters noch die Nichtanerkennung der
fritheren, auf andere Weise empfangenen Verwaltung des gottlichen
Wortes und der Sakramente in sich schliessen, die, wie die durch
bischofliche Ordination empfangene, von dem Geiste Gottes beniitzt
und gesegnet worden ist.

I11. Die Stellung des Glaubensbekenntnisses in dev vereinigten Kivche.,

1. In einer vereinigten Kirche muss eine Einheit des Glaubens
vorhanden sein, die sowohl ein subjektives Element personlicher
Zustimmung als auch eine objektive Richtschnur der Wahrheit in
sich schliesst.

2. Die oberste Richtschnur der Wahrheit bildet die in den
Schriften des Alten und Neuen Testamentes enthaltenen Offen-
barung Gottes, wie sie in Jesu Christo zusammengefasst ist.

3. Wie die Kirche in ihrer Eigenschaft als Korporation Chri-
stum vor den Menschen bekennt, so sollte in der vereinigten Kirche
eine formale Erklarung ihres gemeinschaftlichen Glaubens an Chri-
stum vorhanden sein als Ausdruck dessen, was dieses Bekenntnis
zu ihm intellektuell in sich begreift.

4. Das Glaubensbekenntnis, das gewohnlich das Nicaeische
genannt wird, sollte von der vereinigten Kirche angenommen werden
als eine geniigende Feststellung dieses gemeinschaftlichen Glaubens.
Auf welche Weise und bei welchen Anlidssen das Glaubensbekenntnis
zu gebrauchen ist, sollte durch die vereinigte Kirche bestimmt
werden.

5. Beziiglich eines Glaubensbekenntnisses fiir die Taufe wiirde
die vereinigte Kirche berechtigt sein, dasjenige Credo zu gebrauchen,
welches seit Jahrhunderten in der abendlindischen Kirche als Tauf-
credo gegolten hat, und das unter dem Namen <apostolisches
Glaubensbekenntnis» bekannt ist. Seine Anwendung bei Taufen
wiirde in sich schliessen die Anerkennung des darin ausgedriickten
gemeinschaftlichen Glaubens der Kirche als Fithrer und Inspirator
des christlichen Lebens.

6. Der liturgische Gebrauch der Glaubensbekenntnisse beim
offentlichen Gottesdienste der Kirche sollte als ein Ausdruck des
gemeinschaftlichen Glaubens und der Zugehorigkeit angesehen werden,
und die vereinigte Kirche sollte bereit sein, Verschiedenheiten im
Gebrauch derselben sowie in andern liturgischen Sitten zuzulassen.

7. Wenn eine Zustimmung zu den Glaubensbekenntnissen von
der *vereinigten Kirche gefordert wird, so sollte eine solche Zu-
-stimmung nicht so aufgefasst werden, als ob die Annahme der-
selben ein vollstindiger Ausdruck des christlichen Glaubens be-



— 144 —

deuten oder eine verniinftige Freiheit der Auslegung ausschliessen
wiirde. Die Annahme derselben sollte als eine Ubereinstimmung
mit dem Worte Gottes verstanden werden, wie es in der hl. Schrift
enthalten ist, als eine Bestitigung der wesentlichen Elemente des
christlichen Glaubens und als ein Festhalten an jenem Glauben in
der Gestalt, in welcher er viele Jahrhunderte hindurch in der Ge-
schichte der christlichen Kirche {iberliefert worden ist.

8. Indem wir auf diese Weise den Glaubensbekenntnissen in
der vereinigten Kirche die richtige Stelle anweisen, anerkennen wir
auch vollig und dankbar die fortwihrende Gegenwart und Unter-
weisung des lebendigen Geistes in der Kirche als dem Leibe Christi
und betonen, die Pflicht der Kirche, Herz und Sinn frei zu behalten
und bereit zu sein, von Ihm jeden Tag und in jeder Generation
immer neue Fiihrung in der Auffassung und Wiedergabe der Wahr-
heit entgegenzunehmen. »

Wir kommen auf diese Kundgebungen noch zuriick.
Adolf KURy.

Neu eingegangen:

Armenisches Mirtyrertum, von einem Mohammedaner. Ubersetzung
aus dem Arabischen. «# 3. 50. — FEckart, B.: Meine Erlebnisse
in Urfa. A 9. — Kiinzler, Jakob: Seltsame Lebensgeschichte
eines syrischen Monchs. «# 12. 50. — Alle drei Potsdam, Tempel-
verlag, 1922,

Aufenanger, W.: Die organisierte Caritashilfe in einer Industrie-

pfarrei. — [Wzesen, W.: Neuzeitliche Caritashilfe, Studien und
Anregungen zum Ausbau des Laienapostolates. — Beides Caritas-

verlag, Freiburg 1. Br. 1922.

Bahmer, J.: Die neutestamentliche (sottesscheu und die ersten Bitten
des Vaterunsers. Halle, Verlag R. Mihlmann, 1917. 4 33.

Braun, P. Joseph, S. J.: Liturgisches Handlexikon. Geheftet -4 33,
gebunden 4 57. Verlag Josef Kosel & Friedrich Pustet, K.-G.,
Verlagsabteilung Regensburg.

Causse, A.: Les «Pauvres» d’Israél (Prophetes, Psalmistes, Messia-
nistes). Librairie Istra, Strasbourg 1922. Prix: Fr. 8.

Comenius-Schriften zur Geistesgeschichte. 1. Heft: Sebastian Franck
als Geschichtsphilosoph, von Dr. A. Reimann. J 14. 2. Heft:
Vedanta und Platonismus im Lichte der Kantischen Philosophie,
von P. Deussen. . 8. 3. Heft: Der Teufel als Sinnbild des Bosen
im Kirchenglauben, in den Hexenprozessen und als Bundes-
genosse der Freimaurer, von E. Diestel. o# 10. Berlin, Verlag
von Alfred Unger. ' ;

Gedruckt bei Stampfli & Cie. in Bern.



	Kirchliche Chronik

