
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 12 (1922)

Heft: 2

Artikel: Die Völkerbildung der südlichen Slawen

Autor: Ilitsch, J.P.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403969

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403969
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 117

Die Völkerbildung der südliclien Slawen.

Vorbemerkung.

Das Lieblingsthema der immer wiederholten Versuche, die
südlichen Slawen als Autochthone darzustellen, gründet sich
nicht allein auf die Verwirrung der alten historischen Berichte,
sondern auch auf die unselige Ethymologie der modernen
Sprachwissenschaft. Die byzantinischen und römischen Forscher, die
sich nach der Ansiedelung der Slawen bemühten, die alten
ethnischen Verhältnisse unversehrt zu erhalten, liessen noch
lange die Urbewohner der Halbinsel, die Illyrier und Thraker,
fortleben. Sie identifizierten die neuen Ankömmlinge mit ihnen
und schufen dadurch den Grund zu einer verwirrten Auto-
chthoniex). Auch die Namenerklärung der Slawen bringt keine
kleinere Verwirrung. Schon in der ersten Hälfte des XIX.
Jahrhunderts stellten J. Dobrowski2) und P. Safarik8) fest, dass

ursprünglich clor Name der Serben (2n6goi des Procopius; der
Gesamtname aller Slawen war. Den genetischen Zusammenhang

für ihre Voraussetzung sahen sie in den gleichnamigen
Slawenstämmen, der Serben auf der Balkanhalbinsel und der
Serben in Lausitz. Eine andere Theorie, gegründet auf der
Einheit des Namens „Slovjene" (bei Procopius „2xXaßrjvoia und
bei Jordanes „Sclavenen") und den Einwanderungssagen des
Kaisers C. Porphyrogenitus, sprachen B. Kopitar und F. Miklosich
aus. Sic nahmen an, dass sich im VI. Jahrhundert auf der
Balkanhalbinsel „slovenische" Bevölkerung niederliess und

') Eine ausführliche Arbeit über die Autochthonie der südlichen Slawen
bietet E. Boguslawski, Einführung in die Geschichte der Slawen (Jena 1904).

2) Geschichte der böhmischen Sprache (Prag 1818), S. 9.

3) Die slawischen Altertümer, übersetzt von M. Aehronfeld (Leipzig
1843—1844), § 9.



— 118 —

dass diese erst zur Zeit des Kaisers Heraklios (610—642) durch
die Ansiedelung der Kroaten und Serben durchbrochen und
gestört wurde.

Die neuere kritische Untersuchung kam aber zu einer ganz
andern Auffassung. E. Dümmler, F. Racki, Dj. Danicié, V. Jagié,
C. Jirecek, St. Stanojevic und andere verwarfen den buchstäblichen

Glauben an die Berichte der alten Forscher und
konstruierten auf Grund des vorhandenen Materials ein neues Bild
über die dunkle Vergangenheit der Balkanslawen. Sie zeigten,
dass es nicht dem geringsten Zweifel unterliegt, die bei C. Por-
phyrogenitus erwähnten Kroaten und Serben in dem gewaltigen
Strome der slawischen Ansiedler aus dem 6. Jahrhundert
anzunehmen, und dass — wie K. Zeuss schon 1837 trefflich bemerkte1)
— die verschiedenen Stämme, gleich wie die verschiedenen
Personen, denselben Namen tragen können, ohne irgendeine
nähere Verwandtschaft zu besitzen. „Man baut heute nicht
mehr einen südslawischen Stammbaum, sondern reiht nur die
gleichartigen Erscheinungen aneinander" 2). Eine Einheit der
neuen ethnischen Namen sei deshalb einzig und allein nur durch
die allmähliche Ausbreitung der politischen Macht der
hervorragendsten SlawTenstämme anzunehmen.

Allein, durch die bunte Menge der einheimischen
Herrschaften, die abwechselnd von den Fremden ersetzt wurden,
lässt sich weder die historische Ausbreitung der einzelnen
Nationalnamen noch die gegenwärtige Einteilung der
südslawischen Völkerschaften erklären. Die Nationalnamen der
südlichen Slawen erscheinen von Anfang an bis zum heutigen
Tage ausschliesslich religiös-kirchlich. Sie sind in vielen
Landschaften nur durch kirchliche Zugehörigkeit bestimmt3) ;

deshalb versuchte ich mit der vorliegenden Arbeit, auf Grund
der Mischung und der kulturell-kirchlichen Einteilung der
Balkanvölker, die Bildung* der südlichen Slawenvölker näher zu
bestimmen.

Bern, Gründonnerstag 1921.

Der Verfasser.

') Vgl. Die Deutschen und die Nachbarstämme, S. 186.
2) V. Jagic, Archiv für slavische Philologie XVII (Berlin 1895), S. 66.
3) In Bosnien, Dalmatien, Mazedonien betrachten sich sogar die Eltern

und die Kinder, die Geschwister, die nächsten Verwandten durch kirchliche

Zugehörigkeiten auch national getrennt.



— 119 —

I.

Die kulturelle Einteilung der vorslawischen Balkanvölker.

Die östlichste der drei grossen Halbinseln von Südeuropa,
die man die illyrische oder griechische, die Hämus- oder
Balkanhalbinsel nennt, besteht aus einer Menge kleiner, durch Gebirge
abgeschlossener Landschaften. Sie selbst ist von Natur aus in
viele voneinander geschiedene, oft zwischen Felsgebirgen tief
eingeschnittene Flusstäler und Becken zerteilt und hat keinen
natürlichen Mittelpunkt, der in der Geschichte zur Geltung
kommen könnte. Nie bildete sie eine kulturelle oder sprachliche

Einheit; nie vereinigten sich alle ihre Stämme, um die
Invasionen der fremden Völker verhindern zu können. Die Beschaffenheit

des Landes beförderte von jeher eine Zersplitterung der
ansässigen Völkerschaften. Sie bewirkte, dass sich die
verschiedensten Elemente im Laufe der Zeiten, gerade an dieser
Stelle, nur kreuzten und nicht in dem Grade vermischten, dass

aus ihnen eine einheitliche national-kulturelle Völkerbildung*
hätte hervorgehen können. Das innere Gären, das heute noch
andauert, herrschte immer in den Balkanlandschaften. Es hörte
weder zur Zeit der Römer, welche die ganze Halbinsel im Besitz
hatten, noch zur Zeit der Griechen und Türken auf, denen sie

jedoch nur teilweise unterworfen war. Diese Gährung hat, wie
man nach den jüngst in vielen Gebieten des Balkans aufgefundenen

Kulturüberresten vermuten darf, ihren Anfang in der
vorhistorischen Periode. Schon damals wurden die ältesten
indoeuropäischen oder arischen Elemente, die Mediterranen und
Alpinen, durch die unaufhörlichen Befehdungen voneinander
geschieden. Sie vermittelten die Verbindung zwischen den
Völkern von Europa und Asien und waren von ihnen im Norden
durch keine feste Grenze und im Süden, beziehungsweise
Südosten, nur durch die Stromesbreite der beiden Meerengen des
Marmarameeres getrennt. Die südöstliche Verbindung wurde
noch durch die unmittelbare Nähe der ägäischen Inselwelt
verstärkt. Sie nötigte die Einwanderer zur Weiterfahrt und
veranlasste sie, die Küsten beider Erdteile, die ungemein anlockend
und aufeinander angewiesen sind, zu erreichen. Das
Zusammentreffen der Völker von Europa und Asien auf der
Balkanhalbinsel ist zunächst durch die geographischen Verhältnisse
vorbedingt und dann, infolge der Wanderungen und infolge des



— 120 —

lebhaften äussern Verkehrs, zur ständigen national-kulturellen
Zerrissenheit geworden. So erschienen die mit den Urbewoh-
nern des Balkans längst amalgamierten arischen Ansiedler schon
beim Anbruch der historischen Zeit als drei Volksgruppen:
die Illyrier, die Thraker und die Hellenen.

Das Volk der Illyrier bewohnte die Westhälfte der Balkan-
halbinsel. Seine Stämme umfassten alle Landschaften von der
mittleren Donau und Thessalonich bis zum Adriatischen Meere
und den Quellgebieten der Save und Drau. Im Zentrum der
Halbinsel gehörten zu ihnen sowohl die mächtigen Dardaner1)
(am oberen Vardar und weissen Drim, auf dem Amselfelde
und in der Umgebung von Nis) und die Paionier, „am Flusse
Oxius (Vardar) gegen Osten" 2), als auch die Istrier, in ihrer
äussersten Nordwesteckc8), und die Veneter, Messapier und
Japyges, an der Ostküste Italiens4,). Die inneren Stämme der
Illyrier befanden sich zum grossen Teil im Berglande des
Dinarischen Systems. Sie waren durch die Gebirgszüge dieser längs
des Adriatischen Meeres gelagerten Gruppe und durch ihre
Einknickung bei der Bucht von S. Giovani di Medua in drei Teile
geteilt. Den nördlichen, mehr kontinentalen Teil bewohnten die

Avtariaten, einst das vornehmste Volk und Feinde der Ardiäer,
dann die Brenker, Andipetier, Diasnonen, Pyrusten, Mäzeer und
die andern, in den Ebenen der Save und ihrer Nebenflüsse
Verbas, Bosna und Drina wohnenden Stämme6). In den beiden
küstenländischen Teilen aber, die gebirgiger und an Bewässerung

und Waldwuchs ärmer sind, gruppierten sich die
illyrischen Stämme um die grossen, kraterförmigen Becken und um
die wilden Täler der mit Gewalt zur Küste dringenden Flüsse.
Sic waren durch die später genannten serbischen Gebirge, in
denen das Dinarische System nicht nur die grösste Höhe6)
erreicht, sondern auch die äusserste Ostgrenze bildet, vom Bin-

') Strabo, Geographica, ree. A. Sleineke (Lipsiae 1866,) VII, p. 434, 438.
2) T. Livii Historiarum Romanorum, ree. J. Madvigius (Hauniae 1864),

XLV, p. 248; Herodoti Historiarum, cur. H. Dietsch (Lipsiae 1860—62), V, p. 6,
3) Strabo VII, p. 432.

4) Herodot I, p. 104; G. Buschan, Die Balkanvölker (Stuttgart 1909).
S. 10.

5) Strabo VII, p, 431—36.
6) Nach Prof. J. Cvijic, La Péninsule Balkanique (Paris 1918), p. 73,

erreicht Prokletija die Höhe von über 2600 und Durmitor, Komovi und
andere ca. 2500 Meter.



— 121 —

nenlande stark abgesperrt. Als der führende Stamm in dieser
Küstenwelt der Illyrier erschienen die eigentlichen Dalmater,
„deren vornehmster Hafen Salona" war. Zu ihnen standen in
engeren Beziehungen die in der Schiffahrt geübten Liburner,
in den Westbergen des Dinarischen Systems und auf den
kroatischen Inseln, und die Japoden1), längs der Save und ihrer
Zuflüsse Kulpa und Una. Im Südosten aber, am See von Skutari
und am vereinigten Drin, ragten am meisten die Labeaten und
die des Bergbaus kundigen Pirusten mit den Dokleaten, den

ursprünglichen Bewohnern des später Zeta und jetzt Montenegro

genannten Dioklitien hervor2). Unter ihnen waren noch
die Daorser, an der Narenta, und Ardiaioi (lat. Vardaei), auf
den Bergen von Makarska, sesshaft. Die andere Gruppe der
küstenländischen Illyrier bildeten die Dassaretier, im Bergland
bis zum See von Ohrid, und neben ihnen die bei Ptolemaios
genannten Albaner (AXßavuv), in den Bergen von Kroja 8). Von
grösserer Bedeutung waren noch die zur Zeit des Thukydides
mazedonischen Einwohner Lynkestoi und Elimiote. Ihre deutlich

illyrischen Namen, die, wie auch die andern Denkmäler
der altillyrischen Sprache, nur auf den Inschriften der Römerzeit

erhalten sind, stempeln sie zu Zugehörigen dieses Volkes4).
Die meist einstämmigen Personennamen der Illyrier sind ganz
verschieden von denen der Thraker und Hellenen. Sie erinnern
an die römischen und die andern Italiker6), weshalb sie Prof.
M. Hoernes zu den Westindoeuropäern oder „Kentumvölkern"
zählt6).

Die östlichen und südlichen Landschaften der Balkanhalbinsel
bewohnten die der Sprache nach einander verwandten Thraker
und Hellenen. Das Land der Thraker erstreckte sich von den
siebenbürgischen Karpathen über die Donau und über die Meer-

a) Strabo VII, p. 433.
2) N. Vulic, Dva rimska napisa iz Crne Gore (Vjesnik hrvatskoga

arheoloskoga drustva Nove Serije VIII., Agram 1905), S. 173—175; P. Ro-
vinskij, Cernogorija (Sbornik russ. Akademie, 1909), S. 84 f.

3) C. Ptolomaei, Geographiae, ed F. Wilberg (Essendiae 1838), p. 222-
4) Thucydides, Historia belli Peloponnesiaci, ed J. Math. Stahl (Lipsiae

1873), II, p. 125; T. Livius, p. 249—250; G. Buschan, a. a. O., S. 12.
6) W. Tomaschek, Die alten Thraker (Sitzungsberichte der Akademie

der Wissenschaft, Wien 1893—94), III, S. 1 ; P. Kretschmer, Einleitung in
die Geschichte der griechischen Sprache (Göttingen 1896), c. 8.

6) Urgeschichte der Menschheit (Berlin 1912), S, 139.

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 1923. 9



— 122 —

engen bis nach Kleinasien hinüber, w*o die Ansiedelungen der
thrakischen Südstämme der Mysier, Phrygen und Bythinier
waren '). Unter den Stämmen des Binnenlandes, die durch die

langen und vorwiegend von West nach Ost sich ziehenden
Gebirgsketten des Hämus (Balkan) vollständig voneinander geschieden

waren, ragten am meisten die westlichen Triballer hervor,

die ersten in der Geschichte bekannten Bewohner
Nordserbiens. Ihr Gebiet dehnte sich nach Strabo (VII, p. 436—437)
„fünfzehn Tagesreisen lang von den Agrianern (am obern Stry-
mon) bis zum Ister (Donau)". Nach Herodot (IV, p. 315) sind
darin auch zwei Flüsse bekannt: der Angros (die westliche
Morava samt dem Ibar) und der Brongos (die südliche und die
vereinigte Morava). Die Erben und Verwandten der Triballer
waren die Moser, am Flusse Timacus (Timok) und weiter gegen
Osten bis zum Lande der Krobyzer, an den Zuflüssen der Donau :

Artanes (Vid) und Noes (Osma)2). Unter den Stämmen aber
südlich vom Balkan zeichneten sich besonders die Satrer aus,
ein kriegerisches Bergvolk in der Rhodope, das bei Thukydides
(II, p. 123—24) die schwerttragenden Dier (JToi) heisst. Sie
hatten in den höchsten Gebirgen ein Orakel des Dionysos mit
einer Priesterin und mehreren Propheten. Der Name des
Propheten, „Bessen", wurde später auf das gesamte Volk
übertragen3). Ihre nächsten Nachbarn im Osten waren die Koraller
und im Gebiete der Marica die Odryser, der gewaltigste Stamm
der Thraker, und im Nordwesten die Serden, im Becken von
Serdica (Sofia), und die Sapaier oder Sinten, von denen der
eine Teil die Gebiete an der oberen Struma und der andere
das Küstenland gegenüber der Insel Tasos bewohnte4). Bei
Köstendill, in der ursprünglichen Heimat der Sapaier, wohnen
ihre Nachkommen noch heutigen Tages und haben selbst den
alten Namen bewahrt, sprechen aber bulgarisch und werden
Sopi genannt5). Denkwmrdig sind noch im Goldland
Siebenbürgens die transdanubischen Daker, welche als die Nachfolger
der thrakischen Agathyrsen auftraten, und die ihnen verwandten
Geten an der unteren Donau und der pontischen Küste6).

') Herodot I, p. 13 ; VII, p. 156 ; Strabo VII, p. 406.
2) Strabo VII, p. 437; Herodot IV, p. 315.
3) Strabo VII, p. 437.
4) Herodot IV, p. 334 ; Thucydides II, p. 85,123 ; W. Thomaschek, a. a. O.,

S. 80.
6) C. Jirecek, Geschichte der Bulgaren (Prag 1876), S. 59.
8) Herodot IV, p. 315, 339; Strabo VII, p. 406, 417—418.



1 OS?

Das Laud der Hellenen umfasste den südlichen Teil der
Balkanhalbinsel samt der jonischen und ägäischen Inselwelt
und dem Westen von Kleinasien. In ihren Gebieten erschienen
ursprünglich die Homerischen Achäer und dann die historischen
Stämme, die Aeolier, Jonier und Dorier, die vor der dorischen
Wanderung (um 1000 v. Chr.) in den wilden, von Norden nach
Süden sich ziehenden Gebirgsketten des Pindos und seines
östlichen Ausläufers Oeta ihre Kreuzpunkte hatten. Nördlich von
ihnen, unweit des vielgezackten Götterberges Olympus, wohnten
die Mazedonier1) und südlich, auf dem 1893 zur Insel gewordenen
Peloponnes (Morea), die alten Achäer2). Die Achäer sowie die
Aeolier, Jonier und Dorier bezeichneten sich stets mit dem
Nationalnamen der Hellenen. „Griechen" wurden sie von ihren
Nachbarn im Norden und Westen, von den Illyriern, Thrakern
und den Völkern Italiens, genannt.

Über das vorhistorische Leben der Illyrier wie auch der
Thraker und Griechen (Hellenen) könnte man sich nur eine
nebelhafte und unbestimmte Vorstellung bilden. Es mag
vielleicht eine Zeit gegeben haben, wo die fremden Elemente im
Südosten der Halbinsel die im Euphrat- und im Nillande
allmählich gewonnene Kultur zu verbreiten suchten8). Durch die
Stärkung und Ausbreitung dieser mit der Zeit rein hellenisch
gewordenen Kultur erstarkte auch der Einfluss des
vielverzweigten Hellenenstammes mächtig nach aussen. Er wirkte
besonders nach den siegreichen Kriegen mit dem Perserreich
(500—449 v. Chr.), in denen die Griechen „mit vereinter Kraft" *)
die zu freierer Entfaltung gebrachte Lebenskraft zu verteidigen
hatten. Das aus Illyriern, Thrakern und Hellenen schon damals
gemischte mazedonische Volk unterlag dem kulturellen
Einfluss der Griechen und wurde schnell hellenisiert5). Seine
begabten Herrscher Philipp von Mazedonien (360—336) und
sein Sohn Alexander der Grosse (336—323 v. Chr.) bereiteten

') Strabo VII, p. 444.
*) Herodot I, p. 78—79 ; Strabo VIII, p. 518.
s) Nach Herodot (V, p. 26—27) haben die Phönizier „viel Wissenschaft

zu den Hellenen gebracht und namentlich auch die Schrift, welche die
Hellenen vorher nicht hatten". Auch die Namen der Götter, wie ihm (II,
p. 192) die Ägypter erzählten, erfuhren sie später.

*) Thucydides I, p. 9.

5) Herodot V, p. 9; Thucydides II, p. 125.



— 124 —

nach dem Zusammenbruch der griechischen Macht in den pelo-
ponnesischen Kriegen (431—404 v. Chr.) eine neue Zeit des
Hellenismus vor. Sie trugen die nationale Kraft der Griechen über
die engen Grenzen der kleinbürgerlichen Stammstätchen hinaus

und öffneten die Türe für eine höhere, weltbeherrschende
Kultur1). Der griechischen Sprache, der griechischen Bildung
und Gesittung wurden durch die ausgedehnten Feldzüge der
Mazedonier nach allen Seiten die Bahnen geebnet. In breiten
Strömen überfluteten sie nicht nur die Balkanländer, sondern
auch Ägypten und Persien, wo sie sich mit den hochentwickelten

Kulturschätzen des Orients innig vermischten und den
Grund zur kosmopolitischen und praktischen Lebensauffassung
der hellenistischen Periode bildeten. Der Bundesstaat der Thraker
im Osten der Balkanhalbinsel unterlag den stärkeren
Streitkräften des benachbarten Königreichs schon zur Zeit Philipps
von Mazedonien2). Die andern Reiche, das der Daker nördlich
von der Donau und das der Triballer im Gebiete vom Oskios
(Isker) und oberen Strymon bis zur Donau, verteidigten sich
zähe. Der illyrische Nordwesten blieb aber meist ausserhalb
der Grenzen des mazedonischen Königreichs. Seine zahlreichen
Stammstätchen, die nie zu einem grössern Reiche vereinigt
waren, fielen bald den kulturellen Völkern des Okzidentes als
Beute zu.

Die nächste grössere Umwälzung in den kulturellen
Verhältnissen im Nordwesten des Balkans brachte der Vorstoss
der gallischen Kelten. Ihre Wanderscharen, ohnehin wenig-

geschickt für den Ackerbau, durchbrachen die Gebirgsschranke
der Alpen schon in der vorhistorischen Zeit und sasseti um
400 v. Chr. als herrschendes Volk zuerst in Böhmen, dann in
Pannonien3). Nicht ohne Widerstand schoben sich die Kelten
noch weiter, zwischen die illyrischen Stämme hinein. Sie
breiteten ihre in den Donau- und Alpenlänclern zur höchsten Blüte
entwickelte Hallstattkultur bis nach Mazedonien aus4). Zur

') Vgl. W. von Christs, Geschichte der griechischen Literatur II '
(München 1909), S. 1—25.

2) Theopompi Fragmenta (herausgeg. von C. Müller F. H. G. L, Parisiis
1853), p. 283 ff.

s) Th. Mommsen, Römische Geschichte (Berlin 1920), I, S. 325 f.; Dr.
Schliz, Korrespondenz-Blatt (Braunschweig 1912), S. 89.

4) Als Typus dieser Kultur gilt, nach J. Nikel, Allgemeine
Kulturgeschichte (Paderborn 1907), S. 34, ,,das Gräberfeld von Hallstatt im Salz-



— 125 —

Zeit der verheerenden Bürgerkriege aber, die das Weltreich
Alexanders des Grossen in seine Bestandteile auflösten,
überrannten sie sogar Mazedonien und Kleinasien und wurden erst
nach langen und schweren Kämpfen in zwei engbegrenzte
Gebiete eingedämmt. Ein Teil der keltischen Wanderer, die tapferen
Skordisker, liess sich im Innern Serbiens niederJ) und der andere,
die Galater —¦ wie sie von den Griechen genannt wurden —
auf dem Hochplateau Asiens 2). Die Gesamtlage wurde durch
diesen Raubzug auf die Dauer nicht verändert, und doch
konnte das erneuerte Mazedonenreich seine Oberhoheit über
die vielen Gebiete nicht mehr aufrecht erhalten. Im Epirus
und in Illyrien wurden selbständige Staaten gegründet, und in
Hellas war seine Macht im Wanken. Das ehemalige Weltreich
der Mazedonier beschränkte sich nur noch auf die Gebiete von
Dyrrhachion bis Byzanz und im Norden bis zur Grenzfestung
Stobi (bei Gadsko) am Zusammenfluss des Axios (Vardar) mit
dem Erigon (Cerna). Seine früheren Grenzen umfasste allmählich

ein anderes — das Römerreich—dem sowohl Mazedonien
und Hellas (148—146 v. Chr.), als auch die andern Gebiete
der Balkanhalbinsel3) und des Orients anheimfielen.

Die Römer bauten ihre Grösse mehr auf den sittlichen als
auf den intellektuellen Gaben ihres Volkes auf. Sie verstanden
es, Freiheit und Gehorsam miteinander zu verbinden und die
mannigfaltigen, von den „seefahrenden Nationen des Ostens"
entlehnten Kulturkeime für eine höhere Bildung zu verwenden4).
Eine solche Lebensart genügte ihnen, solange ihr Staat in den
Grenzen Italiens blieb. Als er aber ein Weltreich wurde und
als die hellenische Bildung zu ihm drang, zeigte er sich für

kammergut". Da fanden sich ,,in einem wohl keltischen Bergwerk neben
Axtstielen, Spitzhauen, Schaufeln aus Holz zwei merkwürdige Tragrückkörbe

aus Rindsfellen". Vgl. G. Grupp, Kultur der alten Kelten und
Germanen (München 1905), S. 48.

') Nach Strabo (VII, p. 437) zerfielen die Skordisker in zwei Gruppen:
die grösseren Skordisker „zwischen zweien sich in den Ister ergiessenden
Flüssen", Noarus und Martus oder Bargus, und die kleinen „jenseits des
Ister in der Nachbarschaft der Nyser und Triballer".

a) A. Marcellinus, Rerum Gestarum Libri, ed. Minor (Berolini 1871),
p. 38 f. ; K. Zeuss, Die Deutschen und die Nachbarstämme (München 1837),
S. 66, 179 f.

3) T. Livius, XLIV, p. 191, 200 f.
4) Th. Mommsen, a. a. O., S. 125.



— 126 —

einen Kampf nicht stark genug. Man bemühte sich deshalb,
die einheimische Sprache, die einheimische Rede- und
Verskunst, Geschichte und Gesittung nach den hellenischen
Vorbildern zu pflegen r). Aus dem Gemisch dieser hellenischen mit
den römischen Elementen entwickelte sich die neurömische
Nationalbildung, der Romanismus, der durch die römischen
Armeen und Kolonien über das ganze Weltreich ausgebreitet
werden sollte2). Allein ein derartiger Versuch blieb im Osten
erfolglos. Der Romanismus als Produkt der andern Welt rief
in allen Ländern, wo der Hellenismus herrschte, grosse Reaktion

hervor und wurde überall abgewehrt. Er entfesselte eine
ununterbrochene Kette von Kämpfen, die weder durch die
Einführung der Alleinherrschaft der Kaiser und ihrer Vergötterung3),

noch durch die Anerkennung des neuen christlichen
Glaubens aufgehalten werden konnten4). Der Kampf brach
an allen Kulturgrenzen aus und wurde besonders auf der
Balkanhalbinsel, dem nächsten Kreuzpunkt der beiden Rivalen,
heftig geführt. Die weströmische, auch die Balkanbevölkerung,
die ausserhalb der hellenischen Kulturgrenzen blieb, unterlag
dem gewaltigen Einfluss der römischen Staatskultur und
verschwand vom Weltschauplatz 5). Anstatt der illyrisch-keltischen
und thrakischen Bevölkerung im Norden des Balkans erschien
das romanische Element, dessen Grenzen — gegenüber dem
hellenischen — über Nordmazedonien und das Hämusgebirge
bis zu den Küsten des Adriatischen und des Schwarzen
Meeres sich erstreckten 6). Der Hellenismus und Romanismus,
die zur Zeit als politische, später auch als kirchliche
Hauptvertreter des Ostens und Westens erschienen, erschütterten die

') J. Döllinger, Heidentum und Judentum (Regensburg 1857), S. 479 f.
z) Th. Lindner, Weltgeschichte I (Stuttgart und Berlin 1901), S. 27;

St. Stanojevic, Vizantija i Srbi (Neusatz 1903—1906), I, S. 8 f.
3) Cass. Dio, Historia Romanae, ed. Hercot (Lipsiae 1829), XLIV, p. 101 ;

LUI, p. 152.

4) Excerpta avtoris ignoti (A. Marcellini R. G. L.), p. 366.

8) J. Döllinger, a. a. O., S. 24, 33.

6) C. Jirecek, Die Romanen in den Städten Dalmatiens, I (Wien 1901),
S. 13 ff., stellt nach der Sprache der Inschriften, der Meilensteine und der
Stadtmünzen die folgende Grenze fest : Lissus am Adriatischen Meer,
die Berge der Mirediten und der Dibra, dann zwischen Scupi (Skoplje)
und Stobi (bei Gadsko) und zwischen Remesiana (Bela Palanka) und Pan-
talia (Küstendil) bis zur Pontusküste.



— 127 —

innere Einheit des Reiches für immer. Ihre wiederkehrenden
Kämpfe und ihre Unterschiede in den Ansichten über die Welt,
über Moral und Leben, in Traditionen und religiösen Kulten,
in verschiedenen Kulturen teilten das römische Reich
fortwährend, selbst in der Zeit seiner grössten Macht, in zwei ihrem
Wesen nach verschiedene Gebiete: Orient und Okzident. Die
provisorisch ausgeführten Teilungen des römischen Staates und
die Erhebung von Konstantinopel zur Hauptstadt (325), in
welcher der Orient sein kulturpolitisches, ebenso kirchliches
Zentrum erhieltJ), verschärften die Unterschiede noch mehr und
brachten gleich nach dem Tode Theodosius' des Grossen (378
bis 395) die letzte und definitive Teilung2).

Während der inneren Wirren im römischen Reiche erhoben
sich im Osten die Perser und im Nordwesten in den Gebieten
zwischen den Alpen und den skandinavischen Halbinseln die
zahlreichen Völkerschaften der Germanen. Sie bedrohten die
Grenzen der beiden Teilreiche und kämpften fortwährend mit
den ihnen entgegengeworfenen Streitkräften3). Das schwächere
Westreich der Römer vermochte von Anfang an den
feindlichen Anstürmen keinen erfolgreichen Widerstand zu leisten
Etwas stärker wehrte sich das römische Ostreich, auch „Byzanz"
genannt, das die römischen Provinzen in Asien und Ostafrika
und die Osthälfte der Balkanhalbinsel, ungefähr von der Linie
Drinafluss—Golf von Cattaro, bekam. In ihm blieb die
Kontinuität des Gesamtreiches noch durch ein volles Jahrtausend
bestehen. Die absolute Herrschaft der römischen Kaiser, die
römische Rechtspflege und die vortrefflich organisierte
Verwaltung setzten sich in Byzanz fort4), jedoch nicht ganz ohne
Änderung. Das byzantinische Reich nahm im Sinne der christlichen

Auffassung manche neuartigen Schöpfungen vor. Es
strebte, auf Grund der neuen Religion, den verschwundenen
Geist der Hellenen wieder zu beleben. Die bildende Kunst, die
Dichtung und die Wissenschaft fanden überall die strebsamsten
Pfleger6). Im ganzen Reiche wrurden die griechischen Werke.

') Excerpta avtoris ignoti, a. a. O., p. 365—366.
s) G. Hertzberg, Geschichte Griechenlands (Gotha 1876), I, S. 52.
3) A. Marcellinus, XIV, p. 17; XXIII, p. 190—191.
4) Vgl. K. Krumbacher, Geschichte der byzantinischen Literatur (München

1897), S. 3 f.
5) Ebenda, S. 8 ff.



— 128 —

durch Übersetzungen in die Volkssprache zum Gesamteigentum.
Die christlichen Gemeinden, die sich als Kirche zu grössern
geistigen Gemeinschaften nach Provinzen zusammenschlössen,
streiften ihren ursprünglichen Charakter völlig ab und
übernahmen die bestehende Kultur. Zu einer Einheit gelangten sie
durch die Beschlüsse der häufig versammelten Kirchensynoden
und die auf mystisch-philosophischer Grundlage in Dogmen
gefasste Lehre der orientalischen Kirchenväter. Der christlichen
Kirche, die jetzt vereinigt und mit grossen Privilegien ausgestattet

war, wurde das römische „jus publicum" zuerkannt. Sie
wurde als Reichskirche dem Sta^^,te eingefügt und der kaiserlichen

Machtvollkommenheit unterstellt *). So bildete sich in
Byzanz ein mit göttlichem Schimmer umkleidetes System des

„Cäsaropapismus". Die Kaiser galten zwar nicht als Götter
wie die alten römischen Cäsaren, aber doch als von Gott in
die Herrschaft eingesetzte Wesen, als das Abbild Gottes 2).

Obwohl die byzantinische Kultur aus einer vielfältigen
Völkermischung hervorgegangen war, zeigte sich in Byzanz
doch eine grosse Reaktion gegen alles, was fremd war. Die
weströmischen Elemente und Einflüsse, ausser der kirchlichen
in Illyricum, ebenso auch die barbarischen, wurden aus der
Regierung gleich nach der Teilung des Reiches verdrängt.
Den Westgoten, die in den Donaugebieten seit der Regierungszeit

Valens und seines Nachfolgers Theodosius des Grossen als
„Verbündete" (foederati) wohnten und doch die römischen
Provinzen plünderten3), wurden zur Auswanderung nach Italien
und Südgallien veranlasst. Das byzantinische Reich mit seiner
hellenisch-christlichen Kultur sollte das ehemalige Reich der
Mazedonier ersetzen. Es sollte durch die Ausbreitung seiner
neuentwickelten, nicht neuentstandenen Kultur den echten Typus
eines griechischen Staates bekommen. Dieser byzantinische
Aufschwung wurde aber bald durch die grosse Völkerwanderung

aufgehalten. Die Hunnen, ein „über alle Begriffe rohes
und wildes" Reitervolk mongolischer Rasse von abschreckender
Hässlichkeit, die langsam von Asien gegen Europa zogen, bereiteten

ihm für längere Zeit ein Ende4). Schon im ersten Viertel

') Vgl. K. Müller, Kirchengeschichte (Tübingen 1905), I, S. 216—220.
3) Th. Lindner, a. a. 0., I, S. 129.
3) A. Marcellinus, XXXI, p. 338 ff. ; Jordanes, De origine actibusque

Getarum, ree. Th. Mommsen (Mon. Germ. Auct. ant. V, Berolini 1882), p. 96.
*) Ebenda, p. 334—335 et p. 89—90.



— 129 —

des 5. Jahrhunderts hatten sie ihren Mittelpunkt in der Ebene
Pannonien. Die Formierung des neuen Heeres, unter dem

begabten Hunnenfürsten Attila (433—453), verursachte grosse
Sorgen in beiden römischen Reichen. Byzanz verdoppelte die
Jahrgelder, ohne das Kriegsglück zu versuchen, und doch kam
es zu feindlichen Beziehungen (441—443) wegen der Auslieferung

hunnischer Überläufer. Gegen 70 Balkanstädte wurden
von den Hunnen ausgeplündert und zerstört und Moesien ganz
verwüstet1). Die Hunnen kamen bis in die Nähe von Konstantinopel.

Gleich darauf aber zogen sie nach Westen und drangen
sowohl nach Gallien als auch nach Italien vor 2). Zum Rückzugwurden

sie wohl mehr durch die ungünstigen Verhältnisse, die
sich in den verwüsteten Gebieten zeigten, als durch die Niederlage

„auf den Katalaunischen Feldern" (451) und die väterlichen
Bitten des römischen Bischofs Leo des Grossen (452) bewogen3).
Unter Attilas Söhnen zerfiel das Hunnenreich ebenso schnell,
als es entstanden war4). Es war bald nur noch auf die
politischen Steppen beschränkt, wo seit 482 eine stärkere Gruppe
von hunnischen Nomaden, erwähnt in den geschichtlichen
Quellen unter dem neuen Namen „Bulgaren", hervorragt6).

Nach der Zerstörung* des Hunnenreiches entstand bei den
Germanen fast überall eine gewaltige Bewegung. Viele
Völkerschaften, die im Westreiche unter der römischen Hoheit lebten,
gelangten zu eigener Macht. Sie rissen die Herrschaft an sich
und verteilten das weströmische Gebiet unter eigenen Herren.
Selbst in Italien kam die Macht an die germanischen
Heerführer. Die wahren Regenten trugen das Diadem des Scheinreiches

während zwanzig Jahren nur noch nominell. Ihr Ende
fanden sie dann durch die Erhebung Odoakers (476) zum König6).
Auch die unter die Herrschaft der Hunnen geratenen Germanen
machten sich frei. Da erschienen die Ostgoten, zwischen Wien
und Belgrad, und die Gepiden, links der mittleren Donau7). Die

') Priscus, ed. Dindorf (Hist. Graeci Minores, I (Lipsiae 1870), p. 276 ff.,
378—385; C. Jirecek, Geschichte der Serben, I (Gotha 1911), S. 50.

2) Priscus, p. 329—330.
3) Isidor, Historia Gotorum, Vandalorum et Suevorum, ree. Th. Mommsen

(Mon. Germ. Auct. ant., XI, Berolini 1894), p. 277; Jordanes, p. 109—115.
4) Ebenda, p. 278—279 et p. 125.
5) C. Jirecek, Geschichte der Serben, I, S. 50.
6) Excerpta avtoris ignoti, a. a. O., p. 366—367.
7) Jordanes, p. 126, berichtet, dass die Goten die weithin sich

erstreckende Ebene „Pannoniens" mit dem obern Moesien im Osten, Dalmatien
im Süden, Noricum im Westen und der Donau im Norden bewohnten.



— 130 —

Ostgoten eroberten (um 471) die Umgebung von Belgrad und
plünderten von dort bis nach Dyrrhachion, Thessalonich und
Hellas. Erst nach langen Kämpfen räumte ihnen der byzantinische

Kaiser Zeno (477—491) die Wohnsitze nördlich des Hämus
(Balkan) ein, wo sie die Grenze behüten sollten *). Etwas später
gelang es der byzantinischen Diplomatie, den ostgotischen König
Theodorich (488—526) zu einem Feldzug nach Italien zu
bewegen 2). Mit den Frauen und Kindern fielen die Ostgoten über
Odoakers Söldner her und metzelten sie nieder (493). Den
Römern gegenüber traten sie, samt den andern um sich versammelten
Germanen, mehr als Beschützer auf. Sie liessen die römischen
Verwaltungseinrichtungen und Gesetze bestehen und erschienen
als ein Kriegerstand, der — den Föderaten ähnlich — unter
eigenen Richtern nach seinem herkömmlichen Recht leben
sollte3). Die Gründung der germanischen Reiche war aber nicht
von langer Dauer. Unter dem Einfluss der römischen
Umgebung schwanden allmählich die Vorzüge des germanischen
Wesens und die Zerstörung ihrer Macht war unvermeidlich.
Die Germanen und Romanen verbanden sich, wenn auch nicht
überall im gleichen Masse, und schufen eine neue Gesellschaftsordnung,

eine neue Kultur, welche in Italien, Spanien und
Gallien (Frankreich) die Bildung der sogenannten romanischen
Nationen zur Folge hatte.

Durch den Zerfall der staatlichen Macht im Westen erstand
die päpstliche Herrschaft. Die päpstliche Kirche, die sich „seit
mehr als einem Jahrhundert in alle Risse des Reiches
hineingeschoben hatte", wurde jetzt der Mittelpunkt des Romanen-
tums4). Sie trat an die Stelle des Staates und erwi.es sich als
eine Macht, welche die Einheit der weströmischen Gebiete
gegenüber der drohenden Gefahr der provinzialen Gliederung
und der Adelsherrschaft zu bewahren hatte5). Seit Papst Gregor I.

') K. Zeuss, a.a.O., S. 425—427; M. Drinov, Zaselenije Balkanskago
Poluostrva Slavjanimi (Moskau 1873), S. 87.

2) Jordanes, p. 134, Excerpta avtoris ignoti, p. 368; Procopios, De bello
Gothico, ree. Dindorf (Corp. script, hist, byzantinae, XVII, Bonnae 1833—1838),
I, c. 1.

3) F. Kos, Gradivo za zgodovino Slovencev (Laibach 1903—1906), I,
S. 4—5.

4) K. Müller, a. a. 0., I, S. 261, 264.

6) Vgl. Th. Lindner, a. a. 0., I, S. 115; G. Grupp, a. a. 0., S. 299 ; J. Nikel,
a. a. 0., S. 286-304.



— 131 —

(590—604) trug sie in ihrer Lehre nur die Ansichten der
abendländischen Kirchenväter, namentlich Augustins, vor. So

entstand eine Auffassung, die den Grund zur päpstlichen
Gottesherrschaft auf der Erde legte. Die römisch-päpstliche Kirche
wuchs auf einem ungetrübten und im Westen allgemein
geteilten Glauben, dass ihrem Bischof ¦— als dem Nachfolger des

Apostels Petrus — die Fürsorge (sollicitudo) für die ganze Kirche
übertragen sei. Dazu kamen noch Ansprüche des Papstes auf
die oberste richterliche Stellung und auf die unbeschränkte
Herrschaft in der ganzen christlichen Welt A Allein in der
Durchführung dieser Ansprüche stiessen die römischen Bischöfe
auf Widerstand. Mazedonien und Hellas, auch Istrien und
Venetien trennten sich von Rom und gründeten selbständige
Metropolitankirchen. Jene gewannen ihren Mittelpunkt in Thessalonich

und diese, die 557 die Bezeichnung eines Patriarchats
annahmen, in Aguileja2). Auf der Balkanhalbinsel blieben unter
der römischen Oberhoheit nur noch die romanisierten Bewohner
der westillyrischen Länder. Die Bewohner der ostillyrischen
Länder aber, deren nationale Revolutionen seit der hunnischen
Invasion 517 3) heftiger auftraten, erfreuten sich schon zur Zeit
Justinians I. (527—565) einer privilegierten Stellung im
byzantinischen Reiche.

Die innern Unruhen in den nördlichen Gebieten der
Balkanhalbinsel hatten ihren Grund in den ausgeführten Teilungen
der lateinisch sprechenden Provinzialen des Illyricums. Schon
Kaiser Gratianus (375—383) unterstellte die östliche Hälfte
desselben, „Illyricum orientale", der politischen Macht des Orients.
In den kirchlichen Beziehungen blieb sie aber, wegen ihrer
Bevölkerung, mit derjenigen des Westens, des „Illyricum proprium"
oder „occidentale", in der Interessensphäre des Okzidents.
Während der Regierung* des byzantinischen Kaisers Theodosius II.
(408—450) wurde in Illyricum orientale auch die Jurisdiktion
aller Bistümer dem Orient übertragen (421)4). Der römische
Bischof Bonifatius I. (418—422) erreichte, dass Kaiser Theodosius

dieses Edikt zurückzog und der Okzident seine Jurisdiktion

') K. Müller, S. 265.
2) Ebenda, S. 267; F. Kos, Gradivo, I, p. 58, 122.
3) Com. Marcellinus, Comitis chronicon (Mon. Germ. Auct. ant., XI, Be-

rolini 1894), p. 99—100.
4) Codex Theodosianus, ed. Th. Mommsen (Berolini 1905), P, p. 852.



— 132 —

in den entrissenen Bistümern behielt1). Damit wurde aber der
entstandene Streit nicht ausgelöscht. Die lateinisch sprechenden
Provinzialen erhoben sich im 6. Jahrhundert sogar gegen die
byzantinischen Kaiser. Jedenfalls war kein Zweifel, dass diese

Intrigen von Rom kamen, deshalb suchte man in Byzanz die'
päpstlichen Einflüsse zu verhindern. Der berümteste der
byzantinischen Kaiser, Justinian L, der durch seine Eroberung Italiens
mit Illyricum occidentale (536—555) und zum Teil Spaniens (554)
die Verbindung zwischen Orient und Okzident herstellte, gründete

in seiner an der Stelle des heutigen Skoplje (türk. Üsküb)
prächtig ausgestatteten Neugründung ein privilegiertes
Archiepiskopat, das er samt der Stadt „Justiniana Prima" nannte 2).

Er schlug damit eine Brücke zwischen Orient und Okzident
und begrenzte die Balkanspären dei1 beiden Rivalen. Das neue
Archiepiskopat stiess seit 543, während des sogenannten
Dreikapitelstreites, auf heftige Gegner nicht nur im weitern Okzident,
in Italien und Afrika, sondern auch im nähern, unter den west-
illyrischen Bischöfen. Der Erzbischof von Justiniana Prima, Bene-

natius, wurde (549) von einer wcstillyrischen Synode abgesetzt.
Jedoch die eiserne Hand Justinians unterdrückte die Bewegung,
und der widerspenstige Erzbischof Frontinus von Salona
(Dalmatien) wurde nach Ägypten verbannt (554)3). Das V. ökumenische

Konzil (553) anerkannte die Selbständigkeit der Justiniana
Prima und bestätigte ihre Jurisdiktion in allen Gebieten, die
Justinian seinem ersten Archiepiskop Katelian gab4). Gemäss
dieser XL Novelle Justinians6) umfasste es: „mediterranea
Dacia" (der westliche Teil Bulgariens, östlich bis zum Isker
oder Iskar6), „Dacia ripensis" (das untere Timokgebiet), „Mysia
prima" (Nordserbien\ „Dardania" (Amselfeld mit Umgebung*

') J. Popovic, Opca erkvena istorija, I, übers, von M. Stojkov (Srem.
Karlovitz 1912), S. 520.

2) Corpus iuris civilis (Novellae), ed. Schoell et Kroll (Berolini 1895),

III, p. 94.
3) C. Jirecek, Geschichte der Serben, I, S. 56.
4) N. Ruzicic, Istorija srpske crkve (Agram I, 1893, Belgrad II, 1895),

II, S. 580; N. Ducic, Istorija srpske pravoslavne crkve (Belgrad 1894), S. 22.
s) In einer andern (CXXXI, III) Novelle, die das Wahlrecht der

neugegründeten Kirche verordnet, sind „secunda Macedonia" und „Bacensi"
nicht erwähnt. (Vgl. Corpus iuris civilis, a. a. 0., III, p. 655.)

6) E. Golubinski, Kratkij ocerek istorii pravoslavnih cerkvej (Moskau
1871), S. 110.



— 133 —

von Novi Pazar, Nis und Skoplje), „Praevalitana provincia"
(Montenegro mit Süddalmatien und Nordalbanien), „secunda
Macedonia" (Nordmazedonien einschliesslich das Gebiet bis

Bitolj und beinahe bis OhridJ), „secunda Pannonia" (Srem) und
^Bacensi" (Zagorje, der Südosten von Bosnien und der
Nordwesten der Herzegovina2).

In den abgetrennten Landschaften des Justinianischen Archi-
episkopats behielten die römischen Bischöfe auch weiter „de
iure" ihre Oberhoheit und arbeiteten, nicht immer ohne Erfolg,
diese auch in den früheren Grenzen geltend zu machen8). Zum
vollständigen Erfolg der päpstlichen Bemühungen kam es aber
nicht. Die Invasion und die Ansiedelung der heidnischen Slawen,
die als der letzte Zweig der grossen indo-europäischen oder
arischen Völkerfamilie in die Geschichte eintraten, zerstörten
ihre Pläne für immer.

') E. Golubinski, Kratkij ocerck istorii pravoslavnih cerkvej (Moskau
1871, S. 110.

2) N. Ruzicic, I, S. 58.

3) M. Faber — Das Recht des Erzbischofs von Antivari auf den Titel
Primas von Serbien (Glasnik zemaljskog muzeja, Sarajevo 1905), S. 448—449
— denkt, dass die Selbständigkeit des Archiepiskopats von Justiniana Prima
(im 6. Jahrh.) auch von der römischen Kirche anerkannt wurde.

(Fortsetzung folgt.)
J. P. Ilitsch.


	Die Völkerbildung der südlichen Slawen

