Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 12 (1922)
Heft: 2
Artikel: Sittliche und religiose Werturteile : Antrittsvorlesung gehalten bei der

Habilitation als Privatdozent fir Philosophie an der philosophischen
Fakultat der Universitat Kéin

Autor: Keussen, R.
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403968

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403968
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 101 —

Sittliche und religiose Werturteile.

Antrittsvorlesung gehalten bei der Habilitation als Privatdozent fiir Philosophie
an der philosophischen Fakultit der Universitdt Koln ).

Die Wirklichkeit, in der wir leben, die unser Bewusstsein
umschliesst, wird von uns in einer doppelten Beziehung erlebt,
einmal als ein Faktum, als eine Fiille von Gegebenheiten, die
unser Verstand logisch zu bewdiltigen versucht. Das Ergebnis
dieses Versuchs stellt sich uns in Seins- und Kausalurteilen dar.
Doch die Gegebenheiten des Wirklichen verraten uns ausser
dem rational Verstindlichen in ihnen noch eine weitere Tiefe,
deren Gehalt sich zunichst nur unserem Gefiihl zu offenbaren
scheint. Denn mit diesem ergreift unser Bewusstsein den Wert
des Wirklichen und gewinnt damit eine Beziehung zu ihm, die
uns erst den Sinn, der in ihm ruht, erschliesst. — Wie tief-
greifend nun auch in Hinsicht auf seine psychologische Ver-
mittlung wie auf seinen logischen Charakter sich der Unter-
schied zwischen dem Wirklichen als Sein und dem Wirklichen
als Wert darstellen mag, so finden doch Verschiebungen zwischen
beiden, das Wirkliche erfassenden Gebieten des Erlebens, statt..
Der Wert haftet am Sein und dieses erscheint nun werterfiillt,
wird selbst zu einem Wert, und umgekehrt, der Wert verding-
licht sich. Er verschmilzt in der gedanklichen Form, in der
Sitte, in der kultischen Handlung so sehr mit einem Seinsgehalt,
dass er schliesslich selbst in die Reihe der seinshaften Gegeben-
heiten einrtickt und dafur gilt, weil sein Dasein gleichsam
greifbar und sichtbar geworden ist. Der Wert wird alsdann im
Gegebenen gesucht und gefunden. — Liegt nun in dieser psycho-
logischen Verschiebung des Verhiiltnisses von Wertgehalten

1) Der Text der Vorlesung, deren Druck einstweilen zuriickgestellt
wurde, hat inzwischen einige Erweiterungen erfahren.



— 102 —

und Seinsgehalten, vermoge deren beide miteinander verschmol-
zen erscheinen, eine zufillige Verbindung an sich heterogener
Bestéinde des Wirklichen vor, oder finden wir in diesem Erleb-
nis einen Hinweis darauf, dass Sein und Wert in einer not-
wendigen Beziehung zueinander stehen, dass die Werte im Sein
wurzeln und aus ihm abfliessen oder dass umgekehrt das Sein
erst durch den werterfiillten Willen gesetzt wird? — IKine Er-
orterung dieser Fragen wiirde uns in die Tiefe metaphysischer
Besinnung hineinfihren und diese wiirde ein Wagnis sein, wenn
wir nicht zuvor bestimmte Vorfragen gestellt und erledigt haben,
die dem metaphysischen Denken erst die Wege weisen koénnen.

Zu diesen Vorfragen miissen wir in erster Linie die Frage
nach der Geltung der Werte zithlen und zwar soll diese Frage
nicht nur als eine quaestio facti, sondern als eine quaestio iuris
gestellt werden. Sie soll uns also auffordern, den Anspruch auf
Geltung fur die Werte zu begriinden. In dem Sinne also konnen
wir den bedenklichen Satz aus Hebbels Gygestragodie wieder-
holent): ,Man soll nicht immer fragen: Was ist ein Ding? Zu-
weilen auch was gilt’s ?* Indessen, so filhrt der grosse Tragiker
aus, diese Frage, indem sie an Dinge riihrt, in welchen die
Welt hochste Werte verkorpert sieht, ist geféhrlich genug, —
sie weckt die Welt aus dem Schlummer, in welchem sie beseligt
ruht und tiglich neue Kriifte sammelt fiir die Aufgaben, die
das Leben stellt. Mit einer gewissen Scheu hat darum das
fromme Empfinden zu allen Zeiten die Frage nach der Geltung
der Lebenswerte betrachtet, als fiirchte es, Unantastbares zu
bertihren, Heiliges durch zudringliche Neugier zu entweihen., —
Gewiss ist diese Haltung verstiandlich genug —, aber sie wird
fiir die Lebenswerte, die sie schiitzen mochte, selbst wieder
gefahrlich — wenigstens fiir ihre soziale Geltung —, wenn sie
- nicht mehr auf allgemeine Anerkennung rechnen darf, wenn
vielmehr die aus ihrem Schlummer erwachte Welt die Geltung
der in Frage stehenden Lebenswerte vor die Kritik ihres
wachen Bewusstseins stellt und durch diese Kritik zersetzt. Dann
wird wenigstens das philosophische Bewusstsein, sofern es sich
diesen Lebenswerten verbunden fiihlt, nicht umhin kénnen, sich
Rechenschaft zu geben iiber die Erlebnisgegebenheit und das
Recht der Geltung dieser Werte.

1) Gyges und sein Ring, V. Aufzug.



— 103 —

Die Frage nach threr Erlebnisgegebenheit aber kann in einem
doppelten Sinne verstanden werden. — Sie kann zunichst be-
zogen werden auf die besonderen Ausdrucksformen, die diese
Werte durch die Beziehung auf ihre psychologischen, ethno-
graphischen und historischen Triager angenommen haben. Sie
kann aber auch absolut verstanden werden, d. h. ich kann von
der individual- oder sozialpsychologischen Einstellung auf be-
stimmte Werte, soweit diese Kinstellung durch psychologische
oder historische Relativititen gebunden ist, absehen und die
Werte als etwas Absolutes betrachten, dessen Bestand keines-
wegs von der Anerkennung eines auf sie bezogenen Bewusst-
seins abhéngig ist. Die Werte ruhen dann gleichsam in sich
selbst. Sie bestimmen die Lebenswirklichkeit, die uns umgibt,
oder sollten sie doch bestimmen, werden aber nicht von ihr
bestimmt. Sofern sie von einem wertenden Bewusstsein erfasst
werden, erscheinen sie diesem wie absolute, unumstossliche Tat-
sachen oder als Normen, die es nicht verriicken kann. Damit
ist naturgeméiss auch ihr Geltungsanspruch festgelegt. Ir ist es,
auch wenn der absolut empfundene Wert zuniichst nur von
einem einzelnen erfasst werden sollte. Denn die Evidenz, mit
der sich ihm die absolute Geltung des Wertes kenntlich macht,
kann anderen noch verhiillt sein. Somit kann die psychologisch
bedingte Werterfassung hinter der metaphysisch begriindeten
Wertgeltung zurtickbleiben; sie kann insbesondere zu einer
Deklassierung hoherer Werte gegentiber den niederen fiihren.
Allein auch wo eine Angleichung der psychologischen Wertung
an den objektiven Wertstand erreicht wird, bleibt sie nur zu
oft das Vorrecht ,Auserwéhlter®, der genialen Begabung, des
sittlichen Ileros, des religiosen Propheten. Es ist, worauf be-
sonders Scheler hingewiesen hat, keine Gewihr gegeben, dass
ihre Werterkenntnis nun von anderen werterfassenden Subjekten
ohne weiteres nacherlebt und in solchem Nacherleben bestiitigt
werden konnte. Die objektive Geltung dieser Werterlebnisse
schliesst ihre empirisch allgemeine Geltung nicht ein. Er schliesst
sie darum nicht ein, weil eben die werterfassenden Subjekte
keineswegs, wie ein rationalistisches Vorurteil anzunehmen ge-
neigt ist, als gleichwertige Faktoren in den Prozess der Wert-
aneignung eintreten. Wenn Locke gegen die kartesianische Lehre
von den angeborenen Ideen eingewandt hat, Kinder und un-
gebildete Leute wiren sich der logischen Axiome und der mo-



— 104 —

ralischen und religiosen Grundwahrheiten nicht bewusst?!), so
stimmt an dieser Kritik wenigstens die Tatsache, dass diese
Sétze gewiss nicht als urspriingliche absolute Gegebenheiten
dem menschlichen Geiste bewusst sind. Sie setzen vielmehr eine
bestimmte Stufe theoretischer und sittlicher Reife fiir ihre Er-
fassung voraus. Die Wertdifferenz der Subjekte tibertragt sich
eben auf den Modus ihrer Werterfassung. Daraus ergibt sich
unter Umsténden ein volliges Versagen selbst gegentiber sol-
chen Werten, die sich einer wenigstens relativ allgemeinen An-
erkennung und Geltung erfreuen. Die auf das normale Empfinden
fast grauenhaft wirkende Abstumpfung des sittlichen Gefiihls
in den sogen. Fillen von moral insanity moge hier als Beispiel
genannt werden ?). Dass auch auf asthetischem Gebiete dhnliche
Ausfallserscheinungen der emotionalen Reaktionsfihigkeit beob-
achtet werden, ist bekannt genug. Es gibt in der Tat Naturen,
fiir welche eine Beethovensche Symphonie nichts als ein stérender
Larm ist. Dass endlich auch auf religiosem (Gebiet entsprechende
Erscheinungen vorliegen, dass wir beil intellektuell héchst be-
gabten Denkern auf eine fast vollige Indifferenz gegentiber den
religiosen Werten stossen koénnen, scheint zweifellos. Humes’
Dialoge iiber die nattirliche Religion und der bertihmte Schluss-
satz des Inquiry concerning the human understanding sind
augenscheinlich der Ausdruck einer solchen Geistesverfassung.
— Zichen wir aus diesen Beispielen das allgemeine Ergebnis,
so miissen wir zugestehen: Die objektive Geltung bestimmter
Werte schafft keineswegs ein Prajudiz fiir ihre gleichmiissige
Erfassung. Diese Tatsache, wenn sie auch psychologisch erklar-
lich sein mag, bedeutet fiir die ethische und metaphysische
Betrachtung gewiss ein schwerwiegendes Problem, das ich in-
dessen hier nur streifen, nicht erdrtern kann. — Anscheinend
leichter gestaltet sich die Lésung des Geltungsproblems fir die
Werte dann, wenn man ausgehend von den historisch und psy-
chologisch bedingten Ausdrucksformen der Werte, von der
Relativitdt ihrer Triger, moégen diese nun Giiter oder Personen
sein, von vornherein keine weitergehenden Anspriiche an die
Geltung dieser Werte stellt, sondern sich im héchsten Falle mit

1) Essay concerning human understanding, I, 2, §§ 5, 12, 13, 26, 27;
I,3 §22; 1,4, 8§ 2, 3; 1, 4, §§ 9, 16.

?) Cf. O. Liebmann, Zur Analysis der Wirklichkeit? S.654. — P. Pollitz,
Die Psychologie des Verbrechers, 1909, S. 69.



— 106 —

der empirischen Allgemeinheit ihrer Geltung begniigt. Dass im
tibrigen im Wechsel der Zeiten auch die Werte selbst in ihrer
Geltung Wandlungen erfahren, daran nimmt diese Auffassung
keinen Anstoss. Wohl aber geniigt dieser Relativismus der Wert-
schétzung nicht dem tatséichlichen Befund des Wertbewusstseins,
insofern dieses immer wieder tiber die psychologischen und zeit-
geschichtlichen Bedingtheiten der Wertgeltung hinausschreitet
und sein Vorgehen damit begriindet, dass hier eine immanente
Notwendigkeit des Wertbewusstseins obwalte, das hinter den
vergidnglichen und bedingten Werten die ewigen und unbe-
dingten zu suchen sich getrieben fihle!).

Indessen die hier angestellten Erorterungen liber das Wert-
erleben und die aus ihm gefolgerte Geltung der Werte miissen
uns notwendig in die Sphédre der Werturteile hiniiberfiihren.
Denn wenn auch urspriinglich die Irfassung der Werte sich im
Bereiche des Alogischen, triebméissig, instinktméssig und vor
allem durch das Medium unserer Gefiihle volizieht, so kann
doch die Frage nach der Geltung der Werte nicht von ihren
Trégern, nicht auch von dem Verhiltnis der Werte zueinander
absehen. Damit aber sind wir in das Reich gedanklicher Be-
ziehungen eingetreten, deren Formulierung dem Urteil anheim-
gegeben ist. — Das logische Wesen der Werturteile darzulegen,
muss ich mir in dieser skizzenhaften Darstellung versagen. Ich
beschrinke mich auf ein paar Bemerkungen. Zunéchst sind die
Werturteile in ihrem grammatischen Aufbau von irgendwelchen
Sitzen, die einen wertindifferenten Sachverhalt formulieren, nicht
verschieden. Schon darin mag ein allerdings noch nachzupri-
fender Hinweis gefunden werden, dass auch das logische Gefiige
dieser Urteile von dem Gefiige der Seins- oder Wahrnehmungs-
urteile nicht verschieden ist. So ist es in der Tat. Das Urteil:
»ein sinnloser Zornausbruch wirkt abstossend® bringt logisch
nichts anderes zum Ausdruck, als dass zu dem Subjekt, dem
Affektvorgang, den ich als ,,Sinnloser Zornesausbruch“ be-
zeichne, das Priadikat, das den negativen Wert der Gefiithlsreaktion
des Betrachters schildert, in Beziehung gesetzt wird. Aber eben
dieser negative Wirkungswert, der an dem Subjekte haftet, wird
von dem Betrachter, der den im Subjekt geschilderten Vorgang
erlebt, in unmittelbarer Verbindung mit ihm vorgefunden, Und

1) Vgl hierzu W. Windelband, Das Heilige. Priludien. Bd. II, S. 303 f,
Eiuleitung in die Philosophie, S. 254.

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 1922. 8



— 106 —

das Urteil formuliert nur diese Tatsache: Die Immanenz des
negativen Wertpridikats an dem Subjekt. Es ist keine Rede
davon, dass, wie B. Erdmann in seiner logischen Elementarlehre
ausfuhrt?), das logische Subjekt an der Norm des Pridikats
gemessen wurde. Denn eine solche Messung wiirde eine Wert-
vergleichung voraussetzen, d. h. ich miisste den im Pridikat
angezeigten Wertverhalt erst dadurch bestimmen, dass ich ihn
zu einem Normwert in Beziehung setze und nun feststelle, ob
er ihm entspricht oder nicht. Dann aber wiirde das Werturteil
nicht einen unmittelbaren Sachverhalt zum Ausdruck bringen,
sondern das logisch vermittelte Ergebnis einer Wertvergleichung.
Eine solche Wertvergleichung und darin eingeschlossen eine
Bewertung des Wertens kann natiirlich ebenfalls im Werturteil
erfolgen. Aber dann stellt dieses bereits den logisch komplexen
Fall einer Beurteilung dar. Der Sachverhalt, wie er in der
einfachen Beziehung des Wert- oder Unwertpridikats aufl das
Subjekt vorliegt, wird erweitert, indem er als solcher mit einer
Norm verglichen wird, ein Vergleich, an den sich das Begehren
kniipft, das beurteilte Subjekt moge der Norm entsprechen.
Doch damit ist eine Modalitdt in der gedanklichen Erfassung
der Werturteile gegeben, die als solche nur einen begrenzten
Bezirk in ihrem Bereich umschliesst, eben den Bezirk der nor-
mativen Werturteile, — Im tlibrigen aber ist es unzuléssig, ,zu
sagen, dass die sogen. Werturteile an Stelle einer Seinsverbin-
dung eine Sollensverbindung, ein Soll-Sein zum Ausdruck
bringen* 2).

Doch dieser ganzen Theorie liegt eine weitere, uns fragwiirdig
erscheinende Theorie zugrunde, die letzten Endes der kanti-
schen Philosophie entstammt, die namlich, dass insbesondere
alle sittlichen Werte Normen darstellen. Wie die logische Ein-
heitsfunktion unseres Bewusstseins den rohen Stoff der Erfakh-

1) B. Erdmann, Logik, I% S. 8 S. 304 f, S. 462 ff.

%) M. Scheler, Der Formalismus in der Ethik und die materiale Wert-
ethik. Jahrbuch fiir Philosophie und phéinomenologische Forschung, II. Bd,,
1916, S. 43 f. — Mit der oben gegebenen Darlegung sind alle Werttheorien,
die den Wertbegriff und dieihn formulierenden Werturteile auf ein ,,Begehren,
Wollen oder Sollen zuriickfiihren, abgelehnt. So H. Maier, Psychologie des
emotionalen Denkens, S. 18, cf. 8. 259 und 594. Auch v. Ehrenfels, System
der Werttheorie, Bd. I, 8. 53, 65 u. a. Eine genauere Auseinandersetzung
mit dieser Theorie behalte ich mir fiir eine beabsichtigte Untersuchung
zur Werttheorie vor.



— 107 —

rung zur Erkenntnis umgestaltet, indem sie ihn allgemein dem
Begriff des Gesetzes unterwirft, so moralisiert dieselbe Einheits-
funktion das Triebleben unseres Willens, indem sie die Maximen
des Einzelwillens dem Prinzip einer allgemeinen Gesetzgebung
unterstellt. Es ist das stoische Moralprinzip nur ins Logisch-
Rationalistische iibersetzt. Denn das ouoloyovusvws zif giast {7y,
das heisst nichts anderes, als in jedem einzelnen Fall sich dem
in seiner allgemeinen Geltung logisch konstruierbaren Sitten-
gesetz fiigen, das letzten Endes nichts anderes als das Natur-
gesetz der intelligiblen Welt ist.

Wie konnen wir nun im Sinne der hier skizzierten kanti-
schen Auffassung die sittlichen Werturteile definieren? — Als
Urteile, in welchen wir die Normbestimmtheit unseres Willens
durch das Sittengesetz zum Ausdruck bringen. Darum sollen
diese Urteile mit dem Ethos der Verpflichtung behaftet sein, d. h.
sich unserem Bewusstsein mit dem Anspruch unbedingter Gel-
tung kundgeben, welchen Anspruch der kategorische Imperativ
formuliert. Zweifellos hat Kant damit ein bedeutsames Faktum
des sittlichen Erlebens in schirfste Beleuchtung gertickt. Nur
dass nicht alle sittlichen Wertverhiltnisse und die Urteile, die
sich auf sie beziehen, in den Bereich dieser Beleuchtung fallen.
Auch sittliche Wertverhalte konnen gleichsam mit einem inter-
esselosen Wohlgefallen aufgefasst werden. Erst die praktische
Willensbezogenheit, die nicht notwendig mit ihnen verbunden
zu sein braucht, schafft als Wirkungswert das Bewusstsein der
Verpflichtung, das sich unserem Bewusstsein, wo es objektiv
gefasst ist, in der Formel ,Das sollte so sein®, wo es subjektiv
gefasst ist, in der Form ,ich sollte so sein“ kundgibt.

Auch die religissen Werturteile sind von Kant im Grunde
genommen wie die sittlichen als Urteile tiber Normwerte for-
muliert worden. Schon seine beriihmte Definition der Religion
— Religion ist die Erkenntnis unserer Pflichten als gottlicher
Gebote!) — ist von dieser Auffassung getragen. Der wesent-
liche, ja der ausschliessliche Wert des Gottesbegriffs liegt darum
fir Kant darin, dass er der Garant fiir die Realisierung des
Sittengesetzes ist. Alle anderen gedanklichen und praktischen

'} Religion innerhalb der Grenzen der blossen Vernunft. IV. 1. Werke.
(Hartenstein) Bd. VI, 252 f. Kritik der praktischen Vernunft I, 2. 2. Haupt-
stiick V. Werke, Bd. V, 135.



— 108 —

Beziehungen ausser den sittlichen erscheinen ihm darum fiir
die Gestaltung des religiosen Lebens wertlos. — Es ist nur die
letzte Konsequenz der Kantischen Auffassung?!) der religiosen
Werturteile, wenn Fichte ihre metaphysische Geltung auf
die Deziehung zur sittlichen Weltordnung beschrinkt. Gott,
das ist wenigstens die von ihm zur Zeit des Atheismusstreites
vertretene Anschauung, ist nichts anderes als die hypostasierte
moralische Weltordnung?). Allerdings hat Fichte im Verlaufe
seiner weiteren Intwicklung selbst empfunden, dass ein aus-
schliesslich moralisch gefirbter Gottesbegriff die Fiille der
Werte nicht erreiche, die in ihm beschlossenliegen. Er hat
ihn daher ergéinzt und vertieft durch den Begriff des seligen
Lebens, dessen Prinzip in ihm gedacht und gefunden werden
sollte ¥). Damit ist Fichte wenigstens in der Deutung der
religiosen Werturteile hintibergeschritten zur emotional-affek-
tualistischen Anschauung der Romantiker. Doch wir lassen
diesen Faden vorlaufig fallen, um ihn sogleich, allerdings am
andern Ende, wieder aufzunehmen.

Zuniichst aber sei festgestellt, dass die wesentlich logisch
gerichtete Erklarung der sittlichen und religiosen Werturteile,
die wir bisher in den Kreis unserer Betrachtung zogen, die
diese Werte wesentlich als Normwerte betrachtet, in jeder Hin-
sicht als zu eng bezeichnet werden muss, flir die religidsen
Werturteile allerdings weit mehr noch als fiir die sittlichen.
Als ein Verdienst dieser Wertdeutung muss jedoch fiir die prak-
tische Werterfassung der sittlichen Werte die Voranstellung
des Pflichtgedankens bezeichnet werden, in der selbst wieder
ein Moment von hochstem Wirkungswerte liegt. Die Morali-
sierung der religivsen Werte, wie einseitig sie auch gehand-
habt werden mag, findet wenigstens seine Rechtfertigung darin,
dass die Beziehung der sittlichen zu den religiosen Werturteilen
auf alle Fille ein vordringliches Problem ist, wenn es gilt, den
metaphysischen Gehalt der religiosen Werturteile zu bestimmen.

) Sie ist dibrigens von Kant selbst schon angedeutet in den Vor-
lesungen iiber philosophische Religionslehre (herausg. v. Politz 1817), S. 135,
in der Definition: ,Gott ist gleichsam das moralische Gesetz selbst, aber

personifiziert gedacht.”.
%) ,,Uber den Grund unscres Glaubens an eine gottliche Weltregierung.*

Werke Bd. V, S. 175 ff.
%) Anweisung zum seligen Leben. Werke Bd. V, S. 401, 412.



— 109 —

Wir wenden uns nunmehr der vorwiegend psychologisch ge-
richteten Erklirung und Ableitung der sittlichen und religitsen
Werturteile zu. Ihre allgemeine Grundlage findet diese FEr-
klarung in der Annahme, dass die Werturteile tiberhaupt auf
personlicher Werthaltung und Schitzung beruhen und in solche
Wertung ausmiinden!). Die personliche Werthaltung aber soll
ihre Grundlage in bestimmten Gefiihlserlebnissen, in daraut
begriindeten Begehrungs- und Willensdispositionen finden. Es
ist in erster Linie die hedonistische, in weiterer Abfolge auch
die utilitaristische Ithik, die auf diesem Wege die sittlichen
Werturteile begriinden zu kénnen vermeinten. Der Utilitarismus
stellt den charakteristischen Typus der englischen Moralphilo-
sophie dar. Doch ist auch eine Anzahl deutscher Philosophen
in der Begriindung des Moralprinzips den gleichen Weg gegan-
gen, so Feuerbach, v. Gizycki, v. Ehrenfels und in gewissem
Ausmass auch Paulsen. Man kann sagen, dass auf dem Wege
der Durchbildung die Schwierigkeiten der Theorie gewachsen
sind. Ich muss es mir jedoch versagen, die subtilen Begriffe
und die vielfach ungemein komplizierten Tatsachen des sitt-
lichen Lebens, die sie zum Ausdruck bringen wollen, zu charak-
terisieren. Nur das sei gesagt, dass die auf dieser Grundlage
aufgebaute Ethik auf der einen Seite den Versuch macht, die
Gesamtheit der sittlichen Werturteile dadurch zur Einheit zu
bringen, dass sie sie dem Gedanken der Personlichkeitsbildung
unterstellt und als Ideal, dessen Wahrheit alle sittlichen Wert-
urteile zu bestitigen hétten, die Forderung der Vollkommen-
heit der Personlichkeit hinstellt. So Heinrich Maier in seiner
Psychologie des emotionalen Denkens?). In gleich gerichteten
Austithrungen hat H. Cornelius in seiner Einleitung in die Philo-
sophie eine Einheitsformel aufgestellt, zu der sich alle sittlichen
Werturteile in Beziehung setzen lassen sollen. Sie ist nach
Kants Vorbild in Imperativform gebracht und lautet: ,Handle
so, dass dein Ziel nach dem Stande deiner Erfahrungen als
das positiv wertvollste unter allen moglichen Zielen erscheint?).*

') Reischle, Werturteile und Glaubensurteile, S. 78. Vgl. auch H. Maier
a. a. 0. S. 259, 646. Meinong, Untersuchungen zur Werttheorie, S. 68 f., 72,
163, Jaspers, Psychologie der Weltanschauungen, S.191. F. Krueger, Der
Begriff des Absolut-Wertvollen, S. 42 f.

*) Psychologie des emotionalen Denkens, S. 768.

%) Einleitung in die Philosophie, 1903, S. 349 f.



— 110 —

Diese Formel wendet sich an das einzelne, werthaltende und
Werte verwirklichende Subjekt und ist insofern individualistisch;
— ihr zur Seite geht nun eine andere Formel, fiir welche man
ebenfalls eine psychologische Begriindung versucht hat, aber
sie ist kollektivistisch gefasst. Ihre Hauptvertreter sind die
englischen Utilitarier. Sie fordert in der Hutchesonschen Fas-
sung, die dann Bentham spéter popularisiert hat, das grosste
Glick der grossten Zahl!) (the greatest happiness of the greatest
number). Beiden Formeln, der individualistischen wie der kol-
lektivistischen ist gemeinsam, dass sie empiristische Schitzungs-
werte zum Prinzip der Moral erheben: eine Handlung, ein
Willensakt, eine Gesinnung soll dann als moralisch gelten, wenn
sie fiir mich das nach meiner Erfahrung wertvollste Ziel ver-
wirklichen hilft, oder wenn sie dazu beitrigt, das grosste Glick
der grossten Zahl zu sichern. Beide Schétzungen sind jedoch
undurchftihrbar, die individualistische, die die personliche
Lebenserfahrung zu Rate zieht, weil die vergleichende Ab-
schatzung der Befriedigung, die verschiedene mégliche Lebens-
ziele in mir auslosen, der Selbsttéduschung, und zwar der gewollten
und ungewollten, Tir und Tor offnen, die kollektivistische,
weil sie die Formel eines Ideologen ist, die niemals durch real
bestimmbare Werte ausgefiillt werden kann. Die Formel von
Cornelius hat zudem den Nachteil, dass sie uns ratlos im Stiche
lasst, wenn ein bisher noch unerfahrener hoherer Lebenswert
in unser Leben eintritt. Ihn koénnen wir ja mit den Werten,
die wir aus friherer Frfahrung kennen und in Werturteilen
festgelegt haben, nicht wiirdigen. Die Formel miisste also unser
sittliches Lieben zur Erstarrung bringen, wenn wir sie gelten
liessen, oder sie versagt gegeniiber der immer neu sich gestal-
tenden Problematik des sittlichen Lebens. — Aber wir brauchen
sie nicht gelten zu lassen, weil ihre psychologische Grundlegung
verfehlt ist. Es ist eben nicht so, dass die sittlichen Werte erst
durch unser emotionales Erleben, durch die schéitzende Ver-
gleichung unserer Gefiihlserlebnisse oder durch unser Begehren,
wie von Ihrenfels meint, geschaffen werden: sie sind vielmehr,
wie namentlich Scheler in seinem Werke iiber ,den Formalis-
mus in der Ethik und die materiale Wertethik“ gezeigt hat?),

1y B ﬂberweg‘, Geschichte der neueren Philosophie, 11. Aufl., bearbeitet
von Oesterreich. S. 558.
) A a. 0. 8. 415 1., 436, 463 f.,, 470, 441 {.



— 111 —

die a priori gegebenen Bestimmungsgrinde unserer Werthal-
tungen; sie leiten unser Fiihlen und Streben; sie sind die Vor-
aussetzungen fiir das Sollen, das unser Wille empfindet, wenn
er sie in den Bereich seiner Zwecktiitigkeit zieht. — Nur darin
hat der Psychologismus recht: die emotionalen Erlebnisse sind
der Erkenntnisgrund fir die Werte sund ihr Verhéltnis; sie sind
aber nicht ihr Wesensgrund.

Ebenso scheitert die psychologische Ableitung und Begriin-
dung der religiosen Werturteile. Sie hat eine lange Geschichte.
Schon bei Epikur und in dem in seinem Geiste verfassten Lehr-
gedicht des Titus Lucretius Carus ,De rerum natura“ taucht
sie auf!): die Furcht hat den (Gotterglauben geschaffen. Fast
mit den gleichen Worten tibernimmt sie aus der antiken Tra-
dition Hobbes %): ,Metus potentiarum invisibilium . . . religio est.“
Aber wihrend hier die Religion wesentlich aus einem Affekt
von durchaus negativem Lustwert hergeleitet und entsprechend
auch selbst negativ gewertet wird, haben sich die modernen
Erkliarer der religiosen Werturteile von dieser Iinseitigkeit
freigehalten. Thr Vorbild ist Ludwig Feuerbach?®). Thm zufolge
vergegenstindlicht der Menschin den religiésen Werten sein eige-
nes Wesen. Er steigert und projiziert die in ihm vorhandenen
Wunschtendenzen ins Unendliche und gibt ihnen in den von ihm ge-
schaffenen Glaubenswerten Erfilllung. Der tiefste, wahrste, merk-
wiirdigste Ausspruch christlichen Glaubens ist nach ihm das
Wort Sebastian Franks: ,Gott ist ein unaussprechlicher Seufzer,
im Grunde der Seelen gelegen.“ Also, die im lebendigen Gefiihl
gesicherte Erfillung einer unendlichen Sehnsucht, das ist nach
Feuerbach der hochste religiose Wert. Die Glaubensurteile, die
diesen Wert darstellen, dem Verstindnis zugéinglich machen
wollen, konnen ihn nur verfliichtigen, indem sie ihn aus der
Sphére des Gefiihls in die niichterne Sprache des abstrakten
Denkens ibersetzen. Fraglich ist allerdings nur, ob nicht
Feuerbachs Theorie viel mehr noch zu dieser Verflichtigung

1) 1. 62 f. Vgl hierzu auch die in Langes Geschichte des Materialis-
mus I, 101 (5. Aufl.) zitierten Virgilverse.

?) Leviathan cap. 6.

®) Zum folgenden vgl. Wesen des Christentums. 3. Aufl. 1849. (Werke
Bd. VIL) S. 26 f. 34, 39, 61, 93, 99, 103, 173, 174 (hier das Zitat aus Frank),
179, 213, 249. Wesen der Religion. 1851. (Werke Bd. VIIL) S. 297, 300, 318,
322, 332, 355, 411, 460 u. a.



— 112 —

beitriagt, insofern sie die religiosen Werturteile nur noch als
subjektive Illusionen gelten lasst. — Im Zusammenhang mit
seiner voluntaristischen Lebensphilosophie hat Heinrich Maier
die Feuerbachsche Theorie, wenn auch nicht ohne betracht-
liche Modifikationen wiederholt. Bei den Glaubensurteilen, so
fithrt er aus, handelt es sieh um affektive Tatsachendeutung?).
Fir diese bilden Vorstellungen von Giitern und Ubeln, an welche
sich Werturteile anschliessen, den Ausgangspunkt. An diese
kniipft sich nun das Gefiihl, dass die vorgestellten Giiter oder
Ubel nicht vom Willen und Handeln des Erlebenden abhingig
sind. Dieses Passivgefiithl fiihrt dann weiter zu dem affektiven
Schluss, fiir den die religiose Phantasie die vermittelnden Glieder
zur Verfigung stellt, wonach die Giiter und Ubel als Wirkungen,
d. h. als Folgen von Handlungen miichtiger, ins Menschenleben
eingreifender, freundlich oder feindlich gesinnter Wesen vor-
zustellen seien. Aber auch diese affektiven Denkakte suchen
Verbindung mit den Objekten der Erfahrungswirklichkeit, wie
insbesondere die primitiven Religionsformen des Fetischismus,
Animismus und Totemismus zeigen sollen ). Indessen diese Be-
miihungen, die Glaubensvorstellungen zu objektivieren, sie in
der Erkenntniswirklichkeit zu verankern, erweisen sich vor

dem Richterstuhl psychologisch orientierter Erkenntniskritik
" als unhaltbar, denn vor ihm erscheinen sie als Illusionen, welche
die affektive Phantasie zum Zweck der Befriedigung bestimmter
Begehrungen erdichtet hat. Von Glaubens- oder Gemiitsurteilen
kénnen wir darum nur im Sinne von Illusionsurteilen reden 3).

Die hier skizzierte Theorie ist, wenn auch mit mannig-
fachen Abwandlungen, von einer Reihe von modernen Psycho-
logen vertreten worden. — Merkwiirdig ist es nun, dass auch
eine Anzahl einflussreicher protestantischer Theologen, voran
Albrecht Ritschl, sie sich, wenigstens in ihren prinzipiellen
Grundlagen, angeeignet haben. Denn auch er verweist die
Glaubensurteile aus dem Reiche des Seins, mit dem die Meta-
physik sich zu befassen hat; — sie sind Werturteile, in welchen
der Mensch seiner weltliberlegenen Stellung im Reiche Gottes

1) Peychologie des emotionalen Denkens, S. 515 f, 512, 514.
) A, a. O, S. 520 ff.
5 A. a. O, S. 555.



— 113 —

gewiss wird!). — Die damit vollzogene Ablosung der Welt der
Werte von der Welt unserer sinnlich gebundenen Erfahrung
scheint mir jedech ein fiir die praktische Geltung dieser Werte
sehr bedenklicher Schritt. Wohl riicken sie in die Sphire des
Idealen hinauf, in der sie, wie die Gesetze des logischen und
des mathematisch konstruierenden Denkens unantastbar gelten.
Doch wie sehr damit auch die Geltung der religiosen Wert-
urteile gesichert zu werden scheint, sie erkaufen diesen Vorteil
mit der Notwendigkeit, die sinnliche, anschauliche Welt, auch
die Welt unserer naturalen Triebe und Begehrungen, sich selbst
oder vielmehr einer mechanischen Gesetzmaissigkeit iberlassen
zu miissen, die, unbekiimmert um Werte und ohne nach den
Bediirfnissen unseres Gemiites zu fragen, nur sich selbst ver-
wirklicht. Dadurch aber wird in die Lebenswirklichkeit, deren
Glieder wir sind, ein heilloser Riss hineingebracht. Die Welt
wird entseelt und wertarm; sie bietet dem religiosen Wert-
empfinden nichts mehr oder nur noch die Moéglichkeit, sich
durch den Gegensatz zu ihr das Erlebnis der Gottesgemein-
schatt zu vertiefen. Dadurch aber wird ein Dualismus der
Welt- und Wertbetrachtung erzeugt, der die Welt entgottert,
den religitsen Glauben aber in eine asketische Stimmung hin-
eintreibt, in der er mit der Welt, die fiir ihn nichts anderes
als ,Welt* ist, nichts mehr anzufangen weiss. Gewiss sind das
Stimmungen, die in der altchristlichen Literatur mit starkstem
Nachdruck vertreten worden sind; sie weisen tliberdies auf eine
grundlegende Antinomie unseres religivsen KErlebens hin, eine
Antinomie, deren Tragik, wie wir zugestehen, auf keinen Fall
vollig ausgeglichen werden kann. Doch diese Antinomie zur
Voraussetzung der religiosen Werterkenntnis machen, deren
Bedingungen so ausgestalten, dass die Welt des Seins und die
Welt der Werte als einander ausschliessende Gegensétze und
Betrachtungsweisen sich gegeniibergestellt werden, das scheint
mir ein Verfahren zu sein, iiber das die philosophische Besin-
nung sich irgendwie hinausgetrieben fiihlen muss. Denn es zer-
setzt die Grunderfahrung, in der schliesslich alle Funktionen
wurzeln, mit deren Hilfe wir uns das Wirkliche verstidndlich
zu machen suchen: die Erfahrung des Lebens.

! A. Ritschl, Die christliche Lehre von der Rechtfertigung und Ver-
sohnung. 2. Aufl. 1883. 111, S. 189 ff. Vgl hierzu auch M. Reischle, Wert-
urteile und Glaubensurteile, S. 88 ff.



— 114 —

Denn hier begegnen sich in der Tat Wert und Sein in
dauernder Verschlingung. Hier spielen sich ihre Kimpfe und
Gegensiitze ab; hier aber vollzieht sich auch ihr Ausgleich und
ihre Verschmelzung. Denn nur aus solchen Verschmelzungen
von Werten und Seinsgegebenheiten lassen sich die dinglichen und
institutionellen Wertgegebenheiten erkliren, die wir als , Gliter”
bezeichnen. Wir wollen versuchen, an ein paar Beispielen das vor-
liegende Verhaltnis zu erlautern: Wie aus den primitiven Bedurf-
nissen des Schutzes von Leben und Eigentum, wie ausgemeinsamen
wirtschaftlichen Interessen die Verbindung erwéachst, die uns
geschichtlich zuerst in der Horde begegnet, die sich dann zur
Volksgemeinschaft erweitert und nun im Staats- und Rechts-
gedanken die ideale Grundlage ihres Gemeinschaftslebens findet,
wie die Geschlechts- und Familiengemeinschaft in der Ehe zu
einem der hochsten Giiter sittlichen Gemeinschaftslebens um-
gewandelt ist, wie endlich aus ebenso urspriinglichem Mittei-
lungs- und Verkehrsbediirfuis die Sprache erwéchst, um als-
bald der Triger feinsinnigster logischer, wundervollster édstheti-
scher Werte zu werden, so erscheint auch den ausseren Formen,
Kulthandlungen, Symbolen, Worten des religiosen Lebens ein
Wert eingegossen, den nur verstehen und begreifen kann, wer
im unmittelbaren Erleben ihn selbst ergriffen hat. Wer von
aussen her an diese Dinge herantritt, der findet als Religions-
historiker nicht viel anderes als eine Fille von Seltsamkeiten
und Monstrositéten, als Religionspsychologe redet er von befrie-
digten Wunschtendenzen und affektiven Denkakten oder er
erklart den Zustand religioser Ekstase als Choclihmung?t)., —
Und doch kommt man mit solchen Erklirungen an die Sache
nicht heran, an das spezifische Geheimnis des religiosen Wertes,
das von unseren Winschen und unserer Sehnsucht gesucht
und gefunden wird, das unser Affektleben durchschauert?).

Verstanden wird darum der religitse Wert in seiner Tiefe
nur von dem Mystiker. -— Ihm wird zugleich in der Uberwertig-
keit dieses Erlebnisses im Vergleich zu andern Lebenswerten
gewiss, dass hier die absolut hochste Form des Werterlebens
gegeben ist. DBegriinden allerdings ldsst sich diese Gewissheit
nicht, denn sie ruht in sich selbst. Ja, sie lisst sich, da die

1) So K. Groos, Das Seelenleben des Kindes. 1911. S. 321.
) Fiir die Ausdeutung dieser Erlebnisse siehe besonders R. Otto, Das
Heilige. 5. Auflage. 1920.



— 115 —

Erlebnisdisposition fiur sie individuell ist, kaum von anderen
nacherleben und dies um so weniger, weil der irrationale Cha-
rakter dieser Erlebnisse ihre Ubersetzung in die Sprache der
Logik unmdéglich macht. Die religiosen Werturteile koénnen
darum wohl den absoluten und hochsten Wertcharakter des
Heiligen behaupten, aber sie kénnen ihn nicht augenscheinlich
machen. — In diesem besonderen Falle bestitigt sich die im
Eingang unserer Erorterungen aufgestellte Behauptung, dass
der absolute Charakter der Werterlebnisse ihre empirisch all-
gemeine Geltung nicht einschliesst.

Allerdings mit einer Einschrankung und einem Vorbehalt
werden wir auch diese Behauptung versehen miissen. Die
Lebenswirklichkeit, die uns umgibt und die wir denkend und
wertend zu erfassen und zu deuten streben, ist, so fordert es
schon ein Postulat des logischen Denkens, in ihrem letzten
Grunde eine einheitliche. Die verschiedenen Aspekte, die darum
von ihr gewonnen werden, sind doch nicht so verschieden, dass
sich daraus eine individualistische Zersetzung der Einheit des
Weltbildes ergeben miisste. Vielmehr ist trotz aller Zersplitte-
rung der Meinungen in Einzelfragen eine Ubereinstimmung in
der Erfassung der Wesensziige, und zu diesen gehoren die
Werte, nicht ausgeschlossen. Ja, insofern wir alle Glieder einer
Lebenswirklichkeit sind, diirfen wir voraussetzen, dass sich
diese Einheit auch in unserem Erkennen und Werthalten wieder-
spiegelt und daher fir das theoretisch wie fiir das praktisch
bestimmte Denken die Notigung mit sich fithrt, diese sachlich
geforderte Einheit anzuerkennen. Diese Voraussetzung erlaubt
uns nun auch die weitere Annahme, dass es moéglich sein muss,
trotz der individualistischen Zersetzung der religiosen Wert-
haltungen den letzten und tiefsten Sinn des religiosen Wertes
in gleicher Weise zu erleben oder wenigstens nachzuempfinden.
Dass dieser Sinn aber nur durch eine Verbindung des religiosen
mit dem sittlichen Werte, der Idee des Gottlichen mit der Idee
des Guten erreicht werden kann, das scheint mir als eine letzte
Gewissheit religioser Werterfahrung festzustehen. In dem aus-
deutenden Verstiindnis dieser Erfahrung gehen dann allerdings
die Geister sogleich wieder auseinander, insofern sich daran
die Frage kniipft, ob die sittlichen Werte ausschliesslich von
dem religiésen Prinzip gefordert und getragen werden (wie die
Autoritdtsmoral: Duns Scotus u. a. behaupten), oder ob sie in



— 116 —

ihm wesenhaft wurzeln (Plato, Thomas von Aquin u. a.), oder
ob endlich das Verhéaltnis umgekehrt liegt und die sittlichen
Werte uns erst zur Erfassung der religitsen verhelfen, ja, dass
diese im Grunde nichts anderes als eine Hypostasierung der
sittlichen Wertordnung sind (Kant, Fichte). Indessen diese
Fragen lassen sich aus der Beziehung der religiosen auf die
sittlichen Werturteile allein nicht losen; sie bediirfen zu ihrer
Losung der Beiziehung weiterer, insbesondere kosmologischer
Kategorien. Sie fithren damit zu weiteren metaphysischen und
religionsphilosophischen Problemen hiniiber, wie das Problem
der Schopfung, das Problem der Zweckerfiillung des Lebens,
das Problem des Bosen, der Theodizee u. a. Deren Erorterung
aber wiirde den Rahmen des gedanklichen Zusammenhangs,
den diese Vorlesung entwickeln wollte, weit lberschreiten.

R. KEUSSEN.




	Sittliche und religiöse Werturteile : Antrittsvorlesung gehalten bei der Habilitation als Privatdozent für Philosophie an der philosophischen Fakultät der Universität Köln

