
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 12 (1922)

Heft: 2

Artikel: Sittliche und religiöse Werturteile : Antrittsvorlesung gehalten bei der
Habilitation als Privatdozent für Philosophie an der philosophischen
Fakultät der Universität Köln

Autor: Keussen, R.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403968

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403968
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


101

Sittliche und religiöse Werturteile.
Antrittsvorlesung gehalten bei der Habilitation als Privatdozent flir Philosophie

an der philosophischen Fakultät der Universität Köln*).

Die Wirklichkeit, in der wir leben, die unser Bewusstsein
umschliesst, wird von uns in einer doppelten Beziehung erlebt,
einmal als ein Faktum, als eine Fülle von Gegebenheiten, die

unser Verstand logisch zu bewältigen versucht. Das Ergebnis
dieses Versuchs stellt sich uns in Seins- und Kausalurteilen dar.
Doch die Gegebenheiten des Wirklichen verraten uns ausser
dem rational Verständlichen in ihnen noch eine weitere Tiefe,
deren Gehalt sich zunächst nur unserem Gefühl zu offenbaren
scheint. Denn mit diesem ergreift unser Bewusstsein den Wert
des Wirklichen und gewinnt damit eine Beziehung zu ihm, die
uns erst den Sinn, der in ihm ruht, erschliesst. — Wie
tiefgreifend nun auch in Hinsicht auf seine psychologische
Vermittlung wie auf seinen logischen Charakter sich der Unterschied

zwischen dem Wirklichen als Sein und dem Wirklichen
als Wert darstellen mag, so finden doch Verschiebungen zwischen
beiden, das Wirkliche erfassenden Gebieten des Erlebens, statt..
Der WTert haftet am Sein und dieses erscheint nun wTerterfüllt,
wird selbst zu einem Wert, und umgekehrt, der Wert verdinglicht

sich. Er verschmilzt in der gedanklichen Form, in der
Sitte, in der kultischen Handlung so sehr mit einem Seinsgehalt,
dass er schliesslich selbst in die Reihe der seinshaften Gegebenheiten

einrückt und dafür gilt, weil sein Dasein gleichsam
greifbar und sichtbar geworden ist. Der Wert wird alsdann im
Gegebenen gesucht und gefunden. — Liegt nun in dieser
psychologischen Verschiebung des Verhältnisses von Wertgehalten

') Der Text der Vorlesung, deren Druck einstweilen zurückg-estellt
wurde, hat inzwischen einige Erweiterungen erfahren.



— 102 —

und Seinsgehalten, vermöge deren beide miteinander verschmolzen

erscheinen, eine zufällige Verbindung an sich heterogener
Bestände des Wirklichen vor, oder finden wdr in diesem Erlebnis

einen Hinweis darauf, dass Sein und Wert in einer
notwendigen Beziehung zueinander stehen, dass die Werte im Sein

wurzeln und aus ihm abfliessen oder dass umgekehrt das Sein

erst durch den werterfüllten Willen gesetzt wird — Eine
Erörterung dieser Fragen würde uns in die Tiefe metaphysischer
Besinnung hineinführen und diese würde ein Wagnis sein, wenn
wir nicht zuvor bestimmte Vorfragen gestellt und erledigt haben,
die dem metaphysischen Denken erst die Wege weisen können.

Zu diesen Vorfragen müssen wir in erster Linie die Frage
nach der Geltung der Werte zählen und zwar soll diese Frage
nicht nur als eine quaestio facti, sondern als eine quaestio iuris
gestellt werden. Sie soll uns also auffordern, den Anspruch auf
Geltung für die Werte zu begründen. In dem Sinne also können
wir den bedenklichen Satz aus Hebbels Gygestragödie
wiederholen1): „Man soll nicht immer fragen: Was ist ein Ding?
Zuweilen auch was gilt's ?" Indessen, so führt der grosse Tragiker
aus, diese Frage, indem sie an Dinge rührt, in welchen die
Welt höchste Werte verkörpert sieht, ist gefährlich genug, —
sie weckt die Welt aus dem Schlummer, in welchem sie beseligt
ruht und täglich neue Kräfte sammelt für die Aufgaben, die
das Leben stellt. Mit einer gewissen Scheu hat darum das
fromme Empfinden zu allen Zeiten die Frage nach der Geltung
der Lebenswerte betrachtet, als fürchte es, Unantastbares zu
berühren, Heiliges durch zudringliche Neugier zu entweihen.—
Gewiss ist diese Haltung verständlich genug —, aber sie wird
für die Lebenswerte, die sie schützen möchte, selbst wieder
gefährlich — wenigstens für ihre soziale Geltung —, wenn sie

nicht mehr auf allgemeine Anerkennung rechnen darf, wenn
vielmehr die aus ihrem Schlummer erwachte Welt die Geltung
der in Frage stehenden Lebenswerte vor die Kritik ihres
wachen Bewusstseins stellt und durch diese Kritik zersetzt. Dann
wird wenigstens das philosophische Bewusstsein, sofern es sich
diesen Lebenswerten verbunden fühlt, nicht umhin können, sich
Rechenschaft zu geben über die Erlebnisgegebenheit und das
Recht der Geltung dieser Werte.

J) Gyges und sein Ring, V. Aufzug



— 103 —

Die Frage nach ihrer Erlebnisgegebenheit aber kann in einem
doppelten Sinne verstanden werden. — Sie kann zunächst
bezogen werden auf die besonderen Ausdrucksformen, die diese

Werte durch die Beziehung auf ihre psychologischen,
ethnographischen und historischen Träger angenommen haben. Sie

kann aber auch absolut verstanden werden, d. h. ich kann von
der individual- oder sozialpsychologischen Einstellung auf
bestimmte Werte, soweit diese Einstellung durch psychologische
oder historische Relativitäten gebunden ist, absehen und die
Werte als etwas Absolutes betrachten, dessen Bestand keineswegs

von der Anerkennung eines auf sie bezogenen Bewusstseins

abhängig ist. Die Werte ruhen dann gleichsam in sich
selbst. Sie bestimmen die Lebenswirklichkeit, die uns umgibt,
oder sollten sie doch bestimmen, werden aber nicht von ihr
bestimmt. Sofern sie von einem wertenden Bewusstsein erfasst
werden, erscheinen sie diesem wie absolute, unumstössliche
Tatsachen oder als Normen, die es nicht verrücken kann. Damit
ist naturgemäss auch ihr Geltungsanspruch festgelegt. Er ist es,
auch wenn der absolut empfundene Wert zunächst nur von
einem einzelnen erfasst werden sollte. Denn die Evidenz, mit
der sich ihm die absolute Geltung des Wertes kenntlich macht,
kann anderen noch verhüllt sein. Somit kann die psychologisch
bedingte Werterfassung hinter der metaphysisch begründeten
Wertgeltung zurückbleiben ; sie kann insbesondere zu einer
Deklassierung- höherer Werte gegenüber den niederen führen.
Allein auch wo eine Angleichung der psychologischen Wertung
an den objektiven Wertstand erreicht wird, bleibt sie nur zu
oft das Vorrecht „Auserwählter", der genialen Begabung, des
sittlichen Heros, des religiösen Propheten. Es ist, worauf
besonders Scheler hingewiesen hat, keine Gewähr gegeben, dass
ihre Werterkenntnis nun von anderen werterfassenden Subjekten
ohne weiteres nacherlebt und in solchem Nacherleben bestätigt
werden könnte. Die objektive Geltung dieser Werterlebnisse
schliesst ihre empirisch allgemeine Geltung nicht ein. Er schliesst
sie darum nicht ein, weil eben die werterfassenden Subjekte
keineswegs, wie ein rationalistisches Vorurteil anzunehmen
geneigt ist, als gleichwertige Faktoren in den Prozess der
Wertaneignung- eintreten. Wenn Locke gegen die kartesianische Lehre
von den angeborenen Ideen eingewandt hat, Kinder und
ungebildete Leute wären sich der logischen Axiome und der mo-



— 104 —

rauschen und religiösen Grundwahrheiten nicht bewusst*), so

stimmt an dieser Kritik wenigstens die Tatsache, dass diese
Sätze gewiss nicht als ursprüngliche absolute Gegebenheiten
dem menschlichen Geiste bewusst sind. Sie setzen vielmehr eine
bestimmte Stufe theoretischer und sittlicher Reife für ihre
Erfassung voraus. Die Wertdifferenz der Subjekte überträgt sich
eben auf den Modus ihrer Werterfassung-. Daraus ergibt sich
unter Umständen ein völliges Versagen selbst gegenüber
solchen Werten, die sich einer wenigstens relativ allgemeinen
Anerkennung und Geltung erfreuen. Die auf das normale Empfinden
fast grauenhaft wirkende Abstumpfung des sittlichen Gefühls
in den sogen. Fällen von moral insanity möge hier als Beispiel
genannt werden2). Dass auch auf ästhetischem Gebiete ähnliche
Ausfallserscheinungen der emotionalen Reaktionsfähigkeit
beobachtet werden, ist bekannt genug. Es gibt in der Tat Naturen,
für welche eine Beethovensche Symphonie nichts als ein störender
Lärm ist. Dass endlich auch auf religiösem Gebiet entsprechende
Erscheinungen vorliegen, dass wir bei intellektuell höchst
begabten Denkern auf eine fast völlige Indifferenz gegenüber den

religiösen Werten stossen können, scheint zweifellos. Humes'
Dialoge über die natürliche Religion und der berühmte Schlusssatz

des Inquiry concerning the human understanding sind
augenscheinlich der Ausdruck einer solchen Geistesverfassung.
— Ziehen wir aus diesen Beispielen das allgemeine Ergebnis,
so müssen wir zugestehen: Die objektive Geltung bestimmter
Werte schafft keineswegs ein Präjudiz für ihre gleichmässige
Erfassung. Diese Tatsache, wenn sie auch psychologisch erklärlich

sein mag, bedeutet für die ethische und metaphysische
Betrachtung gewiss ein schwerwiegendes Problem, das ich
indessen hier nur streifen, nicht erörtern kann. — Anscheinend
leichter gestaltet sich die Lösung des Geltungsproblems für die
Werte dann, wenn man ausgehend von den historisch und
psychologisch bedingten Ausdrucksformen der Werte, von der
Relativität ihrer Träger, mögen diese nun Güter oder Personen
sein, von vornherein keine weitergehenden Ansprüche an die
Geltung dieser Werte stellt, sondern sich im höchsten Falle mit

') Essay concerning human understanding, I, 2, §§ 5, 12, 13, 26, 27;
I, 3, § 22; I, 4, §§ 2, 3; I, 4, §§ 9, 16.

2) Cf. 0. Liebmann, Zur Analysis der Wirklichkeit2, S.654. — P. Pollitz,
Die Psychologie des Verbrechers, 1909, S. 69.



— 105 —

der empirischen Allgemeinheit ihrer Geltung begnügt. Dass im
übrigen im Wechsel der Zeiten auch die Werte selbst in ihrer
Geltung Wandlungen erfahren, daran nimmt diese Auffassung
keinen Anstoss. Wohl aber genügt dieser Relativismus der
Wertschätzung nicht dem tatsächlichen Befund des Wertbewusstseins,
insofern dieses immer wieder über die psychologischen und
zeitgeschichtlichen Bedingtheiten der Wertgeltung hinausschreitet
und sein Vorgehen damit begründet, dass hier eine immanente
Notwendigkeit des Wertbewusstseins obwalte, das hinter den

vergänglichen und bedingten Werten die ewigen und
unbedingten zu suchen sich getrieben fühle ').

Indessen die hier angestellten Erörterungen über das
Werterleben und die aus ihm gefolgerte Geltung der Werte müssen
uns notwendig in die Sphäre der Werturteile hinüberführen.
Denn wenn auch ursprünglich die Erfassung der Werte sich im
Bereiche des Alogischen, triebmässig, instinktmässig und vor
allem durch das Medium unserer Gefühle vollzieht, so kann
doch die Frage nach der Geltung der Werte nicht von ihren.

Trägern, nicht auch von dem Verhältnis der Werte zueinander
absehen. Damit aber sind wir in das Reich gedanklicher
Beziehungen eingetreten, deren Formulierung dem Urteil
anheimgegeben ist. — Das logische Wesen der Werturteile darzulegen,
muss ich mir in dieser skizzenhaften Darstellung versagen. Ich
beschränke mich auf ein paar Bemerkungen. Zunächst sind die
Werturteile in ihrem grammatischen Aufbau von irgendwelchen
Sätzen, die einen wertindifferenten Sachverhalt formulieren, nicht
verschieden. Schon darin mag ein allerdings noch nachzuprüfender

Hinweis gefunden werden, dass auch das logische Gefüge
dieser Urteile von dem Gefüge der Seins- oder Wahrnehmungsurteile

nicht verschieden ist. So ist es in der Tat. Das Urteil:
„ein sinnloser Zornausbruch wirkt abstossend" bringt logisch
nichts anderes zum Ausdruck, als dass zu dem Subjekt, dem
Affektvorgang, den ich als „sinnloser Zornesausbruch"
bezeichne, das Prädikat, das den negativen Wert der Gefühlsreaktion
des Betrachters schildert, in Beziehung gesetzt wird. Aber eben
dieser negative Wirkungswert, der an dem Subjekte haftet, wird
von dem Betrachter, der den im Subjekt geschilderten Vorgangerlebt,

in unmittelbarer Verbindung mit ihm vorgefunden. Und

*) Vgl. hierzu W. Windelband, Das Heilige. Präludien. Bd. II, S. 303 f.
Einleitung in die Philosophie, S. 254.

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 1922. 8



— 106 —

das Urteil formuliert nur diese Tatsache: Die Immanenz des

negativen Wertprädikats an dem Subjekt. Es ist keine Rede
davon, dass, wie B. Erdmann in seiner logischen Elementarlehre
ausführtx), das logische Subjekt an der Norm des Prädikats
gemessen wurde. Denn eine solche Messung würde eine
Wertvergleichung voraussetzen, d. h. ich musste den im Prädikat
angezeigten Wertverhalt erst dadurch bestimmen, dass ich ihn
zu einem Normwert in Beziehung setze und nun feststelle, ob

er ihm entspricht oder nicht. Dann aber würde das Werturteil
nicht einen unmittelbaren Sachverhalt zum Ausdruck bringen,
sondern das logisch vermittelte Ergebnis einer Wertvergleichung.
Eine solche Wertvergleichung und darin eingeschlossen eine

Bewertung des Werfens kann natürlich ebenfalls im Werturteil
erfolgen. Aber dann stellt dieses bereits den logisch komplexen
Fall einer Beurteilung dar. Der Sachverhalt, wie er in der
einfachen Beziehung des Wert- oder Unwertprädikats auf das

Subjekt vorliegt, wird erweitert, indem er als solcher mit einer
Norm verglichen wird, ein Vergleich, an den sich das Begehren
knüpft, das beurteilte Subjekt möge der Norm entsprechen.
Doch damit ist eine Modalität in der gedanklichen Erfassung
der Werturteile gegeben, die als solche nur einen begrenzten
Bezirk in ihrem Bereich umschliesst, eben den Bezirk der
normativen Werturteile. — Im übrigen aber ist es unzulässig, „zu
sagen, dass die sogen. Werturteile an Stelle einer Seinsverbindung

eine Sollensverbindung, ein Soll-Sein zum Ausdruck
bringen" 3).

Doch dieser ganzen Theorie liegt eine weitere, uns fragwürdig
erscheinende Theorie zugrunde, die letzten Endes der kantischen

Philosophie entstammt, die nämlich, dass insbesondere
alle sittlichen Werte Normen darstellen. Wie die logische
Einheitsfunktion unseres Bewusstseins den rohen Stoff der Erfah-

>) ß. Erdmann, Logik, 12, S. 8, S. 304 f., S. 462 ff.
') M. Scheler, Der Formalismus in der Ethik und die materiale Wertethik.

Jahrbuch für Philosophie upd phänomenologische Forschung, II. Bd.,
1916, S. 43 f. — Mit der oben gegebenen Darlegung sind alle Werttheorien,
die den Wertbegriff und die ihn formulierenden Werturteile auf ein „Begehren,
Wollen oder Sollen" zurückführen, abgelehnt. So H. Maier, Psychologie des
emotionalen Denkens, S. 18, cf. S. 259 und 594. Auch v. Ehrenfels, System
der Werttheorie, Bd. I, S. 53, 65 u. a. Eine genauere Auseinandersetzung
mit dieser Theorie behalte ich mir für eine beabsichtigte Untersuchung
zur Werttheorie vor.



— 107 —

rung zur Erkenntnis umgestaltet, indem sie ihn allgemein dem

Begriff des Gesetzes unterwirft, so moralisiert dieselbe Einheitsfunktion

das Triebleben unseres Willens, indem sie die Maximen
des Einzelwillens dem Prinzip einer allgemeinen Gesetzgebung
unterstellt. Es ist das stoische Moralprinzip nur ins Logisch-
Rationalistische übersetzt. Denn das ôfioXoyovi.isva)ç xfj cpvasi Çfjv,

das heisst nichts anderes, als in jedem einzelnen Fall sich dem
in seiner allgemeinen Geltung logisch konstruierbaren Sittengesetz

fügen, das letzten Endes nichts anderes als das Naturgesetz

der intelligiblen Welt ist.

Wie können wir nun im Sinne der hier skizzierten kantischen

Auffassung die sittlichen Werturteile definieren? — Als
Urteile, in welchen wir die Normbestimmtheit unseres Willens
durch das Sittengesetz zum Ausdruck bringen. Darum sollen
diese Urteile mit dem Ethos der Verpflichtung behaftet sein, d. h.
sich unserem Bewusstsein mit dem Anspruch unbedingter
Geltung kundgeben, welchen Anspruch der kategorische Imperativ
formuliert. Zweifellos hat Kant damit ein bedeutsames Faktum
des sittlichen Erlebens in schärfste Beleuchtung gerückt. Nur
dass nicht alle sittlichen Wertverhältnisse und die Urteile, die
sich auf sie beziehen, in den Bereich dieser Beleuchtung fallen.
Auch sittliche Wertverhalte können gleichsam mit einem
interesselosen Wohlgefallen aufgefasst werden. Erst die praktische
Willensbezogenheit, die nicht notwendig mit ihnen verbunden
zu sein braucht, schafft als Wirkungswert das Bewusstsein der
Verpflichtung, das sich unserem Bewmsstsein, wo es objektiv
gefasst ist, in der Formel „Das sollte so sein", wo es subjektiv
gefasst ist, in der Form „ich sollte so sein" kundgibt.

Auch die religiösen Werturteile sind von Kant im Grunde
genommen wie die sittlichen als Urteile über Normwerte
formuliert worden. Schon seine berühmte Definition der Religion
— Religion ist die Erkenntnis unserer Pflichten als göttlicher
Gebote1) — ist von dieser Auffassung getragen. Der wesentliche,

ja der ausschliessliche Wert des Gottesbegriffs liegt darum
für Kant darin, dass er der Garant für die Realisierung des
Sittengesetzes ist. Alle anderen gedanklichen und praktischen

') Religion innerhalb der Grenzen der blossen Vernunft. IV. 1. Werke.
(Hartenstein) Bd. VI, 252 f. Kritik der praktischen Vernunft I, 2. 2. Hauptstück

V. Werke, Bd. V, 135.



— 108 —

Beziehungen ausser den sittlichen erscheinen ihm darum für
die Gestaltung des religiösen Lebens wertlos. — Es ist nur die
letzte Konsequenz der Kantischen Auffassung1) der religiösen
Werturteile, wenn Fichte ihre metaphysische Geltung auf
die Beziehung zur sittlichen Weltordnung* beschränkt. Gott,
das ist wenigstens die von ihm zur Zeit des Atheismusstreites
vertretene Anschauung, ist nichts anderes als die hypostasierte
moralische Weltordnung2). Allerdings hat Fichte im Verlaufe
seiner weiteren Entwicklung selbst empfunden, dass ein
ausschliesslich moralisch gefärbter Gottesbegriff die Fülle der
Werte nicht erreiche, die in ihm beschlossenliegen. Er hat
ihn daher ergänzt und vertieft durch den Begriff des seligen
Lebens, dessen Prinzip in ihm gedacht und gefunden, werden
sollte3). Damit ist Fichte wenigstens in der Deutung der
religiösen Werturteile hinübergeschritten zur emotional-affek-
tualistischen Anschauung der Romantiker. Doch wir lassen
diesen Faden vorläufig fallen, um ihn sogleich, allerdings am
andern Ende, wieder aufzunehmen.

Zunächst aber sei festgestellt, dass die wesentlich logisch
gerichtete Erklärung der sittlichen und religiösen Werturteile,
die wir bisher in den Kreis unserer Betrachtung zogen, die
diese Werte wesentlich als Normwerte betrachtet, in jeder
Hinsicht als zu eng bezeichnet werden muss, für die religiösen
Werturteile allerdings weit mehr noch als für die sittlichen.
Als ein Verdienst dieser Wertdeutung muss jedoch für die
praktische Werterfassung der sittlichen Werte die Voranstellung
des Pflichtgedankens bezeichnet werden, in der selbst -nieder
ein Moment von höchstem Wirkungswerte liegt. Die
Moralisierung der religiösen Werte, wie einseitig sie auch gehandhabt

werden mag, findet wenigstens seine Rechtfertigung darin,
class die Beziehung der sittlichen zu den religiösen Werturteilen
auf alle Fälle ein vordringliches Problem ist, wenn es gilt, den

metaphysischen Gehalt der religiösen Werturteile zu bestimmen.

l) Sie ist übrigens von Kant selbst schon angedeutet in den

Vorlesungen über philosophische Religionslehre (herausg. v. Pölitz 1817), S. 135,

in der Definition: „Gott ist gleichsam das moralische Gesetz selbst, aber

personifiziert gedacht.".
a) „Über den Grund unseres Glaubens au eine göttliche Weltregierung."

Werke Bd. V, S. 175 ff.
s) Anweisung zum seligen Leben. Werke Bd. V, S. 401, 412.



— 109 —

Wir wenden uns nunmehr der vorwiegend psychologisch
gerichteten Erklärung und Ableitung der sittlichen und religiösen
Werturteile zu. Ihre allgemeine Grundlage findet diese

Erklärung in der Annahme, dass die Werturteile überhaupt auf
persönlicher Werthaltung und Schätzung beruhen und in solche

Wertung ausmünden *). Die persönliche Werthaltung aber soll
ihre Grundlage in bestimmten Gefühlserlebnissen, in darauf
begründeten Begehrungs- und Willensdispositionen finden. Es
ist in erster Linie die hedonistische, in weiterer Abfolge auch
die utilitaristische Ethik, die auf diesem Wege die sittlichen
Werturteile begründen zu können vermeinten. Der Utilitarismus
stellt den charakteristischen Typus der englischen Moralphilosophie

dar. Doch ist auch eine Anzahl deutscher Philosophen
in der Begründung des Moralprinzips den gleichen Weg gegangen,

so Feuerbach, v. Gizycki, v. Ehrenfels und in gewissem
Ausmass auch Paulsen. Man kann sagen, dass auf dem Wege
der Durchbildung die Schwierigkeiten der Theorie gewachsen
sind. Ich muss es mir jedoch versagen, die subtilen Begriffe
und die vielfach ungemein komplizierten Tatsachen des
sittlichen Lebens, die sie zum Ausdruck bringen wollen, zu
charakterisieren. Nur das sei gesagt, dass die auf dieser Grundlage
aufgebaute Ethik auf der einen Seite den Versuch macht, die
Gesamtheit der sittlichen Werturteile dadurch zur Einheit zu
bringen, dass sie sie dem Gedanken der Persönlichkeitsbildung
unterstellt und als Ideal, dessen Wahrheit alle sittlichen
Werturteile zu bestätigen hätten, die Forderung der Vollkommenheit

der Persönlichkeit hinstellt. So Heinrich Maier in seiner
Psychologie des emotionalen Denkens2). In gleich gerichteten
Ausführungen hat IL Cornelius in seiner Einleitung in die
Philosophie eine Einheitsformel aufgestellt, zu der sich alle sittlichen
Werturteile in Beziehung setzen lassen sollen. Sie ist nach
Kants Vorbild in Imperativform gebracht und lautet: „Handle
so, dass dein Ziel nach dem Stande deiner Erfahrungen als
das positiv wertvollste unter allen möglichen Zielen erscheint3)."

*) Reischle, Werturteile und Glaubensurteile, S. 78. Vgl. auch H. Maier
a. a. O. S. 259, 646. Meinong, Untersuchungen zur Werttheorie, S. 68 f., 72,
163, Jaspers, Psychologie der Weltanschauungen, S. 191. F. Krueger, Der
Begriff des Absolut-Wertvollen, S. 42 f.

2) Psychologie des emotionalen Denkens, S. 768.
3) Einleitung in die Philosophie, 1903, S. 349 f.



— 110 —

Diese Formel wendet sich an das einzelne, werthaltende und
Werte verwirklichende Subjekt und ist insofern individualistisch;
— ihr zur Seite geht nun eine andere Formel, für welche man
ebenfalls eine psychologische Begründung versucht hat, aber
sie ist kollektivistisch gefasst. Ihre Hauptvertreter sind die
englischen Utilitarier. Sie fordert in der Hutchesonschen
Fassung, die dann Bentham später popularisiert hat, das grösste
Glück der grössten Zahl *) (the greatest happiness of the greatest
number). Beiden Formeln, der individualistischen wie der
kollektivistischen ist gemeinsam, dass sie empiristische Schätzungswerte

zum Prinzip der Moral erheben: eine Handlung, ein
Willensakt, eine Gesinnung soll dann als moralisch gelten, wenn
sie für mich das nach meiner Erfahrung wertvollste Ziel
verwirklichen hilft, oder wenn sie dazu beiträgt, das grösste Glück
der grössten Zahl zu sichern. Beide Schätzungen sind jedoch
undurchführbar, die individualistische, die die persönliche
Lebenserfahrung zu Rate zieht, weil die vergleichende
Abschätzung der Befriedigung, die verschiedene mögliche Lebensziele

in mir auslösen, der Selbsttäuschung, und zwar der gewollten
und ungewollten, Tür und Tor öffnen, die kollektivistische,
weil sie die Formel eines Ideologen ist, die niemals durch real
bestimmbare Werte ausgefüllt werden kann. Die Formel von
Cornelius hat zudem den Nachteil, dass sie uns ratlos im Stiche
lässt, wenn ein bisher noch unerfahrener höherer Lebenswert
in unser Leben eintritt. Ihn können wir ja mit den Werten,
die wir aus früherer Erfahrung kennen und in Werturteilen
festgelegt haben, nicht würdigen. Die Formel musste also unser
sittliches Leben zur Erstarrung bringen, wenn wir sie gelten
liessen, oder sie versagt gegenüber der immer neu sich
gestaltenden Problematik des sittlichen Lebens. — Aber wir brauchen
sie nicht gelten zu lassen, weil ihre psychologische Grundlegung
verfehlt ist. Es ist eben nicht so, dass die sittlichen Werte erst
durch unser emotionales Erleben, durch die schätzende
Vergleichung unserer Gefühlserlebnisse oder durch unser Begehren,
wie von Ehrenfels meint, geschaffen werden : sie sind vielmehr,
wie namentlich Scheler in seinem Werke über „den Formalismus

in der Ethik und die materiale Wertethik" gezeigt hat2),

') S. Überweg, Geschichte der neueren Philosophie, 11. Aufl., bearbeitet
von Oesterreich. S. 558.

2) A. a. 0. S. 415 f., 436, 463 f., 470, 441 f.



— Ill —

die a priori gegebenen Bestimmungsgründe unserer Werthaltungen

; sie leiten unser Fühlen und Streben ; sie sind die
Voraussetzungen für das Sollen, das unser Wille empfindet, wenn
er sie in den Bereich seiner Zwecktätigkeit zieht. — Nur darin
hat der Psychologismus recht : die emotionalen Erlebnisse sind
der Erkenntnisgrund für die Werte 'und ihr Verhältnis ; sie sind
aber nicht ihr Wesensgrund.

Ebenso scheitert die psychologische Ableitung und Begründung

der religiösen Werturteile. Sie hat eine lange Geschichte.
Schon bei Epikur und in dem in seinem Geiste verfassten
Lehrgedicht des Titus Lucretius Carus „De rerum natura" taucht
sie auf1): die Furcht hat den Götterglauben geschaffen. Fast
mit den gleichen Worten übernimmt sie aus der antiken
Tradition Hobbes2): „Metus potentiarum invisibilium religio est."
Aber während hier die Religion wesentlich aus einem Affekt
von durchaus negativem Lustwert hergeleitet und entsprechend
auch selbst negativ gewertet wird, haben sich die modernen
Erklärer der religiösen Werturteile von dieser Einseitigkeit
freigehalten. Ihr Vorbild ist Ludwig Feuerbach3). Ihm zufolge
vergegenständlicht der Mensch in den religiösen Werten sein eigenes

Wesen. Er steigert und projiziert die in ihm vorhandenen
Wunschtendenzen ins Unendliche und gibt ihnen in den von ihm
geschaffenen Glaubenswerten Erfüllung. Der tiefste, wahrste,
merkwürdigste Ausspruch christlichen Glaubens ist nach ihm das
Wort Sebastian Franks : „Gott ist ein unaussprechlicher Seufzer,
im Grunde der Seelen gelegen." Also, die im lebendigen Gefühl
gesicherte Erfüllung einer unendlichen Sehnsucht, das ist nach
Feuerbach der höchste religiöse Wert. Die Glaubensurteile, die
diesen Wert darstellen, dem Verständnis zugänglich machen
wollen, können ihn nur verflüchtigen, indem sie ihn aus der
Sphäre des Gefühls in die nüchterne Sprache des abstrakten
Denkens übersetzen. Fraglich ist allerdings nur, ob nicht
Feuerbachs Theorie viel mehr noch zu dieser Verflüchtigung

') I. 62 f. Vgl. hierzu auch die in Langes Geschichte des Materialismus

I, 101 (5. Aufl.) zitierten Virgilverse.
2) Leviathan cap. 6.

B) Zum folgenden vgl. Wesen des Christentums. 3. Aufl. 1849. (Werke
Bd. VII.) S. 26 f. 34, 39, 61, 93, 99, 103, 173, 174 (hier das Zitat aus Frank),
179, 213, 249. Wesen der Religion. 1851. (Werke Bd. Vili.) S. 297, 300, 318,
322, 332, 355, 411, 460 u. a.



— 112 —

beiträgt, insofern sie die religiösen Werturteile nur noch als

subjektive Illusionen gelten lässt. — Im Zusammenhang mit
seiner voluntaristischen Lebensphilosophie hat Heinrich Maier
die Feuerbachsche Theorie, wenn auch nicht ohne beträchtliche

Modifikationen wiederholt. Bei den Glaubensurteilen, so

führt er aus, handelt es sieh um affektive Tatsachendeutung-1).
Für diese bilden Vorstellungen von Gütern und Übeln, an welche
sich Werturteile ansehliessen, den Ausgangspunkt. An diese

knüpft sich nun das Gefühl, class die vorgestellten Güter oder
Übel nicht vom Willen und Handeln des Erlebenden abhängig
sind. Dieses Passivgefühl führt dann weiter zu dem affektiven
Schluss, für den die religiöse Phantasie die vermittelnden Glieder
zur Verfügung stellt, wonach die Güter und Übel als Wirkungen,
d. h. als Folgen von Handlungen mächtiger, ins Menschenleben
eingreifender, freundlich oder feindlich gesinnter Wesen
vorzustellen seien. Aber auch diese affektiven Denkakte suchen
Verbindung mit den Objekten der Erfahrungswirklichkeit, wie
insbesondere die primitiven Religionsformen des Fetischismus,
Animismus und Totemismus zeigen sollen2). Indessen diese
Bemühungen, die Glaubensvorstellungen zu objektivieren, sie in
der Erkenntniswirklichkeit zu verankern, erweisen sich vor
dem Richterstuhl psychologisch orientierter Erkenntniskritik
als unhaltbar, denn vor ihm erscheinen sie als Illusionen, welche
die affektive Phantasie zum Zweck der Befriedigung bestimmter
Begehrungen erdichtet hat. Von Glaubens- oder Gemütsurteilen
können wir darum nur im Sinne von Illusionsurteilen redens).

Die hier skizzierte Theorie ist, wenn auch mit mannigfachen

Abwandlungen, von einer Reihe von modernen Psychologen

vertreten worden. — Merkwürdig ist es nun, dass auch
eine Anzahl einflussreicher protestantischer Theologen, voran
Albrecht Ritschl, sie sich, wenigstens in ihren prinzipiellen
Grundlagen, angeeignet haben. Denn auch er verweist die
Glaubensurteile aus dem Reiche des Seins, mit dem die
Metaphysik sich zu befassen hat ; — sie sind Werturteile, in welchen
der Mensch seiner weltüberlegenen Stellung im Reiche Gottes

*) Psychologie des emotionalen Denkens, S. 515 f, 512, 514.

2) A. a. O., S. 520 ff.
8) A. a. 0., S. 555.



— 113 —

gewiss wird*). — Die damit vollzogene Ablösung der Welt der
Werte von der Welt unserer sinnlich gebundenen Erfahrung
scheint mir jedoch ein für die praktische Geltung dieser Werte
sehr bedenklicher Schritt. Wohl rücken sie in die Sphäre des

Idealen hinauf, in der sie, wie die Gesetze des logischen und
des mathematisch konstruierenden Denkens unantastbar gelten.
Doch wie sehr damit auch die Geltung der religiösen
Werturteile gesichert zu werden scheint, sie erkaufen diesen Vorteil
mit der Notwendigkeit, die sinnliche, anschauliche Welt, auch
die Welt unserer naturalen Triebe und Begehrungen, sich selbst
oder vielmehr einer mechanischen Gesetzmässigkeit überlassen
zu müssen, die, unbekümmert um Werte und ohne nach den
Bedürfnissen unseres Gemütes zu fragen, nur sich selbst
verwirklicht. Dadurch aber wird in die Lebenswirklichkeit, deren
Glieder wir sind, ein heilloser Riss hineingebracht. Die Welt
wird entseelt und wertarm ; sie bietet dem religiösen
Wertempfinden nichts mehr oder nur noch die Möglichkeit, sich
durch den Gegensatz zu ihr das Erlebnis der Gottesgemeinschaft

zu vertiefen. Dadurch aber wird ein Dualismus der
Welt- und Wertbetrachtung erzeugt, der die Welt entgöttert,
den religiösen Glauben aber in eine asketische Stimmung
hineintreibt, in der er mit der Welt, die für ihn nichts anderes
als „Welt" ist, nichts mehr anzufangen weiss. Gewiss sind das

Stimmungen, die in der altchristlichen Literatur mit stärkstem
Nachdruck vertreten worden sind ; sie weisen überdies auf eine

grundlegende Antinomie unseres religiösen Erlebens hin, eine
Antinomie, deren Tragik, wie wir zugestehen, auf keinen Fall
völlig ausgeglichen werden kann. Doch diese Antinomie zur
Voraussetzung der religiösen Werterkenntnis machen, deren
Bedingungen so ausgestalten, dass die Welt des Seins und die
Welt der Werte als einander ausschliessende Gegensätze und
Betrachtungsweisen sich gegenübergestellt werden, das scheint
mir ein Verfahren zu sein, über das die philosophische Besinnung

sich irgendwie hinausgetrieben fühlen muss. Denn es
zersetzt die Grunderfahrung, in der schliesslich alle Funktionen
wurzeln, mit deren Hilfe wir uns das Wirkliche verständlich
zu machen suchen: die Erfahrung des Lebens.

1 A. Ritschl, Die christliche Lehre von der Rechtfertigung und
Versöhnung. 2. Aufl. 1883. III, S. 189 ff. Vgl. hierzu auch M. Reischle,
Werturteile und Glaubensurteile, S. 88 ff.



— 114 —

Denn hier begegnen sich in der Tat Wert und Sein in
dauernder Verschlingung. Hier spielen sich ihre Kämpfe und
Gegensätze ab; hier aber vollzieht sich auch ihr Ausgleich und
ihre Verschmelzung. Denn nur aus solchen Verschmelzungen
von Werten und Seinsgegebenheiten lassen sich die dinglichen und
institutionellen Wertgegebenheiten erklären, die wir als „Güter"
bezeichnen. Wir wollen versuchen, an ein paar Beispielen das

vorliegende Verhältnis zu erläutern: Wie aus den primitiven Bedürfnissen

des Schutzes von Leben und Eigentum, wie ausgemeinsamen
wirtschaftlichen Interessen die Verbindung erwächst, die uns
geschichtlich zuerst in der Horde begegnet, die sich dann zur
Volksgemeinschaft erweitert und nun im Staats- und
Rechtsgedanken die ideale Grundlage ihres Gemeinschaftslebens findet,
wie die Geschlechts- und Familiengemeinschaft in der Ehe zu
einem der höchsten Güter sittlichen Gemeinschaftslebens
umgewandelt ist, wie endlich aus ebenso ursprünglichem Mittei-
lungs- und Verkehrsbedürfnis die Sprache erwächst, um
alsbald der Träger feinsinnigster logischer, wundervollster ästhetischer

Werte zu werden, so erscheint auch den äusseren Formen,
Kulthandlungen, Symbolen, Worten des religiösen Lebens ein
Wert eingegossen, den nur verstehen und begreifen kann, wer
im unmittelbaren Erleben ihn selbst ergriffen hat. Wer von
aussen her an diese Dinge herantritt, der findet als Religionshistoriker

nicht viel anderes als eine Fülle von Seltsamkeiten
und Monstrositäten, als Religionspsychologe redet er von befriedigten

Wunschtendenzen und affektiven Denkakten oder er
erklärt den Zustand religiöser Ekstase als Choclähmung *). —
Und doch kommt man mit solchen Erklärungen an die Sache
nicht heran, an das spezifische Geheimnis des religiösen Wertes,
das von unseren Wünschen und unserer Sehnsucht gesucht
und gefunden wird, das unser Affektleben durchschauert2).

Verstanden wird darum der religiöse Wert in seiner Tiefe
nur von dem Mystiker. — Ihm wird zugleich in der Überwertigkeit

dieses Erlebnisses im Vergleich zu andern Lebenswerten
gewiss, dass hier die absolut höchste Form des Werterlebens
gegeben ist. Begründen allerdings lässt sich diese Gewissheit
nicht, denn sie ruht in sich selbst. Ja, sie lässt sich, da die

') So K. Groos, Das Seelenleben des Kindes. 1911. S. 321.
2) Für die Ausdeutung dieser Erlebnisse siehe besonders R. Otto, Das

Heilige. 5. Auflage. 1920.



— 115 —

Erlebnisdisposition für sie individuell ist, kaum von anderen
nacherleben und dies um so weniger, weil der irrationale
Charakter dieser Erlebnisse ihre Übersetzung in die Sprache der
Logik unmöglich macht. Die religiösen Werturteile können
darum wohl den absoluten und höchsten Wertcharakter des

Heiligen behaupten, aber sie können ihn nicht augenscheinlich
machen. — In diesem besonderen Falle bestätigt sich die im
Eingang unserer Erörterungen aufgestellte Behauptung, dass

der absolute Charakter der Werterlebnisse ihre empirisch
allgemeine Geltung nicht einschliesst.

Allerdings mit einer Einschränkung und einem Vorbehalt
werden wir auch diese Behauptung versehen müssen. Die
Lebenswirklichkeit, die uns umgibt und die wir denkend und
wertend zu erfassen und zu deuten streben, ist, so forciert es
schon ein Postulat des logischen Denkens, in ihrem letzten
Grunde eine einheitliche. Die verschiedenen Aspekte, die darum
von ihr gewonnen werden, sind doch nicht so verschieden, dass
sich daraus eine individualistische Zersetzung der Einheit des
Weltbildes ergeben musste. Vielmehr ist trotz aller Zersplitterung

der Meinungen in Einzelfragen eine Übereinstimmung in
der Erfassung der Wesenszüge, und zu diesen gehören die
Werte, nicht ausgeschlossen. Ja, insofern wir alle Glieder einer
Lebenswirklichkeit sind, dürfen wir voraussetzen, dass sich
diese Einheit auch in unserem Erkennen und Werthalten
wiederspiegelt und daher für das theoretisch wie für das praktisch
bestimmte Denken die Nötigung mit sich führt, diese sachlich
geforderte Einheit anzuerkennen. Diese Voraussetzung erlaubt
uns nun auch die weitere Annahme, dass es möglich sein muss,
trotz der individualistischen Zersetzung der religiösen
Werthaltungen den letzten und tiefsten Sinn des religiösen Wertes
in gleicher Weise zu erleben oder wenigstens nachzuempfinden.
Dass dieser Sinn aber nur durch eine Verbindung des religiösen
mit dem sittlichen Werte, der Idee des Göttlichen mit der Idee
des Guten erreicht werden kann, das scheint mir als eine letzte
Gewissheit religiöser Werterfahrung festzustehen. In dem
ausdeutenden Verständnis dieser Erfahrung gehen dann allerdings
die Geister sogleich wieder auseinander, insofern sich daran
die Frage knüpft, ob die sittlichen Werte ausschliesslich von
dem religiösen Prinzip gefordert und getragen werden (wie die
Autoritätsmoral : Duns Scotus u. a. behaupten), oder ob sie in



— 116 -
ihm wesenhaft wurzeln (Plato, Thomas von Aquin u. a.), oder
ob endlich das Verhältnis umgekehrt liegt und die sittlichen
Werte uns erst zur Erfassung der religiösen verhelfen, ja, dass
diese im Grunde nichts anderes als eine Hypostasierung der
sittlichen Wertordnung sind (Kant, Fichte). Indessen diese

Fragen lassen sich aus der Beziehung der religiösen auf die
sittlichen Werturteile allein nicht lösen; sie bedürfen zu ihrer
Lösung der Beiziehung weiterer, insbesondere kosmologischer
Kategorien. Sie führen damit zu weiteren metaphysischen und
religionsphilosophischen Problemen hinüber, wie das Problem
der Schöpfung, das Problem der Zweckerfüllung des Lebens,
das Problem des Bösen, der Theodizee u. a. Deren Erörterung
aber würde den Rahmen des gedanklichen Zusammenhangs,
den diese Vorlesung entwickeln wollte, weit überschreiten.

R. Keussen.


	Sittliche und religiöse Werturteile : Antrittsvorlesung gehalten bei der Habilitation als Privatdozent für Philosophie an der philosophischen Fakultät der Universität Köln

