Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 12 (1922)

Heft: 2

Artikel: Die Kirche als der "Leib Christi"
Autor: E.H.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403967

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403967
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Kirche als der ,,Leib Christi.

Der nach der Uberlieferung um das Jahr 202 als Mirtyrer
gestorbene heilige Bischof Ireniius von Lyon betont in der um-
fangreichen Schrift, in welcher er den Irrlehren seiner Zeit
entgegentritt, dass die ilber den ganzen KErdkreis verbreitete
Kirche iiberall denselben Glauben predige. Man lehre in Ger-
manien nicht anders als in Spanien oder in Gallien oder im
Morgenland oder in Agypten oder in andern Uferlindern des
mittellandischen Meeres; wie die eine Sonne allen leuchte, so
verkiinde die eine Kirche in den verschiedenen Sprachen die
eine religiose Wahrheit (Advers. haeres., I, 2). Sehr frith wurde
denn auch dem Glaubensbekenntnis, mit welchem sich die Tauf-
linge zu den das ganze Livangelium umfassenden drei heiligen
Namen bekannten, ein Artikel beigefiigt, mit welchem die katho-
lische Kirche selbst auch zu einem Gegenstand des Glaubens
gemacht war. Wenn nun auch Gelehrte mit Grund sagen, dass

) Die vorliegende Abhandlung war, wie der Leser unschwer er-
kennen wird, bei der Abfassung als Hirtenbrief gedacht. Ich kounnte mir
aber nachtriaglich nicht verhehlen, dass der Aufsatz doch eigentlich mehr
eine neutestamentliche Studie sei als eine zur Erbauung der Horer be-
stimmte Ansprache. Daher stellte ich die Arbeit der Redaktion dieser ,,Zeit-
schrift“ gerne zur Verfiigung. Ich hatte dazu noch einen besondern Grund-
Im Einverstindnis mit den andern altkatholischen Kirchen habe ich mich
an der Vorbereitung einer Weltkonferenz iiber Glauben und Kirchenver-
fassung beteiligt. Nun erfolgen fast in allen Kirchen, die 1920 in Genf ver-
treten waren, Kundgebungen, mit welchen man iiber den eigenen religidsen
und kirchlichen Standpunkt Aufschluss gibt. Es schien mir darum nicht
unangemessen zu sein, auch meinerseits der Mahnung des Apostels Petrus
nachzukommen: ,Seid allezeit bereit zur Verantwortung gegen jedermann®
(1. Petr. 3, 15). Dass ich nicht aus Streitsucht, sondern in der Absicht, ,,der
einen, heiligen, katholischen und apostolischen Kirche* zu dienen, das
Wort ergriffen habe, brauche ich wohl nicht ausdriicklich zu sagen.

E. H.



— 79 —

es nicht heisse: Ich glaube an eine heilige katholische Kirche,
sondern dass der betreffende Artikel nach seinem urspriing-
lichen Wortlaut nur den Sinn habe: Ich glaube, dass eine hei-
lige katholische Kirche da ist, flir die Kirche also nicht der-
selbe (Glaube in Anspruch genommen werde wie fir Gott, den
Vater, den Sohn und den Heiligen Geist, so stehe doch fest,
dass im sog. apostolischen Glaubensbekenntnis, das ins zweite
christliche Jahrhundert zurtickreicht, das Dasein einer heiligen
katholischen Kirche als eine religiose Tatsache aufgefasst werde,
die der unterrichtete Taufling anzuerkennen hatte.

Das ist eine Anschauung, die vielen teils unbekannt ge-
blieben, teils fremd geworden ist. Horen sie von ,Kirche¥, ja
gar von einer ,katholischen Kirche" reden, so haben sie Miihe,
sich eines unfreundlichen oder sogar feindseligen Gefiihls zu
erwehren, auch wenn sie durchaus nicht die Absicht haben,
das Evangelium Jesu Christi abzulehnen. Unter ,Kirche* stellen
sie sich (Gewalthaber und Einrichtungen vor, durch die sie sich
beengt fiihlen. Um sich der vollen Freiheit zu erfreuen, legen
sie auf die personliche Selbstindigkeit und Verantwortlichkeit
ein so grosses Gewicht, dass sie fliir eine zum Zweck gemein-
schaftlicher Religionsiibung organisierte und auf gemeinschaft-
lichen Glauben sich griindende Vereinigung, also fiur eine
Kirche, kein rechtes Verstiandnis mehr haben.

Wir Christkatholiken haben fiir unsere eigene kirchliche
Gemeinschaft zwar immer volle Unabhingigkeit in Anspruch
genommen, aber gleichwohl den Glaubensartikel, der die ,eine,
heilige, katholische und apostolische Kirche“ zum Gegenstand
hat, niemals angefochten. Nicht nur wollten und wollen wir
selbst eine christliche und katholische Kirche sein, sondern
gleichzeitig auch der grossen Gemeinschaft der Christgldubigen
angehoren, die der Apostel so haufig mit dem menschlichen
Organismus vergleicht und darum bald mit bestimmten Worten,
bald nur andeutungsweise als einen Leib bezeichnet, dessen
Haupt Christus ist. Sobald man weiss, dass der Apostel unsern
Herrn Jesus Christus als das Haupt der Korperschaft betrachtet,
versteht man auch, dass es sich ihm bei dieser Vergleichung
zwar nicht um kirchenrechtliche Dinge, aber doch um eine
Gemeinschaft handelt, die fiir die Christgliubigen eine bedeu-
tungsvolle Tatsache ist und sein soll. Ich will versuchen, einiges
zZu sagen, was man vom Wesen, der Aufgabe und den Organen



80 —

der christlichen Kirche zu halten hat, wenn diese der ,Leib
Christi* ist.
I

Wer lediglich mit Riicksicht auf das, was man im téiglichen
Leben wahrnimmt, zu sagen hitte, was eine menschliche Ver-
einigung zu einer ,Kirche* mache und als solche von andern
menschlichen Gesellschaften unterscheide, diirfte zur Antwort
geben, das sei die gemeinschaftliche Religionsiibung. Es ist uns
darum ganz selbstverstindlich geworden, sogar den Ort, wo sich
die Christglaubigen zur Religionstibung versammeln, ,Kirche*
zu nennen. Man konnte versucht sein, zu glauben, das sei schon
im apostolischen Zeitalter tiblich gewesen. Wenn der Apostel
der Christengemeinde zu Korinth schreibt: ,Ich hore, dass
Spaltungen unter euch seien, wenn ihr zur Kirche zusammen-
kommt* (1. Kor. 11, 18), oder wenn im urchristlichen Biichlein
wZwolfapostellehre® die Weisung gegeben wird: ,In der Kirche
sollst du deine Sinden bekennen* (Didache c. 4), so mochte
man meinen, hier schon habe man unter ,Kirche“ das Gottes-
haus zu verstehen, in welchem sich die Christen zur Religions-
tibung versammeln. Das ist nun freilich nicht der Fall, sondern
der Ausdruck bedeutet, auch an den angefiihrten Stellen, wie
immer, wenn im Neuen Testament von einer ,Kirche“ von
Christgliubigen gesprochen wird, die Gemeinde selbst, die zum
Gottesdienst zusammenkommt. Wie gross oder wie Kklein die
Versammlung sei, kommt nicht in Betracht. Wenn Paulus am
Schlusse eines Briefes auch noch Griisse des Ehepaares Aquila
und Priscilla und ,der Kirche in ihrem Hause®* ausrichtet
(1. Kor. 16, 19), oder wenn er in dem kleinen Schreiben an
seinen Freund Philemon (Philem. 2) auch noch ,die Kirche in
seinem Hause“ segnet, so ist im Unterschied zur Gesamt-
gemeinde des Ortes natlirlich nur an eine geringe Zahl von
Glaubigen zu denken, die aber doch eine ,Kirche® waren, weil
sie zur gemeinschaftlichen Religionsiibung in dem betreffenden
Hause zusammenzukommen pflegten.

Die erste christliche Kirche war die in der Heiligen Stadt
selbst. Wie hier die Christgliubigen zu einer besondern Reli-
gionsgemeinschaft wurden, erzihlt uns die Apostelgeschichte. Die
Jiinger hatten, wie uns Lukas meldet (Apg. 2, 46. 47), keineswegs
die Vorstellung, dass sie vom Volke Gottes des Alten Bundes
und seiner Religionsgemeinschaft geschieden seien, sondern



— 81 —

erschienen ,Tag fur Tag einmiitig im Tempel* und ,standen
in Gunst beim ganzen Volk“. Dabei blieb es in Jerusalem, ab-
gesehen von voriibergehenden Verfolgungen, bis im Jahre 70
das romische Heer Stadt und Tempel zerstorte. Gleichwohl bil-
deten die Christgliubigen auch schon in dieser Zeit eine Ver-
einigung, deren Mitglieder wussten, dass sie in besonderer Weise
miteinander verbunden seien: nicht nur gesellten sie sich im
Tempelgebiude zueinander (Apg. 5, 12), sondern sie unterschieden
sich auch durch religiose Lehren und Ubungen so deutlich von
ihren Volksgenossen, dass sie als eine besondere Gemeinschait
erschienen, der gegeniiber man eine freundliche oder feind-
liche oder auch eine gleichgiiltige Haltung einnehmen konnte.
Worin das Unterscheidende bestand, sagt der Verfasser der
Apostelgeschichte mit den Worten: ,,Sie beharrten bei der Lehre
der Apostel und bei der Gemeinschaft, beim Brotbrechen und
bei den Gebeten“ (Apg. 2, 42). Die berufenen Diener Christi
betrachteten es als eine ihnen von Gott iibertragene Verpflich-
tung, das Evangelium zu verkiinden (Ap. 4, 19. 20; 5, 29). Die
aber das Evangelium gliubig aufnahmen, kamen zueinander in
so briuderliche Beziehung, dass eine Art freiwilliger Giiter-
gemeinschaft entstand. Veranlassung dazu konnte die urspring-
liche Sitte geben, die Feier des heiligen Abendmahles, das
wBrotbrechen“, mit einer gemeinschaftlichen Mahlzeit zu ver-
binden (Apg. 2, 46; 6, 2). Und wenn den Jingern des Herrn
schon zu Lebzeiten Jesu daran lag, sich auch durch ein ge-
meinschaftliches Gebet zu ihm zu bekennen (Luk. 11, 1), so
verstand es sich nun von selbst, dass die Christglédubigen nicht
zusammenkommen konnten, ohne auch mit Gebeten den Glau-
ben an ihn und die Gemeinschaft untereinander zu betéitigen
Das waren aber Dinge, fir die im Tempel und beim mosaischen
Gottesdienst kein Platz war. KEs bedarf keiner weitern Erliu-
terung, wenn in der Apostelgeschichte (2, 46) bemerkt wird,
das ,Brotbrechen“ habe zu Hause stattgefunden.

Rascher als in Jerusalem erfolgte die Ausscheidung in den
griechischen Stadten, in denen es jidische Synagogen gab. Zwar
hatte der Apostel der Heidenwelt keineswegs die Absicht, die
Juden, die das Evangelium annahmen, nun in einen schroffen
Gegensatz zu andern Volksgenossen zu bringen, die beim Syna-
gogengottesdienst im bisherigen Sinne beharren wollten: weder
verzichtete er seinerseits auf das Recht, auch in der Synagoge



— 82 —

Gottes Wort zu verkiinden, noch liess er es an eindringlichen
Belehrungen und Mahnungen fehlen, die geeignet waren, den
Glaubigen aus dem Judentum die Moglichkeit zu verschaffen,
ungekrankt mit heidenchristlichen Genossen einer und derselben
Gemeinde anzugehtren und an einem und demselben Gottes-
dienst teilzunehmen (Rom. 14, 1 ff. usw.). Allein es war nicht
unbegriindet, wenn ihm bei seiner Ankunft in der Welthaupt-
stadt die vornehmen Vorsteher der zahlreichen judischen Ge-
meinden in Rom offen sagten, sie wiissten eigentlich von seiner
»oekte! nur das Kine, dass ibr an allen Orten widersprochen
werde (Apg. 28, 22). Paulus liess sich natiirlich nicht gern als
Anfithrer einer Sekte bezeichnen, da er mit redlichem Gewissen
dem Gott seiner Viter diente und glaubte allem dem, ,was im
Gesetz und in den Propheten geschrieben steht“ (Apg. 24, 5. 14);
allein er konnte nicht verhindern, dass die Christgliubigen zu
einer von der judischen Synagoge streng geschiedenen Gemein-
schaft wurden. Mit Recht wird es (Apg. 11, 26) als eine bedeut-
same Wendung hervorgehoben, dass in Antiochien die Gléu-
bigen anfingen, sich , Christen“ zu nennen. Der besondere Name,
den man sich gab, war das Zugestindnis, dass man eine be-
sondere Religionsgemeinschaft bilde.

Es wiire nun nicht unrichtig, wenn man sagen wollte, die
fir sich bestehende christliche Kirche sei das Ergebnis einer
Entwicklung, die damit ihren Anfang nahm, dass die Jinger
des Herrn nicht aufhorten, ,in diesem Namen zu lehren*
(Apg. 4, 17; 5, 28. 40). Allein mit einem solchen Satz wiirde man
das Wesen der Kirche doch nur sehr oberflichlich angeben
und immer noch zu geringschitziger Beurteilung kirchlicher
Gemeinschaft Raum lassen. Man kénnte ja fragen: Warum
wollten sich die Jinger des Herrn nicht dazu verstechen, die
vollendete Tatsache anzuerkennen, dass ihr Meister unterlegen
sei? Reden sie etwa bloss, um die eigene Haltung zu recht-
fertigen und so gut wie moglich wenigstens nachtriaglich tber
Jesu Widersacher zu obsiegen? Darum war es ihnen nicht zu
tun: sie wollten sich ja gar nicht rechtfertigen, sondern froh-
lockten, wenn sie um Jesu willen Schmach litten (Apg. 5, 41);
sie sind auch frei von rachsiichtiger Stimmung wider die Volks-
genossen und Volksobern und bringen es itber sich, die an Jesus
begangene Missetat, wie der Heiland selbst, mit Unwissenheit
zu entschuldigen (Apg. 3, 17). Sie reden aber, um der erhal-



tenen Sendung gemaiss die Horwilligen ,zu Jiingern zu machen*
(Mt. 28, 19), sie also in die gleiche Beziehung zu Christus zu
bringen, in der sie sich selbst befanden.

In welcher Beziehung befanden sich denn aber die Gliu-
bigen noch zu Christus, als dieser nicht mehr sichtbar unter
ihnen wandelte? FEine Antwort darauf geben uns schon die
oben beriihrten Aufschliisse {iber das, was die Christgliaubigen
taten, wenn sie sich im Namen des Herrn zur Religionsiibung
versammelten. Sie ,beharrten in der Lehre der Apostel“
(Apg. 2, 42). Hiitte Lukas, der Begleiter des Apostels Paulus,
nun gleich auch etwas tiber den Inhalt der apostolischen Lehre
beigefiigt, so hitte das mit den Worten geschehen kénnen, mit
welchen Paulus selbst seine Predigt kennzeichnet; er sagt:
» Wir predigen Christus als den Gekreuzigten, den Juden ein
Argernis, den Griechen eine Torheit“, ... uns aber von Gott
gemacht ,zur Weisheit, zur Gerechtigkeit, zur Heiligung und
zur Erlosung® (1. Kor. 1, 23. 30). Wichtig ist, was der uns ge-
lehrt hat, dem Gott selbst das Zeugnis gab und eigentlich fort-
wihrend gibt, dass wir ihn horen sollen (Mark. 9, 7); wichtig
ist das Vorbild dessen, der, wie sonst gar niemand auf Erden,
berechtigt war und ist, uns die Mahnung zu geben: ,IFolget
mir nach“ (Mark. 8, 34 ff.). Aber diese Wichtigkeit beruht auf
dem, was der Menschensohn und Gottessohn nach Gottes
Ratschluss fiir die Menschheit sein und bleiben sollte, der Er-
loser und Seligmacher, das Unterpfand der erbarmenden Liebe
Gottes, unser Firsprecher beim Vater (Rom. 8, 34; 1.Joh. 2, 1. 2).
Darum bestand und besteht der Zweck der apostolischen Lehr-
verkiindigung darin, die Horwilligen so zu Christus zu fiihren,
dass sie in Ihm sind und Er in ihnen (Joh. 15, ). Das
geheimnisvolle Essen des vom Himmel gekommenen Brotes,
von dem Jesus in der Synagoge von Kaphernaum sprach
(Joh. 6, 56—58), ist die gldubige Ancignung des Lebens der
Gemeinschaft mit Gott, dessen personlicher Trager Christus war
und das Er allen vermittelt, die ihm angehéren. — Kine wirk-
liche Einigung mit Thm, dem Geschenk der Vaterliebe Gottes
(Joh. 3, 16), war aber von Anfang an nicht denkbar, ohne dass
sich die Dankbarkeit fir diese Gabe auch in der Form der
Niachstenliebe offenbarte. Es ist darum nicht auffillig, dass die
Apostelgeschichte sofort auch hervorhebt, die in der Lehre der
Apostel Beharrenden hiitten — eben durch die Bruderliebe —



s Bl e

die ,Gemeinschaft” untereinander betitigt (2, 42). Ein Johannes
hilt es fur unmoglich, in Wahrheit Gott zu lieben, ohne auch
das Gebot der Bruderliebe zu erfiillen (1. Joh. 4, 20. 21). —
Hitte aber der Verfasser der Apostelgeschichte an der zitierten
Stelle nicht von der bereits bestehenden, sondern von der erst
zu bildenden Gemeinde geredet, so wiirde er nun auch des
Sakramentes gedacht haben, durch das von allem Anfang an
die Aufnahme in die Gemeinde vollzogen und verbiirgt worden
ist, ndamlich der hl. Taufe (2, 41). Auch die Taufe wiirde aber
nicht gentigend gewiirdigt, wenn man sie bloss als den Akt der
Aufnahme in einen aus lebendigen Menschen bestehenden Ver-
ein und nicht als die vom Herrn angeordnete Eingliederung
in die Korperschaft der von Christus Erlosten und mit Goftt
Versohnten (Rom. 6, 2—4) betrachten wollte. Da nun aber
Lukas vom Gottesdienst der bereits zur Gemeinde Verbundenen
redet, gedenkt er bloss des Sakramentes, mit welchem die Christ-
glaubigen in ihren religiosen Zusammenkiinften fortwéhrend
die Lebensgemeinschaft mit Christus erneuern und betétigen,
der hl. Eucharistie. Sie ist das ,Brotbrechen“, das den Mittel-
. punkt des christlichen Gottesdienstes bildet. Bevor eines der
auf uns gekommenen Evangelien geschrieben war, erinnerte
Paulus die Gemeinde zu Korinth daran, wie sie nach der An-
ordnung des Herrn (1. Kor. 11, 12—34) das hl. Abendmahl feiern
sollte. Dabei setzt er zwei wichtige Dinge als bekannt voraus:
die Leser sollten wissen, dass sie mit der Teilnahme an dem
heiligen Mahle die Gemeinschaft mit Christus und die Gemein-
schaft untereinander erneuern und betitigen und sich so als
den ,Leib“ darstellen, dessen Haupt Christus ist (1. Kor. 10,
15—17). Von diesem Haupte wird die ganze Korperschaft regiert
(Ephes. 4, 15—16). — Endlich ist in der kurzen Beschreibung
des Gottesdienstes der ersten Gemeinde von ,Gebeten* die Rede.
Bis auf diesen Tag ist in unserm Kultus mit der Feier der
hl. Messe das gemeinschaftlich gesprochene Vaterunser ver-
bunden. Kein Gebet ist geeigneter, uns im Namen des Herrn
an Gott zu wenden. Im Namen des Herrn betet man aber, wenn
man sich im Vertrauen darauf, dass wir durch Christus Kinder
Gottes geworden sind, an den himmlischen Vater wendet
(1. Joh. 3, 1). Wir schliessen darum in unserm Gottesdienst
tiberhaupt kein Gebet, ohne auch zu bekennen, dass wir ,durch
Christus, unsern Herrn“, zu Gott in ein Verhiltnis gelangt



— 8 —

sind, das uns den Mut gibt, uns in Anbetung, Bitte und Dank
Gott zu nahen (Hebr. 7, 19 ; Rom. b, 2; Ephes. 3, 12). — Predigt,
Sakrament, Gebet sind von Anfang an wesentliche Bestandteile
des christlichen Gottesdienstes. Mit solchem Gottesdienst beti-
tigen wir unsere kirchliche Gemeinschaft.

Nun kann es ja freilich vorkommen, dass man im Gesprach
auch Beweggriinde zur Pflege gottesdienstlicher Gemeinschaft
namhaft macht, die mit dem Wesen der Kirche nicht notwendig
und unmittelbar zusammenhangen. Da sagt vielleicht einer:
Ich hore nicht ungern einen Vortrag fiiber religitse Fragen.
Einen #&hnlichen Beweggrund hatten schon die Athener, die
dem Apostel Gelegenheit gaben, auf dem Areopag eine offent-
liche Rede zu halten (Apg. 17, 19—21). Ein anderer konnte
nicht bestreiten, dass im Laufe der Zeit die gottesdienstliche
Feier fiir Auge und Ohr in einer Weise ausgestaltet worden sei,
die nur erhebend auf das menschliche Gemiit wirken konne,
Wieder ein anderer misste gestehen, er kenne ausser dem
christlichen Gottesdienst gar keine andere Gelegenheit, bei
welcher reich und arm, vornehm und gering, gelehrt und un-
gelehrt so vollig gleichberechtigt nebeneinander erscheinen
kénnten, um sich mit Dingen zu beschiiftigen, die alle gleich
sehr angehen; ecine solche Gelegenheit sei nicht zu unter-
schétzen: sie erinnere unwillkiirlich an die gegenseitigen Ver-
pflichtungen und mildere die vorhandenen Gegensiitze. Ich
mochte derartige Beweggriinde, am gottesdienstlichen Gemeinde-
leben teilzunehmen, keineswegs abfillig beurteilen; sie kénnen
dazu dienen, dass man noch etwas anderes findet, als was man
gesucht hat. Aber es ist zuzugeben, dass sie nicht notwendig
den Anschluss an eine kirchliche Gemeinschaft im christlichen
und katholischen Sinne bedingen. Zum Anhoéren von Vortrigen
tiber alle moglichen und unmoglichen Dinge wird — wenigstens
in grossern Stidten — heute tiberreichlich Gelegenheit geboten.
Die bewundernswerten musikalischen Schépfungen zur Ver-
schonerung des Gottesdienstes werden nun auch in Konzertsiilen
zu Gehor gebracht. In der Kulturgeschichte der Menschheit
aber hat es keine Zeit gegeben, in der man sich allgemeiner
als in unsern Tagen mit der gesellschaftlichen Ordnung be-
schéftigt hatte. Insofern also konnte jetzt die Pflege gottes-
dienstlicher kirchlicher Gemeinschaft als entbehrlich erscheinen.
Allein die kirchlichen Veranstaltungen sollen in erster Linie



in den Teilnehmern die Zuversicht wecken: Auch an uns erfillt
sich die Verheissung des Herrn: ,Wo zwei oder drei in meinem
Namen versammelt sind, bin ich mitten unter ihnen* (Mt. 18, 20);
wir versammeln uns in Christi Namen, héren sein Wort, ver-
richten unsere Gebete im Vertrauen auf ihn und in seinem
Geist und verschmihen kein Gnadenmittel, mit dem er uns
Zugang verschafft zum Vater (Rom. 5, 2).

Gilt das von der gottesdienstlichen Versammlung, so gilt
es von der Gemeinde, deren Glieder zum Gottesdienst zusammen-
kommen, also von der Kirche selbst. Ob diese klein oder gross
sei, ist ebensowenig von Bedeutung wie die bauliche Beschatfen-
heit des Tempels, in welchem der Gottesdienst stattfindet. Jesus
vergleicht das, was er bei seinem Heimgang den Seinen hinter-
lasst, mit einer Summe, die an und fir sich fir alle gleich
gross ist, aber freilich nicht allen gleich grossen Gewinn bringt
und nicht einmal von allen gleich treu verwaltet wird (Luk. 19,
11—28). So verhilt es sich mit dem Christentum bis auf diesen
Tag. Jede Kirche kann und soll das ganze Christentum besitzen
und jede hat die Pflicht, es treu zu verwalten und zu verwerten.
Es ist unleugbar, dass in dieser Hinsicht grosse Verschieden-
heiten vorhanden sind, tiber die das Endurteil dem Herrn allein
zusteht. Aber im allgemeinen wird der Christ anerkennen
miissen, dass eine Kirche nur insofern das ist, was sie sein
soll, als sie eine Verkorperung dessen ist, was das Evangelium
Jesu Christi aus der Menschheit machen will. Und pflegen
wir kirchliche Gemeinschaft, so ist es uns darum zu tun, mit
Christus selbst in einer solchen Geistes- und Lebensgemeinschaft
zu stehen, dass wir eine Korperschaft darstellen, deren Haupt
Er selbst ist, Christus Jesus, der eingeborne Sohn Gottes, hoch-
gelobt in Ikwigkeit.

I

Im ersten Schreiben an die Christengemeinde in Korinth
(12, 12) leitet der Apostel eine Belehrung iiber das Verhaltnis
der Gemeindemitglieder zu einander mit der tiberraschenden
Erklirung ein: ,Gleichwie der Leib Einer ist und doch viele
Glieder hat, alle Glieder des Leibes aber, wiewohl ihrer viele
sind, doch nur Kin Leib sind, also auch Christus.* Man méochte
fast vermuten, der Wortlaut dieses Satzes sei vielleicht nicht
genau liberliefert; der Apostel habe doch, wie der Zusammen-



— 87 —

hang klar zeigt, ohne Zweifel sagen wollen: ,also auch die
Kirche*. In der Tat will der Apostel seinen Lesern den Ge-
danken veranschaulichen, auch die organisierte christliche Ge-
meinde bilde eine Einheit, bestehe aber aus mannigfaltigen
Gliedern. Allein es erklirt sich keineswegs aus einem Ver-
sehen und auch nicht aus einer Verdnderung des urspriing-
lichen Textes, wenn es nun heisst, ,Christus* sei mit einem
Leibe zu vergleichen, der aus einer Vielheit von Gliedern besteht.
Vielmehr setzt der Apostel voraus, seinen Lesern sei wohl-
bekannt, dass er die christliche Gemeinde als den ,Leib Christi®
zu bezeichnen pflege. Er bedient sich dieses Bildes sowchl,
wenn er die Gesamtheit der Christglédubigen im Auge hat, wie
wenn er sich an die Gemeinde einer bestimmten Stadt wendet.
Da immer nur von einem und demselben Haupte. gesprochen
werden kann, bildet auch die ganze Gemeinschaft der Christ-
gliubigen einen einheitlichen Organismus: Wie Ein Herr ist,
Ein Glaube an Thn und Eine Taufe, so auch nur Ein Leib und
Ein Geist (Ephes. 4, 4).

Danach ist die ganze christliche Kirche vergleichbar einem
lebendigen Organismus. Ein solcher hat vor allen Dingen das
natiurliche Bestreben der Selbsterhaltung, Ist die christliche
Kirche die Korperschaft, durch die in der Menschheit zur Er-
scheinung kommt, was Christus in seinem irdischen Leben fiir
sie gewesen ist und in seinem verklidrten Leben ewig fiir sie
sein will, so ist die Kirche eben das Organ, durch das das
Christentum in der Welt erhalten wird; wie sich ohne Christus
keine christliche Kirche bilden konnte, so miisste ohne christ-
liche Kirche in Bilde auch das Christentum aus der Welt ver-
schwinden.

Dieser Meinung ist auch der Apostel selbst gewesen. Redet
er von seiner Bekehrung, so unterldsst er nicht, auch zu sagen,
dass er, der Sohn eines Pharisders und erzogen in der Schule
der Pharisier, urspringlich ein heftiger Gegner des Christen-
tums gewesen sei. Es war ihm also auch damals sehr wohl
bekannt, dass es Leute gab, in deren Augen der Gekreuzigte
immer noch alles war und alleg besass, was ihn zu seinen Leb-
zeiten zum Gegenstand ihres Glaubens und zur Bilirgschaft ihrer
Hoffnung gemacht hatte. Allein wie der Hoherat zufrieden
gewesen wire, wenn nun die Jinger Jesu wenigstens hitten
schweigen wollen (Apg. 4, 17 ff.), so wiirde auch Saulus, der



— 88 —

ja im Einvernehmen mit dieser obersten Behorde der Juden
handelte (Apg. 9, 1 ff.), eine Verfolgung der Christgliubigen fir
ein tiberfliilssiges Unterfangen angesehen haben, wenn sich diese
darauf hatten beschrinken wollen, dem seinen Feinden schein-
bar so ohnmiichtig erlegenen Herrn und Meister ein ehrerbie-
tiges Andenken zu bewahren und vielleicht auch in stiller Zuriick-
gezogenheit seine baldige Wiederkunft zu erwarten. Als unnotig
hitte in diesem Falle dem in der Schule Gamaliels (Apg. 22, 3)
gebildeten, durch erstaunliche Gaben des Geistes ausgezeich-
neten Saulus eine Verfolgung der Jiinger Jesu erscheinen miissen,
weil er einsichtig genug war, um sich mit dem Gedanken zu
beruhigen, dass Jesus von Nazareth in den folgenden Genera-
tionen von selbst in Vergessenheit geraten werde, und zwar
um so gewisser, je weniger sich die Hoffnung auf seine baldige
Wiederkunft erfiillte. Allein es ist bedeutsam, dass sich der
bekehrte Saulus nicht bloss anklagt, er habe sich aus allen
Kriften bemiiht, auch seinerseits den Gekreuzigten als einen
Betriiger zu verlistern und die ehemaligen Anhinger Jesu von
ithm abwendig zu machen, sondern nun in tiefer Zerknirschung
an christliche Gemeinden schreibt: ,Ich bin nicht wert, Apostel
zu heissen, denn ich habe die Kirche Gottes verfolgt* (1. Kor,
15, 9), oder: ,IThr habt ja wohl gehort von meinem vormaligen
Verhalten im Judentum, dass ich namlich tiber die Massen die
Kirche Gottes verfolgte und verwiistete* (Gal. 1, 13). Was ihn
zu seinem gewalttitigen Vorgehen antrieb, war weniger der
in den Herzen der Junger Jesu fortlebende Glaube — der war
schwer zu vernichten — als vielmehr die Tatsache, dass die
Christglaubigen zu einer Gemeinschaft verbunden waren, die
er nach seiner Bekehrung ehrfurchtsvoll , Kirche Gottes® nennt.
Wenn er mit Erméichtigung der obersten Behorde seines Volkes
,in die Hiuser eindrang, Manner und Weiber fortschleppte und
ing Gefangnis ablieferte“ (Apg. 8, 3), so war es ihm nicht darum
zu tun, Personen zu quélen, die ihm nichts zuleide getan und
die nichts Schlechtes begangen hatten, sondern, wie Lukas
treffend bemerkt, darum, ,die Kirche zu verwiisten*. Gelang es,
die Christglaubigen auseinander zu scheuchen, so dass sie den
Namen <des Herrn nicht mehr in gemeinschaftlicher Religions-
ibung verkiinden konnten, so durfte sie auch der heftigste Gegner
des Evangeliums ruhig gewéhren lassen; denn dann musste sich
jeder einsichtige Mann sagen, dass es mit der Sache Jesu bald zu



89 _

Ende sein werde: die auseinandergescheuchten Jiunger machten
nicht mehr viel von sich reden, starben bald einmal dahin und
hatten keine Nachfolger. s konnen nach den kurzen Notizen,
mit welchen Paulus im Brief an die Galater (1, 11—12, 1) an
die ersten Zeiten seiner apostolischen Titigkeit erinnert, kaum
funf Jahre nach dem Tode Jesu verflossen gewesen sein, als
er aufhorte, die ,Kirche Gottes® zu verfolgen und nun selbst
ein Prediger des Evangeliums wurde. Hitte es in diesen fiinf
ersten Jahren nach dem Tode Jesu keine sichtbare und
einen eifrigen Pharisiier schwer beunruhigende , Kirche Gottes®
gegeben, so wire keine verniinftige Veranlassung vorhanden
gewesen, wider das Evangelium gewaltsame Schritte zu unter-
nehmen., Dieses blieb eine wahrnehmbare und in den Augen
strenger Vertreter des Mosaismus bedrohliche Tatsache, weil
es eine ,Kirche Gottes“ gab, die sich bestrebte, alles zu halten,
was Christus befohlen hatte (Mt. 25, 20). Durch die Kirche
bleibt das Christentum in der Welt erhalten.

Das néamlich hatte auch der Heiland selbst schon seinen
Jungern in mannigtaltiger Weise eingeschérft, dass sie sich zu
ihm zu bekennen héatten vor den Menschen (Mt. 10, 32), und
dass sie verpflichtet seien, in der Zeit, da sie seiner sichtbaren
Gegenwart entbehrten, nach Kriften die Giiter zu verwerten,
die er ihnen hinterliess (Luk. 19, 12 ft.; Mt. 25, 14 ff.). Das
Evangelium Jesu Christi ist nicht bloss eine schone Theorie,
die man in den Schulen lehren und von Generation zu Gene-
ration denen, die daran Gefallen finden, tiberliefern kann, son-
dern seine Worte sind ,Geist und Leben“ (Joh. 6, 63) und sollen
in denen, die sie aufnehmen, ,Geist und Leben“ wirken. Ge-
schieht das, so entsteht die ,Kirche Gottes“, die der Apostel
als ,Leib Christi* bezeichnet. Wo dieser Erfolg nicht eintritt,
wird auch das Evangelium selbst nicht verstanden oder nicht
ernst genommen. An bereits bestehende christliche Gemeinden,
die schon wussten, wodurch sie zur Kirche Jesu Christi gewor-
den seien, richtet der Apostel die Mahnung: ,Seid beflissen,
Einigkeit des Geistes zu bewahren durch das Band des Frie-
dens: Ein Leib und Ein Geist, wie ihr auch berufen seid mit
Einer Hoffnung eurer Berufung; Ein Herr, Ein Glaube, Eine
Taufe, Ein Gott und Vater aller* (Ephes. 4, 3. 4). Wo man von
Einem Gott und Vater weiss, ist bereits eine Gemeinschaft vor-
handen, deren Glieder nicht mehr einem ,unbekannten Gott“

Internat. kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 1922. 7



— 90 —

Altire bauen, sondern dankbar anerkennen, in einer Weise
(Gegenstand der Liebe Gottes geworden zu sein, dass sie zu
Gott in das Verhiltnis der Kinder zum Vater gelangt sind.
Eine Birgschaft der Aufnahme in die Gemeinschaft der Kinder
Gottes ist die ,eine Taufe“; diese aber hat den ,einen Glauben“
zur Voraussetzung, der wesentlich besteht in dem gemeinschaft-
lichen Vertrauen auf den _einen Herrn“ und Erloser. Dieses
sBand des Friedens“ verbindet die Christglinbigen notwendig
zu einer Gemeinschaft, die mit einem von demselben Geist
beseelten ,einen Leib“ verglichen werden kann. Den ,einen
Leib* verneinen, wire gleichbedeutend mit der Preisgebung
dessen, was der Apostel als das ,Band des Friedens“ bezeichnet.
Der Apostel hat nicht notig, seine Leser zu mahnen, dieses
Band doch in Ehren zu halten; er erinnert sie daran nur, um
ihnen zu sagen, wie sehr sie verpflichtet seien, unter sich einig
zu bleiben und einander mit ,Demut, Sanftmut und Langmut
zu ertragen in Liebe“ (Ephes. 4, 2). Aber es ist selbstverstind-
lich, dass es Aufgabe der Kirche ist, alles zu pflegen, was sie
zu dieser, von dem einen Geiste beseelten Korperschaft macht.
Wollten die Christgldubigen die kirchliche Gemeinschaft preis-
geben, so miissten sie auch die Anbetung des einen Gottes und
Vaters, das Vertrauen auf den einen Herrn, die Heiligung durch
den einen Geist der Gotteskindschaft fahren lassen. Insofern
darf man wohl sagen, dass es ohne Kirche kein Christentum
gibt, wie die Kirche ihrerseits eine notwendige Erscheinung
des Christentums ist.

Ist aber die Kirche der ,Leib* Christi, so ist es aucht nicht
unehrerbietig, sie als eine fortwihrende Menschwerdung Christi
zu bezeichnen. Wir vergessen niemals, was der Herr von der
selbstlosen Ubung des Guten lehrt; aber man darf die Bildrede
vom ,Beten im Kdmmerlein“ und éhnliche Ausserungen ja nicht
so verstehen, als ob das Gute nur im Verborgenen geschehen,
also auch nur von getrennten Personlichkeiten getibt werden
dirfte. Is ist derselbe Heiland, der denselben Jiingern, die das
Gute in selbstloser (resinnung aus reiner Liebe zu Gott und
den Menschen tiben sollen, auch die Weisung gibt, ihr Licht
leuchten zu lassen, damit man ihre guten Werke sehe und den
Vater preise, der im Himmel ist; man ziinde ja doch kein Licht
an, um es unter den Scheffel zu stellen; eine Stadt, die auf
dem Berge liege, konne nicht verborgen bleiben (Mt. b, 13—16).



— 91 —

Seine Jinger sollen das werden und auch vor den Augen der
Menschen das sein, wozu er sie durch sein Wort und sein Vor-
bild machen will. Jesus weiss wohl, dass er nur ein Siemann
ist; es schmerzt ihn, dass er nicht auch die Freude der Schnitter
erleben kann (Joh. 4, 37. 38), und er kann nur in Wehmut davon
reden, dass picht tiberall geeigneter Boden vorhanden ist, um
den ausgestreuten Samen aufgehen zu lassen (Mark. 4, 1—25),
ja, dass sogar auf gutem Erdreich unter dem Weizen auch Un-
kraut wichst. Aber es ist doch ganz und gar selbstverstind-
lich, dass die Aussaat erfolgte, damit der Same aufging, in der
Gestalt, die seiner Entwicklungsstufe entsprach, zum Vorschein
kam und Frucht brachte (Mark. 4, 26—29). Die Frucht nur ist
entscheidend; sie rechtfertigt den Sdemann und die Aussaaf.
Jesus geht so weit, auch sein eigenes Werk unter das Gericht
dieses Gesetzes zu stellen. ,Ein guter Baum bringt gute Frucht®
(Mt. 7, 17).

Nun fehlt es ja wenigstens daran im allgemeinen nicht,
dass man laut bekennt: ,Wir haben den gefunden, von wel-
chem Moses im Gesetz und die Propheten geschrieben haben“
(Joh. 1, 46). Wenn dieser Ruf nicht immer Bindruck macht, so
erklart sich das nicht selten aus einer Voreingenommmenheit
gegen die Herkunft des Rufes. In solchen Fillen will der
zogernde Nathanael immer auch die Einladung héren: ,Komm
und sieh.“ Aber wer darf zuversichtlich diese Einladung ergehen
lassen? Ist es der durch besondere Erleuchtung, heiligen
Sinn und mustergiiltigen Wandel hervorragende Christ? Wir
erschrecken, wenn sich jemand vorstellt, auf Grund einer sol-
chen personlichen Vorbildlichkeit die Herrlichkeit Christi so
zur Erscheinung zu bringen, dass man sich nur an ihn zu wen-
den habe, wenn man diese zu sehen wiinsche. Auch einer, der
nach menschlichem Urteil ,wiirdig wandelt der Berufung, mit
welcher wir berufen sind“, muss doch in Demut bekennen:
,Nicht als ob ich es schon ergriffen hitte oder schon wvoll-
kommen wiire, aber ich jage ihm nach, ob ich es auch ergreifen
mochte* (Phil. 3, 12). Und was von dem einzelnen Christgléubi-
gen gilt, liasst sich auch von jeder Gemeinde aussagen. Nir-
gendwo wird man eine Gemeinschaft von ,Heiligen* finden, die
nicht bloss ihrer Berufung nach zu den Gottgeweihten gehéren,
sondern auch in Lauterkeit der Gesinnung und Rechtschaffen-
heit des Wandels so vollkommen Gott dienen, dass ihre Gemeinde



— 92 _

die Herrlichkeit Christi ohne alle Tribung widerspiegeln wiirde.
So war es immer, namentlich auch schon im apostolischen Zeit-
alter. Und doch haben wir die feste Uberzeugung, dass wir
das Christentum nicht erst wieder zu suchen haben, sondern
es noch besitzen. Nimmt jemand an, es sei im Laufe der Zeit
verloren gegangen und sagt er uns: ,Siehe, hier ist es; siehe
dort,“ so glauben wir es nicht (Luk. 17, 23).

Wie erklért es sich denn, dass wir frotz aller menschlichen
Unzulanglichkeit und Unvollkommenheit Christus nicht verloren
haben, sondern noch bei Ihm sind und Er bei uns? Is ist richtig,
dass wir in dieser Hinsicht nicht dankbar genug sein kénnen
fiir das Zeugnis der Heiligen Schriften des Neuen Testaments;
sie sind das Zeugnis der apostolischen Kirche und fithren uns
zu dem, der da ist ,der Weg, die Wahrheit und das Leben*
(Joh. 14, 6). Aber die Kirche Christi war da, bevor es eine
Heilige Schrift des Neuen Testamentes gab, und die Verfasser
derselben wollen auch nur Diener dessen sein, an den wir
gliubig geworden sind (I. Kor. 3, 5). Als Jesus in der Abschieds-
stunde von der Rechtfertigung sprach, die er — nun einem
schmachvollen Tod entgegengehend — in der widerstrebenden
Welt finden werde, trostete er sich und seine Jinger mit dem
Geist, den er vom Vater her seinen Glidubigen senden werde
(Joh. 16, 7—11). Jeder muss dankbar sein, der etwas von dem
Zeugnis des Geistes vernimmt, dass wir Gottes Kinder sind
(Rom. 8, 16), so dass er in aller Demut einstimmen kann in das
Gebet: ,Vater unser, geheiligt werde dein Name“. Jede Ge-
meinde muss danach trachten, ihr gottesdienstliches Leben so
einzurichten, dass auch an ihr die Verheissung des Herrn sich
erfilllen kann: ,Ich will den Vater bitten, und er wird euch
einen andern Troster geben, den Geist der Wahrheit, dass er
bei euch bleibe in Ewigkeit* (Joh. 14, 16). Aber wir haben die
Zuversicht, dass insbesondere der ,Leib“, dessen Haupt Christus
ist, immerdar beseelt bleibe von dem lebendigmachenden Iei-
ligen Geist. Der Erloser ist von Gott der ganzen Menschheit
geschenkt. Wie sehr auch die besondern Diener Christi und die
besondern kirchlichen Gemeinschaften Grund haben, in Demut
zu bekennen: Wir haben den Schatz der Offenbarung Gottes in
Christo ,in irdenen Gefissen® (2. Kor. 4, 7), so glauben wir doch,
dass ,,Gottes tiberschwengliche Kraft* der von ihm begnadigten
Menschheit nicht wieder verloren gehen lasse, was Tr ihr



93 —

gegeben hat. Dafiir biirgt der ,andere Troster*, der ewig bei
uns bleibt. Weil wir aber nicht die Vermessenheit haben, uns
vorzustellen, unsere eigene, besondere, kleine Gemeinschalft sei
die wahre und einzige Korperschaft, die vom Geiste Gottes
beseelt ist, sondern gern anerkennen, diese sei nur zu verglei-
chen einem kleinen Zweige an dem von Gott gepflanzten Wein-
stock (Joh. 15, 1 ff.), lassen wir es uns angelegen sein, mit der
,einen, heiligen, katholischen apostolischen® Kirche in organi-
scher Verbindung zu bleiben. . Ein Leib und Ein Geist!® Nur
als lebendige Glieder des Kinen ,Leibes“ trauen wir uns zu,
auch etwas zur Forderung des Reiches Gottes in der Mensch-
heit, das Christus gepredigt und gestiftet hat, beitragen zu kon-
nen. Wie dieses Reich in der Gemeinschaft der Christgldaubigen
Wirklichkeit werden soll, so hat die Kirche als die vom leben-
digmachenden Geist beseelte Korperschaft die Aufgabe, das
Christentum zu erhalten, in Tat und Leben wmzusetzen und vor
aller Welt zur Erscheinung zu bringen. An der Erfillung dieser
Aufgabe hat sich jede Kirche, die christlich und katholisch sein
will, nach Kriften zu beteiligen.

I1I.

Es ist nicht zufillig, dass der Apostel gerade in Schreiben,
die an die Christgliubigen in Korinth und Rom gerichtet sind,
die christliche Gemeinde einlidsslich mit dem leiblichen Orga-
nismus vergleicht (1. Kor. 12; Rom. 12). Die beiden Gemeinden
waren wohl die gréssten, mit denen Paulus in naherer Beziehung
stand. Die in Korinth hatte er selbst gegriindet und anderthalb
Jahre lang geleitet. Er wusste, tiber wieviel gute Krifte sie
verfiigte. In Rom war er zur Zeit, als er den grossen Brief
an die dortige Gemeinde verfasste, noch nie gewesen; aber die
Verhiltnisse waren ihm bekannt. Das kénnen die Leser des
Schreibens schon aus der langen Reihe von Christglidubigen,
die er nennt und zu griissen bittet (Rom. 16, 1—15), genugsam
erkennen. Sowohl in der Welthauptstadt wie in der grossen
griechischen Handelsstadt kamen verschiedenartige Leute zu-
sammen; es bedurfte starker Bande, um hier die Christgléubigen
zu einer Gemeinschaft zu vereinigen, von der einigermassen
gesagt werden konnte: ,Wenn ein Glied leidet, so leiden alle
Glieder mit, geht es einem Gliede gut, so freuen sich alle Glie-
der mit“ (1. Kor. 12, 26). Und es bedurfte vieler Einsicht und



— 94 —

grosser Zuritickhaltung, wenn es dieser Gemeinschaft moglich
werden sollte, sich in einem Gottesdienst zusammenzufinden,
bei dem ,alles wohlanstéindig und mit Ordnung zuging* (1. Kor.
14, 40). Die apostolischen Schreiben versetzen uns in die An-
fangszeit der christlichen Kirche: die grosste Schwierigkeit, zu
einem ordentlichen Gemeindeleben zu gelangen, bestand nicht
in einem Mangel an Bereitwilligkeit, die personlichen Krifte
und Mittel zur Verfligung zu stellen, sondern mehr in einem
Ubereifer und in der allzugrossen Schiitzung eigener Gaben.
So stellt denn der Apostel gerade auch im Brief an die Romer
die Mahnung voran, ,vicht héher von sich zu denken, als zu
denken sich geziemt® (Rém. 12, 3). Noch waren die Klemente
im Fluss; noch fehlte es in allen Dingen an feststehenden Nor-
men; die Gefahr war vorhanden, dass sich menschliche Vor-
stellungen, Neigungen, Bestrebungen geltend machten, die mit
dem Evangelium wenig zu tun hatten.

Um so begreiflicher ist es, dass der Apostel immer wieder
auf das vom Leibe hergenommene Bild zuriickkommt. Die
Gemeinde ist ihm nicht bloss ein Gemenge regellos zusammen-
gekitteter Bestandteile, sondern eine Koérperschaft mit Organen,
denen besondere Dienstleistungen zur Wohlfahrt aller Glieder
und der ganzen Gemeinschaft iitberwiesen sind, und zwar gelangte
diese Korperschaft zu ihren Organen nicht erst infolge der
firfahrung, dass ohne solche keine zu bestimmten Zwecken
gebildete menschliche Gemeinschaft bestehen und titig sein
konne, sondern auf Grund des Glaubens, dass derselbe Herr,
in dessen Namen sich die Christgldubigen zu einer Korperschaft
vereinigten, einzelnen Gliedern auch die nétige Befihigung und
Berechtigung zukommen lasse, die zum Bestand und zur Wirk-
samkeit der Vereinigung notigen Dienste zu leisten. Nicht mensch-
liche Klugheit, sondern Gottes Guade rief die kirchliche Organi-
sation ins Dasein. Daran erinnert der Apostel die Christgliu-
bigen in Korinth mit den Worten: ,Gott hat in der Kirche
eingesetzt erstens einzelne als Apostel, zweitens als Propheten,
drittens als Lehrer* (1. Kor. 12, 28). Dann folgt eine Aufzihlung
verschiedener Gaben, die zwar auch als Gnadengeschenke Gottes
anzusehen waren, jedoch ihren Trédgern in der Gemeinde keine
amtliche Stellung verschafften. Wohl aber galt das ,erstens®
von den Aposteln, die sich auf eine unmittelbare Sendung durch
Christus berufen konnten, ,zweitens“ von den Propheten, die



das Vertrauen erweckten, vom Heiligen Geist zu Offenbarungs-
reden befdhigt zu sein, und ,drittens“ von den Lehrern, die
die Aufgabe hatten, die geoffenbarte religiose Wahrheit zu
erliutern und auf das Leben anzuwenden. Der Apostel héilt es
nicht fiir iberflissig, noch besonders zu betonen, dass nicht
alle Gemeindemitglieder Apostel oder Propheten oder ILehrer
sein oder eine der sonst noch namhaft gemachten Befahigungen
und Befugnisse besitzen konnten (1. Kor. 12, 28—30)., Immerhin
ergibt sich aus seinen Belehrungen und Mahnungen, dass in
der Zeit, in der er mit der Gemeinde zu Korinth brieflich ver-
kehrte, die kirchliche Organisation noch nicht sehr genau durch-
gefiihrt war.

Ubersieht man die kirchlichen Verhiltnisse unserer Tage,
s0 muss man zugeben, dass es wohl genau geregelte, aber auch
sehr mannigfaltige Kirchenordnungen gibt. Es fehlt sogar nicht
an Gtemeinschaften, die mehr oder weniger bestimmt lehren, von
besondern Organen zur Verrichtung der Obliegenheiten, die
man zu der gemeinschaftlichen Religionsiibung rechnet, sollte
man garnicht reden, denn jeder Christ besitze in dieser Hin-
sicht die gleichen Befugnisse und die gleichen Verpflichtungen.
Es liegt in dieser Auffassung ein Gedanke, den wir nicht an-
fechten mochten. Das Evangelium Jesu Christi macht jeden,
der Gottes Wort hort und befolgt, zu einem Gegenstand der
Vaterliebe Gottes, gibt jedem das Recht, sich bittend und dan-
kend an den himmlischen Vater zu wenden, macht jeden fiir
sein Tun und Lassen verantwortlich. Daran denken wir, wenn
wir von der Wiirde und Freiheit der Kinder Gottes reden. Allein
wie nachdriicklich wir nun auch diese erhabenen Lehren ver-
kiinden mogen, so kommt doch keine kirchliche Gemeinschaft
iiber die Notwendigkeit hinweg, die Verrichtungen, ohne die
eine gemeinschaftliche Religionsiibung nicht moglich wiére,
bestimmten Personen zu iiberlassen. Mogen bei solcher Uber-
lassung diese oder jene Ricksichten entscheidend sein, so ent-
stehen doch immer wieder Vorsteher, Alteste, Diener des Wortes
oder wie man die Organe der Gemeinschaft nennen wolle.

Wie die zur Aufrechthaltung einer geordneten kirchlichen
Gemeinschaft notigen Verrichtungen zur Einfithrung von ent-
sprechenden Amtern fiihren, zeigt am besten die Einsetzung
der Diakonen in der Gemeinde zu Jerusalem. Die Apostel-
geschichte belehrt uns, dass es sich dabei nicht bloss um vor-



96 —

tibergehende Dienstleistungen handelte, sondern um die Errich-
tung eines Amtes, dessen Inhaber einen Teil der Obliegenheiten
iibernehmen sollten, den die Apostel bisher zu ihrer eigenen
Aufgabe gerechnet hatten. Kein Wort ist {iberliefert, mit dem
Jesus seine Jinger crmiichtigt hétte, eine Arbeitsteilung vor-
zunehmen, sobald die Zahl der Glaubigen dies erfordere. Gleich-
wohl zweifelt niemand daran, dass auch die Diakonen zu den
berufenen Dienern Christi zu rechnen seien und ihr Amt nicht
lediglich menschlicher Einsicht und IEntschliessung zu danken
hiatten. Das erklirt sich daraus, dass die Auftrige und Voll-
machten, auf die sich die Apostel selbst beriefen, von Christus
herstammten, und deren teilweise Ubertragung auf die Dia-
konen nicht eine willkiirlich menschliche Verfiigung war, son-
dern — wenn auch durch die Zwolfe angeregt — auf der Be-
schlussfassung der ganzen Gemeinde beruhte (Apg. 6, 2—5).
Schon bei diesem Anlasse kam die Tatsache zur Geltung, dass
Christus das Haupt der ganzen Korperschaft ist und dass, was
die in seinem Namen versammelte Gemeinde im Dienste seiner
Sache beschliesst und anordnet, nicht mehr bloss Menschen-
werk ist, sondern zu dem von Christus gestifteten und in der
Menschheit zu erhaltenden und auszubreitenden Reiche Gottes
gehort. Auch ist nicht zu iibersehen, dass mit der Errichtung
des Amtes der Diakonen das apostolische Amt weder ganz
noch teilweise aufgehoben wurde. Vielmehr erfolgte die Uber-
tragung gewisser Dienstleistung auf andere geeignete Mitglieder
der Kirche nur zu dem Zwecke, damit die Zwolfe um so wirk-
samer den wichtigeren Aufgaben nachkommen konnten und
nicht genétigt waren, das , Wort Gottes zu versdumen® (Apg. 6,2).
So verhielt es sich auch spéter bei jeder neuen Arbeitsteilung
im Dienste des Reiches Gottes; es ist nicht anzunehmen, dass
das von Christus eingesetzte apostolische Amt selbst jemals preis-
gegeben worden sei. Darauf beruht es, wenn wir in Uberein-
stimmung mit der alten ungeteilten Kirche am Episkopat als
an dem zur Vollziehung der Weihehandlung berechtigten Organ
der Kirche festhalten. Wer die Apostelgeschichte und die
apostolischen Briefe auch nur ein wenig aufmerksam gelesen
hat, weiss freilich, dass in der apostolischen Kirche die Zitel
,Bischof* und ,Priester von einem und demselben Amte ge-
braucht wurden. Aber das beweist noch gar nicht, dass es nicht
von Anfang an und immer in der katholischen Kirche Triger



— 97 —

der apostolischen Befugnis gab, erwéhlten Dienern der Kirche
Auftrige und Vollmachten zu Ubertragen, die die Apostel von
Christus erhalten hatten. Und es ist bekannt, dass die mit sol-
cher Befugnis ausgertisteten Diener der Kirche sehr frih aus-
schliesslich als Bischofe bezeichnet worden sind.

Fragt man némlich, wie einzelne Christgliubige zu einer
Stellung gelangten, die sie zum Anspruch berechtigte, als Or-
gane des ,Leibes Christi“ zu gelten und als solche titig zu
sein, so kommen in der apostolischen Kirche immer zwei Dinge
in Betracht: Wahl und Weihe. Auf Wahl und Weihe konnten
sich sogar schon die Zwolfe berufen, wenn sie dariber Auf-
schluss zu geben hatten, wie sie denn ,Apostel”, Gesandte des
Herrn, geworden seien. An die Wahl erinnert sie der Heiland
noch in der Abschiedsstunde, wenn er ihnen zur Belehrung
und zum Troste sagt, er selbst sei es, der sie erwihlt habe,
und nicht hétten umgekehrt sie ihn erwihlt (Joh. 15, 16. 19).
Die Weihe aber hat der auferstandene Erloser vollzogen, als
er die Jinger anhauchte und zu ihnen sprach: ,Wie mich der
Vater gesandt hat, so sende ich euch...; empfanget den hl. Geist“
(Joh. 20, 21 ff.). In der Form von Wahl und Weihe wurden
daher auch schon die Diakonen der ersten Gemeinde in ihr
Amt eingesetzt. Die Wahl erfolgte durch die Gemeinde (Apg. 6, 3),
weil diese der ,Leib Christi“, eine fortgesetzte Menschwerdung
Christi ist und darum in Sachen der kirchlichen Verwaltung
die oberste Gewalt hat. Die Weihe aber hatten sich die Apostel,
die Organe des Leibes Christi, vorbehalten (Apg. 6, 4). Fiir sie
geziemte es sich nicht, Sendung und Auftrag unter dem sakra-
mentalen Zeichen des Anhauchens zu ibertragen, wie das
Christus, der personliche Trager des Geistes Gottes, getan hatte.
Auch durften sie von sich nicht sagen, dass sie ihre eigene
Sendung unmittelbar vom himmlischen Vater empfangen hitten
wie Jesus selbst. Aber sie und nicht andere angesehene Ge-
meindemitglieder sind die Vollzieher der Weihehandlung, weil
nur sie die berufenen Diener Christi waren. Sie vollziehen die
Weihe einerseits unter Gebet, weil sie den Herrn nur bitten
koénnen, die Gewihlten mit den Gaben seines hl. Geistes aus-
zuriisten, anderseits unter Handauflegung zum Zeichen und
Unterpfand fiir die Gewahlten, dass auch ihnen die vom Herrn
erhaltene Sendung gelte.



Was wir aus dem Bericht der Apostelgeschichte tiber die
Einsetzung der Diakonen vernehmen, gilt als Regel fir Amts-
einsetzungen in der ganzen apostolischen Kirche. Obwohl Jesus
gestatten wollte, dass auch einer, der sich seinen berufenen
Jiingern nicht anschloss, in seinem Namen wirke (Mark. 9, 38 1.),
erhalten wir doch von keinem IFalle Kenntnis, in welchem sich
jemand aus eigener Vollmacht und Entschliessung zum Vor-
steher einer organisierten christlichen Gemeinde gemacht hiitte;
sondern die Berechtigung, eine solche Stellung einzunehmen,
wird immer von einer Sendung hergeleitet, die durch Wahl
und Weihe erworben wurde und deren Ursprung Christus, das
Haupt der Kirche, ist. Als Vollzieher der heiligen Handlung,
durch die die Sendung erfolgt, erscheinen immer solche, die
bereits im apostolischen Dienste stehen. Das betrachtet sogar
ein Magier Simon, dem doch dieser Dienst nur eine Geschéfts-
sache ist, als so selbstverstindlich, dass er nicht von sich
aus den Versuch macht, durch Handauflegung die Gabe des
hl. Geistes zu verleihen und zuzusichern, sondern Befugnis und
Befahigung dazu von berufenen Aposteln zu erkaufen sucht
(Apg. 8, 18 ff.). Wiren die Christgldaubigen nicht der hMeinung
gewesen, das geistliche Amt sei von solchen herzuleiten, die
ihre Sendung selbst auch unmittelbar oder mittelbar von
Christus empfangen hétten, so wiirde Simon gewiss sein Geld
fiir sich behalten oder sich dann an Leute gewandt haben, die
eg fiir erlaubt hielten, aus der Religion ein Erwerbsmittel zu
machen (1. Tim. 6, 5). In der apostolischen Kirche selbst aber
gelangten die geistlichen Vorsteher immer nur durch Wahl und
Weihe zu ihrem Amte, obwohl dann und wann nur des einen
oder des andern Aktes ausdricklich gedacht wird. Heisst es,
die apostolischen Missionédre hitten in den jungen Gemeinden
unter Beten und Fasten Presbyter eingesetzt (Apg. 14, 22), so
ist doch selbstverstindlich, dass sie dabei auf das ,gute Zeug-
nis“ achteten, das den Betreffenden gegeben wurde. Seinen
Schiiller und Nachfolger Timotheus erinnert der Apostel das eine
Mal an die Gnadengabe, die in ihm sei durch ,Auflegung seiner
Hiande* (2. Tim. 1, 6); das andere Mal an die Gnadengabe, die
ihm gegeben sci ,unter Weissagung mit Handauflegung der
Presbyter® (1. Tim. 4, 14). Is kann sich beide Male nur um
einen und denselben Vorgang handeln, bei welchem also auch
bereits im Amte stehende Presbyter mitwirkten. Die ,Weis-



— 99 —

sagung“ war das ,gute Zeugnis“, das die Handauflegung recht-
fertigte. Auf dieses ,gute Zeugnis® legt der Apostel grosses
Gewicht. Er ermahnt den Timotheus, sogar auf das gute Zeugnis
,der Draussenstehenden® zu achten (1. Tim. 3, 7) und keinem
yvoreilig die Hande aufzulegen® (1. Tim. 5, 22). Iibenso wird
dem Titus die Pflicht eingeschérft, bei der Kinsetzung von Pres-
bytern das gute Zeugnis massgebend sein zu lassen (Tit. 1, 5 ff.).
Wenn aber derselbe Apostel den Presbytern von Ephesus
(Apg. 20, 17) einfach sagt, sie seien durch den hl. Geist zu Hirten
der Gemeinde gemacht worden (20, 28), so ist sowohl an das
gute Zeugnis wie an die Handauflegung zu denken. In dieser
Form vollzog sich die Berufung zum kirchlichen Dienst, weil
die Kirche der ,Leib Christi“ ist, die vom hl. Geist beseelte
Korperschaft, als deren Haupt den Christgldubigen ecinzig der
Herr selbst gegolten hat. Durch die im Namen des Herrn ver-
sammelte Gemeinde spricht der hl. Geist auch dann, wenn es
sich um die Aussonderung von berufenen Dienern Christi han-
delt; unter Handauflegung aber empfangen die Ausgesonderten
ihre Sendung (Apg. 13, 2. 3). Der Apostel hiilt es fiir undenkbar,
dass jemand ohne Sendung ein Verkiindiger des Ivangeliums
sein konne (Rom. 10, 15).

Ich habe etwas einlasslicher an diese Dinge erinnert, weil
in den letzten Jahren durch die ganze christliche Welt der
Rut ergeht, es sei Pflicht, wieder ernsthafter auf kirchliche
Verstiandigung und Einigung bedacht zu sein. Man darf zwar
mit gutem Grund behaupten, die ,eine, heilige, katholische und
apostolische Kirche“, zu der wir uns im nizdischen Symbolum
bekennen, sei immer noch da. Es beruht auf einem beklagens-
werten Missverstandnis, wenn sich eine kirchliche Gemeinschaft,
die doch redlich am ganzen Christentum festhalten will, scheut,
insbesondere das ,katholisch“ auch fiir sich in Anspruch zu
nchmen, obwohl doch der hl. Ignatius schon am Anfang des
zweiten Jahrhunderts voraussetzt, es sei eine allgemein bekannte
und anerkannte Tatsache, die ,katholische“ Kirche sei da, wo
Christus ist (Ad Smyrn. 8). In die ,katholische* Kirche wird
man aufgenommen durch die hl. Taufe, die nach der Lehre der
alten Kirche nicht wiederholt werden darf. Wer die hl. Taufe
nach Christi Anordnung empfangen hat und sich nicht selbst
von der christlichen Kirche lossagt, ist und bleibt der Koérper-
schaft einverleibt, deren Haupt Christus ist. Heiliger und zu-



— 100 —

verlassiger als das ,Kirchenrecht* der ganzen Welt ist das
Wort des Herrn: ,Alles, was mir der Vater gibt, das kommt
zu mir, und wer zu mir kommt, den werde ich nicht hinaus-
stossen®* (Joh. 6, 37). — Aber es wird den getrennten christ-
lichen Gemeinschaften gleichwohl nicht leicht sein, sich zu ver-
stiindigen. Namentlich wird es ihnen schwer fallen, sich dariiber
zu einigen, wie die eine, heilige, katholische Kirche unter den
heutigen Verhiltnissen organisiert sein sollte und wie die Or-
gane dieser Kirche mit ihren DBefugnissen auszuriisten seien,
damit sie allgemein als rechtméssige Diener Jesu Christi aner-
kannt werden. Indessen wére schon viel gewonnen, wenn in
allen kirchlichen Gemeinschaften wieder recht laut die apo-
stolische Botschaft verkiindet wiirde: , Ertraget einander in Liebe
und seid beflissen, die Einigkeit des Geistes zu bewahren durch
das Band des Friedens: Ein Leib und Ein Geist, wie ihr auch
berufen seid mit Einer Hoffnung curer Berufung; Ein Herr, Ein
Glaube, Eine Taufe; Ein Gott und Vater aller (Ephes. 4, 2—5).
Hoffen wir, dass die durch dieses Band des Friedens mitein-
ander zu dem FEinen Leibe Christi Verbundenen auch Wege
“finden, um sich in den Augen der Welt als die eine ,Kirche
Gottes“, als die eine, heilige, katholische und apostolische Kirche
darzustellen, damit die Welt zur Erkenntnis gelangt, dass Gott
Ihn gesandt hat, den Welterléser, Christus Jesus, unsern Herrn.

B. H.




	Die Kirche als der "Leib Christi"

