
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 12 (1922)

Heft: 2

Artikel: Die Kirche als der "Leib Christi"

Autor: E.H.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403967

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403967
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


78

Die Kirche als der „Leib Christi3".

Der nach der Überlieferung um das Jahr 202 als Märtyrer
gestorbene heilige Bischof Irenäus von Lyon betont in der
umfangreichen Schrift, in welcher er den Irrlehren seiner Zeit
entgegentritt, dass die über den ganzen Erdkreis verbreitete
Kirche überall denselben Glauben predige. Man lehre in
Germanien nicht anders als in Spanien oder in Gallien oder im
Morgenland oder in Ägypten oder in andern Uferländern des

mittelländischen Meeres; wie die eine Sonne allen leuchte, so

verkünde die eine Kirche in den verschiedenen Sprachen die
eine religiöse Wahrheit (Advers. haeres., I, 2). Sehr früh wurde
denn auch dem Glaubensbekenntnis, mit welchem sich die Täuflinge

zu den das ganze Evangelium umfassenden drei heiligen
Namen bekannten, ein Artikel beigefügt, mit welchem die katholische

Kirche selbst auch zu einem Gegenstand des Glaubens
gemacht war. Wenn nun auch Gelehrte mit Grund sagen, dass

*) Die vorliegende Abhandlung war, wie der Leser unschwer
erkennen wird, bei der Abfassung als Hirtenbrief gedacht. Ich konnte mir
aber nachträglich nicht verhehlen, dass der Aufsatz doch eigentlich mehr
eine neutestamentliche Studie sei als eine zur Erbauung der Hörer
bestimmte Ansprache. Daher stellte ich die Arbeit der Redaktion dieser
„Zeitschrift" gerne zur Verfügung. Ich hatte dazu noch einen besondern Grund'
Im Einverständnis mit den andern altkatholischen Kirchen habe ich mich
an der Vorbereitung einer Weltkonferenz über Glauben und Kirchenverfassung

beteiligt. Nun erfolgen fast in allen Kirchen, die 1920 in Genf
vertreten waren, Kundgebungen, mit welchen man über den eigenen religiösen
und kirchlichen Standpunkt Aufschluss gibt. Es schien mir darum nicht
unangemessen zu sein, auch meinerseits der Mahnung des Apostels Petrus
nachzukommen : „Seid allezeit bereit zur Verantwortung gegen jedermann"
(1. Petr. 3, 15). Dass ich nicht aus Streitsucht, sondern in der Absicht, ,,der
einen, heiligen, katholischen und apostolischen Kirche" zu dienen, das

Wort ergriffen habe, brauche ich wohl nicht ausdrücklich zu sagen.
E. H.



— 79 —

es nicht heisse : Ich glaube an eine heilige katholische Kirche,
sondern dass der betreffende Artikel nach seinem ursprünglichen

Wortlaut nur den Sinn habe : Ich glaube, dass eine
heilige katholische Kirche da ist, für die Kirche also nicht
derselbe Glaube in Anspruch genommen werde wie für Gott, den
Vater, den Sohn und den Heiligen Geist, so stehe doch fest,
dass im sog. apostolischen Glaubensbekenntnis, das ins zweite
christliche Jahrhundert zurückreicht, das Dasein einer heiligen
katholischen Kirche als eine religiöse Tatsache aufgefasst werde,
die der unterrichtete Täufling anzuerkennen hatte.

Das ist eine Anschauung, die vielen teils unbekannt
geblieben, teils fremd geworden ist. Hören sie von „Kirche", ja
gar von einer „katholischen Kirche" reden, so haben sie Mühe,
sich eines unfreundlichen oder sogar feindseligen Gefühls zu
erwehren, auch wenn sie durchaus nicht die Absicht haben,
das Evangelium Jesu Christi abzulehnen. Unter „Kirche" stellen
sie sich Gewalthaber und Einrichtungen vor, durch die sie sich
beengt fühlen. Um sich der vollen Freiheit zu erfreuen, legen
sie auf die persönliche Selbständigkeit und Verantwortlichkeit
ein so grosses Gewicht, dass sie für eine zum Zweck
gemeinschaftlicher Religionsübung organisierte und auf gemeinschaftlichen

Glauben sich gründende Vereinigung, also für eine
Kirche, kein rechtes Verständnis mehr haben.

Wir Christkatholiken haben für unsere eigene kirchliche
Gemeinschaft zwar immer volle Unabhängigkeit in Anspruch
genommen, aber gleichwohl den Glaubensartikel, der die „eine,
heilige, katholische und apostolische Kirche" zum Gegenstand
hat, niemals angefochten. Nicht nur wollten und wollen wir
selbst eine christliche und katholische Kirche sein, sondern
gleichzeitig auch der grossen Gemeinschaft der Christgläubigen
angehören, die der Apostel so häufig mit dem menschlichen
Organismus vergleicht und darum bald mit bestimmten Worten,
bald nur andeutungsweise als einen Leib bezeichnet, dessen

Haupt Christus ist. Sobald man weiss, dass der Apostel unsern
Herrn Jesus Christus als das Haupt der Körperschaft betrachtet,
versteht man auch, dass es sich ihm bei dieser Vergleichung
zwar nicht um kirchenrechtliche Dinge, aber doch um eine
Gemeinschaft handelt, die für die Christgläubigen eine
bedeutungsvolle Tatsache ist und sein soll. Ich will versuchen, einiges
zu sagen, was man vom Wesen, der Aufgabe und den Organen



— 80 —

der christlichen Kirche zu halten hat, wenn diese der „Leib
Christi" ist.

I.
Wer lediglich mit Rücksicht auf das, was man im täglichen

Leben wahrnimmt, zu sagen hätte, was eine menschliche
Vereinigung zu einer „Kirche" mache und als solche von andern
menschlichen Gesellschaften unterscheide, dürfte zur Antwort
geben, das sei die gemeinschaftliche Religionsübung. Es ist uns
darum ganz selbstverständlich geworden, sogar den Ort, wo sich
die Christgläubigen zur Religionsübung versammeln, „Kirche"
zu nennen. Man könnte versucht sein, zu glauben, das sei schon
im apostolischen Zeitalter üblich gewesen. Wenn der Apostel
der Christengemeinde zu Korinth schreibt : „Ich höre, dass

Spaltungen unter euch seien, wenn ihr zur Kirche zusammenkommt"

(1. Kor. 11, 18), oder wenn im urchristlichen Büchlein
„Zwölfapostellehre" die Weisung gegeben wird: „In der Kirche
sollst du deine Sünden bekennen" (Didache c. 4), so möchte
man meinen, hier schon habe man unter „Kirche" das Gotteshaus

zu verstehen, in welchem sich die Christen zur Religionsübung

versammeln. Das ist nun freilich nicht der Fall, sondern
der Ausdruck bedeutet, auch an den angeführten Stellen, wie
immer, wenn im Neuen Testament von einer „Kirche" von
Christgläubigen gesprochen wird, die Gemeinde selbst, die zum
Gottesdienst zusammenkommt. Wie gross oder wie klein die
Versammlung sei, kommt nicht in Betracht. Wenn Paulus am
Schlüsse eines Briefes auch noch Grüsse des Ehepaares Aquila
und Priscilla und „der Kirche in ihrem Hause" ausrichtet
(1. Kor. 16, 19), oder wenn er in dem kleinen Schreiben an
seinen Freund Philemon (Philem. 2) auch noch „die Kirche in
seinem Hause" segnet, so ist im Unterschied zur
Gesamtgemeinde des Ortes natürlich nur an eine geringe Zahl von
Gläubigen zu denken, die aber doch eine „Kirche" waren, wTeil

sie zur gemeinschaftlichen Religionsübung in dem betreffenden
Hause zusammenzukommen pflegten.

Die erste christliche Kirche war die in der Heiligen Stadt
selbst. Wie hier die Christgläubigen zu einer besondern
Religionsgemeinschaft wurden, erzählt uns die Apostelgeschichte. Die
Jünger hatten, wie uns Lukas meldet (Apg. 2, 46. 47), keineswegs
die Vorstellung, dass sie vom Volke Gottes des Alten Bundes
und seiner Religionsgemeinschaft geschieden seien, sondern



— 81 —

erschienen „Tag für Tag einmütig im Tempel" und „standen
in Gunst beim ganzen Volk". Dabei blieb es in Jerusalem,
abgesehen von vorübergehenden Verfolgungen, bis im Jahre 70

das römische Heer Stadt und Tempel zerstörte. Gleichwohl
bildeten die Christgläubigen auch schon in dieser Zeit eine
Vereinigung-, deren Mitglieder wussten, dass sie in besonderer Weise
miteinander verbunden seien : nicht nur gesellten sie sich im
Tempelgebäude zueinander (Apg. 5,12), sondern sie unterschieden
sich auch durch religiöse Lehren und Übungen so deutlich von
ihren Volksgenossen, class sie als eine besondere Gemeinschaft
erschienen, der gegenüber man eine freundliche oder feindliche

oder auch eine gleichgültige Haltung einnehmen konnte.
Worin das Unterscheidende bestand, sagt der Verfasser der
Apostelgeschichte mit den Worten : „Sie beharrten bei der Lehre
der Apostel und bei der Gemeinschaft, beim Brotbrechen und
bei den Gebeten" (Apg. 2, 42). Die berufenen Diener Christi
betrachteten es als eine ihnen von Gott übertragene Verpflichtung,

das Evangelium zu verkünden (Ap. 4, 19. 20 ; 5, 29). Die
aber das Evangelium gläubig aufnahmen, kamen zueinander in
so brüderliche Beziehung, dass eine Art freiwilliger
Gütergemeinschaft entstand. Veranlassung dazu konnte die ursprüngliche

Sitte geben, die Feier des heiligen Abendmahles, das

„Brotbrechen", mit einer gemeinschaftlichen Mahlzeit zu
verbinden (Apg. 2, 46; 6,2). Und wenn den Jüngern des Herrn
schon zu Lebzeiten Jesu daran lag, sich auch durch ein
gemeinschaftliches Gebet zu ihm zu bekennen (Luk. 11, 1), so

verstand es sich nun von selbst, dass die Christgläubigen nicht
zusammenkommen konnten, ohne auch mit Gebeten den Glauben

an ihn und die Gemeinschaft untereinander zu betätigen
Das waren aber Dinge, für die im Tempel und beim mosaischen
Gottesdienst kein Platz war. Es bedarf keiner weitern
Erläuterung, wenn in der Apostelgeschichte (2, 46) bemerkt wird,
das „Brotbrechen" habe zu Hause stattgefunden.

Rascher als in Jerusalem erfolgte die Ausscheidung in den
griechischen Städten, in denen es jüdische Synagogen gab. Zwar
hatte der Apostel der Heidenwelt keineswegs die Absicht, die
Juden, die das Evangelium annahmen, nun in einen schroffen
Gegensatz zu andern Volksgenossen zu bringen, die beim
Synagogengottesdienst im bisherigen Sinne beharren wollten : weder
verzichtete er seinerseits auf das Recht, auch in der Synagoge



— 82 —

Gottes Wort zu verkünden, noch liess er es an eindringlichen
Belehrungen und Mahnungen fehlen, die geeignet waren, den

Gläubigen aus dem Judentum die Möglichkeit zu verschaffen,
ungekränkt mit heidenchristlichen Genossen einer und derselben
Gemeinde anzugehören und an einem und demselben Gottesdienst

teilzunehmen (Röm. 14, 1 ff. usw.). Allein es war nicht
unbegründet, wenn ihm bei seiner Ankunft in der Welthauptstadt

die vornehmen Vorsteher der zahlreichen jüdischen
Gemeinden in Rom offen sagten, sie wüssten eigentlich von seiner
„Sekte" nur das Eine, dass ihr an allen Orten widersprochen
werde (Apg. 28, 22). Paulus liess sich natürlich nicht gern als
Anführer einer Sekte bezeichnen, da er mit redlichem Gewissen
dem Gott seiner Väter diente und glaubte allem dem, „was im
Gesetz und in den Propheten gesehrieben steht" (Apg. 24, 5. 14);
allein er konnte nicht verhindern, dass die Christgläubigen zu
einer von der jüdischen Synagoge streng geschiedenen Gemeinschaft

wurden. Mit Recht wird es (Apg. 11, 26) als eine bedeutsame

Wendung hervorgehoben, dass in Antiochien die
Gläubigen anfingen, sich „Christen" zu nennen. Der besondere Name,
den man sich gab, war das Zugeständnis, dass man eine
besondere Religionsgemeinschaft bilde.

Es wäre nun nicht unrichtig, wenn man sagen wollte, die
für sich bestehende christliche Kirche sei das Ergebnis einer
Entwicklung, die damit ihren Anfang nahm, dass die Jünger
des Herrn nicht aufhörten, „in diesem Namen zu lehren"
(Apg. 4, 17 ; 5, 28. 40). Allein mit einem solchen Satz würde man
das Wesen der Kirche doch nur sehr oberflächlich angeben
und immer noch zu geringschätziger Beurteilung kirchlicher
Gemeinschaft Raum lassen. Man könnte ja fragen : Warum
wollten sich die Jünger des Herrn nicht dazu verstehen, die
vollendete Tatsache anzuerkennen, dass ihr Meister unterlegen
sei? Reden sie etwa bloss, um die eigene Haltung zu
rechtfertigen und so gut wie möglich wenigstens nachträglich über
Jesu Widersacher zu obsiegen Darum war es ihnen nicht zu
tun: sie wrollten sich ja gar nicht rechtfertigen, sondern
frohlockten, wenn sie um Jesu willen Schmach litten (Apg. 5, 41) ;

sie sind auch frei von rachsüchtiger Stimmung wider die
Volksgenossen und Volksobern und bringen es über sich, die an Jesus

begangene Missetat, wie der Heiland selbst, mit Unwissenheit
zu entschuldigen (Apg. 3, 17). Sie reden aber, um der erhal-



tenen Sendung gemäss die Hörwilligen „zu Jüngern zu machen"
(Mt. 28, 19), sie also in die gleiche Beziehung zu Christus zu
bringen, in der sie sich selbst befanden.

In welcher Beziehung befänden sich denn aber die
Gläubigen noch zu Christus, als dieser nicht mehr sichtbar unter
ihnen wandelte? Eine Antwort darauf geben uns schon die
oben berührten Aufschlüsse über das, was die Christgläubigen
taten, wenn sie sich im Namen des Herrn zur Religionsübung
versammelten. Sie „beharrten in der Lehre der Apostel"
(Apg. 2, 42). Hätte Lukas, der Begleiter des Apostels Paulus,
nun gleich auch etwras über den Inhalt der apostolischen Lehre
beigefügt, so hätte das mit den Worten geschehen können, mit
welchen Paulus selbst seine Predigt kennzeichnet; er sagt:
„Wir predigen Christus als den Gekreuzigten, den Juden ein
Ärgernis, den Griechen eine Torheit", uns aber von Gott
gemacht „zur Weisheit, zur Gerechtigkeit, zur Heiligung und
zur Erlösung" (1. Kor. 1, 23. 30). Wichtig ist, was der uns
gelehrt hat, dem Gott selbst das Zeugnis gab und eigentlich
fortwährend gibt, dass wir ihn hören sollen (Mark. 9, 7) ; wichtig
ist das Vorbild dessen, der, wie sonst gar niemand auf Erden,
berechtigt war und ist, uns die Mahnung* zu geben: „Folget
mir nach" (Mark. 8, 34 ff.). Aber diese Wichtigkeit beruht auf
dem, was der Menschensohn und Gottessohn nach Gottes
Ratschluss für die Menschheit sein und bleiben sollte, der
Erlöser und Seligmacher, das Unterpfand der erbarmenden Liebe
Gottes, unser Fürsprecher beim Vater (Röm. 8, 34; 1. Joh. 2, 1.2).
Darum bestand und besteht der Zweck der apostolischen
Lehrverkündigung darin, die Hörwilligen so zu Christus zu führen,
dass sie in Ihm sind und Er in ihnen (Joh. 15, 5). Das
geheimnisvolle Essen des vom Himmel gekommenen Brotes,
von dem Jesus in der Synagoge von Kaphernaum sprach
(Joh. 6, 56—58), ist die gläubige Aneignung des Lebens der
Gemeinschaft mit Gott, dessen persönlicher Träger Christus war
und das Er allen vermittelt, die ihm angehören. — Eine wirkliche

Einigung mit Ihm, dem Geschenk der Vaterliebe Gottes
(Joh. 3, 16), war aber von Anfang an nicht denkbar, ohne dass
sich die Dankbarkeit für diese Gabe auch in der Form der
Nächstenliebe offenbarte. Es ist darum nicht auffällig, dass die
Apostelgeschichte sofort auch hervorhebt, die in der Lehre der
Apostel Beharrenden hätten — eben durch die Bruderliebe —



— 84 —

die „Gemeinschaft" untereinander betätigt (2, 42). Ein Johannes
hält es für unmöglich, in Wahrheit Gott zu lieben, ohne auch
das Gebot der Bruderliebe zu erfüllen (1. Joh. 4, 20. 21). —
Hätte aber der Verfasser der Apostelgeschichte an der zitierten
Stelle nicht von der bereits bestehenden, sondern von der erst
zu bildenden Gemeinde geredet, so würde er nun auch des

Sakramentes gedacht haben, durch das von allem Anfang an
die Aufnahme in die Gemeinde vollzogen und verbürgt worden
ist, nämlich der hl. Taufe (2, 41). Auch die Taufe würde aber
nicht genügend gewürdigt, wenn man sie bloss als den Akt der
Aufnahme in einen aus lebendigen Menschen bestehenden Verein

und nicht als die vom Herrn angeordnete Eingliederung
in die Körperschaft der von Christus Erlösten und mit Gott
Versöhnten (Röm. 6, 2—4) betrachten wollte. Da nun aber
Lukas vom Gottesdienst der bereits zur Gemeinde Verbundenen
redet, gedenkt er bloss des Sakramentes, mit welchem die
Christgläubigen in ihren religiösen Zusammenkünften fortwährend
die Lebensgemeinschaft mit Christus erneuern und betätigen,
der hl. Eucharistie. Sie ist das „Brotbrecben**, das den Mittelpunkt

des christlichen Gottesdienstes bildet. Bevor eines der
auf uns gekommenen Evangelien geschrieben war, erinnerte
Paulus die Gemeinde zu Korinth daran, wie sie nach der
Anordnung des Herrn (1. Kor. 11, 12—34) das hl. Abendmahl feiern
sollte. Dabei setzt er zwei wichtige Dinge als bekannt voraus :

die Leser sollten wissen, dass sie mit der Teilnahme an dem
heiligen Mahle die Gemeinschaft mit Christus und die Gemeinschaft

untereinander erneuern und betätigen und sich so als
den „Leib" darstellen, dessen Haupt Christus ist (1. Kor. 10,

15—17). Von diesem Haupte wird die ganze Körperschaft regiert
(Ephes. 4, 15—16). — Endlich ist in der kurzen Beschreibung
des Gottesdienstes der ersten Gemeinde von „Gebeten" die Rede.
Bis auf diesen Tag ist in unserm Kultus mit der Feier der
hl. Messe das gemeinschaftlich gesprochene Vaterunser
verbunden. Kein Gebet ist geeigneter, uns im Namen des Herrn
an Gott zu wenden. Im Namen des Herrn betet man aber, wenn
man sich im Vertrauen darauf, dass wir durch Christus Kinder
Gottes geworden sind, an den himmlischen Vater wrendet
(1. Joh. 3, 1). Wir schliessen darum in unserm Gottesdienst
überhaupt kein Gebet, ohne auch zu bekennen, dass wir „durch
Christus, unsern Herrn", zu Gott in ein Verhältnis gelangt



— 85 —

sind, das uns den Mut gibt, uns in Anbetung, Bitte und Dank
Gott zu nahen (Hebr. 7, 19 ; Röm. 5, 2; Ephes. 3, 12). — Predigt,
Sakrament, Gebet sind von Anfang an wesentliche Bestandteile
des christlichen Gottesdienstes. Mit solchem Gottesdienst
betätigen wir unsere kirchliche Gemeinschaft.

Nun kann es ja freilich vorkommen, dass man im Gespräch
auch Beweggründe zur Pflege gottesdienstlicher Gemeinschaft
namhaft macht, die mit dem Wesen, der Kirche nicht notwendig
und unmittelbar zusammenhangen. Da sagt vielleicht einer:
Ich höre nicht ungern einen Vortrag über religiöse Fragen.
Einen ähnlichen Beweggrund hatten schon die Athener, die
dem Apostel Gelegenheit gaben, auf dem Areopag eine öffentliche

Rede zu halten (Apg. 17, 19—21). Ein anderer könnte
nicht bestreiten, dass im Laufe der Zeit die gottesdienstliche
Feier für Auge und Ohr in einer Weise ausgestaltet worden sei,
die nur erhebend auf das menschliche Gemüt wirken könne.
Wieder ein anderer musste gestehen, er kenne ausser dem
christlichen Gottesdienst gar keine andere Gelegenheit, bei
welcher reich und arm, vornehm und gering, gelehrt und
ungelehrt so völlig gleichberechtigt nebeneinander erscheinen
könnten, um sich mit Dingen zu beschäftigen, die alle gleich
sehr angehen ; eine solche Gelegenheit sei nicht zu
unterschätzen: sie erinnere unwillkürlich an die gegenseitigen
Verpflichtungen und mildere die vorhandenen Gegensätze. Ich
möchte derartige Beweggründe, am gottesdienstlichen Gemeindeleben

teilzunehmen, keineswegs abfällig beurteilen ; sie können
dazu dienen, dass man noch etwas anderes findet, als was man
gesucht hat. Aber es ist zuzugeben, dass sie nicht notwendig
den Anschluss an eine kirchliche Gemeinschaft im christlichen
und katholischen Sinne bedingen. Zum Anhören von Vorträgen
über alle möglichen und unmöglichen Dinge wird — wenigstens
in grossem Städten — heute überreichlich Gelegenheit geboten.
Die bewundernswerten musikalischen Schöpfungen zur
Verschönerung des Gottesdienstes werden nun auch in Konzertsälen
zu Gehör gebracht. In der Kulturgeschichte der Menschheit
aber hat es keine Zeit gegeben, in der man sich allgemeiner
als in unsern Tagen mit der gesellschaftlichen Ordnung
beschäftigt hätte. Insofern also könnte jetzt die Pflege
gottesdienstlicher kirchlicher Gemeinschaft als entbehrlich erscheinen.
Allein die kirchlichen Veranstaltungen sollen in erster Linie



— 86 —

in den Teilnehmern die Zuversicht wecken : Auch an uns erfüllt
sich die Verheissung des Herrn : „Wo zwei oder drei in meinem
Namen versammelt sind, bin ich mitten unter ihnen" (Mt. 18, 20);
wir versammeln uns in Christi Namen, hören sein Wort,
verrichten unsere Gebete im Vertrauen auf ihn und in seinem
Geist und verschmähen kein Gnadenmittel, mit dem er uns
Zugang verschafft zum Vater (Röm. 5, 2).

Gilt das von der gottesdienstlichen Versammlung, so gilt
es von der Gemeinde, deren Glieder zum Gottesdienst zusammenkommen,

also von der Kirche selbst. Ob diese klein oder gross
sei, ist ebensowenig von Bedeutung wie die bauliche Beschaffenheit

des Tempels, in welchem der Gottesdienst stattfindet. Jesus

vergleicht das, was er bei seinem Heimgang den Seinen hinter-
lässt, mit einer Summe, die an und für sich für alle gleich
gross ist, aber freilich nicht allen gleich grossen Gewinn bringt
und nicht einmal von allen gleich treu verwaltet wird (Luk. 19,
11—28). So verhält es sich mit dem Christentum bis auf diesen

Tag. Jede Kirche kann und soll das ganze Christentum besitzen
und jede hat die Pflicht, es treu zu verwalten und zu verwerten.
Es ist unleugbar, dass in dieser Hinsicht grosse Verschiedenheiten

vorhanden sind, über die das Endurteil dem Herrn allein
zusteht. Aber im allgemeinen wird der Christ anerkennen
müssen, dass eine Kirche nur insofern das ist, was sie sein

soll, als sie eine Verkörperung dessen ist, was das Evangelium
Jesu Christi aus der Menschheit machen will. Und pflegen
wir kirchliche Gemeinschaft, so ist es uns darum zu tun, mit
Christus selbst in einer solchen Geistes- und Lebensgemeinschaft
zu stehen, dass wir eine Körperschaft darstellen, deren Haupt
Er selbst ist, Christus Jesus, der eingeborne Sohn Gottes,
hochgelobt in Ewigkeit.

IL
Im ersten Schreiben an die Christengemeinde in Korinth

(12, 12) leitet der Apostel eine Belehrung über das Verhältnis
der Gemeindemitglieder zu einander mit der überraschenden
Erklärung ein: „Gleichwie der Leib Einer ist und doch viele
Glieder hat, alle Glieder des Leibes aber, wiewohl ihrer viele
sind, doch nur Ein Leib sind, also auch Christus.11 Man möchte
fast vermuten, der Wortlaut dieses Satzes sei vielleicht nicht
genau überliefert; der Apostel habe doch, wie der Zusammen-



— 87 —

hang klar zeigt, ohne Zweifel sagen wollen : „also auch die

Kirche". In der Tat will der Apostel seinen Lesern den
Gedanken veranschaulichen, auch die organisierte christliche
Gemeinde bilde eine Einheit, bestehe aber aus mannigfaltigen
Gliedern. Allein es erklärt sich keineswegs aus einem
Versehen und auch nicht aus einer Veränderung des ursprünglichen

Textes, wenn es nun heisst, „Christus" sei mit einem
Leibe zu vergleichen, der aus einer Vielheit von Gliedern besteht.
Vielmehr setzt der Apostel voraus, seinen Lesern sei
wohlbekannt, dass er die christliche Gemeinde als den „Leib Christi"
zu bezeichnen pflege. Er bedient sich dieses Bildes sowohl,
wenn er die Gesamtheit der Christgläubigen im Auge hat, wrie

wenn er sich an die Gemeinde einer bestimmten Stadt wendet.
Da immer nur von einem und demselben Haupte gesprochen
werden kann, bildet auch die ganze Gemeinschaft der
Christgläubigen einen einheitlichen Organismus: Wie Ein Herr ist,
Ein Glaube an Ihn und Eine Taufe, so auch nur Ein Leib und
Ein Geist (Ephes. 4, 4),

Danach ist die ganze christliche Kirche vergleichbar einem
lebendigen Organismus. Ein solcher hat vor allen Dingen das

natürliche Bestreben der Selbsterhaltung. Ist die christliche
Kirche die Körperschaft, durch die in der Menschheit zur
Erscheinung kommt, w*as Christus in seinem irdischen Leben für
sie gewesen ist und in seinem verklärten Leben ewig für sie

sein will, so ist die Kirche eben das Organ, durch das das

Christentum in der Welt erhalten wird ; wie sich ohne Christus
keine christliche Kirche bilden konnte, so musste ohne christliche

Kirche in Bälde auch das Christentum aus der Welt
verschwinden.

Dieser Meinung ist auch der Apostel selbst gewesen. Redet
er von seiner Bekehrung, so unterlässt er nicht, auch zu sagen,
dass er, der Sohn eines Pharisäers und erzogen in der Schule
der Pharisäer, ursprünglich ein heftiger Gegner des Christentums

gewesen sei. Es war ihm also auch damals sehr wohl
bekannt, class es Leute gab, in deren Augen der Gekreuzigte
immer noch alles war und alles besass, was ihn zu seinen
Lebzeiten zum Gegenstand ihres Glaubens und zur Bürgschaft ihrer
Hoffnung gemacht hatte. Allein wie der Hoherat zufrieden
gewesen wäre, wenn nun die Jünger Jesu wenigstens hätten
schweigen wollen (Apg*. 4, 17 ff.), so würde auch Saulus, der



ja im Einvernehmen mit dieser obersten Behörde der Juden
handelte (Apg. 9, 1 ff.), eine Verfolgung der Christgläubigen für
ein überflüssiges Unterfangen angesehen haben, wenn sich diese
darauf hätten beschränken wollen, dem seinen Feinden scheinbar

so ohnmächtig erlegenen Herrn und Meister ein ehrerbietiges

Andenken zu bewahren und vielleicht auch in stiller
Zurückgezogenheit seine baldige Wiederkunft zu erwarten. Als unnötig
hätte in diesem Falle dem in der Schule Gamaliels (Apg. 22, 3)

gebildeten, durch erstaunliche Gaben des Geistes ausgezeichneten

Saulus eine Verfolgung der Jünger Jesu erscheinen müssen,
weil er einsichtig genug war, um sich mit dem Gedanken zu
beruhigen, dass Jesus von Nazareth in den folgenden Generationen

von selbst in Vergessenheit geraten werde, und zwar
um so gewisser, je weniger sich die Hoffnung auf seine baldige
Wiederkunft erfüllte. Allein es ist bedeutsam, dass sich der
bekehrte Saulus nicht bloss anklagt, er habe sich aus allen
Kräften bemüht, auch seinerseits den Gekreuzigten als einen
Betrüger zu verlästern und die ehemaligen Anhänger Jesu von
ihm abwendig zu machen, sondern nun in tiefer Zerknirschung
an christliche Gemeinden schreibt: „Ich bin nicht wert, Apostel
zu heissen, denn ich habe die Kirche Gottes verfolgt" (1. Kor,
15, 9), oder: „Ihr habt ja wohl gehört von meinem vormaligen
Verhalten im Judentum, dass ich nämlich über die Massen die
Kirche Gottes verfolgte und verwüstete" (Gal. 1, 13). Was ihn
zu seinem gewalttätigen Vorgehen antrieb, war weniger der
in den Herzen der Jünger Jesu fortlebende Glaube — der war
schwer zu vernichten — als vielmehr die Tatsache, dass die
Christgläubigen zu einer Gemeinschaft verbunden waren, die
er nach seiner Bekehrung ehrfurchtsvoll „Kirche Gottes" nennt.
Wenn er mit Ermächtigung der obersten Behörde seines Volkes
„in die Häuser eindrang, Männer und Weiber fortschleppte und
ins Gefängnis ablieferte" (Apg. 8, 3), so wrar es ihm nicht darum
zu tun, Personen zu quälen, die ihm nichts zuleide getan und
die nichts Schlechtes begangen hatten, sondern, wie Lukas
treffend bemerkt, darum, „die Kirche zu verwüsten". Gelang es,
die Christgläubigen auseinander zu scheuchen, so dass sie den
Namen -des Herrn nicht mehr in gemeinschaftlicher Religionsübung

verkünden konnten, so durfte sie auch der heftigste Gegner
des Evangeliums ruhig gewähren lassen; denn dann musste sich
jeder einsichtige Mann sagen, dass es mit der Sache Jesu bald zu



— 89 -
Ende sein werde: die auseinandergescheuchten Jünger machten
nicht mehr viel von sich reden, starben bald einmal dahin und
hatten keine Nachfolger. Es können nach den kurzen Notizen,
mit welchen Paulus im Brief an die Galater (1, 11—12, 1) an
die ersten Zeiten seiner apostolischen Tätigkeit erinnert, kaum
fünf Jahre nach dem Tode Jesu verflossen gewesen sein, als
er aufhörte, die „Kirche Gottes" zu verfolgen und nun selbst
ein Prediger des Evangeliums wurde. Hätte es in diesen fünf
ersten Jahren nach dem Tode Jesu keine sichtbare und
einen eifrigen Pharisäer schwer beunruhigende „Kirche Gottes"-

gegeben, so wäre keine vernünftige Veranlassung vorhanden
gewesen, wider das Evangelium gewaltsame Schritte zu
unternehmen. Dieses blieb eine wahrnehmbare und in den Augen
strenger Vertreter des Mosaismus bedrohliche Tatsache, weil
es eine „Kirche Gottes" gab, die sich bestrebte, alles zu halten,
was Christus befohlen hatte (Mt. 28, 20). Durch die Kirche
bleibt das Christentum in der Welt erhalten.

Das nämlich hatte auch der Heiland selbst schon seinen
Jüngern in mannigfaltiger Weise eingeschärft, dass sie sich zu
ihm zu bekennen hätten vor den Menschen (Mt. 10, 32), und
dass sie verpflichtet seien, in der Zeit, da sie seiner sichtbaren
Gegenwart entbehrten, nach Kräften die Güter zu verwerten,
die er ihnen hinterliess (Luk. 19, 12 ft.; Mt. 25, 14 ff.). Das
Evangelium Jesu Christi ist nicht bloss eine schöne Theorie,
die man in den Schulen lehren und von Generation zu
Generation denen, die daran Gefallen finden, überliefern kann,
sondern seine Worte sind „Geist und Leben" (Joh. 6, 63) und sollen
in denen, die sie aufnehmen, „Geist und Leben" wirken.
Geschieht das, so entsteht die „Kirche Gottes", die der Apostel
als „Leib Christi" bezeichnet. Wo dieser Erfolg nicht eintritt,
wird auch das Evangelium selbst nicht verstanden oder nicht
ernst genommen. An bereits bestehende christliche Gemeinden,
die schon wussten, wodurch sie zur Kirche Jesu Christi geworden

seien, richtet der Apostel die Mahnung: „Seid beflissen,
Einigkeit des Geistes zu bewahren durch das Band des
Friedens: Ein Leib und Ein Geist, wie ihr auch berufen seid mit
Einer Hoffnung eurer Berufung; Ein Herr, Ein Glaube, Eine
Taufe, Ein Gott und Vater aller" (Ephes. 4, 3. 4). Wo man von
Einem Gott und Vater weiss, ist bereits eine Gemeinschaft
vorhanden, deren Glieder nicht mehr einem „unbekannten Gott"

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 2. 1822. 7



— 90 —

Altäre bauen, sondern dankbar anerkennen, in einer Weise
Gegenstand der Liebe Gottes geworden zu sein, dass sie zu
Gott in das Verhältnis der Kinder zum Vater gelangt sind.
Eine Bürgschaft der Aufnahme in die Gemeinschaft der Kinder
Gottes ist die „eine Taufe" ; diese aber hat den „einen Glauben"
zur Voraussetzung, der wesentlich besteht in dem gemeinschaftlichen

Vertrauen auf den „einen Herrn" und Erlöser. Dieses

„Band des Friedens" verbindet die Christgläubigen notwendig
zu einer Gemeinschaft, die mit einem von demselben Geist
beseelten „einen Leib" verglichen werden kann. Den „einen
Leib" verneinen, wäre gleichbedeutend mit der Preisgebung
dessen, was der Apostel als das „Band des Friedens" bezeichnet.
Der Apostel hat nicht nötig, seine Leser zu mahnen, dieses
Band doch in Ehren zu halten ; er erinnert sie daran nur, um
ihnen zu sagen, wie sehr sie verpflichtet seien, unter sich einig
zu bleiben und einander mit „Demut, Sanftmut und Langmut
zu ertragen in Liebe" (Ephes. 4, 2). Aber es ist selbstverständlich,

dass es Aufgabe der Kirche ist, alles zu pflegen, was sie

zu dieser, von dem einen Geiste beseelten Körperschaft macht.
Wollten die Christgläubigen die kirchliche Gemeinschaft
preisgeben, so mussten sie auch die Anbetung des einen Gottes und
Vaters, das Vertrauen auf den einen Herrn, die Heiligung durch
den einen Geist der Gotteskindschaft fahren lassen. Insofern
darf man wohl sagen, dass es ohne Kirche kein Christentum
gibt, wie die Kirche ihrerseits eine notwendige Erscheinung
des Christentums ist.

Ist aber die Kirche der „Leib" Christi, so ist es aucht nicht
unehrerbietig, sie als eine fortwährende Menschwerdung Christi
zu bezeichnen. Wir vergessen niemals, was der Herr von der
selbstlosen Übung des Guten lehrt; aber man darf die Bildrede
vom „Beten im Kämmerlein" und ähnliche Äusserungen ja nicht
so verstehen, als ob das Gute nur im Verborgenen geschehen,
also auch nur von getrennten Persönlichkeiten geübt werden
dürfte. Es ist derselbe Heiland, der denselben Jüngern, die das
Gute in selbstloser Gesinnung aus reiner Liebe zu Gott und
den Menschen üben sollen, auch die Weisung gibt, ihr Licht
leuchten zu lassen, damit man ihre guten Werke sehe und den
Vater preise, der im Himmel ist ; man zünde ja doch kein Licht
an, um es unter den Scheffel zu stellen; eine Stadt, die auf
dem Berge liege, könne nicht verborgen bleiben (Mt. 5,13—16).



— 91 —

Seine Jünger sollen das werden und auch vor den Augen der
Menschen das sein, wozu er sie durch sein Wort und sein Vorbild

machen will. Jesus weiss wohl, dass er nur ein Säemann

ist; es schmerzt ihn, dass er nicht auch die Freude der Schnitter
erleben kann (Joh. 4, 37. 38), und er kann nur in Wehmut davon
reden, dass nicht überall geeigneter Boden vorhanden ist, um
den ausgestreuten Samen aufgehen zu lassen (Mark. 4, 1—25),
ja, dass sogar auf gutem Erdreich unter dem Weizen auch
Unkraut wächst. Aber es ist doch ganz und gar selbstverständlich,

dass die Aussaat erfolgte, damit der Same aufging, in der
Gestalt, die seiner Entwicklungsstufe entsprach, zum Vorschein
kam und Frucht brachte (Mark. 4, 26—29). Die Frucht nur ist
entscheidend; sie rechtfertigt den Säemann und die Aussaat.
Jesus geht so weit, auch sein eigenes Werk unter das Gericht
dieses Gesetzes zu stellen. „Ein guter Baum bringt gute Frucht"
(Mt. 7, 17).

Nun fehlt es ja wenigstens daran im allgemeinen nicht,
dass man laut bekennt: „Wir haben den gefunden, von
welchem Moses im Gesetz und die Propheten geschrieben haben"
(Joh. 1, 46). Wenn dieser Ruf nicht immer Eindruck macht, so

erklärt sich das nicht selten aus einer Voreingenommmenheit
gegen die Herkunft des Rufes. In solchen Fällen will der
zögernde Nathanael immer auch die Einladung hören : „Komm
und sieh." Aber wer darf zuversichtlich diese Einladung ergehen
lassen? Ist es der durch besondere Erleuchtung, heiligen
Sinn und mustergültigen Wandel hervorragende Christ? Wir
erschrecken, wenn sich jemand vorstellt, auf Grund einer
solchen persönlichen Vorbildlichkeit die Herrlichkeit Christi so

zur Erscheinung zu bringen, dass man sich nur an ihn zu wenden

habe, wenn man diese zu sehen wünsche. Auch einer, der
nach menschlichem Urteil „würdig wandelt der Berufung, mit
welcher wir berufen sind", muss doch in Demut bekennen:
„Nicht als ob ich es schon ergriffen hätte oder schon
vollkommen wäre, aber ich jage ihm nach, ob ich es auch ergreifen
möchte" (Phil. 3, 12). Und was von dem einzelnen Christgläubigen

gilt, lässt sich auch von jeder Gemeinde aussagen.
Nirgendwo wird man eine Gemeinschaft von „Heiligen" finden, die
nicht bloss ihrer Berufung nach zu den Gottgeweihten gehören,
sondern auch in Lauterkeit der Gesinnung* und Rechtschaffenheit

des Wandels so vollkommen Gott dienen, dass ihre Gemeinde



— 92 —

die Herrlichkeit Christi ohne alle Trübung widerspiegeln würde.
So war es immer, namentlich auch schon im apostolischen
Zeitalter. Und doch haben wir die feste Überzeugung, dass wir
das Christentum nicht erst wieder zu suchen haben, sondern
es noch besitzen. Nimmt jemand an, es sei im Laufe der Zeit
verloren gegangen und sagt er uns: „Siehe, hier ist es; siehe
dort," so glauben wir es nicht (Luk. 17, 23).

Wie erklärt es sich denn, dass wir trotz aller menschlichen
Unzulänglichkeit und Unvollkommenheit Christus nicht verloren
haben, sondern noch bei Ihm sind und Er bei uns? Es ist richtig,
dass wir in dieser Hinsicht nicht dankbar genug sein können
für das Zeugnis der Heiligen Schriften des Neuen Testaments;
sie sind das Zeugnis der apostolischen Kirche und führen uns
zu dem, der da ist „der Weg, die Wahrheit und das Leben"
(Joh. 14, 6). Aber die Kirche Christi war da, bevor es eine
Heilige Schrift des Neuen Testamentes gab, und die Verfasser
derselben wollen auch nur Diener dessen sein, an den wir
gläubig geworden sind (I. Kor. 3, 5). Als Jesus in der Abschiedsstunde

von der Rechtfertigung sprach, die er — nun einem
schmachvollen Tod entgegengehend — in der widerstrebenden
Welt finden werde, tröstete er sich und seine Jünger mit dem
Geist, den er vom Vater her seinen Gläubigen senden werde
(Joh. 16, 7—11). Jeder muss dankbar sein, der etwas von dem

Zeugnis des Geistes vernimmt, dass wir Gottes Kinder sind
(Rom. 8, 16), so dass er in aller Demut einstimmen kann in das

Gebet: „Vater unser, geheiligt werde dein Name". Jede
Gemeinde muss danach trachten, ihr gottesdienstliches Leben so

einzurichten, dass auch an ihr die Verheissung des Herrn sich
erfüllen kann : „Ich will den Vater bitten, und er wird euch
einen andern Tröster geben, den Geist der Wahrheit, dass er
bei euch bleibe in Ewigkeit" (Joh. 14, 16). Aber wir haben die

Zuversicht, dass insbesondere der „Leib", dessen Haupt Christus
ist, immerdar beseelt bleibe von dem lebendigmachenden
Heiligen Geist. Der Erlöser ist von Gott der ganzen Menschheit
geschenkt. Wie sehr auch die besondern Diener Christi und die
besondern kirchlichen Gemeinschaften Grund haben, in Demut
zu bekennen: Wir haben den Schatz der Offenbarung Gottes in
Christo „in irdenen Gefässen" (2. Kor. 4, 7), so glauben wir doch,
dass „Gottes überschwengliche Kraft" der von ihm begnadigten
Menschheit nicht wieder verloren gehen lasse, was Er ihr



— 93 —

gegeben hat. Dafür bürgt der „andere Tröster", der ewig bei
uns bleibt. Weil wir aber nicht die Vermessenheit haben, uns

vorzustellen, unsere eigene, besondere, kleine Gemeinschaft sei

die wahre und einzige Körperschaft, die vom Geiste Gottes
beseelt ist, sondern gern anerkennen, diese sei nur zu vergleichen

einem kleinen Zweige an dem von Gott gepflanzten Weinstock

(Joh. 15, 1 ff.), lassen wir es uns angelegen sein, mit der

„einen, heiligen, katholischen apostolischen" Kirche in organischer

Verbindung zu bleiben. „Ein Leib und Ein Geist!" Nur
als lebendige Glieder des Einen „Leibes" trauen wir uns zu,
auch etwas zur Förderung des Reiches Gottes in der Menschheit,

das Christus gepredigt und gestiftet hat, beitragen zu können.

Wie dieses Reich in der Gemeinschaft der Christgläubigen
Wirklichkeit werden soll, so hat die Kirche als die vom
lebendigmachenden Geist beseelte Körperschaft die Aufgabe, das

Christentum zu erhalten, in Tat und Leben umzusetzen und vor
aller Welt zur Erscheinung zu bringen. An der Erfüllung dieser

Aufgabe hat sich jede Kirche, die christlich und katholisch sein

will, nach Kräften zu beteiligen.

III.
Es ist nicht zufällig, dass der Apostel gerade in Schreiben,

die an die Christgläubigen in Korinth und Rom gerichtet sind,
die christliche Gemeinde einlässlich mit dem leiblichen
Organismus vergleicht (l.Kor. 12; Röm. 12). Die beiden Gemeinden
waren wTohl die grössten, mit denen Paulus in näherer Beziehung
stand. Die in Korinth hatte er selbst gegründet und anderthalb
Jahre lang geleitet. Er wusste, über wieviel gute Kräfte sie

verfügte. In Rom war er zur Zeit, als er den grossen Brief
an die dortige Gemeinde verfasste, noch nie gewesen; aber die
Verhältnisse waren ihm bekannt. Das können die Leser des
Schreibens schon aus der langen Reihe von Christgläubigen,
die er nennt und zu grüssen bittet (Röm. 16, 1—15), genugsam
erkennen. Sowohl in der Welthauptstadt wie in der grossen
griechischen Handelsstadt kamen verschiedenartige Leute
zusammen; es bedurfte starker Bande, um hier die Christgläubigen
zu einer Gemeinschaft zu vereinigen, von der einigermassen
gesagt werden konnte: „Wenn ein Glied leidet, so leiden alle
Glieder mit, geht es einem Gliede gut, so freuen sich alle Glieder

mit" (1. Kor. 12, 26). Und es bedurfte vieler Einsicht und



— 94 —

grosser Zurückhaltung, wenn es dieser Gemeinschaft möglich
werden sollte, sich in einem Gottesdienst zusammenzufinden,
bei dem „alles wohlanständig und mit Ordnung zuging" (1. Kor.
14, 40). Die apostolischen Schreiben versetzen uns in die
Anfangszeit der christlichen Kirche : die grösste Schwierigkeit, zu
einem ordentlichen Gemeindeleben zu gelangen, bestand nicht
in einem Mangel an Bereitwilligkeit, die persönlichen Kräfte
und Mittel zur Verfügung zu stellen, sondern mehr in einem
Übereifer und in der allzugrossen Schätzung eigener Gaben.
So stellt denn der Apostel gerade auch im Brief an die Römer
die Mahnung voran, „nicht höher von sich zu denken, als zu
denken sich geziemt" (Röm. 12, 3). Noch waren die Elemente
im Fluss ; noch fehlte es in allen Dingen an feststehenden
Normen; die Gefahr war vorhanden, dass sich menschliche
Vorstellungen, Neigungen, Bestrebungen geltend machten, die mit
dem Evangelium wenig zu tun hatten.

Um so begreiflicher ist es, dass der Apostel immer wieder
auf das vom Leibe hergenommene Bild zurückkommt. Die
Gemeinde ist ihm nicht bloss ein Gemenge regellos zusammengekitteter

Bestandteile, sondern eine Körperschaft mit Organe".,
denen besondere Dienstleistungen zur Wohlfahrt aller Glieder
und der ganzen Gemeinschaft überwiesen sind, und zwar gelangte
diese Körperschaft zu ihren Organen nicht erst infolge der
Erfahrung, dass ohne solche keine zu bestimmten Zwecken
gebildete menschliche Gemeinschaft bestehen und tätig sein
könne, sondern auf Grund des Glaubens, dass derselbe Herr,
in dessen Namen sich die Chrisfgläubigen zu einer Körperschaft
vereinigten, einzelnen Gliedern auch die nötige Befähigung und
Berechtigung zukommen lasse, die zum Bestand und zur
Wirksamkeit der Vereinigung nötigen Dienste zu leisten. Nicht menschliche

Klugheit, sondern Gottes Gnade rief die kirchliche Organisation

ins Dasein. Daran erinnert der Apostel die Christgläubigen

in Korinth mit den Worten: „Gott hat in der Kirche
eingesetzt erstens einzelne als Apostel, zweitens als Propheten,
drittens als Lehrer" (1. Kor. 12, 28). Dann folgt eine Aufzählung
verschiedener Gaben, die zwar auch als Gnadengeschenke Gottes
anzusehen w*aren, jedoch ihren Trägern in der Gemeinde keine
amtliche Stellung verschafften. Wohl aber galt das „erstens"
von den Aposteln, die sich auf eine unmittelbare Sendung durch
Christus berufen konnten, „zweitens" von den Propheten, die



— 95 —

das Vertrauen erweckten, vom Heiligen Geist zu Offenbarungsreden

befähigt zu sein, und „drittens" von den Lehrern, die
die Aufgabe hatten, die geoffenbarte religiöse Wahrheit zu
erläutern und auf das Leben anzuwenden. Der Apostel hält es
nicht für überflüssig, noch besonders zu betonen, dass nicht
alle Gemeindemitglieder Apostel oder Propheten oder Lehrer
sein oder eine der sonst noch namhaft gemachten Befähigungen
und Befugnisse besitzen könnten (1. Kor. 12, 28—30). Immerhin
ergibt sich aus seinen Belehrungen und Mahnungen, dass in
der Zeit, in der er mit der Gemeinde zu Korinth brieflich
verkehrte, die kirchliche Organisation noch nicht sehr genau
durchgeführt war.

Übersieht man die kirchlichen Verhältnisse unserer Tage,
so muss man zugeben, dass es wohl genau geregelte, aber auch
sehr mannigfaltige Kirchenordnungen gibt. Es fehlt sogar nicht
an Gemeinschaften, die mehr oder weniger bestimmt lehren, von
besondern Organen zur Verrichtung der Obliegenheiten, die
man zu der gemeinschaftlichen Religionsübung rechnet, sollte
man garnicht reden, denn jeder Christ besitze in dieser
Hinsicht die gleichen Befugnisse und die gleichen Verpflichtungen.
Es liegt in dieser Auffassung ein Gedanke, den wir nicht
anfechten möchten. Das Evangelium Jesu Christi macht jeden,
der Gottes AVort hört und befolgt, zu einem Gegenstand der
Vaterliebe Gottes, gibt jedem das Recht, sich bittend und
dankend an den himmlischen Vater zu wenden, macht jeden für
sein Tun und Lassen verantwortlich. Daran denken wir, wenn
wir von der Würde und Freiheit der Kinder Gottes reden. Allein
wie nachdrücklich wir nun auch diese erhabenen Lehren
verkünden mögen, so kommt doch keine kirchliche Gemeinschaft
über die Notwendigkeit hinweg, die Verrichtungen, ohne die
eine gemeinschaftliche Religionsübung nicht möglich wäre,
bestimmten Personen zu überlassen. Mögen bei solcher
Überlassung diese oder jene Rücksichten entscheidend sein, so
entstehen doch immer wieder Vorsteher, Älteste, Diener des Wortes
oder wie man die Organe der Gemeinschaft nennen wolle.

Wie die zur Aufrechthaltung einer geordneten kirchlichen
Gemeinschaft nötigen Verrichtungen zur Einführung von
entsprechenden Ämtern führen, zeigt am besten die Einsetzung
der Diakonen in der Gemeinde zu Jerusalem. Die
Apostelgeschichte belehrt uns, dass es sich dabei nicht bloss um vor-



— 96 —

übergehende Dienstleistungen handelte, sondern um die Errichtung

eines Amtes, dessen Inhaber einen Teil der Obliegenheiten
übernehmen sollten, den die Apostel bisher zu ihrer eigenen
Aufgabe gerechnet hatten. Kein Wort ist überliefert, mit dem
Jesus seine Jünger ermächtigt hätte, eine Arbeitsteilung-
vorzunehmen, sobald die Zahl der Gläubigen dies erfordere. Gleichwohl

zweifelt niemand daran, dass auch die Diakonen zu den
berufenen Dienern Christi zu rechnen seien und ihr Amt nicht
lediglich menschlicher Einsicht und Entschliessung zu danken
hätten. Das erklärt sich daraus, dass die Aufträge und
Vollmachten, auf die sich die Apostel selbst beriefen, von Christus
herstammten, und deren teilweise Übertragung auf die
Diakonen nicht eine willkürlich menschliche Verfügung war,
sondern — wenn auch durch die Zwölfe angeregt — auf der
Beschlussfassung der ganzen Gemeinde beruhte (Apg. 6, 2—5).
Schon bei diesem Anlasse kam die Tatsache zur Geltung, dass
Christus das Haupt der ganzen Körperschaft ist und dass, was
die in seinem Namen versammelte Gemeinde im Dienste seiner
Sache beschliesst und anordnet, nicht mehr bloss Menschenwerk

ist, sondern zu dem von Christus gestifteten und in der
Menschheit zu erhaltenden und auszubreitenden Reiche Gottes
gehört. Auch ist nicht zu übersehen, dass mit der Errichtung
des Amtes der Diakonen das apostolische Amt weder ganz
noch teilweise aufgehoben wurde. Vielmehr erfolgte die
Übertragung gewisser Dienstleistung auf andere geeignete Mitglieder
der Kirche nur zu dem Zwecke, damit die Zwölfe um so
wirksamer den wichtigeren Aufgaben nachkommen konnten und
nicht genötigt waren, das „Wort Gottes zu versäumen" (Apg. 6,2).
So verhielt es sich auch später bei jeder neuen Arbeitsteilung
im Dienste des Reiches Gottes; es ist nicht anzunehmen, dass

das von Christus eingesetzte apostolische Amt selbst jemals
preisgegeben worden sei. Darauf beruht es, wenn wir in
Übereinstimmung mit der alten ungeteilten Kirche am Episkopat als
an dem zur Vollziehung der Weihehandlung berechtigten Organ
der Kirche festhalten. Wer die Apostelgeschichte und die
apostolischen Briefe auch nur ein wenig aufmerksam gelesen
hat, weiss freilich, dass in der apostolischen Kirche die Titel
„Bischof" und „Priester" von einem und demselben Amte
gebraucht wurden. Aber das beweist noch gar nicht, dass es nicht
von Anfang an und immer in der katholischen Kirche Träger



— 97 —

der apostolischen Befugnis gab, erwählten Dienern der Kirche
Aufträge und Vollmachten zu übertragen, die die Apostel von
Christus erhalten hatten. Und es ist bekannt, dass die mit
solcher Befugnis ausgerüsteten Diener der Kirche sehr früh
ausschliesslich als Bischöfe bezeichnet worden sind.

Fragt man nämlich, wie einzelne Christgläubige zu einer
Stellung gelangten, die sie zum Anspruch berechtigte, als
Organe des „Leibes Christi" zu gelten und als solche tätig zu

sein, so kommen in der apostolischen Kirche immer zwei Dinge
in Betracht: Wahl und Weihe. Auf Wahl und Weihe konnten
sich sogar schon die Zwölfe berufen, wenn sie darüber
Aufschluss zu geben hatten, wie sie denn „Apostel", Gesandte des

Herrn, geworden seien. An die Wahl erinnert sie der Heiland
noch in der Abschiedsstunde, wenn er ihnen zur Belehrung
und zum Tröste sagt, er selbst sei es, der sie erwählt habe,
und nicht hätten urngekehrt sie ihn erwählt (Joh. 15, 16. 19).
Die Weihe aber hat der auferstandene Erlöser vollzogen, als
er die Jünger anhauchte und zu ihnen sprach: „Wie mich der
Vater gesandt hat, so sende ich euch... ; empfanget den hl. Geist"
(Joh. 20, 21 ff.). In der Form von Wahl und Weihe wurden
daher auch schon die Diakonen der ersten Gemeinde in ihr
Amt eingesetzt. Die Wahl erfolgte durch die Gemeinde (Apg. 6,3),
weil diese der „Leib Christi", eine fortgesetzte Menschwerdung-
Christi ist und darum in Sachen der kirchlichen Verwaltung
die oberste Gewalt hat. Die Weihe aber hatten sich die Apostel,
die Organe des Leibes Christi, vorbehalten (Apg. 6, 4). Für sie

geziemte es sich nicht, Sendung und Auftrag unter dem
sakramentalen Zeichen des Anhauchens zu übertragen, wie das

Christus, der persönliche Träger des Geistes Gottes, getan hatte.
Auch durften sie von sich nicht sagen, dass sie ihre eigene
Sendung unmittelbar vom himmlischen Vater empfangen hätten
wie Jesus selbst. Aber sie und nicht andere angesehene
Gemeindemitglieder sind die Vollzieher der Weihehandlung, weil
nur sie die berufenen Diener Christi waren. Sie vollziehen die
Weihe einerseits unter Gebet, weil sie den Herrn nur bitten
können, die Gewählten mit den Gaben seines hl. Geistes
auszurüsten, anderseits unter Handauflegung zum Zeichen und
Unterpfand für die Gewählten, dass auch ihnen die vom Herrn
erhaltene Sendung gelte.



— 98 —

Was wir aus dem Bericht der Apostelgeschichte über die

Einsetzung der Diakonen vernehmen, gilt als Regel für
Amtseinsetzungen in der ganzen apostolischen Kirche. Obwrohl Jesus

gestatten wollte, dass auch einer, der sich seinen berufenen
Jüngern nicht anschloss, in seinem Namen wirke (Mark. 9, 38 f.),
erhalten wir doch von keinem Falle Kenntnis, in welchem sich
jemand aus eigener Vollmacht und Elitschliessung zum
Vorsteher einer organisierten christlichen Gemeinde gemacht hätte;
sondern die Berechtigung, eine solche Stellung einzunehmen,
wird immer von einer Sendung hergeleitet, die durch Wahl
und Weihe erworben wurde und deren Ursprung Christus, das

Haupt der Kirche, ist. Als Vollzieher der heiligen Handlung,
durch die die Sendung erfolgt, erscheinen immer solche, die
bereits im apostolischen Dienste stehen. Das betrachtet sogar
ein Magier Simon, dem doch dieser Dienst nur eine Geschäftssache

ist, als so selbstverständlich, dass er nicht von sich
aus den Versuch macht, durch llandauflegung die Gabe des

hl. Geistes zu verleihen und zuzusichern, sondern Befugnis und
Befähigung dazu von berufenen Aposteln zu erkaufen sucht
(Apg. 8, 18 ff.). Wären die Christgläubigen nicht der Meinung
gewesen, das geistliche Amt sei von solchen herzuleiten, die
ihre Sendung selbst auch unmittelbar oder mittelbar von
Christus empfangen hätten, so würde Simon gewiss sein Geld
für sich behalten oder sich dann an Leute gewandt haben, die
es für erlaubt hielten, aus der Religion ein Erwerbsmittel zu
machen (1. Tim. 6, 5). In der apostolischen Kirche selbst aber
gelangten die geistlichen Vorsteher immer nur durch Wahl und
Weihe zu ihrem Amte, obwohl dann und wann nur des einen
oder des andern Aktes ausdrücklich gedacht wird. Heisst es,
die apostolischen Missionäre hätten in den jungen Gemeinden
unter Beten und Fasten Presbyter eingesetzt (Apg. 14, 22), so

ist doch selbstverständlich, dass sie dabei auf das „gute Zeugnis"

achteten, das den Betreffenden gegeben wurde. Seinen
Schüler und Nachfolger Timotheus erinnert der Apostel das eine
Mal an die Gnadengabe, die in ihm sei durch „Auflegung seiner
Hände" (2. Tim. 1, 6) ; das andere Mal an die Gnadengabe, die
ihm gegeben sei „unter Weissagung mit Handauflegung der
Presbyter" (1. Tim. 4, 14). Es kann sich beide Male nur um
einen und denselben Vorgang handeln, bei welchem also auch
bereits im Amte stehende Presbyter mitwirkten. Die „Weis-



— 99 —

sagung" war das „gute Zeugnis", das die Handauflegung
rechtfertigte. Auf dieses „gute Zeugnis" legt der Apostel grosses
Gewicht. Er ermahnt den Timotheus, sogar auf das gute Zeugnis
„der Draussenstehenden" zu achten (1. Tim. 3, 7) und keinem

„voreilig die Hände aufzulegen" (1. Tim. 5, 22). Ebenso wird
dem Titus die Pflicht eingeschärft, bei der Einsetzung von
Presbytern das gute Zeugnis massgebend sein zu lassen (Tit. 1, 5 ff.).
Wenn aber derselbe Apostel den Presbytern von Ephesus
(Apg. 20, 17) einfach sagt, sie seien durch den hl. Geist zu Hirten
der Gemeinde gemacht worden (20, 28), so ist sowohl an das

gute Zeugnis wie an die Ilanclauflegung zu denken. In dieser
Form vollzog sich die Berufung zum kirchlichen Dienst, weil
die Kirche der „Leib Christi" ist, die vom hl. Geist beseelte

Körperschaft, als deren Haupt den Christgläubigen einzig der
Herr selbst gegolten hat. Durch die im Namen des Herrn
versammelte Gemeinde spricht der hl. Geist auch dann, wenn es

sich um die Aussonderung von berufenen Dienern Christi handelt

; unter Handauflegung aber empfangen die Ausgesonderten
ihre Sendung (Apg. 13, 2. 3). Der Apostel hält es für undenkbar,
dass jemand ohne Sendung ein Verkündiger des Evangeliums
sein könne (Röm. 10, 15).

Ich habe etwas einlässlicher an diese Dinge erinnert, weil
in den letzten Jahren durch die ganze christliche Welt der
Ruf ergeht, es sei Pflicht, wieder ernsthafter auf kirchliche
Verständigung und Einigung bedacht zu sein. Man darf zwar
mit gutem Grund behaupten, die „eine, heilige, katholische und
apostolische Kirche", zu der wir uns im nizäischen Symbolum
bekennen, sei immer noch da. Es beruht auf einem beklagenswerten

Missverständnis, wenn sich eine kirchliche Gemeinschaft,
die doch redlich am ganzen Christentum festhalten will, scheut,
insbesondere das „katholisch" auch für sich in Anspruch zu
nehmen, obwohl doch der hl. Ignatius schon am Anfang des

zweiten Jahrhunderts voraussetzt, es sei eine allgemein bekannte
und anerkannte Tatsache, die „katholische" Kirche sei da, wo
Christus ist (Ad Smyrn. 8). In die „katholische" Kirche wird
man aufgenommen durch die hl. Taufe, die nach der Lehre der
alten Kirche nicht wiederholt werden darf. Wer die hl. Taufe
nach Christi Anordnung empfangen hat und sich nicht selbst
von der christlichen Kirche lossagt, ist und bleibt der Körperschaft

einverleibt, deren Haupt Christus ist. Heiliger und zu-



— 100 -
verlässiger als das „Kirchenrecht" der ganzen Welt ist das

Wort des Herrn : „Alles, was mir der Vater gibt, das kommt
zu mir, und wer zu mir kommt, den werde ich nicht hinaus-
stossen" (Joh. 6, 37). — Aber es wird den getrennten christlichen

Gemeinschaften gleichwohl nicht leicht sein, sich zu
verständigen. Namentlich wird es ihnen schwer fallen, sich darüber
zu einigen, wie die eine, heilige, katholische Kirche unter den

heutigen Verhältnissen organisiert sein sollte und wie die
Organe dieser Kirche mit ihren Befugnissen auszurüsten seien,
damit sie allgemein als rechtmässige Diener Jesu Christi
anerkannt werden. Indessen wäre schon viel gewonnen, wenn in
allen kirchlichen Gemeinschaften wieder recht laut die
apostolische Botschaft verkündet würde: „Ertraget einander in Liebe
und seid beflissen, die Einigkeit des Geistes zu bewahren durch
das Band des Friedens : Ein Leib und Ein Geist, wie ihr auch
berufen seid mit Einer Hoffnung eurer Berufung ; Ein Herr, Ein
Glaube, Eine Taufe ; Ein Gott und Vater aller" (Ephes. 4, 2—5).
Hoffen wir, dass die durch dieses Band des Friedens miteinander

zu dem Einen Leibe Christi Verbundenen auch Wege
finden, um sich in den Augen der Welt als die eine „Kirche
Gottes", als die eine, heilige, katholische und apostolische Kirche
darzustellen, damit die Welt zur Erkenntnis gelangt, dass Gott
Ihn gesandt hat, den Welterlöser, Christus Jesus, unsern Herrn.

E. H.


	Die Kirche als der "Leib Christi"

