Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 12 (1922)
Heft: 1
Artikel: Kirche und Auserwahlung beim hl. Cyprian : mit einem Anhang : kennt

der hl. Cyprian ein Fegfeuer? Und zwei Zusétzen : 1. der Zustand
zwischen Tod und Auferstehung bei Cyprian : 2. "Unsterblichkeit" bei

Cyprian
Autor: Koch, Hugo
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403965

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403965
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Kirche und Auserwihlung beim hl. Cyprian.

Mit einem Anhang: Kennt der hi. Cyprian ein Fegfeuer? und zwei
Zusidtzen: 1. Der Zustand zwischen Tod und Auferstehung hei
Cyprian. 2. ,Unsterblichkeit bei Cyprian.

1. Alleemein bekannt ist die Uberzeugung Cyprians, dass
es ausserhalb der Kirche keine Gnadenspendung und Heilsver-
mittlung, nicht einmal durch das Martyrium, gebe. ,Hs kann
Gott nicht zum Vater haben, wer die Kirche nicht zur Mutter
hat“, erklart er De unit. c. 6 (vgl. Ep. 74, 7. 804, 24, Hartel).
.Dem Ketzer kann nicht einmal die Taufe des offentlichen Be-
kenntnisses und des Blutes zum Heile gereichen, weil es ausser-
halb der Kirche kein Heil gibt“ (Ep. 73, 21; vgl. Ep. 55, 17; De
unit. c¢. 14). ,Mit dem geistlichen Schwerte werden die Hoch-
miitigen und Widerspenstigen hingerichtet, indem sie aus der
Kirche ausgeschlossen werden. Denn draussen kénnen sie nicht
am Leben bleiben, da es nur ein Haus Gottes gibt und nie-
mandem das Heil zuteil werden kann als nur in der Kirche*
(Ep. 4, 4). Diese letztgenannte Stelle richtet sich nicht, wie die
andern, gegen Héiretiker und Schismatiker, sondern gegen solche,
die wegen Ungehorsams gegeniiber bischoéflichen Anordnungen
— es handelt sich um Jungfrauen, die anstossigen Umgang ge-
pflogen hatten — aus der Kirche ausgeschlossen werden.

Die von Origenes aus seinen Lebenserfahrungen heraus er-
orterte Moglichkeit einer ungerechten und darum vor Gott un-
wirksamen Exkommunikation?!) tritt in dieser Form nicht in

') Hom. XIV in Levit. ¢. 3, Migne PG. 12, 556 A: sicut e contrario
interdum fit, ut aliquis non recto iudicio eorum, qui praesunt ecclesiae, de-
pellatur et foras mittatur, sed si ipse non ante exiit, hoc est si non ita egit,
ut mereretur exire, nihil laeditur in eo, quod non recto iudicio ab homini-
bus videtur expulsus, et ita fit, ut interdum ille, qui foras mittitur, infus



ws BB e

den Gesichtskreis des kirchlich gutgléaubigen Bischofs von Kar-
thago ). Wohl aber kimpft er gegen die nach seiner Anschauung
ungerechte novatianische Verweigerung der Aufnahme reuiger
Abgefallener trotz geleisteter Busse. Aber wie er tiber das Heil
der so Ausgeschlossenen und tiber die Stellung der Buisser zur Kirche
ttberhaupt gedacht habe, tritt nicht eindeutig zutage. Wenn er
withrend der decischen Verfolgung den sterbenden Biissern nur
zigernd und nur bei einem Mértyrerbrief die pax gewéhrte
(Ep. 18; 1. 19, 2), so wird nicht anzunehmen sein, dass er den
andern das Heil abgesprochen und damit hirter geurteilt hiitte
als der Montanist Tertullian, der die Begnadigung Gott anheim-
stellte (De pud. 19, 6). Gegen eine solche Annahme spricht
auch die Art und Weise, wie der Kirchenvater, Ep. 55, 28 f.,
der novatianischen Hérte und Grausamkeit die gottliche Milde
und Barmherzigkeit gegeniiberstellt. Nie wird mit glatten Worten
als unmittelbare Folge der Absolutionsverweigerung die Ver-
dammung genannt, sondern die Verzweiflung und das Aufgeben
der Bussleistung (Ep. 55, 6). Was den Stindern mit der pax ent-
zogen wird, ist die ,Medizin“, die ,Frucht der Busse“. Auch
in Ep. 68, wo Cyprian wegen des der novatianischen Strenge
huldigenden Bischofs Marcian von Arles dem romischen Bischof
Stephan Vorwiirfe macht, wird zwar die Verweigerung der
Wiederaufnahme als ,ein Verschliessen des Trostes und der
Hilfe der gottlichen Milde und véterlichen Sanftmut®, als , Vor-
enthaltung der Medizin der gottlichen Giite und Barmherzig-
keit" gekennzeichnet (c. 1). Aber auch hier werden die Betrof-
fenen nicht unmittelbar der Holle zugesprochen, vielmehr wird
die Befiirchtung geiussert, sie wiirden ,zum Raube der Wolfe
und zur Beute des Teufels“, d. h. der Hiretiker und Schisma-

sit, et ille foris, qui intus retineri videtur. Vgl auch v. Harnack, Der kirchen-
geschichtliche Ertrag der exegetischen Arbeiten des Origenes, IL. T. (TU,
42, 4), 1919, 129 ff.

') In seinen Selbstverteidigungen, Ep. 59, 5 und 66, 1, erklirt es Cy-
prian fiir sakrilegische Vermessenheit, anzunehmen, ,dass einer ohne die
Entscheidung Gottes Priester (Bischof) werde®, ,dass Unwiirdige und Un-
ziichtige bestallt wiirden¥, ,dass nicht von Gott und durch Gott seine
Priester in der Kirche eingesetzt wiirden“. In Ep. 67, 4 aber muss er zu-
geben, ,dass manchmal Unwiirdige bestallt werden nicht nach dem Willen
Gottes, sondern nach menschlicher Vermessenheit, und dass das Gott miss-
fallt, was nicht aus gesetzmissiger und rechtmiissiger Bestallung hervor-
geht”,



— 46 —

tiker. ,Iis moge geniigen, dass dort viele von unsern Bridern
in den letztvergangenen Jahren ohne pax aus dem ILeben ge-
schieden sind; man springe wenigstens den {ibrigen bei, die
noch am Leben sind,“ heisst es in c. 3 — verloren gegeben
werden diese ungliicklichen ,Briider“ nicht.

Dass die reuigen Gefallenen eine Mittelstellung zwischen
,draussen“ und ,drinnen“ einnehmen, aber eher zur Kirche
gehoren als nicht, zeigt Ep. 65, b, wo gesagt wird: ,Die Ge-
fallenen, die die Grosse ihres Vergehens erkennen, sollen nicht
ablassen, Gott Abbitte zu leisten, und die katholische Kirche,
die einzig und allein vom Herrn eingesetzt worden ist, nicht
verlassen, sondern unter anhaltenden Genugtuungswerken und
flehenden Bitten an die Barmherzigkeit Gottes bel der Kirche
anklopfen, dass sie dort aufgenommen werden kénnen, wo sie
zuvor gewesen sind, und zu Christus zuriickkehren, von dem
sie weggegangen sind“ ). Nach Ep. 59, 13 pflegt Gottes Milde die
Verwundeten ,in seiner Kirche“. Die ,von der Kirche ganz Weg-
gehenden“ (ab ecclesia in totum recedentes) sind sicher verloren
(vgl. Ep. 55, 19: in totum perire, 16, 2: magis perire). Anderseits
ist ein gewisses Schillern der cyprianischen Wendungen zwi-
schen kirchlicher und gottlicher Verzeihung unverkennbar. In

Y Karl Adam (Die kirehliche Stindenvergebung nach dem hl. Augustin,
1917, 111, A. 1) versteht das ,derelinquant® mit Recht niecht von ecinem
dusseren, sondern von einem inmern Preisgeben der Kirche (wegen des
folgenden ,ut recipi illuc possint, ubi fuerunt®). Aber anderseit zeigt dic
Stelle eben doch, dass die Fiaden zwischen der Kirche und diesen rcu-
miitigen Gefallenen nicht abgesehnitten sind. Darum folgert Poschmani
(Die Sichtbarkeit der Kirche nach der Lehre des hl. Cyprian, 1908, 56, A. 1}
daraus nicht mit Unrecht, dass die Unterscheidung zwischen excommuni-
catio minor und excommunicatio maior schon damals Geltung hatte. Vgl
auch Ep. 16, 2, wonach selbst ,in minoribus peccatis® (d. h. bei Siinden,
die nicht gerade so schwer sind wie Glaubensverleugnung und Gotzen-
opfer, aber an sich nicht geringfiigig) das ,ius communicationis* verloren
geht, und Lp. 4, 4, wo Ungehorsamen angedroht wird, dass sie ,,gravicre
censura eiciantur nec in ecclesiam postmodum facile recipiantur®, ja unter
Umstdnden ,,nunquam a necbis admitti in ecclesia posse®, de dom. orat.
c. 18: ne qui in Christo sumus et eucharistiam ejus cottidie ad cibum sa-
lutis accipimus, intercedente aliquo graviore delicto, dum abstenti et non
communicantes a coelesti pane prohibemur, a Christi corpore separemunr,
ferner Tert. de pud. 14, 16: plenius de ecclesia deberet auferri, 4, 5: non
modo limine, verum omni ecclesiae tecto submovemus. Weiter als Cyprian
geht der Verfasser der Schrift ad Novatianum, der schon die Zulassung zur
Busse ein ,castris recipere’ nennt (c. 6).



47—

Ep. 55, 29 aber sagt er geradezu: ,Weil es in der Unterwelt
kein Bekenntnis gibt und keine Beichte (exomologesis) dort ab-
gelegt werden kann (Ps. 6, 6), so miissen die, die aus ganzem
Herzen gebiisst und gebeten haben, vorerst in die Kirche auf-
genommen wund in thr dem Herrn aufbewahrt werden, der zu
seiner Kirche kommen und iiber die, die er dann in ihr drinnen
vorfindet, richten wird."

Daraus mochte man schliessen, dass nur die in die Kirche
aufgenommenen Bisser ,fiir Gott aufgehoben* oder ,Gott vor-
behalten® seien, dass nur ihnen die Moglichkeit der Begnadi-
gung beim Gerichte winke, wihrend die andern verdammt
wirden. Freilich erscheinen als Gegensatz zu ihnen wieder
nicht etwa die nicht oder noch nicht aufgenommenen Biisser,
sondern die ,apostatae et desertores vel adversarii et hostes
et Christi ecclesiam dissipantes“. KEs bleibt somit eine Unklar-
heit, die wohl fiir Cyprian selbst bestand und die sich darum
nicht klidren, aber vielleicht daraus erkldren lasst, dass bei
ihm der neue Kirchenbegriff noch nicht ganz durchgedrungen
ist, wie dieser sich ja tiberhaupt nie rein und voll ausgewirkt
hat, sofern man immer gewisse Hintertiirchen offen liess.

2. Ahnlich verhilt es sich mit Cyprians Urteil tiber Hare-
tiker und Schismatiker. Auf den ersten Blick scheint hier zwar
alies klar zu liegen: der Bischof spricht sie eben der Holle zu.
Iis erheben sich aber sofort wieder Unterfragen, deren Beant-
wortung Schwierigkeiten bereitet. Man unterscheidet jetzt in
der romischen Kirche formelle und matericlle Ketzer, je nach-
dem mala fides oder bona fides vorliege. Macht Cyprian noch
gar Kkeine Unterscheidung? Beriicksichtigt er Gewissen und
Uberzeugung des einzelnen in keiner Weise? Poschmann (Die
Sichtbarkeit der Kirche nach der Lehre des hl. Cyprian, 1908,
b0 ff.) weist darauf hin, dass Cyprian es mit neuen Spaltungen,
also mit formellen Haretikern, die ehedem der Kirche ange-
hort und sich freiwillig von ihr losgesagt hitten, zu tun gehabt
habe. In diesem Hinweis Poschmanns spiegelt sich die auch
jetzt noch auf romischer Seite festgehaltene Anschauung wider,
dass bona fides und unverschuldeter Irrtum nie oder fast nie
einem , Abgefallenen®, sondern nur einem ausserhalb der Kirche
Geborenen und Erzogenen zugebilligt werden koénne. Ander-
seits will es damit nicht stimmen, wenn Poschmann gleich
darauf nachzuweisen sucht, dass Cyprian doch die Schuld-



48 —

haftigkeit der einzelnen verschieden gewertet und bei den auf
Novatians Seite getretenen romischen Bekennern guten Glauben
angenommen habe.

Richtig ist, dass Cyprian De unit. c. 23 von den ,Fiihrern
des Schismas und Urhebern der Entzweiung® die ,durch ihre
Einfalt Gefangengenommenen oder irrtiimlich Angefiihrten oder
durch betriigerische Schlauheit Getiduschten“ unterscheidet und
die Bekehrung dieser erhofft, auch wenn jene verstockt bleiben
sollten. Dagegen erklédrt er De unit. ¢. 9 rundweg: ,Es glaube
ja niemand, dass Gute von der Kirche weggehen kinnten; den
Waizen nimmt der Wind nicht davon, und einen auf feste
Wurzel gestellten Baum stiirzt der Sturm nicht um, leere Spreu
wird vom Wetter fortgefegt, und schwache Biume werden vom
Wirbelwind geknickt,* und das, obwohl er auch Bekenner
darunter weiss (¢, 20 ff.). Erst nach der Riickkehr der romi-
schen Bekenner schwiicht er nachtriglich sein Urteil ab und
sagt: .Die guten und glorreichen Streiter Christi haben nicht
lange durch fremde Téuschung und Falschheit ausserhalb der
Kirche festgehalten werden konnen“ (Ep. b1, 2). Die Tatsachen
hatten seine dogmatische Vorstellung widerlegt, und er trug
dem Rechnung. So hofft er auch auf die Riickkehr der von
Novatus Verfihrten und zieht sich im tbrigen — ein Augustin
vor dem grossen Bischof von Hippo — auf das Geheimnis der
gottlichen Gnadenwahl zurtick: ,Niemand kann verloren gehen,
als wer verloren gehen muss (Mt. 15, 13); wer nicht in den
Geboten und Lehren Gottes des Vaters eingepflanzt ist, nur
der kann von der Kirche weggehen, nur der kann nach der
Trennung von den Bischofen trotzig bei Schismatikern und
Haretikern bleiben® (Ep. 52, 4). Zeichen und Wirkung der bona
fides ist gerade die Rickkehr zur Kirche, withrend im eigen-
sinnigen ,Draussenbleiben® sich mala fides kundgibt, Ep. 45, 3:
illis solis foris remanentibus, qui obstinatione sua vel furore
supersederunt et ad nos redire noluerunt, Ep. 59, 8: illos solos
in poenis remansuros, qui noluerint consilii nostri salubritate
sanari, Nur solche bleiben draussen, die man ausschliessen
miisste, selbst wenn sie drinnen wiren (Ep. 66, 8: soli illi foris
remanserint, qui, et si intus essent, eiciendi fuerant, wvgl.
Ep. 59, 16) 1Y),

1 In ad Novat. ¢. 2 sind die ,,temerarii schismatum duces et dissen-
sionis auctores die Spreu des Evangeliums. Und der von Noah entlassene



T« R

Demnach gehen doch auch die Verfithrten, die den Weg
zur Kirche nicht mehr zuritickfinden, eben verloren, wie liber-
haupt ,de ecclesia perire“ ein ,perire“ schlechtweg bedeutet
(vgl. Ep. 54, 3. 623, 10; Ep. 55, 19. 631, 1; Ep. 59, 7. 675, 5
u. a.). Kbenso sagt er in Ep. 72, 2 von schismatischen Kleri-
kern und den von ihnen Verfihrten: ,Wenn sie auch selber
spiter zur Kirche zurtickkehren, so koénnen sie doch die nicht
mit sich zuriickbringen und in den alten Stand setzen, die von
ihnen wverfithrt wurden und die draussen vom Tode tiberrascht
ausserhalb der Kirche ohne Gemeinschaft und Kirchenfrieden
verloren gegangen sind, deren Seelen am Gerichtstage aus den
Héanden derer gefordert werden, die Urheber und Anfiihrer des
Verderbens waren.” Man sieht also, dass Cyprians aus den Er-
fahrungen geschopfte Unterscheidung seine starre Theorie doch
nicht zu sprengen vermochte.

Was Poschmann noch als Beweis dafiir vorbringt, dass
,Cyprian einmal wenigstens der Mdéglichkeit Ausdruck gibt,
dass Gott das Heil auch solchen verleihen konne, welche streng
rechtlich der Kirche nicht angehoren®, ist nicht beweiskraftig
genug. Auf die Frage nach dem Lose derer, die frither ohne
nochmalige Taufe von der Iéiresie in die Kirche aufgenommen
worden seien, gibt er namlich die Antwort: ,Gott ist imstande,
nach seiner Barmherzigkeit Nachsicht zu tben und die, die
nach ihrer einfachen Aufnahme in die Kirche in der Kirche
heimgegangen sind, der Gnaden seiner Kirche nicht verlustig
gehen zu lassen* (Ep. 73, 23). Aber diese gehoren ihrem Willen
und ihrer Gesinnung, wie auch ihrer #dussern Stellung nach
eben zur Kirche, und das ist es, was ihnen in den Augen Cy-
prians trotz des defectus sacramenti Gnade verschafft, wie er
ja uberhaupt wihrend des ganzen Ketzertaufstreits mehr um
Anerkennung als um unbedingte Durchfithrung der Taufwieder-
holung kimpfte, die besagte ,Indulgenz“ Gottes also auch fir
die Gegenwart tatsiichlich in Anspruch nahm?).
und nicht mehr zuriickgekehrte Rabe ist ein Bild der ,apostatarum futu-
rorum et ad ecclesiam se amplius non vertentium*. Von den ,diesem Vogel,
d. h. dem unreinen Geiste Ahnlichen* heisst es sogar: ad ecclesiam amplius
reverti non poterunt; qui et si voluerint, Dominus prohibebit, nach
Num. 5, 2. "

1) Es ist das spiétere ,supplet ecclesia* bei einem Sakramentsdefekt,
was Cyprian hier geltend macht, nur dass er bezeichnenderweise die Er-
ginzung nicht der Kirche, sondern Gott selber zuschreibt. Auch in Ep.63, 17

Internat, kirehl, Zeitschrift Heft 1, 1922, 4



= B =

3. Uber einen Punkt ist sich Cyprian véllig klar und spricht
er sich deutlich genug aus: Die kirchliche Gemeinschaft bietet
keine unbedingte Sicherheit fiir die ewige Seligkeit. Es gibt nur
eine Klasse von Christen, deren Seligkeit vollig gesichert ist,
die Martyrer, wenn sic als Mitglieder der Kirche den Tod er-
leiden (De unit. ¢. 14; Ep. 55, 17). Sie haben alle Stinden durch
das Martyrium getilgt, sie gelangen zur Herrlichkeit und zwar
werden sie sofort gekront (Ep. 55, 20), im Augenblick des Todes
(Ad Fortunat. c. 13; 346, 13 und 347, 9; Ep. 58, 3. 659, 12). Das
Martyrium ist die hohere, méichtigere, kostbarere Taufe, die den
Sterbenden sofort mit Gott vereint (Ad Fort. praef. c. 4). Die
Martyrer sind ,beziiglich des Gerichtstags sicher“ (Ep. 76, 7.
833, 2), sie unterstehen nicht dem Gerichte, sondern werden
dem Richter zur Seite stehen (Ad Fort. e. 13. 346, 21), mit
Christus richten und herrschen (Ep. 6, 2. 481, 21; Ep. 15, 3.
b1b, 11}1).

Auch wo die Bereitschaft zum Martyrium vorhanden ist,
der natiirliche Tod aber ihm zuvorkommt, tritt der Lohn ,ohne
Zeitverlust® ein, ad Fortunat. c. 13 (347, 15): vel si arcessitio
ante praevenerit, sine praemio non erit fides, quae erat ad
martyrium praeparata: sine damno temporis merces Deo iudice
redditur: in persecutione militia, in pace conscientia coronatur,
De mortal. ¢. 17: qui perspicit apud se paratam fuisse virtutem,
reddit pro virtute mercedem ... in Dei servis, apud quos con-
fessio cogitatur et martyrium mente concipitur, animus ad
bonum deditus Deo iudice coronatur; aliud est martyrio animum
deesse, aliud animo defuisse martyrium. Cyprian Kkennt also

heisst es beziiglich der Eucharistiefeier mit Wasser statt mit Wein und
Wasser: ,,Wenn einer von unsern Vorfahren aus Unwissenheit oder Einfalt
nicht das beobachtet und festgehalten hat, was der Herr uns durch Bei-
gpiel und L.ehre zu tun angewiesen hat, so kann seiner Einfalt von Gottes
Nachsicht Verzeihung gewiihrt werden, bei uns aber wird das nicht der
Fall sein kénnen usw.“ In solchem Kasus wiirde eine heutige rémische
Entscheidung todsicher lauten: die betreffenden Messen seien ,ungiiltig®
und mitissten womdoglich nachgeholt werden. Vgl. auch de rebapt. c¢. 10:
ut aut suppleatur a nobis aut Domino supplendum reservetur: die von
einem Nichtbischof gespendete Taufe muss entweder von einem Bischof
durch die Handauflegung) vervollstindigt werden, oder ihre Ergénzung
bleibt Gott iiberlassen.

) Uber die Mirtyrer als Mitrichter und Anwilte vgl. P. Dirfler, Die
Anfinge der Heiligenverehrung nach den romischen Inschriften und Bild-
werken, 1913, 159 ff.



N Y .

eine Art Bereitschaftsbluttaufe oder Begierdebluttaufe, die wie
die wirkliche Bluttaufe sofortige Belohnung und Kronung nach
dem Tode herbeifiihrt ).

Bei allen andern bleibt das Los unsicher und unentschieden
bis zum Gericht am jlingsten Tage. ,Fides ipsa et nativitas
salutaris non accepta sed custodita vivificat, nec statim con-
secutio, sed consummatio hominem Deo servat® (Ep. 13, 2; vgl.
ad Demetr. c. 22. 367, 9). Taufe und Abendmahl geniligen nicht,
es muss ein Fortschritt in guten Werken hinzukommen (Test. I11,
26). Nach dem Worte des Herrn wird, ,wer in seiner Kirche
gewirkt hat*, zum Reiche zugelassen — cum iudicii dies venerit
(De op. et eleem. c. 9. 381, 11). Gott wird es am Lohne nicht
fehlen lassen: ,in pace vincentibus coronam candidam pro
operibus dabit, in persecutione purpuream pro passione gemina-
bit“, bei den Méartyrern am ,dies persecutionis“, bei den andern
am ,dies redditionis“ (De op. et eleem. c. 26. 394, 26). Der Herr

1) Wirksam wird aber diese Begierdebluttaufe nur zur Zeit oder beim
Drohen einer Verfolgung (Ep. 10, 5. 12, 1; de mortal. c. 17). Ad Fort. e. 1
(845, 9) schreibt Cyprian: nec solos animadversos et interfectos divinae
pollicitationis manent praemia, sed etiam si passio fidelibus desit, fides
tamen integra atque invieta perstiterit et contemptis ac relictis suis omni-
bus Christum se sequi christianus ostenderit, ipse quoque a Christo inter
martyras honoratur, pollicente ipso et dicente Luk. 18, 29 f. Es ist ein Irr-
tum, wenn ZFZrpst (Hist. Jahrb. 1913, 344 A 5) meint, Cyprian spreche hier
vom Verlassen der irdischen Giiter, wie es das christliche Leben auch
ausser den Tagen der Verfolgung mit sich bringe. Das c. 12 handelt, wie die
ganze Schrift ad Fort., vom Verhalten zur Zeit der Verfolgung und nach
Anfiihrang von Liuk. 18, 29 f. und Apok. 20, 4 wird derselbe Gedanke noch-
mals ausgesprochen und zwar so: Vivere omnes dicit et regnare cum Christo,
non tantum qui oceisi fuerint, sed quique in fidei suae firmitate et Dei
timore perstantes imaginem bestiae non adoraverint neque ad funesta ejus
et sacrilega edicta consenserint. Cyprian hat also die Flucht und das Ver-
lassen des Eigentums bei einer Verfolgung im Auge, wie in Ep. 13, 5:
saeculo renuntiaveramus cum baptizati sumus, sed nunc vero renuntiamus
saeculo, quando temptati et probati a Deo nostra omnia relinquentes Dominum
secuti sumus et fide ac timore ejus stamus ac vivimus, in Ep. 57, 4: qui omnia
sua dereliquit et contempta domo et parentibus aut liberis sequi Dominum
suum maluit, und de lapsis, wo er in c. 10 dafiir auf die L.ehre und das Beispiel
Jesu verweist und in c. 11 f. klagt, dass die Liebe zum Besitztum viele
zuriickgehalten und so schliesslich zum Abfall gebracht habe. Auch de
mort. (¢. 17) ist in einer verfolgungsschwangern Zeit geschrieben, die den
Gedanken an das Martyrium nahelegte. Die ,coronae candidae®, die durch
gute Werke in Friedenszeiten erworben werden, sind von den ,coronae
purpureae“ des Martyriums unterschieden (Ep. 10, 5; De op. et eleem. 26).



— B2

wird am jiingsten Tage tiber die richten, die ,er in der Kirche
vorfindet* (Ep. b5, 29. 647, 16), tber den ,populus Christi¥
(De laps. c. 17. 250, 2), die , plebs Christi“ (De op. et eleem. c. 22.
390, D). Das Urteil kann also auch bei Mitgliedern der Kirche
verdammend ausfallen?).

Vollends unsicher bleibt die Liage der in die Kirche wieder-
aufgenommenen Biisser. Wird die pax vor geleisteter Busse
erteilt, so gereicht sie tiberhaupt nicht zum Heile, sondern zum
Verderben (De laps. c. 14 ff.; Ep. 34, 43 u. a.). Aber auch wo
vorsichtiger zu Werke gegangen wird, bleibt doch immer eine
gewisse Unsicherheit zuriick. In Ep. 55, 18 sagt Cyprian be-
ziiglich der Wiederaufnahme auf dem Sterbebett nach liangerer
Busse: ,Wir wollen dabei dem Herrn, dem kiinftigen Richter
nicht vorgreifen (neque enim praeiudicamus Domino iudicaturo),
dass er, wenn er die Busse des Sinders fiir voll und richtig
erfindet, dann bestitige, was von uns hienieden beschlossen
wurde. Sollte uns aber einer durch erheuchelte Busse genarrt
haben, so moge Gott, der seiner nicht spotten ldsst und in
das Herz des Menschen blickt, dariber richten, was wir weniger
durchschaut haben, und das Urteil der Knechte moge der
Herr verbessern“. Selbst die, ,die aus vollem Herzen Busse
geleistet haben®, sind damit fiir das kiinftige Gericht, das tiber
die Mitglieder der Kirche ergehen wird, noch nicht gesichert:
»in ecclesiam debent interim suscipi ef in ipsa Domino reservari,
qui ad ecclesiam suam venturus de illis utique, quos in ea
intus invenerit, iudicabit® (Ep. 55, 29). Es ist das spiitere
,sacramenta damus, securitatem non damus®?).

1 De op. et eleem. c. 22 steht allerdings die ,plebs Christi* dem ,dia-
bolus cum servis suis id est cum populo perditionis ac mortis“ gegeniiber.
Daraus folgt aber nur, dass den sicher dem Untergang verfallenen Teufels-
dienern (Heiden und Abtriinnigen) gegeniiber das ,Volk Christi* im allge-
meinen das Volk der Auserwdhlung ist, nicht auch, dass jeder einzelne
wirklich zur Seligkeit gelangt. Ebenso ist es zu bewerten, wenn ad Demetr.
c. 24 geschildert wird, wie die Gldubigen in den Himmel, die Ungliubigen
in die Holle eingehen.

%) Das ,Deo reservare“ oder ,Deo servare“ bedeutet also: nicht
von vornherein zum Untergang verurteilen (durch Ausschluss aus
der Kirche), sondern dem Gerichte Gottes iiberlassen. Es besagt, dass
nur die Zugehorigkeit zur Xirche das Heil ermdglicht, dass aber
anderseits diese Zugehorigkeit zur Kirche nur die Moéglichkeit oder
hochstens die Wahrscheinlichkeit, aber nicht die Sicherheit des Heils
gewithrt. Es ist ausser Ep. 55, 29 noch ofters gebraucht. Testim. III,



i B8 e

Cyprian sagt auch ausdriicklich, dass sich in der Kirche
Gute und Bose, Waizen und Spreu, gute Frucht und Unkraut,
Gefasse zur Bhre und Gefisse zur Unehre beisammenfinden
und die vollige Ausscheidung erst beim allgemeinen Gerichte

57: fidelem emendari et reservari, Ep. 11, 5: ad hoc emendat ut servet,
13, 2: fides ipsa et nativitas salutaris non accepta sed custodita vivificat
nec statim consecutio sed consummatio hominem Deo servat, de unit. ¢. 6:
haec (sc. ecclesia) nos Deo servat, haec filios regno adsignat, Ep. 55, 19:
hune curatum Deo iudici reservamus, ¢. 22: punientis (sc. Dei) ut corrigat
et, cum correxerit, reservantis, ad Demetr. ¢. 22: quod ad passionem et
sanguinem Christi pertineat hoc signum (das Kreuz) et ille salvus atque
incolumis reservetur, quisque in hoc signo invenitur, de op.et el.¢. 1: ut
homini, qui redemptus est, reservando plenius consulatur, de bono pat. ¢. 20:
patientia est, quae nos Deo et commendat et servat. Wenn die Stellen
teilweise die Sicherheit des Heiles auszusprechen scheinen, so kommt das
wohl von einem gewissen Schwanken der Auffassung bzw. einer Nach-
wirkung des alten, Kirche und Auserwihlung gleichsetzenden Kirchen-
begriffs (vgl. Jud. 1, 1: zois év Feid mazol fyannuéro xal Tnyoeot Xotare
rernonusvolg xAnroic). Aber die Betreffenden miissen eben doch vorher —
und das ist das Entscheidende -— vor dem Gerichte Gottes stehen: erst
beim Gericht wird sich zeigen, ob Glaube und Taufgnade (Taufsiegel) be-
wahrt worden ist. Die in Test. III, 57 angefiihrten Stellen aber sprechen
von der Ziichtigung und dann von der Barmherzigkeit Gottes. Ahnlich
steht es de laps. 3: secundus ad gloriam gradus est cauta secessione sub-
tractum iam Deo reservari. Vgl noch im Briefe des Kornelius Ep. 49, 2: ceteris
... omnia ante gesta remisimus Deo omnipotenti, in cuius potestate sunt
omnia, reservata. Und im Schreiben der zuriickgekehrten Bekenner Ep. 53:
omnibus rebus praetermissis et iudicio Dei servatis. ,De venia Deo reser-
vamus“ sagt Tertullian (de pud. 19, 6) beziiglich der Kapitalsiinden. Adv.
Jud. e. 19 (II, 137) heisst es von Isaak: cum ligno reservatus est. Bei Min.
Fel. Oct. 34, 10 steht das ,sed Deo elementorum custodi reservatur® im
Gegensatz zu ,perire et Deo“, aber in physischem Sinn. Vgl. noch de
mont. Sina et Sion c. 15 (Hartel 118, 16): hic custos est puer filius domini-
cus, qui vineam suam sibi a patre commendatam salvandam tenet et reser-
vandam. — Man koénnte auch an Ep. 57, 1 denken: ,quando permiserit
ipse (Dominus) et legem dederit, ut ligata in terris et in coelis ligata essent,
solvi autem possent illic, quae hic prius in ecclesia solverentur® und daraus
schliessen, dass die kirchliche ,Lisung® bloss die Moglichkeit, nicht die
Gewissheit der jenseitigen Lisung schaffe, wihrend die kirchliche ,,Bindung*
auch fiir den Himmel entscheidend sei (vgl. hierzu Poschmann in der Ztschr.
f. kath. Theol. 1913, 255 f. im Gegensatz zu seiner frithern Ansicht, Die Sicht-
barkeit der Kirche, 1908, 162 ff). Da aber posse von Cyprian nicht selten
lediglich zur Abwechslung statt des einfachen Zeitworts gebraucht wird,
so ist darauf wohl kein Gewicht zu legen, jedenfalls kein Beweis zu bauen.
Immerhin ist an Stellen zu erinnern wie Ep. 6, 3: se pro fide sua scirent posse
etiam de praesenti supplicio liberari, 58, 5: credebat se illi secundum fidem



— B4 —

stattfinden konne. Er erklirt es als Anmassung und Eingriff in
Gottes Rechte, diese Ausscheidung jetzt schon durchfithren zu
wollen (Ep. 54, 3. 55, 25). Bei Schismen allerdings scheiden
sich die Geister schon vor dem Gerichtstag (De unit. c. 10).
Wer sich von der Kirche trennt und draussen bleibt, ist eben
kein Guter., Wohl aber konnen Bose drinnen bleiben, die eigent-
lich hinausgehéorten (De unit. c. 9. Ep. 52, 4. 59, 16. 66, 8)1).
4. In diesen Gedanken kreuzen sich zwei Kirchenbegriffe.
Kein Guter kann der Kirche ferne bleiben, weil eben ausser-
halb der Kirche kein Heil ist — der neue Kirchenbegriff. Die
Bosen aber, die in der Kirche bleiben, gehoéren streng genommen
hinaus. Hier ist noch, wie bei einem Palimpsest, die erste Schrift
zu lesen, schimmert noch der ehemalige Kirchenbegriff als ver-
blasster Hochgedanke hindurch: die Kirche eigentlich eine Ge-
meinde der Geretteten (Act. 2, 47; 1. Cor. 1, 18), der zum ewigen
Leben Vorausbestimmten (Act. 13, 48), der Berufenen und Aus-
erwihlten (I. Clem., Eingang. 2, 4. 26, 1. 29, 1. 30, 1. 58, 2. 59, 2.
65, 2), der Reinen und Heiligen (hiufig). Darum miissen die
kirchlichen Vorsteher darauf hinarbeiten, dass ,jeder der Brii-
der dem geistlichen Schwert und dem kommenden Gerichtstag
entgehen koénne“ (Ep. 4, 3). Darum miissen offenkundige schwere
Siinder oder die sich als solche bekannt haben, zunichst aus-
geschlossen und zur Busse verwiesen werden, wobei ihre Stel-
lung zur Kirche wihrend dieses Zwischenzustandes unklar
bleibt. Darum miissen Hartnéckige und Widerspenstige ganz
ausgeschieden werden (Ep. 4, 4). —

posse evadere, sed addiderunt ,et si non“ (Dan.3, 16 ff.), ut sciret rex,
illos propter Deum guem colebant et mori posse, 16, 2: ut magis pereant
et qui erigere se possunt plus cadant, 73, 7: foris autem nec ligari aliquid
posse nec solvi, ubi non sit, qui aut ligare possit aut solvere, 52, 4: quos
quidem regredi posse confidimus, 55, 29: pacem posse concedi. Ausserdem
gibt es noch Stellen, wo es zweifelhaft ist, ob posse bloss ausschmiickende
Bedeutung habe oder voll zu nehmen sei, wie Ep. 18, 1 (524, 2). 83, 2 (567, 16).
56, 2 (649, 10); De laps. c. 13 (246, 20). c. 28 (258, 13). c. 36 (263, 15).

Y Harnack (Lehrbuch der Dogmengeschichte %, 1909, I, 447) schreibt,
es sei bei Cyprian nur die Konsequenz seiner Anschauung, aber von ihm
niemals offen ausgesprochen, dass sich die katholische Kirche, obwohl sie
die ,,una colomba‘ sei, in Wahrheit nicht decke mit der Zahl der Erwihlten,
wihrend das Origenes vor ihm deutlich erkannt und freimiitig gesagt habe.
Die oben angefiihrten Stellen enthalten aber die vermisste offene Aus-
sprache und zeigen, dass die besagte Anschauung bei Cyprian nicht eine
blosse Folgerung aus seinen Gedanken ist.



— B —

Es ist weiterhin ein Nachhall des urspringlichen Hoch-
gesangs, wenn gesagt wird, dass man mit der pax den ,Geist
des Vaters“ zuriickerhalte (Ep. 57, 4. 653, 24), wenn die kirchliche
pax ein ,spei salutaris subsidium“ (Ep. b7, 1. 651, 1), ja ein
,bignus vitae“ (Ep. b, 13. 632, 22) genannt wird. ,Ein welkes
Wort, das einst wie Rosen roch.* Oder vielleicht werden auch
diese Wendungen richtiger mehr im Sinne des ,extra ecclesiam
nulla salus* denn als wirkliche Biirgschaften fiir den einzelnen
genommen. Die Kirche ist die ,regnatura“ (De unit. c¢. 14,
222, 9), und nur die kirchliche Gemeinschaft ermdoglicht die
Teilnahme an diesem regnum. Aber ein gewisses Schwanken
und auch eine gewisse Entwicklung und Wandlung offenbart
sich doch in diesen wechselnden Wendungen. So empfahl
Cyprian wihrend der decischen Verfolgung anfangs den Ge-
fallenen das Martyrium (ohne kirchliche pax) als bestes und
sicherstes Mittel zum Heile (Ep. 19, 2. 526, 13; vgl. Ep. 55, 4.
625, 2D). Spéter aber (Ep. b7, 4) erklirte er ein Martyrium ohne
kirchliche Stiarkung durch die Ilucharistie, ohne Wiederempfang
des Greistes des Vaters mit der kirchlichen pax, fir ein Ding
der Unmoglichkeit. Die Heilsnotwendigkeit der Kirche erhielt
jetzt die stirkste Betonung, aber nicht mehr im Sinne einer
conditio qua, sondern im Sinne einer conditio sine qua non.

Schon Kallist hatte das Gleichnis vom Unkraut unter dem
Waizen auf die Kirche angewandt und die Kirche mit der Arche
Noahs verglichen, die neben den reinen Tieren auch unreine
in sich geborgen habe (Hippol. Philos. IX, 12, 5). Er hatte damit
auch in Afrika Schule gemacht. Auch Cyprian bewegt sich, wie
wir sehen, in diesen Gedanken. Aber in einem Punkte ver-
mochte er Kallist nicht zu folgen. Wahrend dieser nach Hippo-
lyts Bericht seine Lehre samt der Nutzanwendung auch auf
den Klerus, selbst auf den Episkopat ausdehnte, ist es fir
Cyprian ausgemacht, dass das Priestertum sittliche Reinheit
zur Voraussetzung habe und die Giiltigkeit priesterlicher Hand-
lungen wie von der Zugehorigkeit zur Kirche, so auch von der
personlichen Wiirdigkeit des Spenders abhange (vgl. H. Koch,
Cyprian und der rémische Primat, 1910, 86 f.). Auch das ist
eine Nachwirkung des urspriinglichen geistlich hochstrebenden
Kirchenbegriffs: was anfianglich von der ganzen Kirche gegolten
hatte, ist hier eingeschrinkt auf das Priestertum, den grund-
legenden Bestandteil der Kirche (Ep. 33, 1. 566, 11). Der ur-



christliche Pneumatismus und Idealismus war aus der breiten
Festung in die Burg gedringt. Aber auch hier konnte er sich
nicht mehr lange halten, da die fihrende romische Kirche
bereits die Briicke herabgelassen hatte, auf der die ,Welt* und
das ,Recht" stiirmend eindrangen und den ,Geist“ niederwarfen.
Zwar stimmte noch Kornelius mit Cyprian in dem Grundsatze,
dass ein gefallener Kleriker sein Amt verliere, tiberein (Ep. 67, 6.
741, 8; Ep. 55, 10 £.); ob er aber den Amisverlust wie Cyprian
als innere dogmatische Notwendigkeit oder nur als #dussere
disziplindre Folge betrachtete, ist nicht mehr zu erkennen.

5. In dem Vorwurf, der zwischen Katholiken und Nova-
tianern hiniiber- und heriiberging, sehen wir ebenfalls noch den
Zusammenstoss und die Verquickung zweier Kirchenbegriffe,
des alten und des neuen?). Man warf sich nédmlich gegenseitig
Anmassung gottlicher Rechte und eine Vorentscheidung fir das
gottliche Gericht vor. Dabei beurteilte jede Partei die Haltung
der Gegenpartei nicht von deren, sondern vom eigenen Stand-
punkt aus. Den Katholiken erschien die novatianische Absolu-
tionsverweigerung als eine Vorwegnahme des gottlichen Ge-
richtes, als ein frevelhafter Versuch, Gute und Bose schon
jetzt zu scheiden (Ep. 54, 3. 55, 2b), weil fir sie selber die
kirchliche pax die unumgingliche Voraussetzung fiir das Heil
war, die Verweigerung der pax also zu ungunsten der Ausge-
schlossenen entschied, wihrend die Novatianer tiber diese nicht
richten und gerade das Urteil Gott anheimstellen wollten. Um-
gekehrt erblickten die Novatianer in der kirchlichen Wieder-
aufnahme eine Bindung Gottes zugunsten des Aufgenommenen
(Ep. 55, 18), weil ihnen selber die Kirche noch die conditio qua
fir das Heil, die Gemeinde der Reinen und Auserwéhlten war,
wihrend die Katholiken eben durch die Wiederaufnahme nicht
vorgreifen, sondern das Urteil Gott iberlassen wollten. Dass
man mit dieser Beurteilung der gegnerischen Haltung am Mass-
stabe des eigenen Kirchenbegriffs aneinander vorbeiredete, ist
klar. Bezeichnenderweise war es jedesmal ein ,Gegenpapst®
(Hippolyt, Novatian), der fir den schwindenden alten Kirchen-
begriff eintrat, jedesmal ein ,rechtméssiger Papst“ (Kallist,
Kornelius), der dem neuen huldigte und das Hochziel der rauhen
Wirklichkeit opferte.

') Vgl. Harnack in der prot. R. E% 14, 236, 12 £, und 237, 40 ff.



— BT —

Anhang: Kennt der hl. Cyprian ein Fegfeuer?

1. Im Gegensatz zu seiner triheren Darstellung (Die Sicht-
barkeit der Kirche nach der Lehre des hl. Cyprian, 1908, S. 60),
wonach die Kirche bei Cyprian Gute und Bose, Auserwihlte
und Verdammte umschliesst, dussert Bernhard Poschmann in
der ,Ztschr. f. kath. Theol.%, 1913, S. 258, die Meinung, dass
nach Cyprian den Mitgliedern der Kirche im schlimmsten Falle
nur das Fegfeuer, nicht die Holle, bevorstehen konne.

Nun spricht allerdings Origenes einmal auch sittenlosen
Christen — wenn auch mit einer ,nota infamiae“ — das Heil
zu, weil sie doch Glaubige seien?!). Bei ihm héingt diese An-
schauung wohl mit seinen allgemeinen Endvorstellungen, na-
mentlich mit seiner Annahme einer nur zeitlichen Hollenstrafe
zusammen. Auch Ambrosius und Hieronymus glauben, dass
nur die Unglaubigen der Hélle verfallen seien, nicht auch
Christen, selbst wenn sie schwer siindigten und ,peccatores et
iniqui® seien?). Bei Cyprian aber ist diese Vorstellung nicht
zu belegen, wohl aber deutlich das Gegenteil. In Ep. 55, 29 ist
als Zeitpunkt des gottlichen Urteils iiber die Mitglieder der
Kirche der allgemeine Gerichtstag angegeben: wer aber beim
Weltgericht verurteilt wird, hat offenbar nicht im Fegfeuer,
sondern in der Holle zu btissen. Eine Verbindung des mnip
xevdeigowv mit dem Endgericht ist wieder origenistisch?®), aber
nicht cyprianisch. Zudem sagt Cyprian in Ep. b4, 3 und Ep. bd, 25
ausdricklich, dass beim Gerichte das Unkraut vom Waizen
endgiltig getrennt, die irdenen Gefisse zerschlagen und die

1) Hom. X, 1, in Jesum Nave (Migne PG. 12, 880). Vgl. Harnack, Mis-
sion und Ausbreitung des Christentums in den ersten drei Jahrhunderten
1906, I, 260, A. 1. Und neuestens in der Schrift: Der kirchengeschichtliche
Ertrag der exegetischen Arbeiten des Origenes, I. T. (TU 42, 3), 1918, 64 1.
Die von Harnack (am erstgenannten Orte) ebenfalls angefiihrte Stelle Hom.
XXI, 1 £, in Jesum Nave (M. 12, 928 ff) spricht nur von der Unmdoglich-
keit, alle Bosen aus der Kirche auszustossen, ohne iiber ihr jenseitiges Los
etwas auszusagen. Immerhin heisst es zum Schluss, dass sich im himm-
lischen Jerusalem nichts Unreines vorfinde.

Y Joh. Ev. Niederhuber, Die Eschatologie des hl. Ambrosius, 1907, 120
und 248, und 4. Nigle in der ,,Theol. Revue*, 1909, 310 f. G. Rauschen,
Grundriss der Patrologie?®, 1910, 158 und 166. 6. und 7. Aufl., besorgt von
F. Wittig, 1921, 219 und 229.

%) G. Adwrich, Clemens und Origenes als Begriinder der Lehre vom
Fegfeuer (,Theol. Abhandl.%, Festgabe fiir H. J. Holtzmann, 1902, 97—120),
S. 109 ff. Harnack, Lehrbuch der Dogmengeschichte?, I, 694, A. 4.



— B8 —

hoélzernen verbrannt wiirden, was nur in der Holle geschehen
kann.

2. Die Stelle, die Poschmann hauptsichlich zur Annahme
verleitete, dass Mitgliedern der Kirche im schlimmsten Falle
nur Fegfeuerstrafen drohten, ist dieselbe, die meistens fiir die
Bezeugung des Fegfeuers bei Cyprian tiberhaupt angefiihrt wird,
Ep. 55, 201)., Bei niherem Zusehen aber zeigt sich, dass sie
gar nicht vom Fegfeuer verstanden werden darf. Cyprian be-
gegnet hier ndmlich dem Einwand, dass die Wiederaufnahme
der Gefallenen verderblich auf die Kirche wirken und die
Kraft zum Martyrium schwiichen konnte. Das brauche, ant-
wortet er, nicht befiirchtet zu werden. Es werde ja auch den
Ehebrechern Busse eingerdumt und die pax gewihrt, und doch
blithe die Jungfriaulichkeit und Enthaltsamkeit in der Kirche
weiter.

plitwas anderes ist es, die Verzeihung zu erwarten, etwas
anderes, zur Glorie zu gelangen; etwas anderes, in den Kerker
geworfen zu werden und von dort nicht herauszukommen, bis
man den letzten Heller bezahlt, etwas anderes sogleich den
Lohn des Glaubens und der Standhaftigkeit zu erlangen; etwas
anderes, fiir die Stinden durch lange Schmerzensqual gereinigt
und lange durch Feuer gelidutert zu werden, etwas anderes,
alle Stinden durch Todesleiden getilgt zu haben; etwas anderes
endlich, am Gerichtstage auf das Urteil des Herrn zu warten,
etwas anderes, sogleich vom Herrn gekront zu werden.* (,,Aliud
est ad veniam stare, aliud ad gloriam pervenire; aliud missum
in carcerem non exire inde donec solvat novissimum quadrantem,
aliud statim fidei et virtutis accipere mercedem; aliud pro pec-
catis longo dolore cruciatum emundari et purgari diu igne,
aliud peccata omnia passione purgasse; aliud denique pendere
in die iudicii ad sententiam Domini, aliud statim a Domino
coronari).

Im ganzen Kapitel ist nicht von jenseitiger, sondern von
diesseitiger Busse und Léuterung, nicht vom Fegfeuer, sondern

") Schwane, Dogmengeschichte der vornicinischen Zeit, I (1862), 534 f.
Atzberger, Geschichte der christl. Eschatologie innerhalb der vornicinischen
Zeit, 1896, 537. K. H. Wirth, Der Verdienstbegriff bei Cyprian, 1901, 102.
Harnack, Dogmengeschichte *, 1II, 264, A. 2. G. Ranscher, Grundriss der Pa-
trologie®, 1910, 85. 6. und 7. Aufl. (Wittig), 1921, 111. Vanbeck in ,Rev. d’hist.
et de litt. relig., 1913, 436 f.



e G e

von der Kirchenbusse (mit nachfolgender pax) die Rede. Von
den mit ,alind“ beginnenden Sitzen handelt immer nur der
zweite vom Jenseits, der erste vom Diesseits. Nicht ,der Unter-
schied zwischen standhaften Gldubigen wund rekonziliierten
Biissern“ wird gezeichnet, wie Poschmann (Ztschr. £, kath. Theol.
1913, 253) sagt, sondern der Unterschied zwischen Biissern und
Mirtyrern. Alle Satze sind nur Wechselausfiihrungen des Ge-
dankens: ,aliud est ad veniam stare, aliud ad gloriam perve-
nire“. Und das ,ad veniam stare“, bzw. ,missum in carcerem
non exire etc.*, bzw. ,pro peccatis longo dolore etc.”, bzw.
»pendere in die iudicii ete.“, entspricht dem vorausgegangenen
~laxata sit poenitentia et poenitentibus spes pacis oblata“, bzw.
»poenitentiae tempus conceditur et pax datur®, bzw. ,poenitentia
et venia laxatur®.

Die Gegeniiberstellung der den Bilissern in Aussicht stehen-
den ,venia* und der den Martyrern sicher und sofort zuteil-
werdenden ,corona“ findet sich bei Cyprian gerne!). In der-
selben Ep. b5 heisst es in c¢. 11: quando adhue erat, unde non
tantum indulgentiam, sed et coronam lapsus acciperet (durch das
Martyrium). Ebenso De laps. ¢. 36: nec solam iam Dei veniam
merebitur, sed coronam. Iip. 19, 2: plus quam quod postulant
largiente . . . coronari. Ep. 56, 2: et sit satis talibus gloriam per-
didisse, non tamen debere nos eis et veniae locum cludere atque
€os a paterna pietate et a nostra communicatione privare,
Ep. 60, 2: nec iam stare ad criminis veniam, sed ad passionis
coronam. Hier haben wir auch das bezeichnende ,stare ad...*
wie in Ep. 55, 20, wobei nicht ans Jenseits gedacht ist. Ahnlich
heisst es in Ep. 80, 1: stantes... ad passionis tolerantiam. Und
in Ep. 76, 7: unumquemque vestrum stare ad promissum Dei prae-
mium, de iudicii die esse securum (die Mértyrer in den Berg-
werken).

Was das Schriftwort von der Kerkerhaft bis zur Abzahlung
des letzten Hellers betrifft, so versteht es allerdings Tertullian

1) Ahnlich unterscheidet Origenes (Hom. XVII in Lue., ed. Lommatzsch,
t. 5, 151) das einfache ,salvari® der digami von dem ,,coronari* der mono-
gami und der Aszeten. Huarnack, Mission %, 1906, I, 186, A. 2. Ebenso ist in
der Schrift de laude martyrii, c. 18, freilich in bedingter Redeweise, die
einfache ,salus aeterna* (als ,perpetuitas vivendi®) von den den Mértyrern
zuteil werdenden Zulagen (coelum ac iudicii de ceteris facultas) unter-
schieden.



— B0 —

(De anima c. 3b u. 58) von den in der Unterwelt zu stthnenden
kleineren Vergehen. Allein schon in Didache 1,5 wird es ver-
wendet, ohne dass an ein Fegfeuer gedacht wire. Und Test. I1I,
57 fiihrt es Cyprian selber (neben Ps. 117, 18. Ps. 88, 33 f. und
Mal. 3, 3) an als Beleg fiir den Satz: fidelem emendari et re-
servari, also fur diesseitige Busse und Besserung. In der ps.-
cyprianischen Schrift de laude mart. heisst es c. 13 (Hartel 36, 1):
.Seriptum esse usque quadrantem nos ultimum reddere, sed
haec res est ablata martyribus, etenim qui salutis aeternae cu-
piditatibus freti vitae desideria vicerunt, hos inexpertos doloris
universos Domini promissa fecerunt.* Hier sind der ,Heller*
und die ,Schmerzen”, denen die Méartyrer enthoben sind, dem
ganzen Zusammenhange nach die schrecklichen Ereignisse der
anbrechenden Endzeit. Aber auch hier kennzeichnet das ,Be-
zahlen des letzten Hellers® die Lage der Nichtmértyrer.

Wie wenig Cyprian in Ep. 55, 20 an eine nach dem Tode
einsetzende oder sich fortsetzende Peinigung und Reinigung,
an ein Fegfeuer denkt, zeigt endlich schlagend der Umstand,
dass die Entscheidung ja ,in die iudicii“ fillt, und das ist bei
ihm nicht etwa der Todestag des einzelnen, sondern immer der
allgemeine Gerichtstag (De laps. e¢. 17. Ep. 55, 29. 76, 7. u. 6.).
Wer, im Unterschied von dem sofort gekrénten Mirtyrer, erst
am Gerichtstag sein Urteil empfangt, hat im Falle der Ver-
urteilung nicht das Fegfeuer, sondern die Holle zu gewdértigen.
Es ist aus Cyprian, wie schon bemerkt wurde, nirgends zu er-
sehen, dass er fiir Mitglieder der Kirche nur zeitliche Hoéllen-
strafen, also statt der Holle nur ein, auch nach der Auferstehung
und dem Weltgericht fortbestehendes, Fegfeuer angenommen
hatte 1),

3. Die fiir den Fegfeuerglauben Cyprians als Hauptbeleg
angefiihrte Stelle ist also nichts weniger als beweiskriiftig. Zu-

) dtzberger (a. a. O., S. 537) ist an der Wendung ,,am Gerichtstage
vom Urteil des Herrn abhiingig sein“ doch etwas stutzig geworden, be-
ruhigt sich aber mit der Erklirung, Cyprian scheine damit sagen zu
wollen, dass die Reinigungsstrafen bis zum jiingsten Gericht dauern, eine
Ansicht, zu der er um so leichter habe kommen konnen, als er das Ende
der Welt fiir nahe bevorstehend gehalten habe. Allein die Wendung will
offenbar besagen, dass sich das Endgeschick des Biissers im Unterschied
von dem der sofortigen Krénung sicheren Mirtyrer erst am Gerichtstag
entscheide.



— 681 —

dem bestreitet Cyprian die Moglichkeit einer Sithne und GGenug-
tuung nach dem Tode in Wendungen, die auch ein Fegfeuer
ausschliessen dirften. Ad Demetr. c¢. 256 schreibt er: ,Wenn
man von hinnen geschieden ist, gibt es keine Bussleistung, keine
wirksame Genugtuung mehr.* Das Wort ist zwar an einen Heiden
gerichtet und will ihn zur Busse und Bekehrung in der Taufe
bewegen, aber es lautet doch allgemein und verneint die Mog-
lichkeit einer Busse und Genugtuung nach dem Tode liberhaupt.

Zwischen Tod und Weltgericht ist eine Reue ebenso wir-
kungslos wie am Gerichtstag und am Ort ewiger Qual, woriiber
es ad Demetr. c. 24 heisst: ,Dann wird fruchtlos sein der Reue-
schmerz der Strafe, vergebens das Heulen, wirkungslos das
Flehen.“ De laps. c¢. 2 aber sagt Cyprian: ,Jeder moige sein
Vergehen bekennen, solange der Siinder noch in der Zeitlich-
keit ist, solange sein Bekenntnis angenommen werden kann, so-
lange die Genugtuung und Nachlassung durch priesterliche Ver-
mittlung beim Herrn genehm ist.“ Und in Ep. 55, 17 u. 29 wird
die Aufnahme der Biisser auf dem Todbett damit begriindet:
»quia apud inferos confessio non est nec exomologesis illic fieri
potest“. Vgl. damit Test. III, 114: ,dum in carne est quis, exo-
mologesin facere debere.“ Das Wort ,exomologesis“ bezeichnet
bei Cyprian entweder die Bussleistung tiberhaupt (vgl. de laps.
c. 28 u. 31) oder als Fachausdruck den Schlussakt der Kirchen-
busse (IEp. 15, 1. 16, 2. 17, 2. 18, 1. 19, 2 u. 20, 2)!). Und um die
angefithrten Stellen richtig zu verstehen, muss wohl beachtet
werden, dass Cyprian, wie jetzt auch rémische Theologen zu-
geben?), die spitere und heutige kirchliche Unterscheidung
zwischen Beichte (mit Lossprechung) und Genugtuung nicht
kennt, dass er nicht der kirchlichen Wiederaufnahmehandlung
als solcher, sondern der persénlichen Bussleistung die siinden-
tilgende Kraft beimisst. Die Stellen besagen also, dass der
Stinder seine Busse hienieden ableisten miisse, weil sie driiben
weder angefangen noch vollendet werden konne. Das Dasein
im Jenseits zwischen Tod und Auferstehung ist derart, dass es
kein Biissen und Siihnen ermiglicht?®). Wie man auch die Buss-

Y Poschmann, ,Ztschr. f. kath. Theol.%, 1918, 25 ff., 244 ff. Vawbeck,
»Rev. d’hist. et de litt. relig.¢ 1913, 434. ,

%) Poschmann, a. a. O. Adam, ,,Theol. Revue*, 1909, 183.

%) Vgl. 1I Clem. 8, 2 f.: IInkog ydo fousy g wny ysige vo0 Teyvi-

A rd -~ -~ ~
TOV * OV TQOTTOY Yo 6 xsQeusvs, Edv 7o) oxeboc xel &v taic xegolv

~ N [l



—_ 62 —

streitigkeiten wihrend und nach der decischen Verfolgung be-
urteilen moge?!), dariiber sind sich die Gelehrten wohl einig,
dass ein Hauptbedenken gegen die baldige Wiederaufnahme der
Gefallenen sich gerade auf den Abgang an voller Busse und
Genugtuung bezog. Dieses Bedenken wire aber kaum erklar-
lich, wenn ein Fegfeuerglaube schon allgemein verbreitet ge-
wesen wire. Anderseits ist es sehr wohl verstédndlich, wie es
dem Fegfeuerglauben zugute kommen konnte und musste, nach-
dem man einmal angefangen hatte, Todsitinder vor geleisteter
Vollbusse, zunichst auf dem Sterbebette, dann auch vorher
schon, loszusprechen. ,Gott wird wissen, was er mit solchen
tut“, schreibt der romische Klerus iiber die auf dem Todbett
Aufgenommenen (Ep. 30, 8. 556, 12 Hartel). Es lag nahe, Siihne
und Genugtuung im Jenseits erginzen zu lassen.

4. So bleibtnur noch der auch bei protestantischen Theologen )
beliebte Hinweis auf die Sitte der Opfergaben fir Verstorbene,
die den Fegfeuerglauben zur Voraussetzung habe. Man solite
sich aber doch hiiten, aus dieser Gepflogenheit ohne weiteres
auch fir die frithesten Jahrhunderte auf den Glauben an einen
Reinigungsort zu schliessen. Werden doch bei Cyprian Opfer
nicht bloss ,fur“ gewohnliche Verstorbene, sondern auch ,fir“
Mirtyrer dargebracht, deren sofortige Beseligung ausser Zweifel
steht. In Ep. 1, 2 heisst es von einem Verstorbenen, der ent-
gegen den kirchlichen Vorschriften einen Priester zu seinem
Testamentsvollstrecker ernannt hatte: ,non offerretur pro eo
nee sacrificium pro dormitione ejus celebraretur. .. non est quod
pro dormitione eius apud vos flat oblatio aut deprecatio aliquo
nomine eius in ecclesia frequentetur*. In Ep. 39, 3 aber wird

avrod dixarongs 1 ovvteldh, wddw avto dvamddecs, édv d& moo-
@iy sic Ty xipuwoy 100 mveos avie falsly, ovxdrt Bondnos avrg
ovTw xel Tpsic, fwg daudy §v ToUTY TG xéow, v TY gwpxl & Emod-
Eapey movnod meravorowusy §§ 0Ang wijs xwpdics, ive awIdusy V1o
ToU xvpiov, fwe Exousy xaipov ueravoics . usve yep 1o 8eddely Yudg
£x 1o xdauov ovxsty dvvdusdo Sxsl Eopoloyroas Yo 1 weTavosiv Exi.

1) Eine Untersuchung iiber die Bussfrage bei Cyprian unter Beriick-
sichtigung der neuesten Aufstellungen habe ich lingst fertig. Sie konnte
aber bisher nicht verotffentlicht werden.

%) Z. B. R. Seebery, Lehrbuch der Dogmengeschichte, 1% (1908), 553 .
Schwankend Harnack, Lehrbuch der Dogmengeschichte?, 1910, III, 264,
A. 4; Mission? 1906, I, 144 f.



— B =

von den Méartyrern gesagt: sacrificia pro eis semper ut memi-
nistis, otferimus, quotiens martyrum passiones et dies anniver-
saria commemoratione celebramus. Und in Ep. 12, 2: dies eorum,
quibus excedunt, adnotate, ut conmemorationes eorum inter me-
morias martyrum, celebrare possimus ... et celebrentur hic a
nobis oblationes et sacrificia ob conmemorationes eorum, quae
cito vobiscum Domino protegente celebrabimus.

Atzberger (Gesch. d. christl. Eschatologie 1866, 537T) findet
in diesen beiden Stellen die Andeutung, dass das Opfer fir die
Méartyrer keine siihnende Bedeutung habe, sondern nur eine
Gedédchtnisfeier seil). Das mag sein. Ob aber damit ein wesent-
licher Unterschied von den Opfern ,fiir“ Nichtmértyrer aus-
gedriickt sein solle, ist doch sehr zweifelhaft. Man wird viel-
mehr sagen diirfen, dass, wenn das ,pro“ in Ep. 39, 3 bei den
Méartyrern nicht ein Siithnopfer ausdriickt, diese Bedeutung auch
in Ep. 1, 2 bei Nichtmértyrern wenigstens nicht notwendig ist.
Die Opfer ,fir“ einen Verstorbenen waren von Haus aus nur
der Ausdruck der auch iibers Grab hinausreichenden Kkirch-
lichen Gemeinschaft, der ,Gemeinschaft der Heiligen“. Erst
nach und nach, mit dem Aufkommen und der Entwicklung der
Miértyrer- und Heiligenverehrung einerseits, der Minderwertung
des Durchschnittschristen anderseits, und vollends mit der zu-
nehmenden Milderung der Bussstrenge spalteten sich die mit
dem Opfer verkniipften oder richtiger aus dem Opfer entspringen-
den Gedanken: bei den Mirtyrern und Asketen (den ., Heiligen“
im engeren Sinn) wurde es ein Gedichtnisopfer, bei den ge-
wohnlichen Christen und zumal bei den wiederaufgenommenen
Biissern wurde es ein Siithne- und Firbittopfer.

Es ist eine Verwechslung von Ursache und Wirkung, wenn
man die Opfer fir Verstorbene aus dem Fegfeuerglauben er-
klart. Dieser Glaube ist vielmehr aus den Totenopfern hervor-
gegangen und hat aus ihnen Nahrung geschépft. Bei den meisten
derartigen Erscheinungen ging die kirchliche Ubung voran,
dann kam die Uberlegung mit der Aufgabe, den kirchlichen
Brauch zu rechtfertigen und zu erkliren, und die so gewonnene
Anschauung verdichtete sich schliesslich zum Glaubenssatze.
So ging nicht etwa die Kindertaufe aus der Erbsiindenlehre

) Ahnlich J. 2. HKirsckh, Die Lehre von der Gemeinschaft der Heiligen
im christlichen Altertum, 1900, 101 ff.



— 84 —

(im augustinischen Sinne) hervor, sondern diese verdankt der
Kindertaufe Ursprung und Befestigung. Ahnlich verhilt es sich
mit der Messe, der Busse, der Heiligen- und Bilderverehrung,
dem Ablass. Lex orandi lex credendi.

Wie wenig die Abendmahlsfeiern ,fir“ die Verstorbenen
gerade den Fegfeuerglauben voraussetzen, zeigt unwiderleglich
die griechische Kirche, die dieser Sitte ohne Fegfeuerglauben
huldigt und die in ihrem Gottesdienste noch heute der Heiligen
und sogar der Gottesmutter mit vwée gedenkt!). Es wire zu
untersuchen, warum es in der griechischen Kirche trotz Toten-
opfern und trotz Clemens und Origenes zu keinem Fegfeuer-
glauben kam, wihrend die abendlindische Kirche in Gregor I.
einen wahren Doctor purgatorii erhielt, oder richtiger, warum
und durch welche Umstéinde die Totenopfer im Abendlande
zum Fegfeuerglauben fiihrten, wihrend die griechische Kirche
hierin, wie in so vielen andern Punkten, dem Urspriinglichen
treu blieb 2),

5. Ein Vergleich der Eschatologie Cyprians mit der Ter-
tullians zeigt eine Vereinfachung und Einschrinkung. Tertullian
kennt: 1. ein irdisches chiliastisches Reich vor der allgemeinen
Auferstehung, und er bekimpft jede Leugnung und Umdeutung
dieser Vorstellungen; 2. verschiedene Stufen und Orte der
Seligkeit; 3. eine Holle; 4. ein Fegfeuer?®). Bei Cyprian ist
der Chiliasmus bis auf einen undeutlichen und unbedeutenden
Rest (Ad Fort. praef. c. 2. 317, 22, und c. 11. 338, 1) geschwun-
den?*), ein Fegfeuer nicht zu belegen und allem nach ausge-

) Siehe etwa C. Cracau, Die Liturgie des hl. Johannes Chrysostomus,
1890, 105 ff.

%) Ps.- Dionysins erwihnt im ganzen Kap. VII seiner ,kirchlichen
Hierarchie“, worin er die heiligen (Gebrduche bei der Totenbestattung be-
handelt, kein Fegfeuer. Stiglmayr (Ztschr. f. kath. Theol, 1899, 21) glaubt
zwar, dass seine Darstellung einen Reinigungsort voraussetze. s ist aber
doch recht misslich, wenn ein Dogmatiker und Liturgiker, der die Be-
grabnisfeierlichkeiten ausfithrlich behandelt und ausdeutet, vom Reinigungs-
ort nicht ausdriicklich spricht, sondern ihn eben voraussetzt. Die Voraus-
setzung wird hier offenbar von der Gegenwart zuriickgetragen. Gregor von
Nyssa hat allerdings ein Fegfeuer, aber es ist eben die origenistische, zeit-
lich begrenzte Holle. Von einem Fegfeuer im eigentlichen Sinne kann aber
nur die Rede sein neben einer ewigen Holle.

%) Vgl. Harrnack, Dogmengesch.?, 616 A. 1. Ateberger, Gesch. der Escha-
tologie, S. 304 ff.

%) Bei Lactantius, Arnobius, Victorinus, Commodianus ist der Chilias-
mus wieder, wie vorher bei Irenaeus und Tertullian, bewusst und nach-
driicklich vertreten.



— 65 —

schlossen. Iis bleiben nur Himmel und Hoélle. Dagegen kommt
er mit Tertullian (Justin, Irendus) wieder in der Annahme zu-
sammen, dass die Christen, mit Ausnahme der sofort zur An-
schauung Gottes gelangenden Martyrer (und allenfalls der zum
Martyrium Entschlossenen), beim Tode zunéichst in die Unter-
welt (Hades) kommen und erst beim allgemeinen Gericht ihr
Endschicksal erfahren, wie auch dem Teufel und den Diéimonen
das Gericht und die Verweisung an den Strafort erst bevor-
steht.

Zusatz 1. Der Zustand zwischen Tod und Auferstehung
bei Cyprian.

1. Dass Cyprian, wie andere Kirchenschriftsteller vor und
nach ihm, fiir die Seelen der Nichtmértyrer einen bis zur Auf-
erstehung und dem Endgericht dauernden Zwischenzustand an-
nimmt, hétte Atzberger (Gesch. d. christl. Eschatologie, 1896,
534 ff.) nicht bestreiten sollen. Die Betonung, dass die Mir-
tyrer sogleich, im Augenblick des Todes, gekront werden (Ip. 55,
20. 583; Ad Fort. ¢. 13), und dass auch die zum Martyriom
Bereiten, aber zuvor vom natiirlichen Tode Ereilten ihren Lohn
wohl ,ohne Zeitverlust® erhalten werden (Ad Fort. c. 13), dringt
doch zum Schlusse, dass das bel andern nicht ebenso der
Fall ist?).

In Ep. 58, 4 heist es von dem ohne Augenzeugen sterbenden
Miértyrer: ,spectat militem suum Christus ubicunque pugnantem
et persecutionis causa pro nominis sul honore morienti praemium
reddit quod daturum se in resurrectione promisit“, und der
Sinn ist auch hier allem nach der, dass der Lohn, den andere
erst bei der Auferstehung erlangen, dem Mértyrer sofort zuteil
wird. Der Mirtyrer 6ffnet die Augen, die er im Tode schliesst,
sofort wieder, um Gott und Christus zu schauen (Ad Fort. c¢. 13.
347, 9). Er geht hintiber ,ad immortalitatem gloriosae mortis
exitu® (Ep. 12, 2. 503, 20). ,Porro cum mortalem mori necesse
sit, amplectamur occasionem de divina promissione et dignatione
venientem et fungamur exitum mortis cum praemio immortalitatis

nec vercamur occidi quos constet quando occidimur coronari‘
(Ep. 58, 3). |

1y Vgl. Corssen, Neue Jahrb. f. d. kl. Altert., 1917 (39. u. 40. Bd.), 184.
Auch die romischen Bekenner sind in Ep. 81, 3 (559, 10) der ijerzeugung,
dass die Mértyrer das Himmelreich ,ohne jegliche Verzigerung erlangen.

Internat, kivehl, Zeitschrift, Heft 1, 1922, _ 5



— 66 —

Auch die Vorstellung, dass der Teufel und die Déamonen
erst beim kommenden Gericht abgeurteilt werden (Quod idola
¢. 14. 31, 4, und ad Demetr. ¢. 15. 361, 21), passt nur in ein
(resamtbild, das die Entscheidung tliber die Endschicksale tiber-
haupt dem Weltgerichte vorbehélt?).

Es ist das tbliche dogmatische Ausgleichungsverfahren,
wenn Atzberger die betreffenden Stellen so erkléirt, dass Cyprian
mit dem Weltgericht nur die volle und allseitige, auch den
Leib einschliessende und zugleich allen Menschen offenbar
werdende Vergeltung verkniipfe, wahrend die Vergeltung fiir
die Seele allein sofort nach dem Tode beginne. Wenn Cyprian
sagt, dass (nur) die Mértyrer sofort gekrént werden, sofort zur
Anschauung Gottes gelangen, so setzt das eben voraus, dass
den ohne Martyrium hinscheidenden Seelen der Gerechten dies
nicht sofort, sondern erst am Weltende zuteil wird. Anderseits
sind aber Stellen, wo Cyprian eine sofortige Vergeltung nach
dem Tode zu lehren scheint (de mort. 20 und 26), allgemein
und ungenau gehalten und Uberspringen den Zwischenzustand,
was bei der immer gespannter werdenden Enderwartung Cyprians
leicht zu erkldren ist. Sie sind nach den bestimmt lautenden
Stellen zu erkldaren, nicht umgekehrt. Im {ibrigen miisste der
Kirchenvater erst gefunden werden, dessen eschatologische Aus-
sagen einheitlich und widerspruchslos wéren.

1) Ob die Seelen im Zwischenzustand ihr Endschicksal kennen oder
nicht, dariiber spricht sich Cyprian nicht aus, er diirfte aber eher zur Ver-
neinung neigen. Dagegen sagt Novatian de trinit. ¢. 1 (Fausset 6, 1) von der
Unterwelt: ,locus enim est, quo piorum animae impiornmgue ducuntur, futuri
indicii praeimdicia sentientes®. Die Seelen empfangen also dort einen Vor-
geschmack ihres endgiiliigen Loses: das bedeutet fiir die Bosen eine Art
Holle, fiir die Guten eine Art Himmel. Ahnlich schrieb Tertullian de
anima c¢. 58: ,cur enim non putes animam et puniri et foveri in inferis
interim sub exspectatione utriusque iudicii in quadam usurpatione et can-
dida ejus?* Aber gerade seine Ausfithrungen und Widerlegungen zeigen,
dass diese Ansicht damals nichts weniger als allgemein war. Vgl zu unserer
Frage Georg Hoffmann, Der Streit iiber die selige Schau Gottes (1331—1338).
Leipzig, 1917, 152 ff. Auch Papst Johann XXII. nahm in seinen bekannten
Predigten, wie den Beginn der visio beatifica der Auserwihlten, so auch
die Verweisung der Didmonen und der Verdammten in die Hélle erst nach
dem Weltgerichte an. Und in der griechischen Kirche herrscht diese Vor-
stellung bis heute (H. Boeimer, Theol. Litbl,, 1919, 102 £.). — Ich habe oben
auch auf die Schrift Quod idola dii non sint (¢. 14) verwiesen, da ich sie
fiir echt cyprianisch halte. Auch hiertiber habe ich lingst eine eingehende
Untersuchung fertig, die noch nicht zum Drucke kommen konnte.



ws B =

2. Wie wir gesehen haben, stellt Cyprian nicht bloss den
wirklichen Martyrern, sondern auch den Begierdemirtyrern die
sofortige Beseligung in Aussicht. Wem nach ihnen der Himmel
zu sofortigem KEingang offen stehen wird, ist unschwer zu sehen:
dem Quasi-Martyrer oder Martyrer-Ersatz, dem Asketen und
Monchsheiligen. Schon Cyprian spricht de hab. virg. ¢. 21 nach
der hundertfaltigen Frucht der Mirtyrer eine sechzigfiltige
den Jungfrauen zu, und er bittet c. 24 die Jungfrauen: tantum
mementote tunc nostri, cum incipiet in vob's virginitas honorari.
Er sagt zwar nicht, wann das sein werde, gleich beim Tode
oder erst am jiungsten Tage (wirksam wird auch die Firbitte
der Martyrer, die doch sicher schon im Himmel sind, erst beim
Weltgerichte, De laps. ¢. 17. 250, 1). Aber wenn er von den
Jungfrauen rithmt: ,quod futuri sumus, jam vos esse coepistis;
vos resurrectionis gloriam in isto saeculo jam tenetis . .. angelis
Dei estis aequales® (De hab. virg. c. 22), so lag es nahe, auch
ihren Eintritt in den Himmel mit dem Tode zu verbinden. Viel-
leicht meint das Cyprian selber schon, wenn er de mort. 15
schreibt: excedunt ecce in pace tutae cum gloria sua virgines.
Zum mindesten war es ein Wechsel, den die Folgezeit einloste.
Methodius von Olympus, der die Jungfriulichkeit als lebensling-
liches Martyrium feiert (Sympos. VII, 3 ed. Bonwetsch 1917.
74, 8), verspricht den jungfraulichen Seelen, dass ihnen nach
ihrem Abscheiden von der Welt Engel entgegenkommen und
sie In die lieblichen Auen geleiten werden, nach denen sie sich
schon immer gesehnt hitten, und pere ey avaxdnow?) xei vy
evredYer sxdnuiey wiirden sie zuerst, vor den andern, die Sieges-
preise empfangen und mit den Blumen der Unsterblichkeit ge-
schmiickt werden (Sympos. VIII, 2. 83, 9)2).

Erst nach den Asketen und Heiligen wurde auch den ge-
wohnlichen Christen, wenn sie die Taufgnade bewahrt oder

N ,Nach dem Auferstehungsruf“? So L. Fend! in der Koselschen
Bibl. d. Kirchenviter? 1911, 77.

%) Vgl. N. Bonwetsch, Die Theologie des Methodius von Olympus, 1903,
132 f. Uber die Gleichstellung der Askese mit dem Martyrium vgl. noch
Lucius-Anrich, Die Anfinge des Heiligenkults, 194, 396 ff.; Rich. Reitzen-
stein, Zeitschr. f. neutest. Wiss., 1914, 60 ff,, und ,Historia Monachorum und
Historia Lausiaca®, 1916, 106 f. Schon Apok. 7, 14 und 14, 3 haben die
Mértyrer und die Jungfrauen den gleichen Lohn. Vgl. XK. Holl, Neue Jahrb.
f. d. klass. Altert., 1914, 1. Abt. (XXXIII. Bd.), S. 522.



— 68 —

gar nichts mehr abzubiissen haben, der Himmel beim Tode ge-
offnet 1), Bezeichnenderweise spricht aber die kirchliche An-
schauung dafiir, dass das selten der Fall sein werde. Alg eine
Gemeinde der Auserwihlten, die hienieden nur mwagowoior ist,
deren Wandel bercits in den Himmel weist, hatte die Kirche ihren
Flug begonnen — mit dem Gestindnis, dass nur die wenigsten
ihrer Mitglieder gleich beim Tode das Ziel erreichen, sinkt sie
zur Erde herab. Aber um so unentbehrlicher war sie den Men-
schen geworden: sie ist nun eine Hohepriesterin, die Mitleid
hat mit den Schwachheiten des Volkes, da sie selbst alle
Schwachheit an sich erfahren hat.

Zusatz 2. ,,Unsterblichkeit bei Cyprian.

Fur die Auffassung Cyprians von der Unsterblichkeit kommen
hauptsachlich folgende Gedanken in Betracht. Der Teufel ent-
riss den ersten Menschen ,gratiam datae immortalitatis“ (de
zelo et liv. c. 4). Seitdem zieht sich jeder, der ,secundum Adam
carnaliter geboren wird, das ,contagium mortis antiquae“ zu
und muss darum getauft werden (Iip. 64, 5). Der Sohn Gottes
hat ndmlich zeitweilig die Unsterblichkeit abgelegt und ist ein
sterblicher Mensch geworden, um dem Menschen die Tnsterb-
lichkeit wieder zu verschaffen. ,Immortalitate interim posita
fieri se mortalem patitur, ut innocens pro nocentium salute
perimatur* (de bono pat. c. 6). ,Mori sustinuit, ut immortalitatem
mortalibus exhiberet* (de op. et el. c. 1). Die Wirkung zeigt
sich aber erst nach dem Tode des frommen Christen (d. h. beim
Martyrer sofort, bei den andern erst nach dem Gerichte). Hie-
nieden ist die mortalitas, sind alle Leiden und Krankheiten
den Christen mit den andern gemein (de mort. ¢. 8; ad Demetr.

1) Zur Gnadenrangordnung vgl. auch de hab. virg. 21: per hunc viae
limitem martyres pergunt, eunt virgines, iusti quique gradiuntur. Ep.59, 13:
confessores et virgines et iustos quosque. In der ps.-cyprianischen Schrift
De laude mart. c. 26 findet sich folgende Abstufung: martyrium — vir-
ginitas inmaculata — custodita iustitia — bonum fidei. In der vita Cypriani
19, 2 heisst es sogar schon: licet semper deo mancipata devotio dicatis
hominibus pro martyrio deputetur, Cyprianus tamen etiam ad perfectam
coronam Domino consummante profecit. Gehoren aber zu den im Vorder-
satze Gekennzeichneten alle rechtschaffenen Christen (,iusti quique*) oder
ist damit eine besondere devotio, mancipatio, dicatio fiir den Dienst Gottes
gemeint? Vgl auch Harnack zu dieser Stelle, Das Leben Cyprians von
Pontius, 1913, 30.



— B9

c. 21). Dabei aber begleitet den Christen die ,spes immortali-
tatis“ (ad Demetr. ¢. 16). Und mit dem Tode beginnt dann fir
den Christen die Unsterblichkeit. ,Expuncta hac morte ad
immortalitatem venimus® (de mort. c. 3). ,Ad immortalitem sub
ipsa morte transitur“ (ad Demetr. c. 25). Der Eintritt ins Para-
dies erfolgt ,restituta immortalitate (de op. et el. c. 22). EKin
Wechselbegriff von ,immortalitas® ist ,vita aeterna“ (de mort.
c. 22). Bel jener ersten Gebotsiibertretung ging mit der im-
mortalitas auch die ,firmitas corporis® verloren, und es kam
mit dem Tode die ,infirmitas“; gewonnen wird die firmitas erst
wieder ,cum recepta et immortalitas fuerit” (de bono pat. e. 17),
Was aber nicht aus Wasser und Geist wiedergeboren ist —
»ad secundam mortem de hac morte transibit“, ,gehennae ignibus
mancipatur“ (de mort. c. 14).

Der Begriff immortalitas bezeichnet also ,ewiges Leben*,
ein Leben ohne Leiden und Sterben, einen gehobenen Zustand,
der fur Leib und Seele alle Hinfalligkeit und Verginglichkeit
ausschliesst und mit der seligen Anschauung Gottes verbunden
ist oder dazu tithrt., Dieser Zustand war im Paradiese ver-
wirklicht; er war den Stammeltern, nicht von Natur aus, son-
dern durch ein besonderes Gnadengeschenk, zuteil geworden.
Durch die Siinde ging diese Gunadenausstattung verloren, und
seitdem ist jeder Mensch durch seine Abstammung dem Tode
verfallen, und zwar dem ,Tode“ in doppeltem Sinne: dem
nersten Tode“, d. h. der leiblichen Hinfilligkeit und Vergang-
lichkeit, und dem ,zweiten Tode¥, dem ewigen Tode, dem Tode
der Seele, der ewigen Verdammnis. Nun entsagte der Sohn
Gottes fir einige Zeit der ,Unsterblichkeit“, dem Jenseits, der
Ewigkeit, und trat mit einem sterblichen Leibe in diese Zeit-
lichkeit ein, um durch seinen Tod den Tod zu iiberwinden und
-dem Menschen die Unsterblichkeit wieder zu verschaffen. Der
Erldsungsgnade wird der Mensch durch die Taufe teilhaftig.
Uberwunden ist aber damit nicht Leiden und Sterben des Leibes,
nicht der erste Tod, sondern nur der ,zweite Tod%, der Unter-
gang der Seele in ewigem Verderben. Auch der fromme Christ
muss durch Leiden und Tod hindurchgehen, aber danach er-
wartet ihn das ,ewige Leben¥, der selige Zustand des Para-
dieses, das Erhabensein itber allen Schmerz und alle Verging-
lichkeit, die Anschauung Gottes, das Himmelreich. Der Nicht-
christ aber (und der falsche Christ) verfillt auch dem zweiten



— 70 —

Tode, der Holle, womit aber nicht etwa eine vollige Vernichtung,
sondern eine ,ewige Strafe“ gemeint ist (ad Demetr. c. 24).

Die Vorstellungen Cyprians tber Urstand und Endstand
bewegen sich demnach in irendisch-frithkatholischem Nebel,
worin Begriff und Bild durcheinander wogen, Unverginglich-
keit des Leibes und Unsterblichkeit der Seele, Leben in natiir-
lichem und Leben in tibernatirlichem Sinne nicht klar und
scharf unterschieden werden. Dabei entflieht an der Grenze
der Erfahrung auch der Begriff und setzt mit dem Glauben
das Bild ein: auch nach der Erlosung herrscht, wie die Er-
fahrung lehrt, der Tod weiter, und doch ist der ,Tod* {iiber-
wunden, d. h. eben der tibernatiirliche, der bildliche Tod, der
Tod der Seele, der Tod als Glaubensbegriff. Die Nichtgetauften
und die schlechten Christen ,sterben“ nach dem irdischen Tode
noch einmal, sie leben aber trotzdem ewig weiter und miissen
ewig leiden.

In der ps.-cyprianischen Schrift de laude martyrii heisst
es in c, 18 (Hartel 41, 10): etenim tantum si salus daretur aeterna,
pro ipsa perpetuitate vivendi haberemur in gratia; at nunc cum
caelum de iudieii ac ceteris facultatem perenni saeculo largiatur,
quid est in quo spem his omnibus possit humana mediocritas ex-
periri? Hier wird also, wenigstensin Gedanken, unterschieden zwi-
schen ,salus aeterna“ (,perpetuitas vivendi“) und ,caelum* (vgl.
im selben Kapitel nochmals: non tantum salutis daret praemium,
sed et conscendere caelum und c¢. 23: nihil itaque tam magnum
atque venerandum quam quod liberat morte et facit vivere et
dat perpetuo regnare). Diese Unterscheidung liegt auch bei
Cyprian zugrunde, wenn er von einer besonderen ,corona“ der
Martyrer spricht, wenn er ad Fort. praef. c. 4 (319, 10) sagt:
.0 aquae baptismo accipiuntur peccatorum remissa, in san-
guinis corona virtutum“, wenn er de unit. ¢. 19 vomn Gefallenen
im Gegensatz zum Schismatiker schreibt: ,lapsus martyrium
postraodum consecutus potest regni promissa percipéere; ille, si
extra ecclesiam fuerit occisus, ad ecclesiae non potest praemia
pervenire“ (der Gefallene erlangt durch das Martyrium nicht
bloss Verzeihung, sondern das Himmelreich), ebenso wenn es
in Ep. 55, 20 heisst: ,aliud est ad veniam stare, aliud ad gloriam
pervenire ete.“, und de bono pat. ¢. 8: ,si poenitentiam delicti
agant, si admissum facinus agnoscant (nédmlich die gottesmor-



e BT e

derischen Juden), non solum ad indulgentiam criminis, sed ad
praemium regni caelestis admittit”,

Wie uns Augustin (c. duas ep. Pelag. 1, 40, Migne PL. 44,
570) berichtet, unterschieden die Pelagianer zur Stiitze ihrer
Leugnung der Erbsiinde zwischen ,vita aeterna“ und ,regnum
caelorum® und erklirten, die Taufe sei nur zur Erlangung des
Himmelreiches, nicht auch zum ewigen Leben erforderlich.
Diese pelagianische Unterscheidung ist dlteren Ursprungs, wie
so mancher andere . pelagianische* Gedanke.

Miinchen. Huaco KocCH.




79

Neu eingegangen:

Adam, K.: Die geheime Kirchenbusse nach dem hl. Augustin.
Miinchener Studien zur historischen Theologie. Heft 2. Verlag
J. Kosel & F. Pustet. Kempten 1921.

Beitrage zur Erforschung der orthodoxen Kirchen. Herausgegeben
von Prof. Dr. F. Haase und Prof. Dr. A, Hudal. 1. Die serbisch-
orthodoxe Nationalkirche von Dr. A. Hudal. Graz und Leipzig
1922. Verlag von U. Mosers Buchhandlung.

Blass-Debrunner.: Grammatik des neutest. Griechisch. Gottingen 1921.
Vandenhoeck & Rupprecht. 30 «#, geb. 40 A — Rezss, Arthur:
Das Selbstbewusstsein Jesu. Derselbe Verlag. 1921. Geh. 6 «# —
Bousset: Kyrios Christos. 2. umgearb. Aufl. Derselbe Verlag. 1921.
55 M, geb. 67

Dalman, Gustaf, Prof. D.: Orte und Wege Jesu. 2. verb. u. verm.
Aufl. Mit 40 Abbildungen und Plinen. (Beitrige zur Forderung
christl. Theologie. 2. Reihe: Sammlung wissenschaftlicher Mono-
graphien. 1. Band.) Fr. 13, geb. Fr. 15, Giitersloh, C. Bertels-

mani.

Handbuch der englisch-amerikanischen Kultur. Herausgegeben von
W. Dibelius. Religioses und kirchliches Leben in England, ven
O. Baumgarien. Verlag von B. G. Teubner, Leipzig-Berlin, 1922.
Geb. Fr. 5. 20.

Kittel, R.: Geschichte des Volkes Israel. 2. Band: Das Volk in
Kanaan. 4. Aufl. Gotha 1922. Verlag F. A. Perthes. Preis 60

Lebenserinnerungen des hl. Ignatius von Loyola. Nach dem spanisch-
italienischen Urtext tibertragen, eingeleitet und mit Anmerkungen
versehen von Alfred Feder S.]. Mit einem Titelbild. kl. 8°, XII
und 140 Seiten, 1922. Ungeb. 4 12, kartoniert «# 16. 50. Ver-
lag Josef Kosel & Friedrich Pustet, Kommanditgesellschaft, Ver-
lagsabteilung Regensburg.

Moog, G., Dr., Bischof der Altkatholiken des Deutschen Reiches:
Hirtenbrief zur Fastenzeit 1922 « Eines ist not». Bonn, Amtliches
altkatholisches Kirchenblatt.

Mralavog, 4. Z.: Ieidwgog 0 Hnhovaiwene. Ev AJevais 1922.

Pichler, A. C. Ss. R.: Der hl. Alfons von Liguori, ein Charakter-
bild. Geh. /4 36, geb. /4 57. Verlag Josef Kosel & Friedrich
Pustet, Kommanditgesellschaft, Regensburg.

Schreiber, A. W.: Der okumenische Charakter des apostolischen
(Glaubensbekenntnisses im Blick auf die internationalen kirchlichen
Einheitsbestrebungen. Leipzig 1921. Verlag Dorffling & Franke.

Gedruckt bei Stampfli & Cie. in Bern.



	Kirche und Auserwählung beim hl. Cyprian : mit einem Anhang : kennt der hl. Cyprian ein Fegfeuer? Und zwei Zusätzen : 1. der Zustand zwischen Tod und Auferstehung bei Cyprian : 2. "Unsterblichkeit" bei Cyprian

