
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 12 (1922)

Heft: 1

Artikel: Kirche und Auserwählung beim hl. Cyprian : mit einem Anhang : kennt
der hl. Cyprian ein Fegfeuer? Und zwei Zusätzen : 1. der Zustand
zwischen Tod und Auferstehung bei Cyprian : 2. "Unsterblichkeit" bei
Cyprian

Autor: Koch, Hugo

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403965

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403965
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


44

Kirche und Äuserwählung beim hl. Cyprian.

Mit einem Anhang: Kennt der hl. Cyprian ein Fegfeuer? und zwei

Zusätzen: 1. Der Zustand zwischen Tod und Auferstehung bei

Cyprian. 2. „Unsterblichkeit" bei Cyprian.

1. Allgemein bekannt ist die Überzeugung Cyprians, dass

es ausserhalb der Kirche keine Gnadenspendung und Heilsvermittlung,

nicht einmal durch das Martyrium, gebe. „Es kann
Gott nicht zum Vater haben, wer die Kirche nicht zur Mutter
hat", erklärt er De unit. c. 6 (vgl. Ep. 74, 7. 804, 24, Hartel).
„Dem Ketzer kann nicht einmal die Taufe des öffentlichen
Bekenntnisses und des Blutes zum Heile gereichen, weil es ausserhalb

der Kirche kein Heil gibt" (Ep. 73, 21 ; vgl. Ep. 55, 17; De
unit. c. 14). „Mit dem geistlichen Schwerte werden die
Hochmütigen und Widerspenstigen hingerichtet, indem sie aus der
Kirche ausgeschlossen werden. Denn draussen können sie nicht
am Leben bleiben, da es nur ein Haus Gottes gibt und
niemandem das Heil zuteil werden kann als nur in der Kirche"
(Ep. 4, 4). Diese letztgenannte Stelle richtet sich nicht, wie die

andern, gegen Häretiker und Schismatiker, sondern gegen solche,
die wegen Ungehorsams gegenüber bischöflichen Anordnungen
—¦ es handelt sich um Jungfrauen, die anstössigen Umgang
gepflogen hatten — aus der Kirche ausgeschlossen werden.

Die von Origenes aus seinen Lebenserfahrungen heraus
erörterte Möglichkeit einer ungerechten und darum vor Gott
unwirksamen Exkommunikation*) tritt in dieser Form nicht in

') Hom. XIV in Levit. c. 3, Migne PG. 12, 556 A: sicut e contrario
interdum fit, ut aliquis non recto iudicio eorum, qui praesunt ecclesiae, de-

pellatur et foras mittatur, sed si ipse non ante exiit, hoc est si non ita egit,
ut mereretur exire, nihil laeditur in eo, quod non recto iudicio ab hominibus

videtur expulsus, et ita fit, ut interdum ille, qui foras mittitur, intus



_ 45 --

den Gesichtskreis des kirchlich gutgläubigen Bischofs von
Karthago '). Wohl aber kämpft er gegen die nach seiner Anschauung
ungerechte novatianische Verweigerung der Aufnahme reuiger
Abgefallener trotz geleisteter Busse. Aber wie er über das Heil
der so Ausgeschlossenen und über die Stellung der BüsserzurKirche
überhaupt gedacht habe, tritt nicht eindeutig zutage. Wenn er
während der decischen Verfolgung den sterbenden Büssern nur
zögernd und nur bei einem Märtyrerbrief die pax gewährte
(Ep. 18,- 1. 19, 2), so wird nicht anzunehmen sein, dass er den
andern das Heil abgesprochen und damit härter geurteilt hätte
als der Montanist Tertullian, der die Begnadigung Gott anheimstellte

(De pud. 19, 6). Gegen eine solche Annahme spricht
auch die Art und Weise, wie der Kirchenvater, Ep. 55, 28 f.,
der novatianischen Härte und Grausamkeit die göttliche Milde
und Barmherzigkeit gegenüberstellt. Nie wird mit glatten Worten
als unmittelbare Folge der Absolutionsverweigerung die
Verdammung genannt, sondern die Verzweiflung und das Aufgeben
der Bussleistung' (Ep, 55, 6). Was den Sündern mit der pax
entzogen wird, ist die „Medizin", die „Frucht der Busse". Auch
in Ep. 68, wo Cyprian wegen des der novatianischen Strenge
huldigenden Bischofs Marcian von Arles dem römischen Bischof
Stephan Vorwürfe macht, wird zwar die Verweigerung der
Wiederaufnahme als „ein Verschliessen des Trostes und der
Hilfe der göttlichen Milde und väterlichen Sanftmut", als
„Vorenthaltung der Medizin der göttlichen Güte und Barmherzigkeit"

gekennzeichnet (c. 1). Aber auch hier w7erden die Betroffenen

nicht unmittelbar der Hölle zugesprochen, vielmehr wird
die Befürchtung geäussert, sie würden „zum Raube der Wölfe
und zur Beute des Teufels", d. h. der Häretiker und Schisma-

sit, et ille foris, qui intus retineri videtur. Vgl. auch v. Harnack, Der
kirchengeschichtliche Ertrag der exegetischen Arbeiten des Origenes, IL T. (TU.
42. 4), 1919, 129 ff.

') In seinen Selbstverteidigungen, Ep. 59, 5 und 66, 1, erklärt es
Cyprian für sakrilegische Vermessenheit, anzunehmen, „dass einer ohne die
Entscheidung Gottes Priester (Bischof) werde", „dass Unwürdige und
Unzüchtige bestallt würden", „dass nicht von Gott und durch Gott seine
Priester in der Kirche eingesetzt würden". In Ep. 67, 4 aber muss er
zugeben, „dass manchmal Unwürdige bestallt werden nicht nach dem Willen
Gottes, sondern nach menschlicher Vermessenheit, und dass das Gott missfällt,

was nicht aus gesetzmässiger und rechtmässiger Bestallung hervorgeht".



— 46 —

tiker. „Es möge genügen, dass dort viele von unsern Brüdern
in den letztvergangenen Jahren ohne pax aus dem Leben
geschieden sind; man springe wenigstens den übrigen bei, die
noch am Leben sind," heisst es in c. 3 — verloren gegeben
werden diese unglücklichen „Brüder" nicht.

Dass die reuigen Gefallenen eine Mittelstellung zwischen
„draussen" und „drinnen" einnehmen, aber eher zur Kirche
gehören als nicht, zeigt Ep. 65, 5, wo gesagt wird: „Die
Gefallenen, die die Grösse ihres Vergehens erkennen, sollen nicht
ablassen, Gott Abbitte zu leisten, und die katholische Kirche,
die einzig und allein vom Herrn eingesetzt worden ist, nicht
verlassen, sondern unter anhaltenden Genugtuungswerken und
flehenden Bitten an die Barmherzigkeit Gottes bei der Kirche
anklopfen, dass sie dort aufgenommen werden können, wo sie

zuvor gewesen sind, und zu Christus zurückkehren, von dem
sie weggegangen sind" *). Nach Ep. 59, 13 pflegt Gottes Milde die
Verwundeten „in seiner Kirche". Die „von der Kirche ganz
Weggehenden" (ab ecclesia in totum recedentes) sind sicher verloren
(vgl. Ep. 55, 19: in totum perire, 16, 2: magis perire). Anderseits
ist ein gewisses Schillern der cyprianischen Wendungen
zwischen kirchlicher und göttlicher Verzeihung unverkennbar. In

l) Karl Adam (Die kirchliche Sündenvergebung nach dem hl. Augustin,
1917, 111, A. 1) versteht das „derelinquant" mit Recht nicht von einem
äusseren, sondern von einem innern Preisgeben der Kirche (wegen des

folgenden „ut recipi illuc possint, ubi fuerunt"). Aber anderseit zeigt die
Stelle eben doch, dass die Fäden zwischen der Kirche und diesen
reumütigen Gefallenen nicht abgeschnitten sind. Darum folgert Poschmann

(Die Sichtbarkeit der Kirche nach der Lehre des hl. Cyprian, 1908, 56, A. 1)

daraus nicht mit Unrecht, dass die Unterscheidung zwischen exeommuni-
catio minor und exeommunicatio maior schon damals Geltung hatte. Vgl.
auch Ep. 16, 2, wonach selbst „in minoribus peccatis" (d. h. bei Sünden,
die nicht gerade so schwer sind wie Glaubensverleugnung und Götzon-
opfer, aber an sich nicht geringfügig*) das „ius communicationis" verloren
geht, und Ep. 4, 4, wo Ungehorsamen angedroht wird, dass sie „graviore
censura eiciantur nec in ecclesiam postmodum facile reeipiantur", ja unter
Umständon „nunquam a nobis admitti in ecclesia posse", de dom. orat.
c. 18: ne qui in Christo sumus et eucharistiam ejus cottidie ad eibum
salutis aeeipimus, intercedente aliquo graviore delicto, dum abstenti et non
communicantes a coelesti pane prohibemur, a Christi corpore separemur,
ferner Tert. de pud. 14, 16: plenius de ecclesia deberet auferri, 4,5: non
modo limine, verum omni ecclesiae tecto submovemus. Weiter als Cyprian
geht der Verfasser der Schrift ad Novatianum, der schon die Zulassung zur
Busse ein „castris reeipere" nennt (c. 6).



- 47 —

Ep. 55, 29 aber sagt er geradezu: „Weil es in der Unterwelt
kein Bekenntnis gibt und keine Beichte (exomologesis) dort
abgelegt werden kann (Ps. 6, 6), so müssen die, die aus ganzem
Herzen gebüsst und gebeten haben, vorerst in die Kirche
aufgenommen und in ihr dem Herrn aufbewahrt werden, der zu
seiner Kirche kommen und über die, die er dann in ihr drinnen
vorfindet, richten wirdA

Daraus möchte man schliessen, class nur die in die Kirche
aufgenommenen Büsser „für Gott aufgehoben" oder „Gott
vorbehalten" seien, dass nur ihnen die Möglichkeit der Begnadigung

beim Gerichte winke, während die andern verdammt
wrürden. Freilich erscheinen als Gegensatz zu ihnen wieder
nicht etwa die nicht oder noch nicht aufgenommenen Büsser,
sondern die „apostatae et desertores vel adversarii et hostes
et Christi ecclesiam dissipantes". Es bleibt somit eine Unklarheit,

die wohl für Cyprian selbst bestand und die sich darum
nicht klären, aber vielleicht daraus erklären lässt, dass bei
ihm der neue Kirchenbegriff noch nicht ganz durchgedrungen
ist, wie dieser sich ja überhaupt nie rein und voll ausgewirkt
hat, sofern man immer gewisse Hintertürchen offen liess.

2. Ähnlich verhält es sich mit Cyprians Urteil über Häretiker

und Schismatiker. Auf den ersten Blick scheint hier zwar
alles klar zu liegen : der Bischof spricht sie eben der Hölle zu.
Es erheben sich aber sofort wieder Unterfragen, deren
Beantwortung Schwierigkeiten bereitet. Man unterscheidet jetzt in
der römischen Kirche formelle und materielle Ketzer, je nachdem

mala fides oder bona fides vorliege. Macht Cyprian noch

gar keine Unterscheidung? Berücksichtigt er Gewissen und
Überzeugung des einzelnen in keiner Weise? Poschmann (Die
Sichtbarkeit der Kirche nach der Lehre des hl. Cyprian, 1908,
50 ff.) weist darauf hin, class Cyprian es mit neuen Spaltungen,
also mit formellen Häretikern, die ehedem der Kirche angehört

und sich freiwillig von ihr losgesagt hätten, zu tun gehabt
habe. In diesem Hinweis Poschmanns spiegelt sich die auch
jetzt noch auf römischer Seite festgehaltene Anschauung wider,
dass bona fides und unverschuldeter Irrtum nie oder fast nie
einem „Abgefallenen", sondern nur einem ausserhalb der Kirche
Geborenen und Erzogenen zugebilligt werden könne. Anderseits

will es damit nicht stimmen, wenn Poschmann gleich
darauf nachzuweisen sucht, dass Cyprian doch die Schuld-



— 48 —

haftigkeit der einzelnen verschieden gewertet und bei den auf
Novatians Seite getretenen römischen Bekennern guten Glauben

angenommen habe.

Richtig ist, dass Cyprian De unit. c. 23 von den „Führern
des Schismas und Urhebern der Entzweiung" die „durch ihre
Einfalt Gefangengenommenen oder irrtümlich Angeführten oder
durch betrügerische Schlauheit Getäuschten" unterscheidet und
die Bekehrung dieser erhofft, auch wenn jene verstockt bleiben
sollten. Dagegen erklärt er De unit. c. 9 rundweg : „JEs glaube

ja niemand, dass Gute von der Kirche weggehen könnten; den
Waizen nimmt der Wind nicht davon, und einen auf feste
Wurzel gestellten Baum stürzt der Sturm nicht um, leere Spreu
wird vom Wetter fortgefegt, und schwache Bäume werden vom
Wirbelwind geknickt," und das, obwohl er auch Bekenner
darunter weiss (c. 20 ff.). Erst nach der Bückkehr der
römischen Bekenner schwächt er nachträglich sein Urteil ab und

sagt: „Die guten und glorreichen Streiter Christi haben nicht
lange durch fremde Täuschung und Falschheit ausserhalb der
Kirche festgehalten werden können" (Ep. 51, 2). Die Tatsachen
hatten seine dogmatische Vorstellung widerlegt, und er trug
dem Rechnung. So hofft er auch auf die Rückkehr der von
Novatus Verführten und zieht sich im übrigen — ein Augustin
vor dem grossen Bischof von Hippo — auf das Geheimnis der
göttlichen Gnadenwahl zurück: „Niemand kann verloren gehen,
als wer verloren gehen muss (Mt. 15, 13); wer nicht in den
Geboten und Lehren Gottes des Vaters eingepflanzt ist, nur
der kann von der Kirche weggehen, nur der kann nach der
Trennung von den Bischöfen trotzig bei Schismatikern und
Häretikern bleiben" (Ep. 52, 4). Zeichen und Wirkung der bona
fides ist gerade die Rückkehr zur Kirche, während im
eigensinnigen „Draussenbleiben" sich mala fides kundgibt, Ep. 45, 3:

Ulis solis foris remanentibus, qui obstinatione sua vel furore
supersederunt et ad nos redire noluerunt, Ep. 59, 8 : illos solos
in poenis remansuros, qui noluerint consilii nostri salubritate
sanari. Nur solche bleiben draussen, die man ausschliessen

musste, selbst wenn sie drinnen wären (Ep. 66, 8 : soli illi foris
remanserint, qui, et si intus essent, eiciendi fuerant, vgl.
Ep. 59, 16) A

') In ad Novat. e. 2 sind die „temerarii schismatum duces et dissen-
sionis auctores" die Spreu des Evangeliums. Und der von Noah entlassene



— 49 —

Demnach gehen doch auch die Verführten, die den Weg
zur Kirche nicht mehr zurückfinden, eben verloren, wie
überhaupt „de ecclesia perire" ein „perire" schlechtweg bedeutet
(vgl. Ep. 54, 3. 623, 10; Ep. 55, 19. 631, 1; Ep. 59, 7. 675, 5

u. a.). Ebenso sagt er in Ep. 72, 2 von schismatischen Klerikern

und den von ihnen Verführten : „Wenn sie auch selber
später zur Kirche zurückkehren, so können sie doch die nicht
mit sich zurückbringen und in den alten Stand setzen, die von
ihnen verführt wurden und die draussen vom Tode überrascht
ausserhalb der Kirche ohne Gemeinschaft und Kirchenfrieden
verloren gegangen sind, deren Seelen am Gerichtstage aus den
Händen derer gefordert werden, die Urheber und Anführer des
Verderbens waren." Man sieht also, dass Cyprians aus den
Erfahrungen geschöpfte Unterscheidung seine starre Theorie doch
nicht zu sprengen vermochte.

Was Poschmann noch als Beweis dafür vorbringt, dass

„Cyprian einmal wenigstens der Möglichkeit Ausdruck gibt,
dass Gott das Heil auch solchen verleihen könne, welche streng
rechtlich der Kirche nicht angehören", ist nicht beweiskräftig
genug. Auf die Frage nach dem Lose derer, die früher ohne
nochmalige Taufe von der Häresie in die Kirche aufgenommen
worden seien, gibt er nämlich die Antwort: „Gott ist imstande,
nach seiner Barmherzigkeit Nachsicht zu üben und die, die
nach ihrer einfachen Aufnahme in die Kirche in der Kirche
heimgegangen sind, der Gnaden seiner Kirche nicht verlustig
gehen zu lassen*' (Ep. 73, 23). Aber diese gehören ihrem Willen
und ihrer Gesinnung, wie auch ihrer äussern Stellung nach
eben zur Kirche, und das ist es, was ihnen in den Augen
Cyprians trotz des defectus sacramenti Gnade verschafft, wie er
ja überhaupt während des ganzen Ketzertaufstreits mehr um
Anerkennung als um unbedingte Durchführung der Taufwiederholung

kämpfte, die besagte „Indulgenz" Gottes also auch für
die Gegenwart tatsächlich in Anspruch nahmx).

und nicht mehr zurückgekehrte ßabe ist ein Bild der „apostatarmi! futu-
rorum et ad ecclesiam se amplius non vertentium". Von den „diesem Vogel,
d. h. dem unreinen Geiste Ähnlichen" heisst es sogar: ad ecclesiam amplius
reverti non poterunt; qui et si voluerint, Dominus prohibebit, nach
Num. 5, 2.

') Es ist das spätere „supplet ecclesia" bei einem Sakramentsdefekt,
was Cyprian hier geltend macht, nur dass er bezeichnenderweise die
Ergänzung nicht der Kirche, sondern Gott selber zuschreibt. Auch in Ep. 63,17

Internat, kirchl. Zeitschrift Hoft 1, 1922. 4



- 50 —

3. Über einen Punkt ist sich Cyprian völlig klar und spricht
er sich deutlich genug aus: Die kirchliche Gemeinschaft bietet
keine unbedingte Sicherheit für die ewige Seligkeit. Es gibt nur
eine Klasse von Christen, deren Seligkeit völlig gesichert ist,
die Märtyrer, wenn sie als Mitglieder der Kirche den Tod
erleiden (De unit. c. 14; Ep. 55, 17). Sie haben alle Sünden durch
das Martyrium getilgt, sie gelangen zur Herrlichkeit und zwar
werden sie sofort gekrönt (Ep. 55, 20), im Augenblick des Todes
(Ad Fortunat. c. 13; 346, 13 und 347, 9; Ep. 58, 3. 659, 12). Das
Martyrium ist die höhere, mächtigere, kostbarere Taufe, die den
Sterbenden sofort mit Gott vereint (Ad Fort, praef. c. 4). Die
Märtyrer sind „bezüglich des Gerichtstags sicher" (Ep. 76, 7.

833, 2), sie unterstehen nicht dem Gerichte, sondern werden
dem Richter zur Seite stehen (Ad Fort. c. 13. 346, 21), mit
Christus richten und herrschen (Ep. 6, 2. 481, 21; Ep. 15, 3.

515, ll)1).
Auch wo die Bereitschaft zum Martyrium vorhanden ist,

der natürliche Tod aber ihm zuvorkommt, tritt der Lohn „ohne
Zeitverlust" ein, ad Fortunat. c. 13 (347, 15) : vel si arcessitio
ante praevenerit, sine praemio non erit fides, quae erat ad

martyrium praeparata: sine damno temporis merces Deo iudice
redditur: in persecutione militia, in pace conscientia coronatur,
De mortal, c. 17: qui perspicit apud se paratam fuisse virtutem,
reddit pro virtute mercedem in Dei servis, apud quos
confessio cogitatur et martyrium mente concipitur, animus ad
bonum deditus Deo iudice coronatur ; aliud est martyrio animum
deesse, aliud animo defuisse martyrium. Cyprian kennt also

heisst es bezüglich der Eucharistiefeier mit Wasser statt mit Wein und
Wasser: „Wenn einer von unsern Vorfahren aus Unwissenheit oder Einfalt
nicht das beobachtet und festgehalten hat, was der Herr uns durch
Beispiel und Lehre zu tun angewiesen hat, so kann seiner Einfalt von Gottes
Nachsicht Verzeihung gewährt werden, bei uns aber wird das nicht der
Fall sein können usw." In solchem Kasus würde eine heutige römische
Entscheidung todsicher lauten: die betreffenden Messen seien „ungültig"
und mussten womöglich nachgeholt werden. Vgl. auch de rebapt. c. 10:
ut aut suppleatur a nobis aut Domino supplendum reservetur: die von
einem Nichtbischof gespendete Taufe muss entweder von einem Bischof
durch die Handauflegung) vervollständigt werden, oder ihre Ergänzung
bleibt Gott überlassen.

l) Über die Märtyrer als Mitrichter und Anwälte vgl. P. Dörfler, Die
Anfänge der Heiligenverehrung nach den römischen Inschriften und
Bildwerken, 1913, 159 ff.



— oleine

Art Bereitschaftsbluttaufe oder Begierdebluttaufe, die wie
die wirkliche Bluttaufe sofortige Belohnung und Krönung nach
dem Tode herbeiführtJ).

Bei allen andern bleibt das Los unsicher und unentschieden
bis zum Gericht am jüngsten Tage. „Fides ipsa et nativitas
salutaris non accepta sed custodita vivificat, nec statim con-
secutio, sed consummatio hominem Deo servat" (Ep. 13, 2; vgl.
ad Demetr. c. 22. 367, 9). Taufe und Abendmahl genügen nicht,
es muss ein Fortschritt in guten Werken hinzukommen (Test. III,
26). Nach dem Worte des Herrn wird, „wer in seiner Kirche
gewirkt hat", zum Reiche zugelassen — cum iudicii dies venerit
(De op. et eleem. c. 9. 381, 11). Gott wird es am Lohne nicht
fehlen lassen: „in pace vincentibus coronam candidam pro
operibus dabit, in persecutione purpuream pro passione gemina-
bit", bei den Märtyrern am „dies persecutionis", bei den andern
am „dies redditionis" (De op. et eleem. c. 26. 394, 26). Der Herr

') Wirksam wird aber diese Begierdebluttaufe nur zur Zeit oder beim
Drohen einer Verfolgung (Ep. 10, 5. 12, 1 ; de mortai, e. 17). Ad Fort. c. 1

(345, 9) schreibt Cyprian: nec solos animadversos et interfectos divinae
pollicitationis manent praemia, sed etiam si passio fidelibus desit, fides
tamen integra atque invicta perstiterit et contemptis ac relictis suis omnibus

Christum se sequi christianus ostenderit, ipse quoque a Christo inter
martyras honoratur, pollicente ipso et dicente Luk. 18, 29 f. Es ist ein
Irrtum, wenn Ernst (Hist. Jahrb. 1913, 344 A 5) meint, Cyprian spreche hier
vom Verlassen der irdischen Güter, wie es das christliche Leben auch
ausser den Tagen der Verfolgung mit sich bringe. Das c. 12 handelt, wie die

ganze Schrift ad Fort., vom Verhalten zur Zeit der Verfolgung und nach
Anführung von Luk. 18, 29 f. und Apok. 20, 4 wird derselbe Gedanke nochmals

ausgesprochen und zwar so : Vivere omnes dicit et regnare cum Christo,
non tantum qui occisi fuerint, sed quique in fidei suae firmitate et Dei
timore perstantes imaginem bestiae non adoraverint neque ad funesta ejus
et sacrilega edicta consenserint. Cyprian hat also die Flucht und das
Verlassen des Eigentums bei einer Verfolgung im Auge, wie in Ep. 13, 5:
saeculo renuntiaveramus cum baptizati sumus, sed nunc vero renuntiamus
saeculo, quando temptati et probati a Deo nostra omnia relinquentos Dominum
secuti sumus et fide ac timore ejus stamus ac vivimus, in Ep. 57, 4 : qui omnia
sua dereliquit et contempta domo et parentibus aut liberis sequi Dominum
suum maluit, und de lapsis, wo er in c. 10 dafür auf die Lehre und das Beispiel
Jesu verweist und in c. 11 f. klagt, dass die Liebe zum Besitztum viele
zurückgehalten und so schliesslich zum Abfall gebracht habe. Auch de
mort. (e. 17) ist in einer verfolgungsschwangern Zeit geschrieben, die den
Gedanken an das Martyrium nahelegte. Die „coronae candidae", die durch
gute Werke in Friedenszeiten erworben werden, sind von den „coronae
purpureae" des Martyriums unterschieden (Ep. 10, 5; De op. et eleem. 26).



— 52 —

wird am jüngsten Tage über die richten, die „er in der Kirche
vorfindet" (Ep. 55, 29. 647, 16), über den „populus Christi"
(De laps. c. 17. 250, 2), die „plebs Christi" (De op. et eleem. c. 22.

390, 5). Das Urteil kann also auch bei Mitgliedern der Kirche
verdammend ausfallen1).

Vollends unsicher bleibt die Lage der in die Kirche
wiederaufgenommenen Büsser. Wird die pax vor geleisteter Busse

erteilt, so gereicht sie überhaupt nicht zum Heile, sondern zum
Verderben (De laps. c. 14 ff. ; Ep. 34, 43 u. a.). Aber auch wo
vorsichtiger zu Werke gegangen wird, bleibt doch immer eine
gewisse Unsicherheit zurück. In Ep. 55, 18 sagt Cyprian
bezüglich der Wiederaufnahme auf dem Sterbebett nach längerer
Busse: „Wir wrollen dabei dem Herrn, dem künftigen Richter
nicht vorgreifen (neque enim praeiudicamus Domino iudicaturo),
dass er, wenn er die Busse des Sünders für voll und richtig
erfindet, dann bestätige, was von uns hienieden beschlossen
wurde. Sollte uns aber einer durch erheuchelte Busse genarrt
haben, so möge Gott, der seiner nicht spotten lässt und in
das Herz des Menschen blickt, darüber richten, was wir weniger
durchschaut haben, und das Urteil der Knechte möge der
Herr verbessern". Selbst die, „die aus vollem Herzen Busse

geleistet haben", sind damit für das künftige Gericht, das über
die Mitglieder der Kirche ergehen wird, noch nicht gesichert:
„in ecclesiam debent interim suscipi et in ipsa Domino reservari,
qui ad ecclesiam suam venturus de Ulis utique, quos in ea
intus invenerit, iudicabit" (Ep. 55, 29). Es ist das spätere
„sacramenta daraus, securitatem non daraus"2).

') De op. et eleem. c. 22 steht allerdings die „plebs Christi" dem
„diabolus cum servis suis id est cum populo perditionis ac mortis" gegenüber.
Daraus folgt aber nur, dass den sicher dem Untergang verfallenen Teufelsdienern

(Heiden und Abtrünnigen) gegenüber das „Volk Christi" im
allgemeinen das Volk der Auserwählung ist, nicht auch, dass jeder einzelne
wirklich zur Seligkeit gelangt. Ebenso ist es zu bewerten, wenn ad Demetr.
c. 24 geschildert wird, wie die Gläubigen in den Himmel, die Ung-läubigen
in die Hölle eingehen.

2) Das „Deo reservare" oder „Deo servare" bedeutet also : nicht
von vornherein zum Untergang verurteilen (durch Ausschluss aus
der Kirche), sondern dem Gerichte Gottes überlassen. Es besagt, dass

nur die Zugehörigkeit zur Kirche das Heil ermöglicht, dass aber
anderseits diese Zugehörigkeit zur Kirche nur die Möglichkeit oder
höchstens die Wahrscheinlichkeit, aber nicht die Sicherheit des Heils
gewährt. Es ist ausser Ep. 55, 29 noch öfters gebraucht. Testini. Ill,



— 53 —

Cyprian sagt auch ausdrücklich, dass sich in der Kirche
Gute und Böse, Waizen und Spreu, gute Frucht und Unkraut,
Gefässe zur Ehre und Gefässe zur Unehre beisammenfänden
und die völlige Ausscheidung erst beim allgemeinen Gerichte

57: fidelem emendari et reservari, Ep. 11, 5: ad hoc emendat ut servet,
13, 2: fides ipsa et nativitas salutaris non accepta sed custodita vivificat
nec statini consecutio sed consummatio hominem Deo servat, de unit. c. 6:

haec (sc. ecclesia) nos Deo servat, haec filios regno adsignat, Ep. 55, 19 :

hunc curatum Deo iudici reservamus, c. 22 : punientis (sc. Dei) ut corrigat
et, cum correxerit, reservantis, ad Demetr. c. 22: quod ad passionerà et

sanguinem Christi pertineat hoc signum (das Kreuz) et ille salvus atque
incolumis reservetur, quisque in hoc signo invenitur, de op. et el. c. 1 : ut
homini, qui redemptus est, reservando plenius consulatur, de bono pat. c. 20 :

patientia est, quae nos Deo et commendat et servat. Wenn die Stellen
teilweise die Sicherheit des Heiles auszusprechen scheinen, so kommt das

wohl von einem gewissen Schwanken der Auffassung bzw. einer
Nachwirkung des alten, Kirche und Auserwählung gleichsetzenden Kirchen-
begriffs (vgl. Jud. 1, 1 : xoïç sv &sr» naxgl rjyanrjfu'voiç xal Irjaov Xgiaxifj
xsxrjgrj/isvoig xXrjxoTg). Aber die Betreffenden müssen eben doch vorher —
und das ist das Entscheidende — vor dem Gerichte Gottes stehen: erst
beim Gericht wird sich zeigen, ob Glaube und Taufgnade (Taufsiegel)
bewahrt worden ist. Die in Test. III, 57 angeführten Stellen aber sprechen
von der Züchtigung und dann von der Barmherzigkeit Gottes. Ahnlich
steht es de laps. 3: secundus ad gloriam gradus est cauta secessione süb-
tractum iam Deo reservari. Vgl. noch im Briefe des Kornelius Ep. 49, 2 : ceteris

omnia ante gesta remisimus Deo omnipotenti, in cuius potestate sunt
omnia, reservata. Und im Schreiben der zurückgekehrten Bekenner Ep. 53:
omnibus rebus praetermissis et iudicio Dei servatis. „De venia Deo
reservamus" sagt Tertullian (de pud. 19, 6) bezüglich der Kapitalsünden. Adv.
Jud. c. 19 (II, 137) hèisst es von Isaak: cum ugno reservatus est. Bei Min.
Fei. Oct. 34, 10 steht das „sed Deo elementorum custodi reservatur" im
Gegensatz zu „perire et Deo", aber in physischem Sinn. Vgl. noch de
mont. Sina et Sion c. 15 (Hartel 118, 16): hic custos est puer filius domini-
cus, qui vineam suam sibi a patre commendatam salvandam tenet et reser-
vandam. — Man könnte auch an Ep. 57, 1 denken: „quando permiserit
ipse (Dominus) et legem dederit, ut ligata in terris et in coelis ligata essent,
solvi autem possent illic, quae hic prius in ecclesia solverentur" und daraus
schliessen, dass die kirchliche „Lösung" bloss die Möglichkeit, nicht die
Gewissheit der jenseitigen Lösung schaffe, während die kirchliche „Bindung"
auch für den Himmel entscheidend sei (vgl. hierzu Poschmann in der Ztschr.
f. kath. Theol. 1913, 255 f. im Gegensatz zu seiner frühern Ansicht, Die
Sichtbarkeit der Kirche, 1908, 162 ff.). Da aber posse von Cyprian nicht selten
lediglich zur Abwechslung statt des einfachen Zeitworts gebraucht wird,
so ist darauf wohl kein Gewicht zu legen, jedenfalls kein Beweis zu bauen.
Immerhin ist an Stellen zu erinnern wie Ep. 6, 3 : se pro fide sua scirent posse
etiam de praesenti supplicio liberari, 58, 5: credebat se illi secundum fidem



— 54 —

stattfinden könne. Er erklärt es als Anmassung und Eingriff in
Gottes Rechte, diese Ausscheidung jetzt schon durchführen zu
wollen (Ep. 54, 3. 55, 25). Bei Schismen allerdings scheiden
sich die Geister schon vor dem Gerichtstag (De unit. c. 10).
Wer sich von der Kirche trennt und draussen bleibt, ist eben
kein Guter. Wohl aber können Böse drinnen bleiben, die eigentlich

hinausgehörten (De unit. c. 9. Ep. 52, 4. 59, 16. 66, 8)1).
4. In diesen Gedanken kreuzen sich zwei Kirchenbegriffe.

Kein Guter kann der Kirche ferne bleiben, weil eben ausserhalb

der Kirche kein Heil ist —¦ der neue Kirchenbegriff. Die
Bösen aber, die in der Kirche bleiben, gehören streng genommen
hinaus. Hier ist noch, wie bei einem Palimpsest, die erste Schrift
zu lesen, schimmert noch der ehemalige Kirchenbegriff als ver-
blasster Hochgedanke hindurch : die Kirche eigentlich eine
Gemeinde der Geretteten (Act. 2, 47; I. Cor. 1, 18), der zum ewigen
Leben Vorausbestimmten (Act. 13, 48), der Berufenen und
Auserwählten (I. Clem., Eingang. 2, 4. 26, 1. 29, 1. 30, 1. 58, 2. 59, 2.

65, 2), der Reinen und Heiligen (häufig). Darum müssen die
kirchlichen Vorsteher darauf hinarbeiten, dass „jeder der Brüder

dem geistlichen Schwert und dem kommenden Gerichtstag
entgehen könne" (Ep. 4, 3). Darum müssen offenkundige schwere
Sünder oder die sich als solche bekannt haben, zunächst
ausgeschlossen und zur Busse verwiesen werden, wobei ihre Stellung

zur Kirche während dieses Zwischenzustandes unklar
bleibt. Darum müssen Hartnäckige und Widerspenstige ganz
ausgeschieden werden (Ep. 4, 4).

posse evadere, sed addiderunt „et si non" (Dan. 3, 16 ff.), ut sciret rex,
illos propter Deum quem colebant et mori posse, 16, 2 : ut magis pereant
et qui erigere se possunt plus cadant, 73, 7 : foris autem nec ligari aliquid
posse nec solvi, ubi non sit, qui aut ligare possit aut solvere, 52, 4: quos
quidem regredì posse confidimus, 55, 29: pacem posse concedi. Ausserdem
gibt es noch Stellen, wo es zweifelhaft ist, ob posse bloss ausschmückende
Bedeutung habe oder voll zu nehmen sei, wie Ep. 18, 1 (524, 2). 33, 2 (567,16).
56, 2 (649, 10) ; De laps. c. 13 (246, 20). c. 28 (258, 13). c. 36 (263, 15).

') Harnack (Lehrbuch der Dogmengeschichte4, 1909, I, 447) schreibt,
es sei bei Cyprian nur die Konseqiienz seiner Anschauung, aber von ihm
niemals offen ausgesprochen, dass sich die katholische Kirche, obwohl sie
die „una colomba" sei, in Wahrheit nicht decke mit der Zahl der Erwählten,
während das Origenes vor ihm deutlich erkannt und freimütig gesagt habe.
Die oben angeführten Stellen enthalten aber die vermisste offene
Aussprache und zeigen, dass die besagte Anschauung bei Cyprian nicht eine
blosse Folgerung aus seinen Gedanken ist.



— 55 —

Es ist weiterhin ein Nachhall des ursprünglichen
Hochgesangs, wenn gesagt wird, dass man mit der pax den „Geist
des Vaters" zurückerhalte (Ep. 57, 4. 653, 24), wenn die kirchliche
pax ein „spei salutaris subsidium" (Ep. 57, 1. 651, 1), ja ein
„pignus vitae" (Ep. 55, 13. 632, 22) genannt wird. „Ein welkes
Wort, das einst wie Rosen roch." Oder vielleicht werden auch
diese Wendungen richtiger mehr im Sinne des „extra ecclesiam
nulla salus" denn als wirkliche Bürgschaften für den einzelnen
genommen. Die Kirche ist die „regnatura" (De unit. c. 14.

222, 9), und nur die kirchliche Gemeinschaft ermöglicht die
Teilnahme an diesem regnum. Aber ein gewisses Schwanken
und auch eine gewisse Entwicklung und Wandlung offenbart
sich doch in diesen wechselnden Wendungen. So empfahl
Cyprian während der decischen Verfolgung anfangs den
Gefallenen das Martyrium (ohne kirchliche pax) als bestes und
sicherstes Mittel zum Heile (Ep. 19, 2. 526, 13; vgl. Ep. 55, 4.

625, 25). Später aber (Ep. 57, 4) erklärte er ein Martyrium ohne
kirchliche Stärkung durch die Eucharistie, ohne Wiederempfang
des Geistes des Vaters mit der kirchlichen pax, für ein Ding
der Unmöglichkeit. Die Heilsnotwendigkeit der Kirche erhielt
jetzt die stärkste Betonung, aber nicht mehr im Sinne einer
conditio qua, sondern im Sinne einer conditio sine qua non.

Schon Kaliist hatte das Gleichnis vom Unkraut unter dem
Waizen auf die Kirche angewandt und die Kirche mit der Arche
Noahs verglichen, die neben den reinen Tieren auch unreine
in sich geborgen habe (Hippol. Philos. IX, 12,5). Er hatte damit
auch in Afrika Schule gemacht. Auch Cyprian bewegt sich, wie
wir sehen, in diesen Gedanken. Aber in einem Punkte
vermochte er Kaliist nicht zu folgen. Während dieser nach Hippolyts

Bericht seine Lehre samt der Nutzanwendung auch auf
den Klerus, selbst auf den Episkopat ausdehnte, ist es für
Cyprian ausgemacht, dass das Priestertum sittliche Reinheit
zur Voraussetzung habe und die Gültigkeit priesterlicher
Handlungen wie von der Zugehörigkeit zur Kirche, so auch von der
persönlichen Würdigkeit des Spenders abhänge (vgl. H. Koch,
Cyprian und der römische Primat, 1910, 86 f.). Auch das ist
eine Nachwirkung des ursprünglichen geistlich hochstrebenden
Kirchenbegriffs : was anfänglich von der ganzen Kirche gegolten
hatte, ist hier eingeschränkt auf das Priestertum, den
grundlegenden Bestandteil der Kirche (Ep. 33, 1. 566, 11). Der ur-



— 56 —

christliche Pneumatìsmus und Idealismus war aus der breiten
Festung in die Burg gedrängt. Aber auch hier konnte er sich
nicht mehr lange halten, da die führende römische Kirche
bereits die Brücke herabgelassen hatte, auf der die „Welt" und
das „Recht" stürmend eindrangen und den „Geist" niederwarfen.
Zwar stimmte noch Kornelius mit Cyprian in dem Grundsatze,
dass ein gefallener Kleriker sein Amt verliere, überein (Ep. 67,6.
741, 8; Ep. 55, 10 f.); ob er aber den Amtsverlust wie Cyprian
als innere dogmatische Notwendigkeit oder nur als äussere
disziplinare Folge betrachtete, ist nicht mehr zu erkennen.

5. In dem Vorwurf, der zwischen Katholiken und Nova-
tianern hinüber- und herüberging, sehen wir ebenfalls noch den
Zusammenstoss und die Verquickung zweier Kirchenbegriffe,
des alten und des neuen1). Man warf sich nämlich gegenseitig
Anmassung göttlicher Rechte und eine Vorentscheidung für das

göttliche Gericht vor. Dabei beurteilte jede Partei die Haltung
der Gegenpartei nicht von deren, sondern vom eigenen Standpunkt

aus. Den Katholiken erschien die novatianische
Absolutionsverweigerung als eine Vorwegnahme des göttlichen
Gerichtes, als ein frevelhafter Versuch, Gute und Böse schon

jetzt zu scheiden (Ep. 54, 3. 55, 25), weil für sie selber die
kirchliche pax die unumgängliche Voraussetzung für das Heil
war, die Verweigerung der pax also zu Ungunsten der
Ausgeschlossenen entschied, während die Novatianer über diese nicht
richten und gerade das Urteil Gott anheimstellen wollten.
Umgekehrt erblickten die Novatianer in der kirchlichen
Wiederaufnahme eine Bindung* Gottes zugunsten des Aufgenommenen
(Ep. 55, 18), weil ihnen selber die Kirche noch die conditio qua
für das Heil, die Gemeinde der Reinen und Auserwählten war,
während die Katholiken eben durch die Wiederaufnahme nicht
vorgreifen, sondern das Urteil Gott überlassen wollten. Dass

man mit dieser Beurteilung der gegnerischen Haltung am Massstabe

des eigenen Kirchenbegriffs aneinander vorbeiredete, ist
klar. Bezeichnenderweise wrar es jedesmal ein „Gegenpapst"
(Hippolyt, Novatian), der für den schwindenden alten Kirchenbegriff

eintrat, jedesmal ein „rechtmässiger Papst" (Kailist,
Kornelius), der dem neuen huldigte und das Hochziel der rauhen
Wirklichkeit opferte.

') Vgl. Harnack in der prot. E. E8, 14, 236, 12 f., und 237, 40 ff.



— 57 —

Anhang: Kennt der hl. Cyprian ein Fegfener?
1. Im Gegensatz zu seiner früheren Darstellung (Die

Sichtbarkeit der Kirche nach der Lehre des hl. Cyprian, 1908, S. 60),
wonach die Kirche bei Cyprian Gute und Böse, Auserwählte
und Verdammte umschliesst, äussert Bernhard Poschmann in
der „Ztschr. f. kath. Theol.", 1913, S. 258, die Meinung, dass
nach Cyprian den Mitgliedern der Kirche im schlimmsten Falle
nur das Fegfeuer, nicht die Hölle, bevorstehen könne.

Nun spricht allerdings Origenes einmal auch sittenlosen
Christen — wenn auch mit einer „nota infamiae" — das Heil
zu, weil sie doch Gläubige seien1). Bei ihm hängt diese
Anschauung wohl mit seinen allgemeinen Endvorstellungen,
namentlich mit seiner Annahme einer nur zeitlichen Höllenstrafe
zusammen. Auch Ambrosius und Hieronymus glauben, dass

nur die Ungläubigen der Hölle verfallen seien, nicht auch
Christen, selbst wenn sie schwer sündigten und „peccatores et
iniqui" seien2). Bei Cyprian aber ist diese Vorstellung nicht
zu belegen, wohl aber deutlich das Gegenteil. In Ep. 55, 29 ist
als Zeitpunkt des göttlichen Urteils über die Mitglieder der
Kirche der allgemeine Gerichtstag angegeben : wer aber beim
Weltgericht verurteilt wird, hat offenbar nicht im Fegfeuer,
sondern in der Hölle zu büssen. Eine Verbindung des nvg
xalidgaiov mit dem Endgericht ist wieder origenistisch3), aber
nicht cyprianisch. Zudem sagt Cyprian in Ep. 54,3 und Ep. 55,25
ausdrücklich, dass beim Gerichte das Unkraut vom Waizen
endgültig getrennt, die irdenen Gefässe zerschlagen und die

1) Hom. X, 1, in Jesum Nave (Migne PG. 12, 880). Vgl. Harnack, Mission

und Ausbreitung des Christentums in den ersten drei Jahrhunderten
1906, I, 260, A. 1. Und neuestens in der Schrift: Der kirchengeschichtliche
Ertrag der exegetischen Arbeiten des Origenes, I. T. (TU 42, 3), 1918, 64 f.
Die von Harnack (am erstgenannten Orte) ebenfalls angeführte Stelle Hom.
XXI, 1 f., in Jesum Nave (M. 12, 928 ff) spricht nur von der Unmöglichkeit,

alle Bösen aus der Kirche auszustossen, ohne über ihr jenseitiges Los
etwas auszusagen. Immerhin heisst es zum Schluss, dass sich im
himmlischen Jerusalem nichts Unreines vorfinde.

2) Joh. Ev. Niederhuber, Die Eschatologie des hl. Ambrosius, 1907, 120
und 248, und A. Nagle in der „Theol. Eevue", 1909, 310 f. C. Bauschen,
Grundriss der Patrologie3, 1910, 158 und 166. 6. und 7. Aufl., besorgt von
F. Wittig, 1921, 219 und 229.

s) 0. Anrieh, Clemens und Origenes als Begründer der Lehre vom
Fegfeuer („Theol. Abhandl.", Festgabe für H. J. Holtzmann, 1902, 97—120),
S. 109 ff. Harnack, Lehrbuch der Dogmengeschichte4, I, 694, A. 4.



— 58 —

hölzernen verbrannt würden, was nur in der Hölle geschehen
kann.

2. Die Stelle, die Poschmann hauptsächlich zur Annahme
verleitete, dass Mitgliedern der Kirche im schlimmsten Falle
nur Fegfeuerstrafen drohten, ist dieselbe, die meistens für die
Bezeugung des Fegfeuers bei Cyprian überhaupt angeführt wird,
Ep. 55, 20x). Bei näherem Zusehen aber zeigt sich, dass sie

gar nicht vom Fegfeuer verstanden werden darf. Cyprian
begegnet hier nämlich dem Einwand, dass die Wiederaufnahme
der Gefallenen verderblich auf die Kirche wirken und die
Kraft zum Martyrium schwächen könnte. Das brauche,
antwortet er, nicht befürchtet zu werden. Es werde ja auch den
Ehebrechern Busse eingeräumt und die pax gewährt, und doch
blühe die Jungfräulichkeit und Enthaltsamkeit in der Kirche
weiter.

„Etwas anderes ist es, die Verzeihung zu erwarten, etwas
anderes, zur Glorie zu gelangen ; etw*as anderes, in den Kerker
gewrorfen zu werden und von dort nicht herauszukommen, bis
man den letzten Heller bezahlt, etwas anderes sogleich den
Lohn des Glaubens und der Standhaftigkeit zu erlangen; etwas
anderes, für die Sünden durch lange Schmerzensqual gereinigt
und lange durch Feuer geläutert zu werden, etwas anderes,
alle Sünden durch Todesleiden getilgt zu haben ; etwas anderes
endlich, am Gerichtstage auf das Urteil des Herrn zu warten,
etwas anderes, sogleich vom Herrn gekrönt zu wrerden." („Aliud
est ad veniam stare, aliud ad gloriam pervenire ; aliud missum
in carcerem non exire inde donee solvat novissimum quadrantem,
aliud statim fidei et virtutis accipere mercedem ; aliud pro
peccatis longo dolore cruciatum emundari et purgari diu igne,
aliud peccata omnia passione purgasse ; aliud denique pendere
in die iudicii ad sententiam Domini, aliud statim a Domino
coronari").

Im ganzen Kapitel ist nicht von jenseitiger, sondern von
diesseitiger Busse und Läuterung, nicht vom Fegfeuer, sondern

r) Schwane, Dogmengeschichte der vornieänischen Zeit, I (1862), 534 f.

Atsberger, Geschichte der christl. Eschatologie innerhalb der vornieänischen
Zeit, 1896, 537. K. H. Wiiih, Der Verdienstbegriff bei Cyprian, 1901, 102.

Harnack, Dogmengeschichte4, III, 264, A. 2. G. Rauschen, Grundriss der
Patrologie8, 1910, 85. 6. und 7. Aufl. (Wütig), 1921, 111. Vanbeck in „Rev. d'hist,
et de litt, relig.", 1913, 436 f.



— 59 —

von der Kirchenbusse (mit nachfolgender pax) die Rede. Von
den mit „'aliud" beginnenden Sätzen handelt immer nur der
zweite vom Jenseits, der erste vom Diesseits. Nicht „der Unterschied

zwischen standhaften Gläubigen und rekonziliierten
Büssern" wird gezeichnet, wie Poschmann (Ztschr. f. kath. Theol.
1913, 253) sagt, sondern der Unterschied zwischen Büssern und
Märtyrern. Alle Sätze sind nur Wechselausführungen des
Gedankens: „aliud est ad veniam stare, aliud ad gloriam pervenire".

Und das „ad veniam stare", bzw. „missum in carcererò
non exire etc.", bzw. „pro peccatis longo dolore etc."-, bzw.

„pendere in die iudicii etc.", entspricht dem vorausgegangenen
„laxata sit poenitentia et poenitentibus spes pacis oblata", bzw.
„poenitentiae tempus conceditur et pax datur", bzw. „poenitentia
et venia laxatur".

Die Gegenüberstellung der den Büssern in Aussicht stehenden

„venia" und der den Märtyrern sicher und sofort
zuteilwerdenden „corona" findet sich bei Cyprian gerne1). In
derselben Ep. 55 heisst es in c. 11: quando adhuc erat, unde non
tantum indulgentiam, sed et coronam lapsus acciperet (durch das

Martyrium). Ebenso De laps. c. 36 : nec solam iam Dei veniam
merebitur, sed coronam. Ep. 19, 2 : plus quam quod postulant
largiente coronari. Ep. 56, 2 : et sit satis talibus gloriam per-
didisse, non tamen debere nos eis et veniae locum eludere atque
eos a paterna pietate et a nostra communicatione privare.
Ep. 60, 2 : nec iam stare ad criminis veniam, sed ad passionis
coronam. Hier haben wir auch das bezeichnende „stare ad .."
wde in Ep. 55, 20, wrobei nicht ans Jenseits gedacht ist. Ähnlich
heisst es in Ep. 80, 1 : stantes ad passionis tolerantiam. Und
in Ep. 76, 7 : unumquemque vestrum stare ad promissum Dei prae-
mium, de iudicii die esse securum (die Märtyrer in den
Bergwerken).

Was das Schriftwort von der Kerkerhaft bis zur Abzahlung
des letzten Hellers betrifft, so versteht es allerdings Tertullian

') Ähnlich unterscheidet Origenes (Hom. XVII in Luc, ed. Lommatzsch,
t. 5, 151) das einfache „salvali" der digami von dem „coronari" der monogami

und der Aszeten. Harnack, Mission2, 1906, I, 186, A. 2. Ebenso ist in
der Schrift de laude martyrii, c. 18, freilich in bedingter Redeweise, die
einfache „salus aeterna" (als „perpetuitas vivendi") von den den Märtyrern
zuteil werdenden Zulagen (coelum ac iudicii de ceteris facultas)
unterschieden.



o

— 60 —

(De anima c. 35 u. 58) von den in der Unterwelt zu sühnenden
kleineren Vergehen. Allein schon in Didache 1, 5 wird es

verwendet, ohne dass an ein Fegfeuer gedacht wäre. Und Test. III,
57 führt es Cyprian selber (neben Ps. 117, 18. Ps. 88, 33 f. und
Mal. 3, 3) an als Beleg* für den Satz: fidelem emendari et
reservari, also für diesseitige Busse und Besserung. In der ps.-
cyprianischen Schrift de laude mart, heisst es c. 13 (Hartel 36, 1) :

„scriptum esse usque quadrantem nos ultimum reddere, sed

haec res est ablata martyribus, etenim qui salutis aeternae cu-

piditatibus freti vitae desideria vicerunt, hos inexpertos doloris
universos Domini promissa feceruntA Hier sind der „Heller"
und die „Schmerzen", denen die Märtyrer enthoben sind, dem

ganzen Zusammenhange nach die schrecklichen Ereignisse der
anbrechenden Endzeit. Aber auch hier kennzeichnet das
„Bezahlen des letzten Hellers" die Lage der Nichtmärtyrer.

Wie wenig Cyprian in Ep. 55, 20 an eine nach dem Tode
einsetzende oder sich fortsetzende Peinigung und Reinigung,
an ein Fegfeuer denkt, zeigt endlich schlagend der Umstand,
dass die Entscheidung ja „in die iudicii" fällt, und das ist bei
ihm nicht etwa der Todestag des einzelnen, sondern immer der
allgemeine Gerichtstag (De laps. c. 17. Ep. 55, 29. 76, 7. u. ö.).

Wer, im Unterschied von dem sofort gekrönten Märtyrer, erst
am Gerichtstag sein Urteil empfängt, hat im Falle der
Verurteilung nicht das Fegfeuer, sondern die Hölle zu gewärtigen.
Es ist aus Cyprian, wie schon bemerkt wurde, nirgends zu
ersehen, dass er für Mitglieder der Kirche nur zeitliche
Höllenstrafen, also statt der Hölle nur ein, auch nach der Auferstehung
und dem Weltgericht fortbestehendes, Fegfeuer angenommen
hätte A

3. Die für den Fegfeuerglauben Cyprians als Hauptbeleg
angeführte Stelle ist also nichts weniger als beweiskräftig. Zu-

') Atsberger (a. a. 0., S. 537) ist an der Wendung „am Gerichtstage
vom Urteil des Herrn abhängig sein" doch etwas stutzig geworden,
beruhigt sich aber mit der Erklärung, Cyprian scheine damit sagen zu
wollen, dass die Reinigungsstrafen bis zum jüngsten Gericht dauern, eine
Ansicht, zu der er um so leichter habe kommen können, als er das Ende
der Welt für nahe bevorstehend gehalten habe. Allein die Wendung will
offenbar besagen, dass sich das Endgeschick des Büssers im Unterschied
von dem der sofortigen Krönung sicheren Märtyrer erst am Gerichtstag
entscheide.



— 61 —

dem bestreitet Cyprian die Möglichkeit einer Sühne und Genugtuung

nach dem Tode in Wendungen, die auch ein Fegfeuer
ausschliessen dürften. Ad Demetr. c. 25 schreibt er: „Wenn
man von hinnen geschieden ist, gibt es keine Bussleistung, keine
wirksame Genugtuung mehrA Das Wort ist zwar an einen Heiden
gerichtet und will ihn zur Busse und Bekehrung in der Taufe
bewegen, aber es lautet doch allgemein und verneint die
Möglichkeit einer Busse und Genugtuung nach dem Tode überhaupt.

Zwischen Tod und Weltgericht ist eine Reue ebenso
wirkungslos wie am Gerichtstag und am Ort ewiger Qual, worüber
es ad Demetr. c. 24 heisst : „Dann wird fruchtlos sein der
Reueschmerz der Strafe, vergebens das Heulen, wirkungslos das
Flehen." De laps. c. 2 aber sagt Cyprian: „Jeder möge sein

Vergehen bekennen, solange der Sünder noch in der Zeitlichkeit

ist, solange sein Bekenntnis angenommen werden kann,
solange die Genugtuung und Nachlassung durch priesterliche
Vermittlung beim Herrn genehm ist." Und in Ep. 55, 17 u. 29 wird
die Aufnahme der Büsser auf dem Todbett damit begründet:
„quia apud inferos confessio non est nec exomologesis illic fieri
potest". Vgl. damit Test. Ill, 114: „dum in carne est quis, exo-
mologesin facere debere." Das Wort „exomologesis" bezeichnet
bei Cyprian entweder die Bussleistung überhaupt (vgl. de laps,
c. 28 u. 31) oder als Fachausdruck den Schlussakt der Kirchenbusse

(Ep. 15, 1. 16, 2. 17, 2. 18, 1. 19, 2 u. 20, 2)1). Und um die
angeführten Stellen richtig zu verstehen, muss wohl beachtet
werden, dass Cyprian, wie jetzt auch römische Theologen
zugeben 2), die spätere und heutige kirchliche Unterscheidung
zwischen Beichte (mit Lossprechung) und Genugtuung nicht
kennt, dass er nicht der kirchlichen Wiederaufnahmehandlung
als solcher, sondern der persönlichen Bussleistung die
sündentilgende Kraft beimisst. Die Stellen besagen also, dass der
Sünder seine Busse hienieden ableisten müsse, weil sie drüben
weder angefangen noch vollendet werden könne. Das Dasein
im Jenseits zwischen Tod und Auferstehung ist derart, dass es
kein Büssen und Sühnen ermöglicht3). Wie man auch die Buss-

') Poschmann, „Ztschr. f. kath. Theol.", 1913, 25 ff., 244 ff. Vanbeck,
„Rev. d'hist. et de litt, relig." 1913, 434.

2) Poschmann, a. -a. 0. Adam, „Theol. Revue", 1909, 183.

3) Vgl. II Clem. 8, 2 f. : IlrfXoç yàg sGfxev sic xrjv %sïga xov xsyvi-
xov - ov xgónov yàg ô xsga[isvç, sdv noifj axsvoç xal sv xaïç %egoìv



— 62 —

Streitigkeiten während und nach der decischen Verfolgung
beurteilen möge1), darüber sind sich die Gelehrten wohl einig,
dass ein Hauptbedenken gegen die baldige Wiederaufnahme der
Gefallenen sich gerade auf den Abgang an voller Busse und
Genugtuung bezog. Dieses Bedenken wäre aber kaum erklärlich,

wenn ein Fegfeuerglaube schon allgemein verbreitet
gewesen wäre. Anderseits ist es sehr wohl verständlich, wie es
dem Fegfeuerglauben zugute kommen konnte und musste, nachdem

man einmal angefangen hatte, Todsünder vor geleisteter
Vollbusse, zunächst auf dem Sterbebette, dann auch vorher
schon, loszusprechen. „Gott wird wissen, was er mit solchen
tut", schreibt der römische Klerus über die auf dem Todbett
Aufgenommenen (Ep. 30, 8. 556, 12 Hartel). Es lag nahe, Sühne
und Genugtuung im Jenseits ergänzen zu lassen.

4. So bleibt nur noch der auch bei protestantischen Theologens)
beliebte Hinweis auf die Sitte der Opfergaben für Verstorbene,
die den Fegfeuerglauben zur Voraussetzung habe. Man sollte
sich aber doch hüten, aus dieser Gepflogenheit ohne weiteres
auch für die frühesten Jahrhunderte auf den Glauben an einen
Reinigungsort zu schliessen. Werden doch bei Cyprian Opfer
nicht bloss „für" gewöhnliche Verstorbene, sondern auch „für"
Märtyrer dargebracht, deren sofortige Beseligung ausser Zweifel
steht. In Ep. 1, 2 heisst es von einem Verstorbenen, der
entgegen den kirchlichen Vorschriften einen Priester zu seinem
Testamentsvollstrecker ernannt hatte: „non offerretur pro eo

nec sacrificium pro dormüione ejus celebraretur non est quod
pro dormüione eius apud vos fiat oblatio aut deprecatio aliquo
nomine eius in ecclesia frequentettuA In Ep. 39, 3 aber wird

avxov ôiaaxgaipfj r] avixgißfj, ndXiv avxò âvanXàaasi, sàv ôè ngo-
<p3-àor] sïç xrjv xd/uvov xov nvgòg avxò ßaXslv, ovxs'xi ßorjttrJGsi avxtn '

ovxu) xaì fjisïç, t'wç sabler sv xovxip xrfi xoafiip, sv xfj aagxl à sngà-
l-afisv novrjgà ixsxavorjau)p,sv s<~ oXr-ç xijç xagôt'aç, iva aaì&w^isv vnò
xov xvgîov, è'ooç s'yp^sv xaigàv /.isxavoîaç asxà yàg xò ê^sXO-sïv rj/.iàç
sx xov xéofiov ovxéxi ovvdßsd-a êxsT s'CoßoXoyrjGaaJai r/ /.isxavosîv s'xi.

') Eine Untersuchung über die Bussfrage bei Cyprian unter
Berücksichtigung der neuesten Aufstellungen habe ieh längst fertig. Sie konnte
aber bisher nicht veröffentlicht werden.

J) Z.B. B. Seeberg, Lehrbuch der Dogmengeschichte, I2, (1908), 553 f.
Schwankend Harnack, Lehrbuch der Dogmengeschichte*1, 1910, III, 264,
A. 4; Mission2, 1906, I, 144 f.



— 63 -
von den Märtyrern gesagt: sacrificia pro eis semper ut memi-
nistis, offerimus, quotiens martyrum passiones et dies anniversaria

commemoratione celebramus. Und in Ep. 12, 2 : dies eorum,
quibus excedunt, adnotate, ut conmemorationes eorum inter me-
morias martyrum, celebrare possimus et celebrentur hic a
nobis oblationes et sacrificia ob conmemorationes eorum, quae
cito vobiscum Domino protegente celebrabimus.

Atzberger (Gesch. d. christl. Eschatologie 1896, 537) findet
in diesen beiden Stellen die Andeutung, dass das Opfer für die

Märtyrer keine sühnende Bedeutung habe, sondern nur eine
Gedächtnisfeier sei1). Das mag sein. Ob aber damit ein wesentlicher

Unterschied von den Opfern „für" Nichtmärtyrer
ausgedrückt sein solle, ist doch sehr zweifelhaft. Man wird
vielmehr sagen dürfen, dass, wenn das „pro" in Ep. 39, 3 bei den

Märtyrern nicht ein Sühnopfer ausdrückt, diese Bedeutung auch
in Ep. 1, 2 bei Nichtmärtyrern wenigstens nicht notwendig ist.
Die Opfer „für" einen Verstorbenen waren von Haus aus nur
der Ausdruck der auch übers Grab hinausreichenden
kirchlichen Gemeinschaft, der „Gemeinschaft der Heiligen". Erst
nach und nach, mit dem Aufkommen und der Entwicklung der
Märtyrer- und Heiligenverehrung einerseits, der Minderwertung
des Durchschnittschristen anderseits, und vollends mit der
zunehmenden Milderung der Bussstrenge spalteten sich die mit
dem Opfer verknüpften oder richtiger aus dem Opfer entspringenden

Gedanken: bei den Märtyrern und Asketen (den „Heiligen"
im engeren Sinn) wurde es ein Gedächtnisopfer, bei den
gewöhnlichen Christen und zumal bei den wiederaufgenommenen
Büssern wurde es ein Sühne- und Fürbittopfer.

Es ist eine Verwechslung von Ursache und Wirkung, wenn
man die Opfer für Verstorbene aus dem Fegfeuerglauben
erklärt. Dieser Glaube ist vielmehr aus den Totenopfern
hervorgegangen und hat aus ihnen Nahrung geschöpft. Bei den meisten
derartigen Erscheinungen ging die kirchliche Übung voran,
dann kam die Überlegung mit der Aufgabe, den kirchlichen
Brauch zu rechtfertigen und zu erklären, und die so gewonnene
Anschauung verdichtete sich schliesslich zum Glaubenssatze.
So ging nicht etwa die Kindertaufe aus der Erbsündenlehre

') Ähnlich J P. Kirsch, Die Lehre von der Gemeinschaft der Heiligen
im christlichen Altertum, 1900, 101 ff.



— 64 —

(im augustinischen Sinne) hervor, sondern diese verdankt der
Kindertaufe Ursprung und Befestigung. Ähnlich verhält es sich
mit der Messe, der Busse, der Heiligen- und Bilderverehrung,
dem Ablass. Lex orandi lex credendi.

Wie wenig die Abendmahlsfeiern „für" die Verstorbenen
gerade den Fegfeuerglauben voraussetzen, zeigt unwiderleglich
die griechische Kirche, die dieser Sitte ohne Fegfeuerglauben
huldigt und die in ihrem Gottesdienste noch heute der Heiligen
und sogar der Gottesmutter mit vnhg gedenkt *). Es wäre zu
untersuchen, warum es in der griechischen Kirche trotz
Totenopfern und trotz Clemens und Origenes zu keinem Fegfeuerglauben

kam, während die abendländische Kirche in Gregor I.
einen wahren Doctor purgatorii erhielt, oder richtiger, warum
und durch welche Umstände die Totenopfer im Abendlande
zum Fegfeuerglauben führten, während die griechische Kirche
hierin, wie in so vielen andern Punkten, dem Ursprünglichen
treu blieb2).

5. Ein Vergleich der Eschatologie Cyprians mit der
Tertullians zeigt eine Vereinfachung und Einschränkung. Tertullian
kennt: 1. ein irdisches chiliastisches Reich vor der allgemeinen
Auferstehung, und er bekämpft jede Leugnung und Umdeutung
dieser Vorstellungen; 2. verschiedene Stufen und Orte der
Seligkeit; 3. eine Hölle; 4. ein Fegfeuer3). Bei Cyprian ist
der Chiliasmus bis auf einen undeutlichen und unbedeutenden
Rest (Ad Fort, praef. c. 2. 317, 22, und c. 11. 338, 1) geschwunden4),

ein Fegfeuer nicht zu belegen und allem nach ausge-

') Siehe etwa G. Gracau, Die Liturgie des hl. Johannes Chrysostomus,
1890, 105 ff.

2) Ps. - Dionysius erwähnt im g-anzen Kap. VII seiner „kirchlichen
Hierarchie", worin er die heiligen Gebräuche bei der Totenbestattung
behandelt, kein Fegfeuer. Stiglmayr (Ztschr. f. kath. Theol., 1899, 21) glaubt
zwar, dass seine Darstellung einen Reinigungsort voraussetze. Es ist aber
doch recht misslicb, wenn ein Dogmatiker und Liturgiker, der die
Begräbnisfeierlichkeiten ausführlich behandelt und ausdeutet, vom Reiniguugs-
ort nicht ausdrücklich spricht, sondern ihn eben voraussetzt. Die
Voraussetzung wird hier offenbar von der Gegenwart zurückgetragen. Gregor von
Nyssa hat allerdings ein Fegfeuer, aber es ist eben die origenistische, zeitlich

begrenzte Hölle. Von einem Fegfeuer im eigentlichen Sinne kann aber
nur die Rede sein neben einer ewigen Hölle.

3) Vgl. Harnack, Dogmengesch.4, 616 A. 1. Atsberger, Gesch. der
Eschatologie, S. 304 ff.

4) Bei Lactantius, Arnobius, Victorinus, Commodianus ist der Chiliasmus

wieder, wie vorher bei Irenaeus und Tertullian, bewusst und
nachdrücklich vertreten.



— 65 —

schlössen. Es bleiben nur Himmel und Hölle. Dagegen kommt
er mit Tertullian (Justin, Irenäus) wieder in der Annahme
zusammen, dass die Christen, mit Ausnahme der sofort zur
Anschauung Gottes gelangenden Märtyrer (und allenfalls der zum
Martyrium Entschlossenen), beim Tode zunächst in die Unterwelt

(Hades) kommen und erst beim allgemeinen Gericht ihr
Endschicksal erfahren, wie auch dem Teufel und den Dämonen
das Gericht und die Verweisung an den Strafort erst bevorsteht.

Zusatz 1. Der Zustand zwischen Tod und Auferstehung
hei Cyprian.

1. Dass Cyprian, wie andere Kirchenschriftsteller vor und
nach ihm, für die Seelen der Nichtmärtyrer einen bis zur
Auferstehung und dem Endgericht dauernden Zwischenzustand
annimmt, hätte Atzberger (Gesch. d. christl. Eschatologie, 1896,
534 ff.) nicht bestreiten sollen. Die Betonung, dass die
Märtyrer sogleich, im Äugenblick des Todes, gekrönt werden (Ep. 55,
20. 583; Ad Fort. c. 13), und dass auch die zum Martyrium
Bereiten, aber zuvor vom natürlichen Tode Ereilten ihren Lohn
wohl „ohne Zeitverlust" erhalten werden (Ad Forte. 13), drängt
doch zum Schlüsse, dass das bei andern nicht ebenso der
Fall ist1).

In Ep. 58, 4 heist es von dem ohne Augenzeugen sterbenden
Märtyrer: „spectat militera suum Christus ubicunque pugnantem
et persecutionis causa pro nominis sui honore morienti praemium
reddit quod daturum se in resurrectione promisit", und der
Sinn ist auch hier allem nach der, dass der Lohn, den andere
erst bei der Auferstehung erlangen, dem Märtyrer sofort zuteil
wird. Der Märtyrer öffnet die Augen, die er im Tode schliesst,
sofort wieder, um Gott und Christus zu schauen (Ad Fort. c. 13.

347, 9). Er geht hinüber „ad immortalüatem gloriosae mortis
exitu" (Ep. 12, 2. 503, 20). „Porro cum mortalem mori necesse
sit, amplectau'.ur occasionem de divina promissione et dignatione
venientem et fungamur exitum mortis cum praemio immortalüatis
nec vereamur occidi quos constet quando occidimur coronari"
(Ep. 58, 3).

') Vgl. Corssen, Neue Jahrb. f. d. kl. Altert., 1917 (39. u. 40. Bd.), 184.
Auch die römischen Bekenner sind in Ep. 31, 3 (559, 10) der Überzeugung,
dass die Märtyrer das Himmelreich „ohne jegliche Verzögerung" erlangen.

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft t, 1922. 5



— 66 —

Auch die Vorstellung, dass der Teufel und die Dämonen
erst beim kommenden Gericht abgeurteilt werden (Quod idola
c. 14. 31, 4, und ad Demetr. c. 15. 361, 21), passt nur in ein
Gesamtbild, das die Entscheidung über die Endschicksale
überhaupt dem Weltgerichte vorbehält1).

Es ist das übliche dogmatische Ausgleichungsverfahren,
wenn Atzberger die betreffenden Stellen so erklärt, dass Cyprian
mit dem Weltgericht nur die volle und allseitige, auch den
Leib einschliessende und zugleich allen Menschen offenbar
werdende Vergeltung verknüpfe, während die Vergeltung für
die Seele allein sofort nach dem Tode beginne. Wenn Cyprian
sagt, dass (nur) die Märtyrer sofort gekrönt werden, sofort zur
Anschauung* Gottes gelangen, so setzt das eben voraus, dass

den ohne Martyrium hinscheidenden Seelen der Gerechten dies

nicht sofort, sondern erst am Weltende zuteil wird. Anderseits
sind aber Stelleu, wo Cyprian eine sofortige Vergeltung nach
dem Tode zu lehren scheint (de mort. 20 und 26), allgemein
und ungenau gehalten und überspringen den Zwischenzustand,
was bei der immer gespannter werdenden Enderwartung Cyprians
leicht zu erklären ist. Sie sind nach den bestimmt lautenden
Stellen zu erklären, nicht umgekehrt. Im übrigen musste der
Kirchenvater erst gefunden werden, dessen eschatologische
Aussagen einheitlich und widerspruchslos wären.

') Ob die Seelen im Zwischenzustand ihr Endschicksal kennen oder

nicht, darüber spricht sich Cyprian nicht aus, er dürfte aber eher zur
Verneinung neigen. Dagegen sagt Novatian de trinit. c. 1 (Fausset 6, 1) von der
Unterwelt : „locus enim est, quo piorum animae impiornmgue ducuntur, futuri
iudicii praeiudicia sentientes". Die Seelen empfangen also dort einen
Vorgeschmack ihres endgültigen Loses: das bedeutet für die Bösen eine Art
Hölle, für die Guten eine Art Himmel. Ähnlich schrieb Tertullian de

anima c. 58: „cur enim non putes animam et puniri et roveri in inferis
interim sub exspectatione utriusque iudicii in quadam usurpatione et
candida ejus?" Aber gerade seine Ausführungen und Widerlegungen zeigen,
dass diese Ansicht damals nichts weniger als allgemein war. Vgl. zu unserer
Frage Georg Hoffmann, Der Streit über die selige Schau Gottes (1331—1338).

Leipzig, 1917, 152 ff. Auch Papst Johann XXII. nahm in seinen bekannten
Predigten, wie den Beginn der visio beatifica der Auserwählten, so auch
die Verweisung der Dämonen und der Verdammten in die Hölle erst nach
dem Weltgerichte an. Und in der griechischen Kirche herrscht diese
Vorstellung bis heute {H. Boehmer, Theol. LitbL, 1919, 102 f.). — Ich habe oben
auch auf die Schrift Quod idola dii non sint (c 14) verwiesen, da ich sie
für echt cyprianisch halte. Auch hierüber habe ich längst eine eingehende
Untersuchung fertig, die noch nicht zum Drucke kommen konnte.



_ 67 —

2. Wie wir gesehen haben, stellt Cyprian nicht bloss den
wirklichen Märtyrern, sondern auch den Begierdemärtyrern die
sofortige Beseligung in Aussicht. Wem nach ihnen der Himmel
zu sofortigem Eingang offen stehen wird, ist unschwer zu sehen :

dem Quasi-Märtyrer oder Märtyrer-Ersatz, dem Asketen und
Mönchsheiligen. Schon Cyprian spricht de hab. virg. c. 21 nach
der hundertfältigen Frucht der Märtyrer eine sechzigfältige
den Jungfrauen zu, und er bittet c. 24 die Jungfrauen : tantum
mementote tunc nostri, cum ineipiet in vob's virginitas honorari.
Er sagt zwar nicht, wann das sein werde, gleich beim Tode
oder erst am jüngsten Tage (wirksam wird auch die Fürbitte
der Märtyrer, die doch sicher schon im Himmel sind, erst beim
Weltgerichte, De laps. c. 17. 250, 1). Aber wenn er von den

Jungfrauen rühmt : „quod futuri sumus, jam vos esse coepistis;
vos resurrectionis gloriam in isto saeculo jam tenetis angelis
Dei estis aequales" (De hab. virg. c. 22), so lag es nahe, auch
ihren Eintritt in den Himmel mit dem Tode zu verbinden.
Vielleicht meint das Cyprian selber schon, wenn er de mort. 15

schreibt: excedunt ecce in pace tutae cum gloria sua virgines.
Zum mindesten war es ein Wechsel, den die Folgezeit einlöste.
Methodius von Olympus, der die Jungfräulichkeit als lebenslängliches

Martyrium feiert (Sympos. VII, 3 ed. Bonwetsch 1917.

74, 8), verspricht den jungfräulichen Seelen, dass ihnen nach
ihrem Abscheiden von der Welt Engel entgegenkommen und
sie in die lieblichen Auen geleiten werden, nach denen sie sich
schon immer gesehnt hätten, und fxsxà xi]v àvàxXrtaiv l) xal xrjv
ivxsv&sv sxôrjjj,iav würden sie zuerst, vor den andern, die Siegespreise

empfangen und mit den Blumen der Unsterblichkeit
geschmückt werden (Sympos. VIII, 2. 83, 9)s).

Erst nach den Asketen und Heiligen wurde auch den
gewöhnlichen Christen, wenn sie die Taufgnade bewahrt oder

') „Nach dein Auferstehungsruf" So L. Fendt in der Köselschen
Bibl. d. Kirchenväter2, 1911, 77.

2) Vgl. N. Bonwetsch, Die Theologie des Methodius von Olympus, 1903,
132 f. Über die Gleichstellung der Askese mit dem Martyrium vgl. noch
Lucius-Anrieh, Die Anfänge des Heiligenkults, 19C4, 396 ff.; Rieh. Beitzen-
stein, Zeitschr. f. neutest. Wiss., 1914, 60 ff., und „Historia Monachorum und
Historia Lausiaca", 1916, 106 f. Schon Apok. 7, 14 und 14, 3 haben die
Märtyrer und die Jungfrauen den gleichen Lohn. Vgl. K. Holl, Neue Jahrb.
f. d. klass. Altert., 1914,1. Abt. (XXXIII. Bd.), S. 522.



— 68 -
gar nichts mehr abzubüssen haben, der Himmel beim Tode
geöffnet *). Bezeichnenderweise spricht aber die kirchliche
Anschauung dafür, class das selten der Fall sein werde. Als eine
Gemeinde der Auserwählten, die hienieden nur nagoixovau ist,
deren Wandel bereits in den Himmel weist, hatte die Kirche ihren
Flug begonnen — mit dem Geständnis, dass nur die wenigsten
ihrer Mitglieder gleich beim Tode das Ziel erreichen, sinkt sie

zur Erde herab. Aber um so unentbehrlicher war sie den
Menschen geworden: sie ist nun eine Hohepriesterin, die Mitleid
hat mit den Schwachheiten des Volkes, da sie selbst alle
Schwachheit an sich erfahren hat.

Zusatz 2. „Unsterblichkeit" bei Cyprian.

Für die Auffassung Cyprians von der Unsterblichkeit kommen
hauptsächlich folgende Gedanken in Betracht. Der Teufel ent-
riss den ersten Menschen „gratiam datae immortalitatis" (de
zelo et liv. c. 4). Seitdem zieht sich jeder, der „secundum Adam
carnaliter" geboren wird, das „contagium mortis antiquae" zu
und muss darum getauft werden (Ep. 64, 5). Der Sohn Gottes
hat nämlich zeitweilig die Unsterblichkeit abgelegt und ist ein
sterblicher Mensch geworden, um dem Menschen die Unsterblichkeit

wieder zu verschaffen. „Immortalitate interim posita
fieri se mortalem patitur, ut innocens pro nocentium salute
perimatur" (de bono pat. c. 6). „Mori sustinuit, ut immortalitatem
mortalibus exhiberet"- (de op. et el. e. 1). Die Wirkung zeigt
sich aber erst nach dem Tode des frommen Christen (d. h. beim
Märtyrer sofort, bei den andern erst nach dem Gerichte).
Hienieden ist die mortalitas, sind alle Leiden und Krankheiten
den Christen mit den andern gemein (cle mort. e. 8 ; ad Demetr.

') Zur Gnadenrangordnung vgl. auch de hab. virg. 21 : per hunc viae
limitem martyres pergunt, eunt virgines, iusti quique gradiuntur. Ep. 59, 13 :

confessores et virgines et iustos quosque. In der ps.-cyprianischen Schrift
De laude mart. c. 26 findet sich folgende Abstufung: martyrium — vir-
ginitas inmaculata — custodita iustitia — bonum fidei. In der vita Cypriani
19, 2 heisst es sogar schon: licet semper deo maneipata devotio dicatis
hominibus pro martyrio deputetur, Cyprianus tamen etiam ad perfeetam
coronam Domino consummante profecit. Gehören aber zu den im Vordersatze

Gekennzeichneten alle rechtschaffenen Christen („iusti quique") oder
ist damit eine besondere devotio, mancipatio, dicatio für den Dienst Gottes
gemeint? Vgl. auch Harnack zu dieser Stelle, Das Leben Cyprians von
Pontius, 1913, 30.



— 69 =-

c. 21). Dabei aber begleitet den Christen die „spes immortali-
tatis" (ad Demetr. c. 16). Und mit dem Tode beginnt dann für
den Christen die Unsterblichkeit. „Expuncta hac morte ad
immortalitatem venimus" (de mort. c. 3). „Ad immortalitem sub

ipsa morte transitur" (ad Demetr. c. 25). Der Eintritt ins Paradies

erfolgt „restituta immortalitate" (de op. et el. c. 22). Ein
Wechselbegriff von „immortalitas" ist „vita aeterna" (de mort.
c. 22). Bei jener ersten Gebotsübertretung ging mit der
immortalitas auch die „firmitas corporis" verloren, und es kam
mit dem Tode die „infirmitas" ; gewonnen wird die firmitas erst
wieder „cum recepta et immortalitas fuerit" (de bono pat. c. 17).
Was aber nicht aus Wasser und Geist wiedergeboren ist —
„ad secundam mortem de hac morte transibit", „gehennae ignibus
mancipatur"- (de mort. c. 14).

Der Begriff immortalitas bezeichnet also „ewiges Leben",
ein Leben ohne Leiden und Sterben, einen gehobenen Zustand,
der für Leib und Seele alle Hinfälligkeit und Vergänglichkeit
ausschliesst unci mit der seligen Anschauung Gottes verbunden
ist oder dazu führt. Dieser Zustand war im Paradiese
verwirklicht ; er war den Stammeltern, nicht von Natur aus,
sondern durch ein besonderes Gnadengeschenk, zuteil geworden.
Durch die Sünde ging diese Gnadenausstattung verloren, und
seitdem ist jeder Mensch durch seine Abstammung dem Tode
verfallen, und zwar dem „Tode" in doppeltem Sinne: dem
„ersten Tode", d. h. der leiblichen Hinfälligkeit und Vergänglichkeit,

und dem „zweiten Tode", dem ewigen Tode, dem Tode
der Seele, der ewigen Verdammnis. Nun entsagte der Sohn
Gottes für einige Zeit der „Unsterblichkeit", dem Jenseits, der
Ewigkeit, und trat mit einem sterblichen Leibe in diese
Zeitlichkeit ein, um durch seinen Tod den Tod zu überwinden und
dem Menschen die Unsterblichkeit wieder zu verschaffen. Der
Erlösungsgnade wird der Mensch durch die Taufe teilhaftig.
Überwunden ist aber damit nicht Leiden und Sterben des Leibes,
nicht der erste Tod, sondern nur der „zweite Tod", der Untergang

der Seele in ewigem Verderben. Auch der fromme Christ
muss durch Leiden und Tod hindurchgehen, aber danach
erwartet ihn das „ewige Leben", der selige Zustand des
Paradieses, das Erhabensein über allen Schmerz und alle Vergänglichkeit,

die Anschauung Gottes, das Himmelreich. Der Nicht-
christ aber (und der falsche Christ) verfällt auch dem zweiten



— 70 —

Tode, der Hölle, womit aber nicht etwa eine völlige Vernichtung,
sondern eine „ewige Strafe" gemeint ist (ad Demetr. c. 24).

Die Vorstellungen Cyprians über Urständ und Endstand
bewegen sich demnach in irenäisch - frühkatholischem Nebel,
worin Begriff und Bild durcheinander wrogen, Unvergänglich-
keit des Leibes und Unsterblichkeit der Seele, Leben in
natürlichem und Leben in übernatürlichem Sinne nicht klar und
scharf unterschieden werden. Dabei entflieht an der Grenze
der Erfahrung auch der Begriff und setzt mit dem Glauben
das Bild ein: auch nach der Erlösung herrscht, wie die
Erfahrung lehrt, der Tod weiter, und doch ist der „Tod"
überwunden, d. h. eben der übernatürliche, der bildliche Tod, der
Tod der Seele, der Tod als Glaubensbegriff. Die Nichtgetauften
und die schlechten Christen „sterben" nach dem irdischen Tode
noch einmal, sie leben aber trotzdem ewig weiter und müssen

ewig leiden.

In der ps.-cyprianischen Schrift de laude martyrii heisst
es in c. 18 (Hartel 41, 10) : etenim tantum si salus daretur aetema,

pro ipsa perpetuitate vivendi haberemur in gratia ; at nunc cum
caelum de iudicii ac ceteris facultatem perenni saeculo largiatur,
quid est in quo spem his omnibus possit humana mediocritas ex-
periri? Hier wird also, wenigstens in Gedanken, unterschieden
zwischen „salus aeterna" („perpetuitas vivendi") und „caelum" (vgl.
im selben Kapitel nochmals: non tantum salutis daret praemium,
sed et conscendere caelum und c. 23 : nihil itaque tam magnum
atque venerandum quam quod libérât morte et facit vivere et
dat perpetuo regnare). Diese Unterscheidung liegt auch bei
Cyprian zugrunde, wenn er von einer besonderen corona" der
Märtyrer spricht, wenn er ad Fort, praef. c. 4 (319, 10) sagt :

„in aquae baptismo accipiuntur peccatorum remissa, in
sanguinis corona virtutum", wenn er de unit. c. 19 vom Gefallenen
im Gegensatz zum Schismatiker schreibt: „lapsus martyrium
postmodum consecutus potest regni promissa percipere; ille, si

extra ecclesiam fuerit occisus, ad ecclesiae non potest praemia
pervenire" (der Gefallene erlangt durch das Martyrium nicht
bloss Verzeihung, sondern das Himmelreich), ebenso wenn es

in Ep. 55, 20 heisst: „aliud est ad veniam stare, aliud ad gloriam
pervenire etc.", und de bono pat. c. 8: „si poenitentiam delicti
agant, si admissum facinus agnoscant (nämlich die gottesmör-



— 71 —

derischen Juden), non solum ad indulgentiam criminis, sed ad

praemium regni caelestis admittit".
Wie uns Augustin (c. duas ep. Pelag. 1, 40, Migne PL. 44,

570) berichtet, unterschieden die Pelagianer zur Stütze ihrer
Leugnung der Erbsünde zwischen „vita aeterna" und „regnum
caelorum" und erklärten, die Taufe sei nur zur Erlangung des

Himmelreiches, nicht auch zum ewigen Leben erforderlich.
Diese pelagianische Unterscheidung ist älteren Ursprungs, wie
so mancher andere „pelagianische" Gedanke.

Alünchen. HlJGO Koch.



_ 72 -
Neu eingegangen :

Adam, K. : Die geheime Kirchenbusse nach dem hl. Augustin.
Münchener Studien zur historischen Theologie. Heft 2. Verlag
J. Kösel & F. Pustet. Kempten 1921.

Beiträge zur Erforschung der orthodoxen Kirchen. Herausgegeben
von Prof. Dr. F. Haase und Prof. Dr. A. Hudal. I. Die
serbischorthodoxe Nationalkirche von Dr. A. Hudal. Graz und Leipzig
1922. Verlag von U. Mosers Buchhandlung.

Blass-Debrunner : Grammatik des neutest. Griechisch. Göttingen 1921.
Vandenhoeck & Rupprecht. 30 Ji., geb. 40 Ji — Reus, Arthur :

Das Selbstbewusstsein Jesu. Derselbe Verlag. 1921. Geh. 6 Ji —
Bousset: Kyrios Christos. 2. umgearb. Aufl. Derselbe Verlag. 1921.
55 Ji, geb. 6y Ji.

Dalman, Gustaf, Prof. D. : Orte und Wege Jesu. 2. verb. u. verm.
Aufl. Mit 40 Abbildungen und Plänen. (Beiträge zur Förderung
christl. Theologie. 2. Reihe : Sammlung wissenschaftlicher
Monographien. 1. Band.) Fr. 13, geb. Fr. 15. Gütersloh, C. Bertelsmann.

Handbuch der englisch-amerikanischen Kultur. Pierausgegeben von
W. Dibelius. Religiöses und kirchliches Leben in England, von
O. Baumgarten. Verlag von B. G. Teubner, Leipzig-Berlin, 1922.
Geb. Fr. 5. 20.

Kittel, R. : Geschichte des Volkes Israel. 2. Band: Das Volk in
Kanaan. 4. Aufl. Gotha 1922. Verlag F. A. Perthes. Preis 60 Ji.

Lebenserinnerungen des hl. Ignatius von Loyola. Nach dem
spanischitalienischen Urtext übertragen, eingeleitet und mit Anmerkungen
versehen von Alfred Feder S. J. Mit einem Titelbild, kl. 8°, XII
und 140 Seiten, 1922. Ungeb. Ji 12, kartoniert Ji 16. 50. Verlag

Josef Kösel & Friedrich Pustet, Kommanditgesellschaft,
Verlagsabteilung Regensburg.

Moos;, G., Dr., Bischof der Altkatholiken des Deutschen Reiches:
Hirtenbrief zur Fastenzeit 1922 «Eines ist not». Bonn, Amtliches
altkatholisches Kirchenblatt.

MnaXavoç, A. 2.: Iaiôwgoç ô IlijXovaiooxrjÇ. Ev Adsvaiç 1922.

Pichler, A. C. Ss. R. : Der hl. Alfons von Liguori, ein Charakterbild.

Geh. Ji. 36, geb. Ji. 57. Verlag Josef Kösel & Friedrich
Pustet, Kommanditgesellschaft, Regensburg.

Schreiber, A. W. : Der ökumenische Charakter des apostolischen
Glaubensbekenntnisses im Blick auf die internationalen kirchlichen
Einheitsbestrebungen. Leipzig 1921. Verlag Dörffling & Franke.

Gedruckt bei Stämpfli & Cie. in Bern.


	Kirche und Auserwählung beim hl. Cyprian : mit einem Anhang : kennt der hl. Cyprian ein Fegfeuer? Und zwei Zusätzen : 1. der Zustand zwischen Tod und Auferstehung bei Cyprian : 2. "Unsterblichkeit" bei Cyprian

