Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 12 (1922)

Heft: 1

Artikel: Dokumente zur kirchlichen Unionsbewegung
Autor: [s.n]

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403964

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403964
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Dokumente zur kirchlichen Unionshewegung.

I.

Enzyklika der Kirche von Konstantinopel an alle
Kirchen der Welt!).
Liebet einander mit einem reinen Herzen.
(I. Petr. 1, 22.)

Die Kirche von Konstantinopel lidsst nicht gelten, dass die
die christlichen Kirchen in einigen Punkten des Dogmas tfren-
nenden Meinungsverschiedenheiten derart sind, das sie unfehl-
bar das Misslingen jedes Versuches veranlassen, der die Her-
stellung einer engern (Gemeinschaft unter den verschiedenen
Konfessionen zum Zwecke hitte.

Uberzeugt von den Vorteilen, die eine solche Annaherung
einer jeden der Einzelkirchen und der christlichen Gemeinschaft
im allgemeinen verleihen wiirde, hélt sie auch dafiir, dass die
gegenwiirtige Stunde einem Gedankenaustausch tiber diese
wichtige Frage giinstig sein wiirde, deren Losung vielleicht mit
Gottes Beistand den Weg zur endgiiltigen Union der Christen
in der Zukunft bereiten konnte.

Es wire ja nicht unmoglich, dass die Vorurteile und alten
Anspriiche, die so oft die zum Zwecke der Wiederherstellung
des Friedens und der Harmonie unter den Kirchen entfalteten
Bemiihungen vereitelt haben, auch diesmal noch etwelche
Schwierigkeiten schaffen konnten. Es ist aber zu hoffen, dass
ein aufrichtiger Geist der Verséhnung iiber diese Schwierig-
keiten um so leichter obsiegen wiirde, als diese nicht uniiber-
windbar sind; fir den Augenblick beschrinken wir uns tibrigens
darauf, die Mittel zu suchen, um eine Annsherung zu er-
leichtern.

) Deutsche Ubersetzung des offiziellen franzdsischen Textes.



s BT e

Wenn die Wahl der jetzigen Stunde uns schien, zum Ge-
lingen eines solchen Werkes beitragen zu koénnen, so ist das
darin begriindet, dass die Anndherung der Kirchen mit der
Errichtung des Voélkerbundes zusammenfillt, dessen Eroffnung
unter so gilinstigen Auspizien begangen worden ist. Unser leb-
habter Wunsch, zu einer vorgiangigen Ubereinstimmung zu ge-
langen, hat uns die nachfolgenden Gedanken eingegeben, die
wir den Kirchen des Orientes, den Schwestern der unserigen,
den ehrwiirdigen Kirchen des Abendlandes und denjenigen der
dbrigen Christenbeit unterbreiten. Mit grosstem Interesse wiir-
den wir von der Aufnahme Kenntnis nehmen, die unsere Er-
offnungen gefunden haben.

Zwei Dinge werden miichtig mithelfen, diese Ubereinstim-
mung herzustellen und den Gldubigen sichtbar vor die Augen
zu stellen.

In erster Linie sollte man sich bestreben, jedes Missver-
standnis aus der Welt zu schaffen, das die Neigung zum Be-
kehrungseifer zum Ursprung hat, die leider in gewissen Kreisen
vorherrscht. Es ist unniitz, auf dies hinzuweisen, was in diesem
Sinne immer vor sich geht zum Schaden des innern Friedens
der Kirchen (besonders derjenigen des Morgenlandes), den christ-
liche Priester tiglich auf eine schmerzhafte Probe stellen.
Glaubt man, der von solchen Vorkommnissen herrithrende mo-
ralische Vorteil konne das Misstrauen und den Argwohn auf-
wiegen, die sie zu erhalten und vermehren beitragen?

Wenn einmal das gegenseitige Vertrauen wiederhergestellt
ist, wird eine grossmiitige Initiative das Empfinden bekampfen
miissen, das sich nach und nach der religiosen Gruppierungen
bemichtigt hat und sie verleitet, sich als Fremde zu betrachten
und sie zur Vereinsamung verurteilt. Es wird sich darum han-
deln, die heute erloschene Liebe neu zu wecken und zu stirken
und den Kirchen zuriickzugeben das Bewusstsein des engen
Bandes, das sie einigt und sie macht zu ,Miterben, Miteinver-
leibten und Mitgenossen seiner Verheissungen in Christo durch
das Evangelium“ (Eph. 3, 6).

In ihren Beziehungen und in den Urteilen, die die einen
liber die andern abzugeben haben werden, von der christlichen
Liebe geleitet, werden sie erfahren, dass viele Missverstindnisse
allmahlich schwinden. Was wiirde man nicht fiir den Ruhm



— 98

dieser Kirchen, fur den Glanz des christlichen Namens, fir die
Foérderung des Werkes der Einigung von einer Auffassung
ihrer Pflichten zu erwarten berechtigt sein, welche die verschie
denen Gemeinschaften dazu fiihren miisste, einander besser
kennen zu lernen, sich gegenseitig tiber Stand und Festigkeit
ihres Glaubens zu erkundigen und sich zu stiitzen in den Stunden
der Traurigkeit und der Betriibnis?

Die Briiderlichkeit und die Solidaritit, von denen wir ge-
sprochen haben, konnen zum Ausdruck kommen in einer Reihe
von Vereinbarungen, die sich auf folgende Punkte beziehen
wiirden : .

1. Einheit im Kalender, die allen Kirchen gestatten wiirde,
die grossen christlichen Festtage gleichzeitig zu feiern;

2. Austausch brtuderlicher Schreiben gelegentlich der Haupt-
festlichkeiten des Kirchenjahres oder bei andern ausserordent-
lichen Anlédssen;

3. Herstellung festgesetzter Beziehungen zwischen den in
demselben Orte residierenden Vertretern der verschiedenen
Kirchen;

4. Beziehungen unter den verschiedenen theologischen
Schulen oder personlich unter Theologen und Austausch von
Zeitschriften und andern religiosen Verosffentlichungen;

5. Zutritt junger Leute anderer Konfession zu kirchlichen
Schulen und Seminarien ;

6. Einberufung christlicher Kongresse zum Studium der
Fragen von allgemeinem Interesse;

7. Unparteiische Untersuchung der dogmatischen Kontro-
versen; Annahme (vorziiglich) des historischen Gesichtspunktes
bei deren Darstellung in den theologischen Vorlesungen und
Abhandlungen ;

8. Gegenseitige Achtung der in den verschiedenen Kuchen
heiligen Gebrduche und Riten;

9. Berechtigung zur Vorna,hme der Obsequien und der Be-
erdigung der in fremden Léindern verstorbenen Christen in den
Kirchen und auf den Friedhoéfen einer andern Konfession;

10. Regelung der Frage der gemischten Ehen;

11. Gegenseitige Unterstiitzung in den frommen Werken,
die die Stdrkung des religiosen Empfindens, die Wohitatlﬂ'kelt
usw. zum Gegenstande haben.



N+ -

~ Zur Stunde, wo so viele Feinde sich an die Grundlagen
des christlichen Glaubens und der christlichen Moral heran-
machen, drangt sich die feste Einigung der christlichen Welt
noch mehr im Namen der allgemeinen Interessen des Christen-
tums auf als im Hinblick auf Vorteile, die sich daraus fiir
diese oder jene Kinzelkirche ergeben wiirden.

‘Der zu Ende gegangene Krieg hat die tiefen Wunden, an
denen die christliche Gesellschaft leidet, aufgedeckt und eine
unbedingte Missachtung der elementarsten Grundsitze des
Rechtes und der Humanitit geoffenbart. Ob diese Ubel alt
oder neu seien, so missen sie die Aufmerksamkeit und Wach-
samkeit jeder kirchlichen Behorde wecken. Der Alkoholismus,
der jeden Tag an Boden gewinnt; der masslose Luxus, der
mehr und mehr eindringt und durch den man den Reiz des
Daseins zu mehren vorgibt; die Verderbnis, die sich hinter
dem #ussern Schein der Freiheit und der Emanzipation kaum
noch verbirgt; die Lehren der Unsittlichkeit, welche die Literatur,
das Theater, die Malerei und die Musik so oft unter dem Vor-
wande verbreiten, der Sache des Geschmackes und der schénen
Kiinste zu dienen; der Kultus des Reichtums und die Miss-
achtung jedes hohern Ideals sind ebenso viele Tatsachen,
welche, die Existenz aller christlichen Gesellschaften gefahrdend,
ihrerseits alle Kirchen zu enger Mitarbeit auffordern.

Mogen die Kirchen, die sich Jesu Christi rithmen, des
grossen und neuen Gebotes der Liebe wieder eingedenk werden!
Mogen sie sich auf diesem Gebiete nicht mehr tiberholen lassen
von den offentlichen Gewalten, die, geleitet von eben diesen
Vorschriften des Evangeliums und der Gerechtigkeit Christi,
den Bund der Nationen gegriindet haben zur Verteidigung des
Rechtes und die Erhaltung der Eintracht unter den Vélkern.

Das sind die Erwigungen, die das Patriarchat von Kon-
stantinopel glaubte der Beurteilung der andern Kirchen unter-
breiten zu sollen. Wir hoffen, diese werden unsere Uber-
zeugung von der immer dringlicheren Notwendigkeit teilen,
wenigstens die ersten Entwiirfe einer kiinftigen Verbindung zu
skizzieren. Wir bitten sie instéindig, uns ihren Befund dariiber
mitzuteilen. Mogen ihre Antworten uns die Versicherung brin-
gen, dass unsere Vorschlige nun bald vom Gebiete der Wiinsche
in dasjenige der Tatsachen tibergehen werden, ,dass wir, Wahr-



30 —

heit iibend in Liebe, an allem zunehmen in Ihm del das Haupt

ist, Christus“ (Eph. 4, 15).
Okumenisches Patriarchat, im Januar des Jahres 1920.

Stellvertretung des Okumenischen Patriarchates:

Dorotheos, Metropolit von Brussa.
Nicolaos, - , Caesarea.
Constantinos, " , Cysica.
Germanos, . » Amassia.
Gerassiceros, 5 » Pisidien,
(Gervassios, . , Ancyra.
Joachim, » » Lnos.
Anthiceros, 5 , Vizya.
Eugenios, " , Selymbria.
Agathangelos, . , Saranda.
Chrysostomos, 5 , Tyroloe.
Irenéus, % der Dardanellen.
1I.

Eine Kundgebung aus der bischoflichen Kirche Amerikas
an die orthodoxen Kirchen des Orients.

Die Sektion New York des ,Vereins zur Aufrechthaltung
und Verteidigung katholischer Grundsitze“ hat, wie wir der
,Living Church® vom 10. Dezember entnehmen, eine Erklirung
formuliert, die den orientalischen Kirchen {iiber den katho-
lischen Charakter der anglikanischen Kirche Aufschluss geben
soll. Die Erklarung zirkuliert gegenwiirtig unter dem Episkopat
und Klerus der bischoflichen Kirche und soll sodann, mit mog-
lichst vielen Unterschriften versehen, den Oberbehérden der -
morgenlandischen Kirchen iibermittelt werden. Wir teilen hier
eine deutsche Ubersetzung des wichtigen Dokuments mit. Es
lautet:

Den Bischofen und tbrigen Geistlichen der heiligen ortho-
doxen Kirchen Gruss in Christo!

In Frwigung, dass, wie wir glauben, der Heilige Geist
viele in den heiligen orthodoxen Kirchen des Ostens und in
den anglikanischen Kirchen angeregt hat, die zwischen uns
bestehende traurige Scheidung und deren verderblichen gei-
stigen Folgen zu Herzen zu nehmen und zur Herbeifithrung



e B -

eines bessern gegenseitigen Verstindnisses und zur Herstellung
der kirchlichen Gemeinschaft zwischen diesen Kirchen zu ar-
beiten, und

In Erwigung, dass unter den Fragen, die in den Konfe-
renzen, Korrespondenzen, Untersuchungen und Diskussionen
zwischen uns zur Erorterung gekommen sind, die nach der
Giltigkeit der anglikanischen Weihen von grosser Wichtigkeit
ist, und

In Erwiigung, dass die Giiltigkeit dieser Weihen nach der
Anschauung der orthodoxen orientalischen Theologen enge mit
der Frage zusammenhingt, ob die anglikanischen Kirchen den
sakramentalen Charakter der heiligen Weihen und die katho-
lische Lehre vom Priestertum anerkennen,

unterbreiten die unterzeichneten Bischoéfe und Priester der
Amerikanischen Kirche, bekannt unter der gesetzlichen Be-
zeichnung ., Protestantisch Bischofliche Kirche in den Vereinigten
Staaten Amerikas“, ihren heiligen orthodoxen Briidern die
nachfolgenden Feststellungen:

I. Historisches.

Eure Gelehrten wissen, dass unsere Amerikanische Kirche
eine Tochter der Kirche Englands ist und einen Episkopat be-
sitzt, der in ununterbrochener Sukzession vom Episkopat dieser
Kirche herstammt. Die amtlichen Protokolle tber die Voll-
zichung der Konsekrationen, durch die diese Sukzession sicher-
gestellt und fortgesetzt worden ist, sind vorhanden und stehen
denen offen, die sich tber die beziiglichen Tatsachen unter-
richten wollen.

Es ist auch bekannt und unterliegt keinem Zweifel, dass
der englische Episkopat von den Tagen seiner urspriinglichen
Errichtung und Organisation in England, dem sechsten und
siebenten Jahrhundert, an in ununterbrochener bischoflicher
Sukzession sorgfiltiz bewahrt worden ist; er wurde teilweise
tbermittelt vom romischen Stuhl durch den Erzbischof Theodor,
gebiirtig aus Tarsus, der 668 in Rom konsekriert worden ist,
jedoch verschiedene Male aus andern Linien der apostolischen
Nachfolge erneuert und bestiitigt.
~ Ferner ist klar und deutlich festgestellt, dass bei den Ver-
anderungen, die wihrend der Reformation des sechzehnten
Jahrhunderts in England stattgefunden haben, ernstlich daftur



gesorgt wurde, dass die Sukzession ununterbrochen erhalten
blieb. Die hauptsichlichste Linie von daher nimmt ihren An-
fang mit Erzbischof Parker, der 1559 in der Lambethkirche
durch vier Bischofe konsekriert worden ist; die Form der Kon-
sekration war so, dass ihre Gultigkeit nicht in Frage kommen
konnte, auch wenn gezeigt werden konnte, wie deutlich nicht
gezeigt werden kann, dass Bischof Barlow, der Hauptkonse-
krator, nicht richtig konsekriert worden war. Zudem ist die
Tatsache festgestellt, dass die durch FErzbischof Parker ver-
mittelte Sukzession wenigstens zweimal aus andern Linien der
Sukzession erneuert und bestitigt worden ist.

Wiederum unterliegt es keinem Zweifel, dass die Form der
Konsekration von Bischéfen in der englischen Kirche und in
den von ihr abstammenden Kirchen in jeder wesentlichen
Einzelheit mit der allgemeinen katholischen Gewohnheit und
Uberlieferung in Ubereinstimmung gewesen ist. Die Regel, dass
wenigstens drei Bischofe an allen bischoflichen Konsekrationen
teilnehmen sollen, ist beibehalten worden und kanonisch vor-
geschrieben. Die Handauflegung wird unverindert angewendet
und mit den Worten begleitet: ,Empfange den Heiligen Geist -
zum Amt und Dienst eines Bischofs in der Kirche Gottes, nun
dir anvertraut durch Auflegung unserer Hinde. Im Namen des
Vaters und des Sohnes und des Heiligen Geistes. Amen.“ Der
Konsekrationsritus im allgemeinen schliesst in sich eine feier-
liche Zelebration der hl. Eucharistie und enthalt ein Gebet, in
welchem der folgende einleitende Satz vorgeschrieben ist und
gesprochen wird: ,Allméchtiger Gott, Du Geber aller guten
Gaben, der Du durch Deinen Heiligen Geist verschiedene Grade
von Dienern in Deiner Kirche angeordnet hast.“ Die unleug-
bare Bedeutung dieser Worte ist die, dass die anglikanischen
Kirchen ihre verschiedenen Weihen (Orders) zum Kirchendienst
beibehalten als solche, die von Gott durch Seinen Heiligen Geist
angeordnet worden sind.

Nicht genug damit, der Ordinationsritus sowohl fiir Priester
wie fir Diakonen enthélt den namlichen Satz von der gott-
lichen Anordnung der Weihen zum Kirchendienst, der oben
angefiihrt worden ist. Die nédmliche feierliche Zelebration der
hl. Eucharistie ist vorgeschrieben; niemand als nur der Bischof
hat die Befugnis, Priester oder Diakonen zu ordinieren, und
die Worte, deren sich der Bischof bedient, wenn er den Priester-



-

amtskandidaten die Hinde auflegt, lauten: ,Empfange den
Heiligen Geist zum Amt und Dienst eines Priesters in der
Kirche Gottes, nun dir anvertraut durch Auflegung unserer
Héinde. Wem du die Stinden vergeben wirst, dem sind sie ver-
geben, und wem du sie behalten wirst, dem sind sie behalten.
Und sei du ein getreuer Verwalter des Wortes Gottes und
Seiner heiligen Sakramente. Im Namen des Vaters ete.“ In
dem ersten Ritual der Reformationszeit, im Gebrauch von 15563
bis 1661, standen die Worte: ,Amt und Dienst eines Priesters
in der Kirche Gottes* nicht; aber die Ubertragung des Hei-
ligen Geistes und der Gewalt, Stinden zu vergeben, war da;
und es ist festgestellt, dass der Name des Amtes in den alten
katholischen Formularien, z. B. im réomischen vor dem 11. Jahr-
hundert, nicht néher bezeichnet war. Die 1661 verordnete Ein-
schiebung der Bezeichnung der priesterlichen Weihe, die nun
zur Anwendung kam, hatte sicher ihren Grund nicht in irgend-
einem Zweifel an der Gilltigkeit der Form, die im vorher-
gchenden Jahrhundert gebraucht worden war, sondern war die
Antwort der Kirche an die Nonkonformisten, die wiinschten,
dass in dem gebrauchten Ritus jede Bezugnahme auf das
Priestertum ausgemerzt werde.

Endlich ist die hiermit klar vorausgesetzte Absicht, das
dreifache Dienstamt der katholischen Kirche in seiner iiber-
lieferten Bedeutung und mit den ihm zustehenden Funktionen
beizubehalten, in der allgemeinen Vorrede zum Ritual férmlich
ausgesprochen mit folgenden Worten:

,Allen, welche die hl. Schrift und die alten Kirchenschrift-
steller aufmerksam lesen, ist es offenkundig, dass vom aposto-
lischen Zeitalter an in der Kirche Christi folgende Amter vor-
handen gewesen sind: Bischofe, Priester und Diakonen. Diese
Amter wurden von jeher in so hohen Ehren gehalten, dass
niemand sich vermessen durfte, eines derselben zu verwalten,
ohne vorher zu demselben berufen, erprobt, examiniert und als
ein solcher erkannt worden zu sein, der dazu die erforderlichen
Figenschaften besass, und zugleich ohne durch offentliches
Gebet mit Handauflegung durch die gesetzliche Autoritéit appro-
biert und zu demselben zugelassen worden zu sein. Und dem-
gemaiss soll, damit diese Weihe (Orders) fortgesetzt und ehrer-
bietig in dieser Kirche gebraucht und geachtet werden, niemand
in dieser Kirche als ein rechtméssiger Bischof, Priester oder

Internat. kirchl, Zeitschrift, Heft 1, 1922, 3



— 34 —

Diakon anerkannt oder angenommen werden oder die Erlaubnis
erhalten, eine der genannten Funktionen zu vollziehen, es sei
denn, dass er in Ubereinstimmung mit der hier folgenden Form
berufen, erprobt, examiniert und zu derselben zugelassen wor-
den ist oder bischofliche Konsekration oder Ordination er-
halten hat.“

In diesen Worten, deren Einschéirfung in unsern Kanones
sorgfaltig vorgesehen ist, finden wir den Beweis, dass der Geist
und die Lehre der anglikanischen Kirchen mit der katholischen
Kirche der ersten Zeiten {ibereinstimme, dass namlich die
Amter der Bischofe, Priester und Diakonen apostolischen Ur-
sprungs sind und nicht geindert werden dirfen, und dass deren
gultige Fortsetzung nur dadurch gewéihrleistet werden kaun,
dass die Funktion, geheiligte Diener der Kirche zu ordinieren,
dem Episkopat reserviert wird. Mit andern Worten: Die Lehre
von der apostolischen Sukzession ist beibebalten und in der
vorgeschriebenen Ubung in Kraft gesetzt worden.

I1. Das Sakrament der hl. Weihe.

Die Frage ist aufgeworfen worden, ob die anglikanischen
Kirchen den sakramentalen Charakter der hl. Weihen lehren.
Mit andern Worten: Lehren diese Kirchen, dass vermittels
bischéflicher Handauflegung bei der Ordination eine iiber-
natiirliche Gnade gespendet wird? Wir halten dafiir, dass sie
so lehren. Es ist richtig, dass die offiziellen Dokumente unserer
kirchlichen Lehre an keiner Stelle ausdriicklich sagen, dass die
hl. Weihe ein Sakrament sei; der Grund dafir besteht darin,
dass unser Volk den Ausdruck ,Sakrament® gewohnlich nur
auf solche sichtbaren Gnadenmittel anwendet, die allgemein
zur Seligkeit notwendig sind, die hl. Weihe aber nur fiir solche
notwendig ist, die zu Dienern der katholischen Kirche gemacht
werden sollen. Die Verschiedenheit in der offiziellen Lehre un-
serer verschiedenen Kirchen betreffend den sakramentalen
Charakter der hl. Weihe ist nur scheinbar, aber in Wirklich--
keit nicht vorhanden. Ks handelt sich lediglich um eine Ver-
schiedenheit der Ausdriicke, die angewendet werden.

Der Beweis dafiir liegt in der Tatsache, dass die anglika-
nischen Kirchen die hl. Weihe in einer Form und unter Aun-
wendung vorgeschriebener Ausdriicke erteilen, die unleugbar
deren sakramentale Natur und Wirkung lehren. Legt der Bischof



— 35 —
einem Priesteramtskandidaten die Hénde auf, so soll er vor-
schriftsgemiiss sprechen: ,Empfange den Heiligen Geist zum
Amt und Dienst eines Priesters in der Kirche Gottes, nun dir
anvertraut durch Auflegung unserer Hinde ... Im Namen des
Vaters etc.“ Iine derartige Form -— und die fiir die Konse-
kration von Bischofen hat einen #hnlichen Wortlaut und Sinn —
lehrt klar, dass der Heilige Geist tatsidchlich durch das sicht-
bare Zeichen der Handauflegung gespendet wird. Mit andern
Worten: Die anglikanischen Kirehen driicken ihre offizielle
Lehre {iber diesen Gegenstand mit dem aus, was nach ihrer
Vorschrift bei der Ordination von Dienern der Kirche gespro-
chen und getan werden soll. Und diese Lehre steht in Uber-
einstimmung mit der Lehre, die in der heiligen orthodoxen
Kirche gemeint ist, wenn man dort erkldrt, die hl. Weihe sei
ein Sakrament — mit der Lehre also, die hl. Weihe sei ein sichi-
bares Zeichen, vermittels dessen eine iibernatiirliche Gnade ge-
spendet werde.

Diese Lehre wird bestitigt durch den priesterlichen Cha-
rakter der Funktionen, die den Inhabern der Priesterweihen
reserviert sind und die darum den Sinn der im Ordinations-
ritus enthaltenen Worte offenbaren: ,zu dem Amt und Dienst
eines Priesters in der Kirche Gottes, nun dir anvertraut durch
Auflequng unserer Hdande". Da diese Funktionen tibernatirlich
sind, muss auch die Handauflegung, durch welche sie Priestern
tibertragen werden, als ein Sakrament in dem Sinne angesehen
werden, in welchem sie in den orthodoxen Kirchen als soiches
gilt. Der Ordinationsritus nennt insbesondere die Siindenver-
gebung unter den priesterlichen Funktionen; in allen unsern
liturgischen Amtshandlungen ist diese Funktion wie die Feier
der hl. Eucharistie sorgfiltiz den Priestern vorbehalten?).

Y Anmerknng des Ubersetzers. Anch nach dem anglikanischen Ritus be-
ginnt sczusagen jeder Gottesdienst mit einer Beichte; immer ist es der
zelebrierende Priester, der die Absolution spricht. Aber zur Vermeidung
von Missverstindnissen darf doch daran erinnert werden, dass die Worte
des anglikanischen Ordinationsritus: « Wenn du die Siinden vergibst etc.»
nicht speziell von der Funktion cines Beichtvaters zu verstehen sind, son-
dern allgemein eine in die Worte des Herrn gekleidete Erklirung dessen
sein sollen, worin <« Amt und Dienst eines Priesters in der Kirche Gottes»
bestehen. Der Priester hat als Diener Christi durch Verkiindigung des
Evangeliums und Verwaltung der Gnadenmittel das Erlosungswerk Christi
in der Kraft des Heiligen Geistes unter den Menschen fortzusetzen. In



Keine sakramentale Funktion, deren Vollziehung die heilige
orthodoxe Kirche dem Priester reserviert, darf in den angli-
kanischen Kirchen von einem Diakon oder Laien vorgenommen

werden,
I1J. Die hl. Eucharistie.

Der sakramentale und wahrhaft priesterliche Charakter
unseres Priestertums offenbart sich in der anglikanischen Lehre
von der hl. Eucharistie und in der vorgeschriebenen Form,
diese zu feiern. Wir lassen daher einige erliauternde Bemer-
kungen uber diesen Gegenstand folgen.

Mit Ricksicht auf die grosse Verwirrung und die im
16. Jahrhundert stark vorwaltende Reaktion wider das papst-
liche System haben sich die Verfasser der anglikanischen Reli-
gionsartikel ganz besonders bemtht, die Verwerfung spezifisch
oromischer Lehren“ ganz deutlich hervortreten zu lassen. Das
erkliart die Einschrinkungen, die beziiglich der hl. Eucharistie
in der positiven Bejahung der katholischen Lehre vorhanden
sind. Nichtsdestoweniger ist das, was die Artikel bejahten, von
der katholischen Kirche im Osten und Westen von Anfang an
unleugbar festgehalten worden, und durch dieselben wurde kein
Punkt der orthodoxen Lehre iiber diesen Gegenstand verneint,
Die Artikel hatten mehr den Zweck eines ,Eirenikons“ als den
eines Glaubensbekenntnisses, und gerade dieser Umstand ist es,
der mehr als irgendeine in ihnen enthaltene Verwerfung einer
behaupteten katholischen Lehre ihre Einschrinkungen erklirt.

,Transsubstantiation wurde verworfen, jedoch, wie sich
aus dem Zusammenhang deutlich ergibt, in dem besondern Sinn
einer physischen Verinderung der Elemente. ,Messopfer¢ wur-
den ebenso verworfen, jedoch deutlich im Sinne von neuen
oder ergiinzenden Opfern, die zur Voraussetzung hatten, dass
Christi Opfertod nicht gentige. In den Religionsartikeln findet
sich aber weder eine Verneinung der realen Gegenwart des
Leibes und Blutes Christi in den konsekrierten Elementen noch
des eucharistischen Opfers im Sinne der Bekenntnisschriften

diesem Sinne iibertrug der scheidende Erloser seinen Jiingern die Gewalt
der Siindenvergebung (Joh. 20, 22. 23). Die Verwaltung des Busssakra-
mentes im engern Sinne gehort auch zu den priesterlichen Funktionen, ist
aber keineswegs die besondere Vollmacht, die der Auferstandene seinen
Jiingern unter dem Zeichen des Anhauchens und durch Verleihung des
Heiligen Geistes zugesichert hat,



37 —

der heiligen orthodoxen Kirche und der katholischen Viiter.
Unser Katechismus erklart, dass das innere Wesen des Sakra-
mentes sei der Leib und das Blut Christi, und es besteht die
Forderung, dass die konsekrierten Elemente als ,der Leib un-
seres Herrn Jesu Christi“ und als ,das Blut unseres Herrn Jesu
Christi“ bezeichnet werden, wenn sie den Glidubigen zugedient
werden. Ferner erscheint der Opfercharakter der hl. Eucharistie
in der Art, wie diese gefeiert wird (in allen wesentlichen Dingen
in Ubereinstimmung mit der alten katholischen und den heu-
tigen orthodoxen Liturgien, ja sogar in dem vorgeschriebenen
Wortlaut gewisser Teile). Der Priester ist angewiesen, am
Schlusse unseres Gebetes zur Oblation zu sprechen: ,Und ob-
wohl wir wegen unserer mannigfaltigen Siinden nicht wert
sind, Dir ein Opfer darzubringen, bitten wir Dich doch, Du
wollest unsern pflichtschuldigen Dienst annehmen.“ In dem
namlichen Gebet ist die Oblation beschrieben als ,dieses unser
Lob- und Dankopfer® und als die Darbringung unseres eigenen
Selbst ,zu einem verniinftigen, lebendigen und heiligen Opfer
fur Dich“. Aber noch beweisender ist, wie wir denken, der
allgemeine Aufbau unserer Liturgie, die in ihren wesentlichen
Zigen den Liturgien der heiligen orthodoxen morgenlidndischen
Kirchen entspricht und eine formliche Handlung darstellt, die
an und fir sich unleugbar den Opfercharakter hat. Demgeméiss
haben sich trotz der starken Versuchung, der sich viele un-
serer Schriftsteller ergeben haben, die auf ein Opfer hindeu-
tende Sprache zu vermeiden oder an gewissen Stellen abzu-
schwéchen, 1897 unsere englischen Bischofe frei gefiihlt, in
ihrer Antwort auf die die anglikanischen Weihen verdammende
Bulle des Papstes Leo XIII. zu schreiben; ,Wir sind daran
gewohnt, diesen Dienst als das eucharistische Opfer zu be-
zeichnen.“

Der volle Text des Abschnittes, auf den wir Bezug nehmen,
lautet wie folgt :

nlucharistiae sacrificium vere docemus nec sacrificii crucis
;nudam esse commemorationem’ credimus, ut Concilio illo citato
(Tridentino) nobis videtur imputari. Satis tamen credimus in
liturgia nostra qua in S. Eucharistia celebranda utimur, — corda
habentes ad Dominum, et munera, quae ante oblata sunt, jam
consecrantes ut nobis corpus et sanguis fiant Domini nostri Jesu
Christi — sacrificium quod ibidem fit ita significare. Memoriam



scilicet perpetuam pretiosae mortis Christi qui ipse est Advoca-
tus noster apud Patrem et propitiatio pro peccatis nostris, usque
ad Adventum Kjus secundam praeceptum Ejus observamus.
Primo enim sacrificium laudis et gratiarum offerimus; tum vero
sacrificium Crucis Patri proponimus et repraesentamus, et per
illud remissionem peccatorum et omnia alia Dominicae pas-
sionis beneficia pro tota et universa cclesia impetramus; sacri-
ficium denique nostrum ipsorum Creatori omnium offerimus,
quod per oblationes creaturarum Ipsius jam significavimus.
Quam actionem totam, in qua plebs cum sacerdote partem
suam necessario sumit, sacrificium Eucharisticum solemus nomi-
nare“ — (Responsio Awchiepiscoporum Angliae, X1).

(,Wir lehren getreu die Doktrin vom eucharistischen
Opfer und glauben nicht, dass dies eine blosse Erinnerung an
das Kreuzopfer sei, eine Meinung, die uns jenes Konzil (von
Trient) zu unterschieben scheint. Aber wir erachten es fiir
genligend, in der Liturgie, deren wir uns bei der Feier der
hl. Eucharistie bedienen — unsere Herzen erhoben zum Herrn
und nun die bereits dargebrachten Gaben weihend, dass sie
uns zum Leib und Blut unseres Herrn Jesu Christi werden —,
das Opfer, das in diesem Teil des Gottesdienstes dargebracht
wird, mit Ausdriicken zu bezeichnen wie diese. Wir setzen fort
dag immerwithrende Gedichtnis des kostbaren Todes Christi,
der unser Fursprecher ist beim Vater und die Versshnung fir
unsere Siinden, in Ubereinstimmung mit seinem Gebet, bis zu
seiner Wiederkunft. Denn erstens bringen wir dar ein Opfer
des Lobes und der Danksagung; sodann machen wir geltend
und vergegenwirtigen wir vor dem Vater das Opfer am Kreuz
und erflehen damit zuversichtlich Nachlassung der Stnden und
alle andern Wohltaten des Leidens des Herrn fiir die ganze
Kirche; und endlich bringen wir uns selbst dem Schopfer aller
Dinge, die wir schon durch die Darbringung der von ihm er-
schaffenen Gaben angedeutet haben, zum Opfer dar. Diese
ganze Handlung, an der das Volk mit dem Priester notwendig
teilzunehmen hat, nennen wir gewdhnlich das eucharistische
Opfer.“)

Bei dieser Gelegenheit moégen hier noch einige Worte tiber
die ,Epiklesis“ oder Anrufung des Heiligen Geistes beigefiigt
werden, obwohl wir nicht den Versuch machen, die einschla-
gigen Fragen einlédsslich zu behandeln. Das ist auch gar nicht



notwendig ; denn unsere liturgische Ubung steht in wesentlicher
Ubereinstimmung mit derjenigen der heiligen orthodoxen Kir-
chen des Ostens. Es ist richtig, dass die Kirche Englands in
ihrer Liturgie den Heiligen Geist nicht unter Nennung des
Namens anruft und dass das Gebet, das einen Ersatz flir die
Epiklesis bildet, vor den Einsetzungsworten steht und nicht
nachher. Aber diese Kirche spricht im Gebet zur Konsekration:
,Erhére uns, o barmherziger Vater, wir bitten Dich demiitig,
und verleihe, dass wir, indem wir der heiligen Anordunung
Deines Sohnes, unseres Heilandes Jesu Christi, geméss diese
Deine Kreaturen Brot und Wein zum Gedéichtnis seines Todes
und seines Leidens empfangen, teilhaftig werden mogen seines
allerheiligsten Leibes und Blutes.“ In diesem Gebet kommt der
Name des Heiligen Geistes nicht vor; aber er sollte als ein
Gebet um seine Gnadenwirkung auf Brot und Wein verstanden
werden ; denn unter Anglikanern herrseht durchaus kein Zweifel
dariiber, dass, wenn der Vater dieses Gebet erfiillt, es geschieht
durch die Wirkung Secines Heiligen Geistes.

In der Liturgie der bischoflichen Kirche Schottlands ist
die Epiklesis, wie in den orientalischen Liturgien, nach den
Finsetzungsworten und der Oblation eingefiigt und steht auch
insofern mit dem orthodoxen Gebrauch in Ubereinstimmung,
als ausdriicklich der Heilige Geist angerufen wird, Er moge
»Segnen und heiligen® ,diese Deine Gaben und Kreaturen von
Brot und Wein, dass sie werden moégen lLeib und Blut Deines
geliebtesten Sohnes“. Unsere amerikanische Liturgie folgt der
gleichen orthodoxen Anordnung und ruft in dhnlicher Weise
den Heiligen Geist an mit den Worten: ,Segne und heilige
diese Deine Gaben und Kreaturen von Brot und Wein, auf dass
wir mit ihrem Empfang teilhaftig werden mogen seines aller-
heiligsten Leibes und Blutes.“

Es ist wohl zu beachten, dass, welche Verdnderungen im
Wortlaut und — was die Kirche Englands angeht -— auch in
der Anordnung, abweichend von dem Wortlaut und der Anord-
nung der ostlichen Kirchen, vorgekommen sein mogen, die
Anglikaner eben doch fest an die Notwendigkeit der Wirkung
des Heiligen Geistes glauben, um das Sakrament zum Leib und
Blut Christi zu machen. Ebenso glauben sie, dass ein einfaches
Rezitieren der sog. Einsetzungsworte nicht geniigt, sondern dass
auch das Gebet um die gottliche Wirkung des Heiligen Geistes



_40'_

— ob dieser ausdriicklich genannt sei oder nicht — erforder-
lich ist?).

Wir machen fiir unsere heiligen orthodoxen Briider diese
Feststellung nicht deswegen, weil wir irgendwelche Zweifel
an der Giiltigkeit der anglikanischen Weihen hinsichlich des
sakramentalen Charakters der hl. Weihen selbst oder hinsicht-
lich der priesterlichen Bedeutung und Gdiiltigkeit der unserm
Priestertum zugewiesenen Funktionen (Eucharistie u. a.) hétten,
sondern weil wir unter unsern heiligen orthodoxen Briidern
im Interesse einer sichtbaren Einheit und Gemeinschaft zwischen
uns jede Schranke einer missverstindlichen Auffassung unserer
Stellung beseitigen mochten. Wir, die wir dieses Dokument
unterzeichnen, glauben von ganzem Herzen, was immer die
katholische Xirche lehrt. Wir nehmen den ganzen Kkatholi-
schen Glauben, alle Sakramente und Gebote der katholischen
Kirche an. Weil wir glauben, dass die anglikanischen Kirchen
offiziell den katholischen Glauben und die katholische Kirchen-
ordnung in ihrer wesentlichen Integritit bewahrt haben, ist
uns unsere Zugehorigkeit zur anglikanischen Gemeinschaft teuer
und ungeachtet der disziplindren Einschrinkungen, die unsere
besondern Verhéltnisse uns auferlegt haben.

Wir beten in Demut zu unserm himmlischen Vater, dass
Er durch seinen Heiligen Geist zwischen den heiligen Ortho-
doxen und den anglikanischen Kirchen alle Ursachen von Miss-
verstiandnissen beseitigen moége, — dass Er eine tiefere, heilige
Liebe zwischen uns entstehen Ilassen moge, — und dass Er
eine volle Wiederherstellung der sichtbaren Einheit zwischen
uns moge zur Tatsache werden lassen in dem mystischen Leibe
Seines Sohnes Jesus Christus. Amen.

II1.

Der neugewiihlte Patriarch Meletios hatte auf seiner Reise
nach Konstantinopel dem Erzbischof von Canterbury einen
Besuch abgestattet. Nach seiner Ankunft in Konstantinopel

Y dumerkung des Ubersetzers. Es darf hier aber doch daran erinnert
werden, dass schon in der Liturgie des hl. Justin das Rezitieren der Ein-
setzungsworte als ein eucharistisches Gebet, das von der Gemeinde mit
,Amen* zu beantworten war, aufgefasst worden ist.



— 41 —

sandte er an den IKrzbischof folgendes Telegramm, dem wir
die Antwort folgen lassen:
His Grace, Archbishop of Canterbury.
Lambeth Palace, London.

In public ecclesiastical ceremony enthroned since yesterday
on holy Apostolical and Patriarchal throne of Constantinople,
I am sending from it a brotherly embrace in Christ as chief
Pastor to your Grace, the Head of the Anglican Church, in
confirmation of most excellent relations existing by Divine
favour between the two Churches, and of positive hopes of their
further advancement by heavenly aid to a complete sacred
communion of faith and grace. I am gladly remembering marks
of true love which I obtained from your Grace while passing
through England, and am seizing the opportunity to assure
yvou that the crew [His Grace took it that “crew” refers to
those on the ship of his Church] of my Church also shares my

feeling of deepest gratitude.
Meletios, Constantinople.

His Grace intimated that he had sent the following reply :—
Meletios, Patriarchate, Constantinople.

I thank your Holiness for courteous intimation of your
enthronement. I rejoice in the happy relations already existing,
and pray that they may lead to even closer fellowship between
the Anglican Communion and the whole Eastern Orthodox
Communion. And may the peace of God be secured and

maintained.
Randall Cantuar.

Zwischen dem Patriarchen und dem Bischof der schwei-

zerischen christkatholischen Kirche hat folgender Briefwechsel
stattgefunden:

An Se. Heiligkeit den 6kumenischen Patriarchen Meletios IV,
Konstantinopel.

Die beiden hochwiirdigsten Metropoliten, die in den letzten
Jahren provisorisch mit der Verwaltung des o6kumenischen
Patriarchats betraut waren, haben den altkatholischen Kirchen
des Westens so deutliche Zeichen ihres briiderlichen Wohl-
wollens gegeben, dass ich es wagen darf, Eurer Heiligkeit an-



— 42

lisslich der Besteigung des Patriarchenstuhles im Namen meiner
rlaubensgenossen die ergebensten Gliickwiingche darzubringen.
Schenke unser Herr Jesus Christus, das ewige Haupt Seiner
Kirche, Eurer Heiligkeit viele Jahre einer gliicklichen Re-
gierung.

Fin Jahrtausend lang war das okumenische Patriarchat,
weil es streng am Glaubensbekenntnis der ungeteilten Kirche
und an der apostolischen Kirchenverfassung festhielt, in den
Augen der obersten Wirdentriger der abendlindischen Kirche
ein enusior avideydusvor; moge es nun, da die Geschichte der
Menschheit eine neue Wendung genommen hat, fir die ganze
christliche Kirche ein Zeichen der Einigung und des Friedens
werden, ' '

Viele Jahrhunderte lang war das ékumenische Patriarchat
ein unerschiitterliches Bollwerk zur Rettung des Christentums
wider den Islam: lasse der Herr mit dem Amtsantritte Eurer
Heiligkeit fiir die eine, heilige, apostolische und katholische
Kirche eine Zeit anbrechen, in der sich die Herrlichkeit Christi
tiberall in voller Freiheit entfalten kann, damit alle, die sich
nach seinem heiligen Namen nennen, neu gestirkt werden im
Glauben: ,Es ist in keinem andern Ieil, und es ist kein anderer
Name unter dem Himmel den Menschen gegeben, durch den
sie ihr Heil erlangen kénnen.“

In tiefer Ehrfurcht Furer Heiligkeit ergebenster Diener
und demdtitiger Bruder in Christo Jesu, unserm Herrn.

Fduard Herzog,
Bischof der christkatholischen Kirche der Schweiz.

An den hochwiirdigsten Bischof der Altkatholiken in der
Schweiz, den in Christo Gott geliebten und hochgeschéitzten
Bruder, Herrn FHduard Herzog.

Gnade sei mit Euern Hochwiirden und Friede von Gott,
dem Vater, und unserm Herrn Jesus Christus!

Gern beeilen Wir Uns, Euern Hochwiirden Unsern warmen
Dank auszusprechen, dass Sie die Freundlichkeit hatten, Uns
von Threr Seite sowie auch von seiten der ganzen Gemeinschaft
der altkatholischen Kirchen zu Unserer Erhebung auf den
heiligsten Stuhl des okumenischen Patriarchats von Konstanti-
nopel Ihre giitigen Gliickwiinsche darzubringen.

Die Sympathie und die Achtung, die die orthodoxe Kirche
und insbesondere unsere eigene Grosskirche Christi zu der auf



43 —

das gleiche Fundament des alten unverfédlschten Glaubens sich
griindenden hochwiirdigen Kirche der Altkatholiken von An-
fang an hegen, sind bekannt; die von Ew. Hochwiirden er-
wahnten Zeichen der briiderlichen ILiebe unserer Kirche zu
der der Altkatholiken aus den letzten Jahren vervollstindigen
die zeitgemisse Kundgebung der besonders engen Beziehung,
die sich auf Grund der vorliegenden Tatsachen von Anfang an
naturgemiss herausgestellt hat und durch Gottes Gnade bis
auf diesen Tag besteht.

Indem Wir Ew. Hochwiirden die Versicherung geben, dass
Wir, soviel an Uns liegt, alle Unsere Sorge und Bereitwillig-
keit darauf richten werden, dass dieser Geist der Liebe und
aufrichtigen Einigung immer mehr befestigt und gekriftigt
werde, damit die bereits bestehende Beziehung unter Gottes
Segen nicht bloss zur vollen Einheit in den Gnadenmitteln der
beiden Kirchen, sondern auch zu einem Zeichen der Einigung
und des Friedens der ganzen christlichen Kirche zur Ehre
Christi werde, erbitten Wir aus ganzem Herzen fir Sie alles
(Gute von Gott und verbleiben in vieler Liebe

Ew. hochgeschiatzten Hochwiirden in Christo geliebter und
ganz ergebener Bruder

Konstantinopel, 8./21. Februar 1922.

Meletios IV,

Patriarch von Konstantinopel.




	Dokumente zur kirchlichen Unionsbewegung

