
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 12 (1922)

Heft: 1

Artikel: Dokumente zur kirchlichen Unionsbewegung

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403964

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403964
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


26

Dokumente zur kirchlichen Dnionsbewegung.

i.
Enzyklika der Kirche von Konstantinopel an alle

Kirchen der Welt1).
Liebet einander mit einem reinen Herzen.

(I. Petr. 1, 22.)

Die Kirche von Konstantinopel lässt nicht gelten, dass die
die christlichen Kirchen in einigen Punkten des Dogmas
trennenden Meinungsverschiedenheiten derart sind, das sie unfehlbar

das Misslingen jedes Versuches veranlassen, der die
Herstellung einer engern Gemeinschaft unter den verschiedenen
Konfessionen zum Zwecke hätte.

Überzeugt von den Vorteilen, die eine solche Annäherung
einer jeden der Einzelkirchen und der christlichen Gemeinschaft
im allgemeinen verleihen würde, hält sie auch dafür, dass die
gegenwärtige Stunde einem Gedankenaustausch über diese
wichtige Frage günstig sein würde, deren Lösung vielleicht mit
Gottes Beistand den Weg zur endgültigen Union der Christen
in der Zukunft bereiten könnte.

Es wäre ja nicht unmöglich, dass die Vorurteile und alten
Ansprüche, die so oft die zum Zwecke der Wiederherstellung
des Friedens und der Harmonie unter den Kirchen entfalteten
Bemühungen vereitelt haben, auch diesmal noch etwelche
Schwierigkeiten schaffen könnten. Es ist aber zu hoffen, dass
ein aufrichtiger Geist der Versöhnung über diese Schwierigkeiten

um so leichter obsiegen würde, als diese nicht unüber-
windbar sind; für den Augenblick beschränken wir uns übrigens
darauf, die Mittel zu suchen, um eine Annäherung zu
erleichtern.

') Deutsche Übersetzung des offiziellen französischen Textes.



— 27 —

Wenn die Wahl der jetzigen Stunde uns schien, zum
Gelingen eines solchen Werkes beitragen zu können, so ist das

darin begründet, dass die Annäherung der Kirchen mit der
Errichtung des Völkerbundes zusammenfällt, dessen Eröffnung
unter so günstigen Auspizien begangen worden ist. Unser leb-
habter Wunsch, zu einer vorgängigen Übereinstimmung zu
gelangen, hat uns die nachfolgenden Gedanken eingegeben, die
wir den Kirchen des Orientes, den Schwestern der unserigen,
den ehrwürdigen Kirchen des Abendlandes und denjenigen der
übrigen Christenheit unterbreiten. Mit grösstem Interesse würden

wir von der Aufnahme Kenntnis nehmen, die unsere
Eröffnungen gefunden haben.

Zwei Dinge werden mächtig mithelfen, diese Übereinstimmung

herzustellen und den Gläubigen sichtbar vor die Augen
zu stellen.

In erster Linie sollte man sich bestreben, jedes Missverständnis

aus der Welt zu schaffen, das die Neigung zum
Bekehrungseifer zum Ursprung hat, die leider in gewissen Kreisen
vorherrscht. Es ist unnütz, auf dies hinzuweisen, was in diesem
Sinne immer vor sich geht zum Schaden des innern Friedens
der Kirchen (besonders derjenigen des Morgenlandes), den christliche

Priester täglich auf eine schmerzhafte Probe stellen.
Glaubt man, der von solchen Vorkommnissen herrührende
moralische Vorteil könne das Misstrauen und den Argwohn
aufwiegen, die sie zu erhalten und vermehren beitragen?

Wenn einmal das gegenseitige Vertrauen wiederhergestellt
ist, wird eine grossmütige Initiative das Empfinden bekämpfen
müssen, das sich nach und nach der religiösen Gruppierungen
bemächtigt hat und sie verleitet, sich als Fremde zu betrachten
und sie zur Vereinsamung verurteilt. Es wird sich darum
handeln, die heute erloschene Liebe neu zu wecken und zu stärken
und den Kirchen zurückzugeben das Bewusstsein des engen
Bandes, das sie einigt und sie macht zu „Miterben, Miteinverleibten

und Mitgenossen seiner Verheissungen in Christo durch
das Evangelium" (Eph. 3, 6).

In ihren Beziehungen und in den Urteilen, die die einen
über die andern abzugeben haben werden, von der christlichen
Liebe geleitet, werden sie erfahren, dass viele Missverständnisse
allmählich schwinden. Was würde man nicht für den Ruhm



— 28 —

dieser Kirchen, für den Glanz des christlichen Namens, für die
Förderung des Werkes der Einigung von einer Auffassung
ihrer Pflichten zu erwarten berechtigt sein, welche die verschie
denen Gemeinschaften dazu führen musste, einander besser
kennen zu lernen, sich gegenseitig über Stand und Festigkeit
ihres Glaubens zu erkundigen und sich zu stützen in den Stunden
der Traurigkeit und der Betrübnis?

Die Brüderlichkeit und die Solidarität, von denen wir
gesprochen haben, können zum Ausdruck kommen in einer Reihe

von Vereinbarungen, die sich auf folgende Punkte beziehen
würden :

1. Einheit im Kalender, die allen Kirchen gestatten würde,
die grossen christlichen Festtage gleichzeitig zu feiern ;

2. Austausch brüderlicher Schreiben gelegentlich der
Hauptfestlichkeiten des Kirchenjahres oder bei andern ausserordentlichen

Anlässen ;

3. Herstellung festgesetzter Beziehungen zwischen den in
demselben Orte residierenden Vertretern der verschiedenen
Kirchen ;

4. Beziehungen unter den verschiedenen theologischen
Schulen oder persönlich unter Theologen und Austausch von
Zeitschriften und andern religiösen Veröffentlichungen;

5. Zutritt junger Leute anderer Konfession zu kirchlichen
Schulen und Seminarien;

6. Einberufung christlicher Kongresse zum Studium der
Fragen von allgemeinem Interesse ;

7. Unparteiische Untersuchung der dogmatischen Kontroversen;

Annahme (vorzüglich) des historischen Gesichtspunktes
bei deren Darstellung in den theologischen Vorlesungen und
Abhandlungen ;

8. Gegenseitige Achtung der in den verschiedenen Kirchen
heiligen Gebräuche und Riten;

9. Berechtigung zur Vornahme der Obsequien und der
Beerdigung der in fremden Ländern verstorbenen Christen in den
Kirchen und auf den Friedhöfen einer andern Konfession;

10. Regelung der Frage der gemischten Ehen ;

11. Gegenseitige Unterstützung in den frommen Werken,
die die Stärkung des religiösen Empfindens, die Wohltätigkeit
usw. zum Gegenstande haben.



— 29 —

¦ Zur Stunde, wo so viele Feinde sich an die Grundlagen
des christlichen Glaubens und der christlichen Moral
heranmachen, drängt sich die feste Einigung der christlichen Welt
noch mehr im Namen der allgemeinen Interessen des Christentums

auf als im Hinblick auf Vorteile, die sich daraus für
diese oder jene Einzelkirche ergeben würden.

Der zu Ende gegangene Krieg hat die tiefen Wunden, an
denen die christliche Gesellschaft leidet, aufgedeckt und eine

unbedingte Missachtung der elementarsten Grundsätze des

Rechtes und der Humanität geoffenbart. Ob diese Übel alt
oder neu seien, so müssen sie die Aufmerksamkeit und
Wachsamkeit jeder kirchlichen Behörde wecken. Der Alkoholismus,
der jeden Tag an Boden gewinnt; der masslose Luxus, der
mehr und mehr eindringt und durch den man den Reiz des

Daseins zu mehren vorgibt; die Verderbnis, die sich hinter
dem äussern Schein der Freiheit und der Emanzipation kaum
noch verbirgt; die Lehren der Unsittlichkeit, welche die Literatur,
das Theater, die Malerei und die Musik so oft unter dem Vor-
wande verbreiten, der Sache des Geschmackes und der schönen
Künste zu dienen; der Kultus des Reichtums und die
Missachtung jedes höhern Ideals sind ebenso viele Tatsachen,
wTeiche, die Existenz aller christlichen Gesellschaften gefährdend,
ihrerseits alle Kirchen zu enger Mitarbeit auffordern.

Mögen die Kirchen, die sich Jesu Christi rühmen, des

grossen und neuen Gebotes der Liebe wieder eingedenk wTerden!

Mögen sie sich auf diesem Gebiete nicht mehr überholen lassen
von den öffentlichen Gewalten, die, geleitet von eben diesen
Vorschriften des Evangeliums und der Gerechtigkeit Christi,
den Bund der Nationen gegründet haben zur Verteidigung des
Rechtes und die Erhaltung der Eintracht unter den Völkern.

Das sind die Erwägungen, die das Patriarchat von
Konstantinopel glaubte der Beurteilung der andern Kirchen
unterbreiten zu sollen. Wir hoffen, diese werden unsere
Überzeugung von der immer dringlicheren Notwendigkeit teilen,
wenigstens die ersten Entwürfe einer künftigen Verbindung zu
skizzieren. Wir bitten sie inständig, uns ihren Befund darüber
mitzuteilen. Mögen ihre Antworten uns die Versicherung bringen,

dass unsere Vorschläge nun bald vom Gebiete der Wünsche
in dasjenige der Tatsachen übergehen werden, „dass wir, Wahr-



— 30 —

heit übend in Liebe, an allem zunehmen in Ihm, der das Haupt
ist, Christus" (Eph. 4, 15).

Ökumenisches Patriarchat, im Januar des Jahres 1920.

Stellvertretung des ökumenischen Patriarchates:
Dorotheos, Metropolit von Brussa.
Nicolaos, n n Caesarea.
Constantinos, n n Cysica.
Germanos, n n Amassia.
Gerassiceros, rt n Pisidien.
Gervassios, n n Ancyra.
Joachim, n n Enos.

Anthiceros, n » Vizya.
Eugenios, n n Selymbria.
Agathangelos, n n Saranda.
Chrysostomos, n n Tyroloe.
Irenäus, rt der Dardanellen.

II.

Eine Kundgebung aus der bischöflichen Kirche Amerikas
an die orthodoxen Kirchen des Orients.

Die Sektion New York des „Vereins zur Aufrechthaltung
und Verteidigung katholischer Grundsätze" hat, wie wir der
„Living Church" vom 10. Dezember entnehmen, eine Erklärung
formuliert, die den orientalischen Kirchen über den
katholischen Charakter der anglikanischen Kirche Aufschluss geben
soll. Die Erklärung zirkuliert gegenwärtig unter dem Episkopat
und Klerus der bischöflichen Kirche und soll sodann, mit
möglichst vielen Unterschriften versehen, den Oberbehörden der
morgenländischen Kirchen übermittelt werden. Wir teilen hier
eine deutsche Übersetzung des wichtigen Dokuments mit. Es
lautet :

Den Bischöfen und übrigen Geistlichen der heiligen
orthodoxen Kirchen Gruss in Christo

In Erwägung, dass, wie wir glauben, der Heilige Geist
viele in den heiligen orthodoxen Kirchen des Ostens und in
den anglikanischen Kirchen angeregt hat, die zwischen uns
bestehende traurige Scheidung und deren verderblichen
geistigen Folgen zu Herzen zu nehmen und zur Herbeiführung



-- 31 —

eines bessern gegenseitigen Verständnisses und zur Herstellung
der kirchlichen Gemeinschaft zwischen diesen Kirchen zu
arbeiten, und

In Erwägung, dass unter den Fragen, die in den
Konferenzen, Korrespondenzen, Untersuchungen und Diskussionen
zwischen uns zur Erörterung gekommen sind, die nach der
Gültigkeit der anglikanischen Weihen von grosser Wichtigkeit
ist, und

In Erwägung, dass die Gültigkeit dieser Weihen nach der
Anschauung der orthodoxen orientalischen Theologen enge mit
der Frage zusammenhängt, ob die anglikanischen Kirchen den
sakramentalen Charakter der heiligen Weihen und die katholische

Lehre vom Priestertum anerkennen,
unterbreiten die unterzeichneten Bischöfe und Priester der

Amerikanischen Kirche, bekannt unter der gesetzlichen
Bezeichnung „Protestantisch Bischöfliche Kirche in den Vereinigten
Staaten Amerikas", ihren heiligen orthodoxen Brüdern die
nachfolgenden Feststellungen :

I. Historisches.
Eure Gelehrten wissen, dass unsere Amerikanische Kirche

eine Tochter der Kirche Englands ist und einen Episkopat
besitzt, der in ununterbrochener Sukzession vom Episkopat dieser
Kirche herstammt. Die amtlichen Protokolle über die
Vollziehung der Konsekrationen, durch die diese Sukzession
sichergestellt und fortgesetzt worden ist, sind vorhanden und stehen
denen offen, die sich über die bezüglichen Tatsachen
unterrichten wollen.

Es ist auch bekannt und unterliegt keinem Zweifel, dass
der englische Episkopat von den Tagen seiner ursprünglichen
Errichtung und Organisation in England, dem sechsten und
siebenten Jahrhundert, an in ununterbrochener bischöflicher
Sukzession sorgfältig bewahrt worden ist; er wurde teilweise
übermittelt vom römischen Stuhl durch den Erzbischof Theodor,
gebürtig aus Tarsus, der 668 in Rom konsekriert worden ist,
jedoch verschiedene Male aus andern Linien der apostolischen
Nachfolge erneuert und bestätigt.

Ferner ist klar und deutlich festgestellt, dass bei den
Veränderungen, die während der Reformation des sechzehnten
Jahrhunderts in England stattgefunden haben, ernstlich dafür



— 32 -
gesorgt wurde, dass die Sukzession ununterbrochen erhalten
blieb. Die hauptsächlichste Linie von daher nimmt ihren
Anfang mit Erzbischof Parker, der 1559 in der Lambethkirche
durch vier Bischöfe konsekriert worden ist; die Form der
Konsekration war so, dass ihre Gültigkeit nicht in Frage kommen
könnte, auch wenn gezeigt werden könnte, wie deutlich nicht
gezeigt werden kann, dass Bischof Barlow, der Hauptkonse-
krator, nicht richtig konsekriert worden war. Zudem ist die
Tatsache festgestellt, dass die durch Erzbischof Parker
vermittelte Sukzession wenigstens zweimal aus andern Linien der
Sukzession erneuert und bestätigt worden ist.

Wiederum unterliegt es keinem Zweifel, dass die Form der
Konsekration von Bischöfen in der englischen Kirche und in
den von ihr abstammenden Kirchen in jeder wesentlichen
Einzelheit mit der allgemeinen katholischen Gewohnheit und
Überlieferung in Übereinstimmung gewesen ist. Die Regel, dass

wenigstens drei Bischöfe an allen bischöflichen Konsekrationen
teilnehmen sollen, ist beibehalten worden und kanonisch
vorgeschrieben. Die Handauflegung wird unverändert angewendet
und mit den Worten begleitet: „Empfange den Heiligen Geist
zum Amt und Dienst eines Bischofs in der Kirche Gottes, nun
dir anvertraut durch Auflegung unserer Hände. Im Namen des

Vaters und des Sohnes und des Heiligen Geistes. Amen." Der
Konsekrationsritus im allgemeinen schliesst in sich eine feierliche

Zelebration der hl. Eucharistie und enthält ein Gebet, in
welchem der folgende einleitende Satz vorgeschrieben ist und
gesprochen wird: „Allmächtiger Gott, Du Geber aller guten
Gaben, der Du durch Deinen Heiligen Geist verschiedene Grade
von Dienern in Deiner Kirche angeordnet hast." Die unleugbare

Bedeutung dieser Worte ist die, dass die anglikanischen
Kirchen ihre verschiedenen Weihen (Orders) zum Kirchendienst
beibehalten als solche, die von Gott durch Seinen Heiligen Geist
angeordnet worden sind.

Nicht genug damit, der Ordinationsritus sowrohl für Priester
wie für Diakonen enthält den nämlichen Satz von der
göttlichen Anordnung der Weihen zum Kirchendienst, der oben
angeführt worden ist. Die nämliche feierliche Zelebration der
hl. Eucharistie ist vorgeschrieben ; niemand als nur der Bischof
hat die Befugnis, Priester oder Diakonen zu ordinieren, und
die Worte, deren sich der Bischof bedient, wenn er den Priester-



— 33 —

amtskandidaten die Hände auflegt, lauten : „Empfange den

Heiligen Geist zum Amt und Dienst eines Priesters in der
Kirche Gottes, nun dir anvertraut durch Auflegung unserer
Hände. Wem du die Sünden vergeben wirst, dem sind sie
vergeben, und wem du sie behalten wirst, dem sind sie behalten.
Und sei du ein getreuer Verwalter des Wortes Gottes und
Seiner heiligen Sakramente. Im Namen des Vaters etc." In
dem ersten Ritual der Reformationszeit, im Gebrauch von 1553
bis 1661, standen die Worte: „Amt und Dienst eines Priesters
in der Kirche Gottes" nicht; aber die Übertragung des
Heiligen Geistes und der Gewalt, Sünden zu vergeben, war da;
und es ist festgestellt, dass der Name des Amtes in den alten
katholischen Formularien, z. B. im römischen vor dem 11.

Jahrhundert, nicht näher bezeichnet war. Die 1661 verordnete
Einschiebung der Bezeichnung der priesterlichen Weihe, die nun
zur Anwendung kam, hatte sicher ihren Grund nicht in irgendeinem

Zweifel an der Gültigkeit der Form, die im
vorhergehenden Jahrhundert gebraucht worden war, sondern war die
Antwort der Kirche an die Nonkonformisten, die wünschten,
dass in dem gebrauchten Ritus jede Bezugnahme auf das
Priestertum ausgemerzt werde.

Endlich ist die hiermit klar vorausgesetzte Absicht, das
dreifache Dienstamt der katholischen Kirche in seiner
überlieferten Bedeutung und mit den ihm zustehenden Funktionen
beizubehalten, in der allgemeinen Vorrede zum Ritual förmlich
ausgesprochen mit folgenden Worten:

„Allen, welche die hl. Schrift und die alten Kirchenschriftsteller

aufmerksam lesen, ist es offenkundig, dass vom
apostolischen Zeitalter an in der Kirche Christi folgende Ämter
vorhanden gewesen sind: Bischöfe, Priester und Diakonen. Diese
Ämter wurden von jeher in so hohen Ehren gehalten, dass
niemand sich vermessen durfte, eines derselben zu verwalten,
ohne vorher zu demselben berufen, erprobt, examiniert und als
ein solcher erkannt worden zu sein, der dazu die erforderlichen
Eigenschaften besass, und zugleich ohne durch öffentliches
Gebet mit Handauflegung durch die gesetzliche Autorität approbiert

und zu demselben zugelassen worden zu sein. Und
demgemäss soll, damit diese Weihe (Orders) fortgesetzt und ehrerbietig

in dieser Kirche gebraucht und geachtet wTerden, niemand
in dieser Kirche als ein rechtmässiger Bischof, Priester oder

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 1, 1922. 3



— 34 —

Diakon anerkannt oder angenommen werden oder die Erlaubnis
erhalten, eine der genannten Funktionen zu vollziehen, es sei
denn, dass er in Übereinstimmung mit der hier folgenden Form
berufen, erprobt, examiniert und zu derselben zugelassen worden

ist oder bischöfliche Konsekration oder Ordination
erhalten hat."

In diesen Worten, deren Einschärfung in unsern Kanones
sorgfältig vorgesehen ist, finden wir den Beweis, dass der Geist
und die Lehre der anglikanischen Kirchen mit der katholischen
Kirche der ersten Zeiten übereinstimme, dass nämlich die
Ämter der Bischöfe, Priester und Diakonen apostolischen
Ursprungs sind und nicht geändert werden dürfen, und dass deren
gültige Fortsetzung nur dadurch gewährleistet werden kann,
dass die Funktion, geheiligte Diener der Kirche zu ordinieren,
dem Episkopat reserviert wird. Mit andern Worten : Die Lehre
von der apostolischen Sukzession ist beibehalten und in der
vorgeschriebenen Übung in Kraft gesetzt worden.

II. Das Sakrament der hl. Weihe.
Die Frage ist aufgeworfen worden, ob die anglikanischen

Kirchen den sakramentalen Charakter der hl. Weihen lehren.
Mit andern Worten : Lehren diese Kirchen, dass vermittels
bischöflicher Handauflegung bei der Ordination eine
übernatürliche Gnade gespendet wird? Wir halten dafür, dass sie
so lehren. Es ist richtig, dass die offiziellen Dokumente unserer
kirchlichen Lehre an keiner Stelle ausdrücklich sagen, dass die
hl. Weihe ein Sakrament sei; der Grund dafür besteht darin,
dass unser Volk den Ausdruck „Sakrament" gewöhnlich nur
auf solche sichtbaren Gnadenmittel anwendet, die allgemein
zur Seligkeit notwendig sind, die hl. Weihe aber nur für solche
notwendig ist, die zu Dienern der katholischen Kirche gemacht
werden sollen. Die Verschiedenheit in der offiziellen Lehre
unserer verschiedenen Kirchen betreffend den sakramentalen
Charakter der hl. Weihe ist nur scheinbar, aber in Wirklichkeit

nicht vorhanden. Es handelt sich lediglich um eine
Verschiedenheit der Ausdrücke, die angewendet wrerden.

Der Beweis dafür liegt in der Tatsache, dass die anglikanischen

Kirchen die hl. Weihe in einer Form und unter
Anwendung vorgeschriebener Ausdrücke erteilen, die unleugbar
deren sakramentale Natur und Wirkung lehren. Legt der Bischof



— 35 -
einem Priesteramtskandidaten die Hände auf, so soll er vor-
schriftsgemäss sprechen: „Empfange den Heiligen Geist zum
Amt und Dienst eines Priesters in der Kirche Gottes, nun dir
anvertraut durch Auflegung unserer Hände Im Namen des

Vaters etc." Eine derartige Form — und die für die
Konsekration von Bischöfen hat einen ähnlichen Wortlaut und Sinn —
lehrt klar, dass der Heilige Geist tatsächlich durch das sichtbare

Zeichen der Handauflegung gespendet wird. Mit andern
Worten: Die anglikanischen Kirchen drücken ihre offizielle
Lehre über diesen Gegenstand mit dem aus, was nach ihrer
Vorschrift bei der Ordination von Dienern der Kirche gesprochen

und getan wxerden soll. Und diese Lehre steht in
Übereinstimmung mit der Lehre, die in der heiligen orthodoxen
Kirche gemeint ist, wenn man dort erklärt, die hl. Weihe sei
ein Sakrament — mit der Lehre also, die hl. Weihe sei ein sichtbares

Zeichen, vermittels dessen eine übernatürliche Gnade
gespendet werde.

Diese Lehre wird bestätigt durch den priesterlichen
Charakter der Funktionen, die den Inhabern der Priesterweihen
reserviert sind und die darum den Sinn der im Ordinations-
ritus enthaltenen Worte offenbaren: „zu dem Amt und Dienst
eines Priesters in der Kirche Gottes, nun dir anvertraut durch
Auflegung unserer Hände"-. Da diese Funktionen übernatürlich
sind, muss auch die Handauflegung, durch welche sie Priestern
übertragen werden, als ein Sakrament in dem Sinne angesehen
werden, in welchem sie in den orthodoxen Kirchen als solches
gilt. Der Ordinationsritus nennt insbesondere die Sündenvergebung

unter den priesterlichen Funktionen; in allen unsern
liturgischen Amtshandlungen ist diese Funktion wie die Feier
der hl. Eucharistie sorgfältig den Priestern vorbehalten x).

*) Anmerkung des Übersetzers. Auch nach dem anglikanischen Ritus
beginnt sozusagen jeder Gottesdienst mit einer Beichte; immer ist es der
zelebrierende Priester, der die Absolution spricht. Aber zur Vermeidung
von Missverständnissen darf doch daran erinnert werden, dass die Worte
des anglikanischen Ordinationsritus: «Wenn du die Sünden vergibst etc.»
nicht speziell von der Funktion eines Beichtvaters zu verstehen sind,
sondern allgemein eine in die Worte des Herrn gekleidete Erklärung dessen
sein sollen, worin «Amt und Dienst eines Priesters in der Kirche Gottes.»
bestehen. Der Priester hat als Diener Christi durch Verkündigung des

Evangeliums und Verwaltung der Gnadenmittel das Erlösungswerk Christi
in der Kraft des Heiligen Geistes unter den Menschen fortzusetzen. In



— 36 —

Keine sakramentale Funktion, deren Vollziehung die heilige
orthodoxe Kirche dem Priester reserviert, darf in den
anglikanischen Kirchen von einem Diakon oder Laien vorgenommen
werden.

III. Die hl. Eucharistie.

Der sakramentale und wahrhaft priesterliche Charakter
unseres Priestertums offenbart sich in der anglikanischen Lehre
von der hl. Eucharistie und in der vorgeschriebenen Form,
diese zu feiern. Wir lassen daher einige erläuternde
Bemerkungen über diesen Gegenstand folgen.

Mit Rücksicht auf die grosse Verwirrung und die im
16. Jahrhundert stark vorwaltende Reaktion wider das päpstliche

System haben sich die Verfasser der anglikanischen
Religionsartikel ganz besonders bemüht, die Verwerfung spezifisch
„römischer Lehren" ganz deutlich hervortreten zu lassen. Das
erklärt die Einschränkungen, die bezüglich der hl. Eucharistie
in der positiven Bejahung der katholischen Lehre vorhanden
sind. Nichtsdestoweniger ist das, was die Artikel bejahten, von
der katholischen Kirche im Osten und Westen von Anfang an
unleugbar festgehalten worden, und durch dieselben wurde kein
Punkt der orthodoxen Lehre über diesen Gegenstand verneint.
Die Artikel hatten mehr den Zweck eines „Eirenikons" als den
eines Glaubensbekenntnisses, und gerade dieser Umstand ist es,
der mehr als irgendeine in ihnen enthaltene Verwerfung einer
behaupteten katholischen Lehre ihre Einschränkungen erklärt.

„Transsubstantiation" wurde verworfen, jedoch, wie sich
aus dem Zusammenhang deutlich ergibt, in dem besondern Sinn
einer physischen Veränderung der Elemente. „Messopfer" wurden

ebenso verworfen, jedoch deutlich im Sinne von neuen
oder ergänzenden Opfern, die zur Voraussetzung hätten, dass

Christi Opfertod nicht genüge. In den Religionsartikeln findet
sich aber weder eine Verneinung- der realen Gegenwart des

Leibes und Blutes Christi in den konsekrierten Elementen noch
des eucharistischen Opfers im Sinne der Bekenntnisschriften

diesem Sinne übertrug der scheidende Erlöser seinen Jüngern die Gewalt
der Sündenvergebung (Joh. 20, 22. 23). Die Verwaltung des Busssakramentes

im engern Sinne gehört auch zu den priesterlichen Funktionen, ist
aber keineswegs die besondere Vollmacht, die der Auferstandene seinen
Jüngern unter dem Zeichen des Anhauchens und durch Verleihung des

Heiligen Geistes zugesichert hat.



— 37 —

der heiligen orthodoxen Kirche und der katholischen Väter.
Unser Katechismus erklärt, dass das innere Wesen des
Sakramentes sei der Leib und das Blut Christi, und es besteht die

Forderung, dass die konsekrierten Elemente als „der Leib
unseres Herrn Jesu Christi" und als „das Blut unseres Herrn Jesu
Christi" bezeichnet werden, wenn sie den Gläubigen zugedient
werden. Ferner erscheint der Opfercharakter der hl. Eucharistie
in der Art, wie diese gefeiert wird (in allen wesentlichen Dingen
in Übereinstimmung mit der alten katholischen und den
heutigen orthodoxen Liturgien, ja sogar in dem vorgeschriebenen
Wortlaut gewisser Teile). Der Priester ist angewiesen, am
Schlüsse unseres Gebetes zur Oblation zu sprechen : „Und
obwohl wir wegen unserer mannigfaltigen Sünden nicht wert
sind, Dir ein Opfer darzubringen, bitten wir Dich doch, Du
wollest unsern pflichtschuldigen Dienst annehmen." In dem
nämlichen Gebet ist die Oblation beschrieben als „dieses unser
Lob- und Dankopfer" und als die Darbringung unseres eigenen
Selbst „zu einem vernünftigen, lebendigen und heiligen Opfer
für Dich". Aber noch beweisender ist, wie wir denken, der
allgemeine Aufbau unserer Liturgie, die in ihren wesentlichen
Zügen den Liturgien der heiligen orthodoxen morgenländischen
Kirchen entspricht und eine förmliche Handlung darstellt, die
an und für sich unleugbar den Opfercharakter hat. Demgemäss
haben sich trotz der starken Versuchung, der sich viele
unserer Schriftsteller ergeben haben, die auf ein Opfer hindeutende

Sprache zu vermeiden oder an gewissen Stellen
abzuschwächen, 1897 unsere englischen Bischöfe frei gefühlt, in
ihrer Antwort auf die die anglikanischen Weihen verdammende
Bulle des Papstes Leo XIIL zu schreiben: „Wir sind daran
gewöhnt, diesen Dienst als das eucharistische Opfer zu
bezeichnen."

Der volle Text des Abschnittes, auf den wir Bezug nehmen,
lautet wie folgt :

„Eucharistiae sacrificium vere docemus nec sacrificii crucis
,nudam esse commemorationem' credimus, ut Concilio ilio citato
(Tridentino) nobis videtur imputari. Satis tamen credimus in
liturgia nostra qua in S. Eucharistia celebranda utimur, —¦ corda
habentes ad Dominum, et munera, quae ante oblata sunt, jam
consecrantes ut nobis corpus et sanguis fiant Domini nostri Jesu
Christi — sacrificium quod ibidem fit ita significare. Memoriam



— 38 —

scilicet perpétuant pretiosae mortis Christi qui ipse est Advocatus

noster apud Patrem et propitiatio pro peccatis nostris, usque
ad Adventtun Ejus secundam praeceptum Ejus observamus.
Primo enim sacrificium laudis et gratiarum offerimus; tum vero
sacrificium Crucis Patri proponimus et repraesentamus, et per
illud remissionem peccatorum et omnia alia Dominicae
passionis beneficia pro tota et universa Ecclesia impetramus;
sacrificium denique nostrum ipsorum Creatori omnium offerimus,
quod per oblationes creaturarum Ipsius jam significavimus.
Quam actionem totam, in qua plebs cum sacerdote partem
suam necessario sumit, sacrificium Eucharisticum solemus
nominare" — (Responsio Archiepiscoporum Angliae, XI).

(„Wir lehren getreu die Doktrin vom eucharistischen
Opfer und glauben nicht, dass dies eine blosse Erinnerung an
das Kreuzopfer sei, eine Meinung, die uns jenes Konzil (von
Trient) zu unterschieben scheint. Aber wir erachten es für
genügend, in der Liturgie, eieren wir uns bei der Feier der
hl. Eucharistie bedienen — unsere Herzen erhoben zum Herrn
und nun die bereits dargebrachten Gaben weihend, dass sie

uns zum Leib und Blut unseres Herrn Jesu Christi werden —,
das Opfer, das in diesem Teil des Gottesdienstes dargebracht
wird, mit Ausdrücken zu bezeichnen wie diese. Wir setzen fort
das immerwährende Gedächtnis des kostbaren Todes Christi,
der unser Fürsprecher ist beim Vater und die Versöhnung für
unsere Sünden, in Übereinstimmung mit seinem Gebet, bis zu
seiner Wiederkunft. Denn erstens bringen wir dar ein Opfer
des Lobes und der Danksagung; sodann machen wir geltend
und vergegenwärtigen wir vor dem Vater das Opfer am Kreuz
und erflehen damit zuversichtlich Nachlassung der Sünden und
alle andern Wohltaten des Leidens des Herrn für die ganze
Kirche ; und endlich bringen wir uns selbst dem Schöpfer aller
Dinge, die wir schon durch die Darbringung der von ihm
erschaffenen Gaben angedeutet haben, zum Opfer dar. Diese

ganze Handlung, an der das Volk mit dem Priester notwendig
teilzunehmen hat, nennen war gewöhnlich das eucharistische
Opfer.")

Bei dieser Gelegenheit mögen hier noch einige Worte über
die „Epiklesis" oder Anrufung des Heiligen Geistes beigefügt
werden, obwohl wir nicht den Versuch machen, die einschlägigen

Fragen einlässlich zu behandeln. Das ist auch gar nicht



— 39 —

notwendig; denn unsere liturgische Übung steht in wesentlicher
Übereinstimmung mit derjenigen der heiligen orthodoxen
Kirchen des Ostens. Es ist richtig, dass die Kirche Englands in
ihrer Liturgie den Heiligen Geist nicht unter Nennung des
Namens anruft und dass das Gebet, das einen Ersatz für die
Epiklesis bildet, vor den Einsetzungsworten steht und nicht
nachher. Aber diese Kirche spricht im Gebet zur Konsekration:
„Erhöre uns, o barmherziger Vater, wir bitten Dich demütig,
und verleihe, dass wir, indem wir der heiligen Anordnung
Deines Sohnes, unseres Heilandes Jesu Christi, gemäss diese
Deine Kreaturen Brot und Wein zum Gedächtnis seines Todes
und seines Leidens empfangen, teilhaftig werden mögen seines

allerheiligsten Leibes und Blutes." In diesem Gebet kommt der
Name des Heiligen Geistes nicht vor; aber er sollte als ein
Gebet um seine Gnadenwirkung auf Brot und Wein verstanden
werden; denn unter Anglikanern herrscht durchaus kein Zweifel
darüber, dass, wenn der Vater dieses Gebet erfüllt, es geschieht
durch die Wirkung Seines Heiligen Geistes.

In der Liturgie der bischöflichen Kirche Schottlands ist
die Epiklesis, wie in den orientalischen Liturgien, nach den

Einsetzungsworten und der Oblation eingefügt und steht auch
insofern mit dem orthodoxen Gebrauch in Übereinstimmung,
als ausdrücklich der Heilige Geist angerufen wird, Er möge
„segnen und heiligen" „diese Deine Gaben und Kreaturen von
Brot und Wein, dass sie werden mögen Leib und Blut Deines
geliebtesten Sohnes". Unsere amerikanische Liturgie folgt der
gleichen orthodoxen Anordnung und ruft in ähnlicher Weise
den Heiligen Geist an mit den Worten: „Segne und heilige
diese Deine Gaben und Kreaturen von Brot und Wein, auf dass

wir mit ihrem Empfang teilhaftig* werden mögen seines
allerheiligsten Leibes und Blutes."

Es ist wohl zu beachten, dass, welche Veränderungen im
Wortlaut und — was die Kirche Englands angeht — auch in
der Anordnung, abweichend von dem Wortlaut und der Anordnung

der östlichen Kirchen, vorgekommen sein mögen, die
Anglikaner eben doch fest an die Notwendigkeit der Wirkung
des Heiligen Geistes glauben, um das Sakrament zum Leib und
Blut Christi zu machen. Ebenso glauben sie, dass ein einfaches
Rezitieren der sog. Einsetzungsworte nicht genügt, sondern dass
auch das Gebet um die göttliche Wirkung des Heiligen Geistes



— 40 —

— ob dieser ausdrücklich genannt sei oder nicht — erforderlich

ist1).

Wir machen für unsere heiligen orthodoxen Brüder diese

Feststellung nicht deswegen, weil wir irgendwelche Zweifel
an der Gültigkeit der anglikanischen Weihen hinsichlich des

sakramentalen Charakters der hl. Weihen selbst oder hinsichtlich

der priesterlichen Bedeutung und Gültigkeit der unserm
Priestertum zugewiesenen Funktionen (Eucharistie u. a.) hätten,
sondern weil wir unter unsern heiligen orthodoxen Brüdern
im Interesse einer sichtbaren Einheit und Gemeinschaft zwischen
uns jede Schranke einer missverständlichen Auffassung unserer
Stellung beseitigen möchten. Wir, die wir dieses Dokument
unterzeichnen, glauben von ganzem Herzen, was immer die
katholische Kirche lehrt. Wir nehmen den ganzen katholischen

Glauben, alle Sakramente und Gebote der katholischen
Kirche an. Weil wir glauben, class die anglikanischen Kirchen
offiziell den katholischen Glauben und die katholische Kirchenordnung

in ihrer wesentlichen Integrität bewahrt haben, ist
uns unsere Zugehörigkeit zur anglikanischen Gemeinschaft teuer
und ungeachtet der disziplinaren Einschränkungen, die unsere
besondern Verhältnisse uns auferlegt haben.

Wir beten in Demut zu unserm himmlischen Vater, dass

Er durch seinen Heiligen Geist zwischen den heiligen Orthodoxen

und den anglikanischen Kirchen alle Ursachen von
Missverständnissen beseitigen möge, —¦ dass Er eine tiefere, heilige
Liebe zwischen uns entstehen lassen möge, — und dass Er
eine volle Wiederherstellung der sichtbaren Einheit zwischen
uns möge zur Tatsache werden lassen in dem mystischen Leibe
Seines Sohnes Jesus Christus. Amen.

III.
Der neugewählte Patriarch Meletios hatte auf seiner Reise

nach Konstantinopel dem Erzbischof von Canterbury einen
Besuch abgestattet. Nach seiner Ankunft in Konstantinopel

') Anmerkung des Übersetzers. Es darf hier aber doch daran erinnert
werden, dass schon in der Liturgie des hl. Justin das Kezitiereu der
Einsetzungsworte als ein eucharistisches Gebet, das von der Gemeinde mit
„Amen" zu beantworten war, aufgefasst worden ist,



— 41 —

sandte er an den Erzbischof folgendes Telegramm, dem wir
die Antwort folgen lassen:

His Grace, Archbishop of Canterbury.
Lambeth Palace, London.

In public ecclesiastical ceremony enthroned since yesterday
on holy Apostolical and Patriarchal throne of Constantinople,
I am sending from it a brotherly embrace in Christ as chief
Pastor to your Grace, the Head of the Anglican Church, in
confirmation of most excellent relations existing by Divine
favour between the two Churches, and of positive hopes of their
further advancement by heavenly aid to a complete sacred
communion of faith and grace. I am gladly remembering marks
of true love which I obtained from your Grace while passing-
through England, and am seizing the opportunity to assure
you that the crew [His Grace took it that "crew" refers to
those on the ship of his Church] of my Church also shares my
feeling of deepest gratitude.

Meletios, Constantinople.

His Grace intimated that he had sent the following reply:—
Meletios, Patriarchate, Constantinople.

I thank your Holiness for courteous intimation of your
enthronement. I rejoice in the happy relations already existing,
and pray that they may lead to even closer fellowship between
the Anglican Communion and the whole Eastern Orthodox
Communion. And may the peace of God be secured and
maintained.

Randall Cantuar.

Zwischen dem Patriarchen und dem Bischof der
schweizerischen christkathoüschen Kirche hat folgender Briefwechsel
stattgefunden :

An Se. Heiligkeit den ökumenischen Patriarchen Meletios IV.,
Konstantinopel.

Die beiden hochwürdigsten Metropoliten, die in den letzten
Jahren provisorisch mit der Verwaltung des ökumenischen
Patriarchats betraut waren, haben den altkatholischen Kirchen
des Westens so deutliche Zeichen ihres brüderlichen
Wohlwollens gegeben, dass ich es wagen darf, Eurer Heiligkeit an-



— 42 —

lässlich der Besteigung des Patriarchenstuhles im Namen meiner
Glaubensgenossen die ergebensten Glückwünsche darzubringen.
Schenke unser Herr Jesus Christus, das ewige Haupt Seiner
Kirche, Eurer Heiligkeit viele Jahre einer glücklichen
Regierung.

Ein Jahrtausend lang war das ökumenische Patriarchat,
weil es streng am Glaubensbekenntnis der ungeteilten Kirche
und an der apostolischen Kirchenverfassung festhielt, in den
Augen der obersten Würdenträger der abendländischen Kirche
ein arsjxsìov àvxiXsyópisvov; möge es nun, da die Geschichte der
Menschheit eine neue Wendung genommen hat, für die ganze
christliche Kirche ein Zeichen der Einigung und des Friedens
werden.

Ariele Jahrhunderte lang war das ökumenische Patriarchat
ein unerschütterliches Bolhverk zur Rettung des Christentums
wider den Islam: lasse der Herr mit dem Amtsantritte Eurer
Heiligkeit für die eine, heilige, apostolische und katholische
Kirche eine Zeit anbrechen, in der sich die Herrlichkeit Christi
überall in voller Freiheit entfalten kann, damit alle, die sich
nach seinem heiligen Namen nennen, neu gestärkt werden im
Glauben: „Es ist in keinem andern Heil, und es ist kein anderer
Name unter dem Himmel den Menschen gegeben, durch den
sie ihr Heil erlangen können."

In tiefer Ehrfurcht Eurer Heiligkeit ergebenster Diener
und demütiger Bruder in Christo Jesu, unserm Herrn.

Eduard Herzog,
Bischof der christkathoüschen Kirche der Schweiz.

An den hochwürdigsten Bisehof der Altkatholiken in der
Schweiz, den in Christo Gott geliebten und hochgeschätzten
Bruder, Herrn Eduard Herzog.

Gnade sei mit Euern Hochwürden und Friede von Gott,
dem Vater, und unserm Herrn Jesus Christus

Gern beeilen Wir Uns, Euern Hochwürden Unsern Avarmen
Dank auszusprechen, dass Sie die Freundlichkeit hatten, Uns
von Ihrer Seite sowie auch von seiten der ganzen Gemeinschaft
der altkatholischen Kirchen zu Unserer Erhebung auf den

heiligsten Stuhl des ökumenischen Patriarchats von Konstantinopel

Ihre gütigen Glückwünsche darzubringen.
Die Sympathie und die Achtung, die die orthodoxe Kirche

und insbesondere unsere eigene Grosskirche Christi zu der auf



_ 43 -
das gleiche Fundament des alten unverfälschten Glaubens sich
gründenden hochwürdigen Kirche der Altkatholiken von
Anfang an hegen, sind bekannt; die von Ew. Hochwürden
erwähnten Zeichen der brüderlichen Liebe unserer Kirche zu
der der Altkatholiken aus den letzten Jahren vervollständigen
die zeitgemässe Kundgebung der besonders engen Beziehung,
die sich auf Grund der vorliegenden Tatsachen von Anfang an
naturgemäss herausgestellt hat und durch Gottes Gnade bis
auf diesen Tag besteht.

Indem Wir Ew. Hochwürden die Versicherung geben, dass

Wir, soviel an Uns liegt, alle Unsere Sorge und Bereitwilligkeit
darauf richten werden, dass dieser Geist der Liebe und

aufrichtigen Einigung immer mehr befestigt und gekräftigt
werde, damit die bereits bestehende Beziehung unter Gottes
Segen nicht bloss zur vollen Einheit in den Gnadenmitteln der
beiden Kirchen, sondern auch zu einem Zeichen der Einigung
und des Friedens der ganzen christlichen Kirche zur Ehre
Christi werde, erbitten Wir aus ganzem Herzen für Sie alles
Gute von Gott und verbleiben in vieler Liebe

Ew. hochgeschätzten Hochwürden in Christo geliebter und
ganz ergebener Bruder

Konstantinopel, 8./21. Februar 1922.

Meletios IV.,
Patriarch von Konstantinopel.


	Dokumente zur kirchlichen Unionsbewegung

