
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 12 (1922)

Heft: 1

Artikel: Vorschläge zur Herbeiführung einer kirchlichen Einigung

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403963

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403963
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


11 —

Vorschläge zur Herbeiführung einer kirch¬
lichen Einigung.

Vortrag,
gehalten

am 25. November 1921 in der ordentlichen Sitzung der Verwaltung^ -
kommission in Sachen der ehristkatholischen Fakultätsfonds.

Vor einem Jahre habe ich bei diesem Anlasse von den
Methoden geredet, nach welchen, wie mir schien, eine Einigung
der getrennten kirchlichen Gemeinschaften versucht werden
könnte. Diesmal möchte ich einige Vorschläge zusammenstellen,
die zum Zwecke einer kirchlichen Verständigung oder doch
einer gegenseitigen Annäherung von kompetenten Behörden

ausgegangen sind.
Das Verdienst, die wichtige Angelegenheit in weitern Kreisen

wieder ernstlich zur Sprache gebracht zu haben, kommt der
bischöflichen Kirche Amerikas zu. Diese hat 1886 auf ihrer alle
drei Jahre zusammentretenden Generalsynode, der „General
Convention", unter Zustimmung der beiden Kammern erklärt,
es sei keineswegs ihre Absicht, andere kirchliche
Gemeinschaften zu absorbieren, wohl aber wünsche sie mit ihnen auf
Grund eines gemeinschaftlichen Glaubens und einer
gemeinschaftlichen Kirchenordnung (Common Faith and Order) dahin
zu wirken, dass die Trennung ein Ende nimmt und „die Wunden

am Leibe Christi geheilt werden". Zu diesem Zwecke sei

die bischöfliche Kirche bereit, festhaltend an der von Christus
und seinen Aposteln der christlichen Kirche anvertrauten und
darum zur Wiederherstellung der Einheit wesentlichen Hinterlage

des Glaubens und der Kirchenordnung, in menschlichen
Dingen alle vernünftigen Zugeständnisse zu machen. Die



— 12 —

wesentlichen Dinge wurden sodann in vier Punkte zusammengefasst,

denen zwei Jahre später in etwas abgeänderter Form
die dritte Lambethkonferenz ihre Zustimmung gegeben hat.

Unter Lambethkonferenz versteht man eine vom
Erzbischof von Canterbury zusammengerufene und präsidierte und
ungefähr alle zehn Jahre im erzbischöflichen Lambethpalast
zu London zusammentretende Versammlung des Episkopats
aller anglikanischen Kirchen der Welt. Die erste dieser
Konferenzen hat 1867, die zweite 1878, die dritte 1888 stattgefunden.

Diese letztere machte die Anregung der bischöflichen
Kirche Amerikas zu einem der Hauptgegenstände ihrer
Beratungen. Sie hatte allerdings zunächst nur „Home reunion",
Einigung der Kirche Englands mit den englischen sog. non-
konformistischen Gemeinschaften, im Auge; aber die gefassten
Resolutionen sind natürlich doch auch auf Kirchen anwendbar,
die mit dem Anglikanismus in keiner nationalen Beziehung
stehen. Als Grundlage, auf welcher nach Ansicht der
Lambethkonferenz die getrennten Kirchen eine Verständigung miteinander

versuchen könnten und sollten, werden im Anschluss an
die erwähnte Kundgebung der bischöflichen Kirche Amerikas
folgende vier Artikel namhaft gemacht:

1. Die Heiligen Schriften des Alten und Neuen Testaments
als Inbegriff aller Dinge, die zur Seligkeit notwendig sind

(„containing all things necessary to salvation"), und als Regel
und letzte Richtschnur des Glaubens.

2. Das apostolische Glaubensbekenntnis als Taufsymbolum
und das nizäische Glaubensbekenntnis als genügende Feststellung

des christlichen Glaubens.
3. Die zwei von Christus selbst eingesetzten Sakramente

der Taufe und des Abendmahls, verwaltet unter nie zu
unterlassender (unfailing) Anwendung der Einsetzungsworte Christi
und der durch Ihn vorgeschriebenen Elemente.

4. Der historische Episkopat, hinsichtlich der Methoden
seiner Verwaltung entsprechend den verschiedenen Bedürfnissen

der Nationen und Völker, die von Gott zur Einheit seiner
Kirche berufen sind, je nach Ort besonders gestaltet (locally
adapted).

Da die Lambethkonferenz keine legislative Gewalt hat,
sondern lediglich zur Bewahrung der Einigkeit des Geistes
gemeinschaftlichen Anschauungen Ausdruck geben kann, wraren



_ 13 —

ihre Beschlüsse zunächst ohne praktische Bedeutung; aber sie

waren doch eine so feierliche Anerkennung der Unionsbestrebungen,

dass diese nicht mehr leicht einschlafen konnten. Zur
tatsächlichen Aufnahme von Verhandlungen gab wieder die
bischöfliche Kirche Amerikas die wirksame Anregung. Es geschah
auf der in Cincinnati versammelten Generalsynode des Jahres
1910. Die Initiative ergriff das Haus der Abgeordneten, in
welchem der damalige Pfarrer der New Yorker Trinitatiskirche,
Dr. Manning, heute Bischof der Diözese New York, im Namen
einer vorberatenden Kommission den Antrag stellte, mit den
kirchlichen Gemeinschaften der ganzen Welt, „die den Herrn
Jesus Christus als Gott und Erlöser bekennen", zur Einleitung
von Unionsverhandlungen in Beziehung zu treten. Das Haus
der Bischöfe stimmte zu, und am 19. Oktober 1910 wurde der
Beschluss perfekt. Danach wurde eine Kommission, bestehend
aus 7 Bischöfen, 7 Priestern und 7 Laien eingesetzt, die die
Aufgabe erhielt, eine Weltkonferenz vorzubereiten, auf der eine
Verständigung der getrennten christlichen Kirchen in Sachen
des Glaubens und der Kirchenverfassung (Faith and Order)
versucht werden sollte. Man dachte also von vornherein nicht etwa
an Herstellung einer einheitlichen Kirchenregierung. Das
englische WTort „order" bezieht sich lediglich auf die zur
Vollziehung heiliger Handlungen eingesetzten Organe der Kirche.
In einer wiedervereinigten Kirche musste ausgemacht sein, ob
es solche besondere Organe gebe, welche Befugnisse diese
hätten und wie sie zu diesen Befugnissen gelangten. Im übrigen

aber könnte die Gewalt zur Handhabung der gesellschaftlichen

Ordnung in den verschiedenen kirchlichen Gemeinschaften
sehr verschieden verteilt sein. Ebensowenig wie an eine
einheitliche Kirchenregierung dachte man daran, überall die gleiche
Kirchendisziplin oder die gleichen gottesdienstlichen Formen
einzuführen. Das sind Dinge, die von Anfang an den einzelnen
Landeskirchen anheimgegeben waren und auch in Zukunft nach
Ort und Zeit verschieden sein werden. Ist aber die kirchliche
Gemeinschaft nicht bloss ein Verein zu gewissen pädagogischen
oder wissenschaftlichen oder künstlerischen Zwecken, sondern
eine Organisation zur Ermöglichung einer gemeinschaftlichen
Religionsübung, so hat sie notwendig auch eine Gemeinschaft
des Glaubens zur Voraussetzung. Je bestimmter man sich im
modernen Sinn zu den Grundsätzen der Glaubens- und Ge-



_ 14 —.

wissensfreiheit bekennt, desto ungehinderter kann jedermann
seine eigenen Wege gehen und darum auch auf gemeinschaftliche

Religionsübung verzichten. Diejenigen aber, die zu einer
Kirche gehören und gemeinschaftlichen Gottesdienst nicht
entbehren wollen, müssen notwendig auch durch einen
gemeinschaftlichen Glauben miteinander verbunden sein, gleichviel
wie genau oder wenig genau die Glaubenslehren in menschliche

Worte gekleidet seien. Die bischöfliche Kirche hatte
offenbar nicht übersehen, dass „Glaube" im neutestamentlichen
Sinn mehr ist als ein Fürwahrhalten oder Geltenlassen
bestimmter theologischer Sätze, und wesentlich in dem religiösen
Vertrauen auf den gottmenschlichen Stifter der christlichen
Religion und Kirche besteht. Eben darum fasste sie eine
Verständigung mit Kirchen ins Auge, die sich zu „unserm Herrn
Jesus Christus als Gott und Erlöser bekennen".

Am gleichen Tag, an welchem die Generalsynode der
bischöflichen Kirche in Cincinnati (Ohio) den erwähnten
Beschluss fasste, gelangte in Kopeka (Kansas) die Generalkonvention

der „Jünger Christi1' zu einer analogen Resolution. Die
Kirche der „Jünger" darf sich das Zeugnis geben, dass sie den

Unionsgedanken von allem Anfang an auf ihre Fahne geschrieben

habe. Die Gemeinschaft der „Jünger" stammt aus dem

Anfang des 19. Jahrhunderts und ist presbyterianischen
Ursprungs. Ihre Urheber gingen von dem Gedanken aus, die
Theologen der verschiedenen christlichen Konfessionen seien
auf ihre Sondermeinungen so versteift, dass sie niemals zu einer
Verständigung gelangen könnten; wolle man eine kirchliche
Einigung zustande bringen, so müsse man diese Theologen
einigermassen sich selbst überlassen und zu dem einfachen Glauben

der Jünger Jesu zurückkehren, um von da aus einen Weg
zu finden, auf welchem vielleicht eine Einigung zu erreichen
sei. Das war nun aber natürlich eine Anschauung, die sich mit
den besondern Bekenntnissen der bestehenden Religionsgemeinschaften

nicht vertrug und ihre Vertreter mit Notwendigkeit
dazu führte, eine neue Religionsgemeinschaft zu bilden, die der
„Jünger Christi". Sie hat sehr grossen Anhang gefunden und
zählt heute schon über eine Million „Kommunikanten", obwohl
sich aus dieser jungen Kirche infolge von Meinungsverschiedenheiten

über das Missionswesen und die Kirchenmusik bereits
auch wieder eine besondere Gemeinschaft ausgeschieden hat.



— 15 —

Die „Jünger" sind aber dem Unionsgedanken treu geblieben
und vertreten diesen namentlich in ihrer von Peter Ainslie, dem
Präsidenten ihres theologischen Seminars in Baltimore,
redigierten Quartalschrift „The Christian Union Quarterly". Der
Herausgeber nimmt aus jeder Kirche Kundgebungen entgegen,
die in irenischem Geiste geschrieben sind und zur Förderung
kirchlicher Verständigung dienen können. Die Zeitschrift steht
bereits im 10. Jahrgang und wird auf Kosten der Kirche der
„Jünger" vielfach gratis verbreitet. In einer besondern Schrift,
die 1920 erschienen ist, If not a United Church— What redet
Dr. Ainslie mit Begeisterung von der Notwendigkeit, dem Wachstum

und den Aussichten der kirchlichen Unionsbestrebungen.
Dabei gibt er auch Aufschluss über die Stellung, die die „Jünger"
der wichtigen Angelegenheit gegenüber einnehmen und die sie

am 19. Oktober 1910 näher umschrieben haben. Man erklärte,
dass man alle Christgläubigen, die „Jesus Christus als Herrn
und Erlöser" bekennen, ob sie sich griechisch-orthodox,
römischkatholisch, anglikanisch, protestantisch oder sonstwie nennen,
„als Glieder des Leibes Christi" anerkenne. Als Mittel zur
Förderung der Einigkeit werden gegenseitige Fürbitte, friedliche
Verhandlungen, Verbreitung geeigneter Literatur namhaft
gemacht. Vier Kommissionen sind mit den einschlägigen Arbeiten
betraut : die eine befasst sich mit der christlichen Einigung im
allgemeinen, die zweite pflegt die Verhandlungen mit den

Organen zur Vorbereitung der Weltkonferenz über Glauben und
Kirchenverfassung, die dritte steht mit dem amerikanischen
Kirchenbund protestantischer Richtung in Beziehung, die vierte
mit dem Weltbund zur Förderung der „Freundschaftsarbeit der
Kirchen" oder, wie man die Gesellschaft nach der englischen
Bezeichnung nennen musste: „zur Förderung internationaler
Freundschaft durch die Kirchen". Der Standpunkt aber, den
die „Jünger" einnehmen, ist doch wesentlich verschieden von
dem, den die dritte Lambethkonferenz mit den oben angegebenen

vier Artikeln umschrieben hat. Sie bestehen nicht auf
dem nizäischen Symbolum, sondern begnügen sich mit dem
Bekenntnis des Apostels Petrus: „Du bist Christus, der Sohn
des lebendigen Gottes" ; sie anerkennen das „allgemeine Stimmrecht

und Priestertum der Gläubigen" und lassen ohne weiteres
alle am Abendmahl teilnehmen, für die Jesus „Lord and Saviour"
ist (a. a. 0., S. 63 f.). Indessen ist gerade Dr. Ainslie, der voriges



— 16 —

Jahr an der Genfer Konferenz „on Faith and Order" teilgenommen

hat, keineswegs der Meinung, dass die katholische
Auffassung des Episkopats ein Hindernis der Wiedervereinigung
bilden sollte. Er sagt im Gegenteil (S. 79), dass er sich selbst
durch einen Bischof würde ordinieren lassen, wenn er damit
zur kirchlichen Einigung etwas beitragen könnte — allerdings
nicht in der Meinung, class ihm damit eine spezielle Gnade
verliehen werde, aber doch in der willigen Anerkennung der
Tatsache, dass der Episkopat von frühen Zeiten an zu den
Formen der Kirchenverfassung gehöre.

Dr. Ainslie ist der Ansicht, dass zunächst die protestantischen

Gemeinschaften sich einigen müssen, wenn die kirchliche
Union zustande kommen soll (a. a. O., S. 66 f.). Sollten sich die
Protestanten nicht zusammenfinden können, so möge man —
wenigstens unter den heutigen Verhältnissen — von einer Union
zwischen den übrigen Teilen der Christenheit nicht weiter
reden. Die protestantischen Gemeinschaften könnten in Sachen
der Kirchenorganisation usw. alle Freiheit walten lassen ; aber
sie hätten sich zu einigen „in Christo als dem Herrn und
Erlöser". Tatsächlich sind namentlich in den Vereinigten Staaten
bereits sehr wichtige Schritte getan worden, um wenigstens
vorläufig eine gegenseitige Annäherung der protestantischen
Kirchen anzubahnen. Dabei haben die einen ein ferneres, die
andern ein näheres Ziel im Auge. Am 5. Dezember 1918
versammelte sich in Philadelphia, Pa., auf die Einladung der
„Presbyterischen Kirche in den Vereinigten Staaten11 eine Konferenz,

die über die Mittel und Wege verhandelte, um die
„evangelischen Gemeinschaften in den Vereinigten Staaten" kirchlich
zu einigen. Eine Kommission wurde eingesetzt, an deren Spitze
Rev. Wm. H. Roberts in Philadelphia steht und die mit der
Vorbereitung einer evangelischen Kirchenversammlung betraut
ist. Für diese Kommission wurden bestimmte Grundsätze
formuliert, die ihr zur Wegleitung dienen sollen. Die organische
Einigung soll nicht in „einer mechanischen Uniformität", noch
auch in einer Organisation gesucht werden, „die die freie
Bewegung des Geistes Gottes in den Herzen seiner Diener
beeinträchtigen könnte". Daher ist eine so „weite und dehnbare"
Organisation zu entwerfen, dass in derselben alle evangelischen
Kirchen, unbeschadet ihrer Überlieferung und Besonderheit,
Platz haben. Ausdrücklich erklärte jedoch die Konferenz, nun



— 17 —

„Council on Organic Union" genannt, dass sie weitergehe als
die Vereinigung, die sich als „Federal Council of the Churches
of Christ in America" bezeichnet und die zunächst die kirchliche

Verständigung im strengen Sinne des Wortes ganz auf der
Seite lässt und einstweilen lediglich eine Gemeinschaftlichkeit
der Arbeit anstrebt, wenn sich dazu, insbesondere in moralischen

und sozialen Angelegenheiten, die den evangelisch
gesinnten Christen nicht gleichgültig sein sollen, Gelegenheit bietet.

Nachdem sich in Amerika eine grössere Anzahl protestantischer

Kirchen bereit erklärt hatte, sich an der Vorbereitung
einer Weltkonferenz „on Faith and Order" zu beteiligen, ging
eine Deputation nach England ab, um den Repräsentanten der
Kirche Englands, den Erzbischöfen von Canterbury und York,
sowie den Vorsteherschaften der Freikirchen, die Einladung zu
überbringen, dem Friedenswerk auch ihrerseits ihre
Unterstützung zu leihen. Die Anregung wurde zustimmend
aufgenommen und eine grosse Kommission eingesetzt, die das Werk
an die Hand nehmen sollte. Diese ernannte eine Subkommission,
die zwei „Interims-Gutachten erliess. Auch in der Subkommission

war nicht bloss die Kirche Englands, sondern namentlich
auch die wesleyanische Freikirche vertreten. Obwohl seitens der

anglikanischen Kirche die Bischöfe von Winchester und Oxford
Mitglieder der Kommission wTaren, wird in der Einleitung zu
dem hier hauptsächlich in Betracht kommenden zweiten
„Interim" vom März 1918 sehr bestimmt erklärt, dass nur die
unterzeichneten Mitglieder der Kommission für das Gutachten
verantwortlich seien. Es handelte sich für diese offenbar in
erster Linie wieder um Home Reunion. Wie man in Amerika
Stimmen hörte, die protestantischen Kirchen mussten sich
zunächst unter sich einigen, wenn sie mit ihren Unionsvorschlägen

Eindruck machen wollten, so empfand man in
England, dass man aus dem gleichen Grunde in erster Linie eine

Verständigung zwischen der Kirche Englands und den dortigen
„nonkonformistischen" Gemeinschaften anzustreben habe. Daher
bezieht sich das zweite „Interim" wesentlich auf die Frage:
Gehört die Beibehaltung bzw. Annahme des katholischen
Episkopats zu den unerlässlichen Bedingungen einer kirchlichen
Einigung? Die Kommissionsmitglieder bekannten sich im
allgemeinen zu folgenden Anschauungen:'

Jesus will, dass seine Gläubigen in einer sichtbaren Ge-

Internat. kirehl. Zeitschrift, Heft 1, 1922. 2



— 18 —

meinschaft miteinander verbunden seien. Diese eine Körperschaft

der Christgläubigen ist noch nicht genügend vorhanden,
wenn sich die christlichen Kirchen zu Werken der öffentlichen
Sittlichkeit und der sozialen Wohlfahrt vereinigen. Die eine
Kirche Christi ist erst Wirklichkeit, wenn sie sich in der
Gemeinschaft der Gottesverehrung, des Glaubens und der
Kirchenverfassung (Faith and Order) mit Einschluss der gemeinschaftlichen

Teilnahme am Abendmahle darstellt. Dabei wäre eine
reiche Mannigfaltigkeit im kirchlichen Leben und im Gottesdienst

zulässig. Die Frage nach dem historischen Ursprung und
der Lehrautorität des Episkopats will die Kommission
einstweilen auf der Seite lassen ; aber sie erkennt an, dass der
grössere Teil der Christenheit den Episkopat als das Organ der
Einheit und der Kontinuität der christlichen Kirche betrachtet ;

und sie erkennt an, dass es christliche Kirchen gibt, die den

Episkopat nicht haben und doch vom Heiligen Geist als Werkzeuge

gebraucht worden sind, die Welt zu erleuchten, Sünder
zu bekehren, Heilige zu erzeugen. Es ist auch Tatsache, dass
durch diese nichtbischöflichen Kirchen Wahrheiten wieder
geltend gemacht worden sind, die vernachlässigt waren, und
dem christlichen Volke Rechte zurückgegeben wurden, die ihm
entzogen worden waren. Allein die Kommission will nun doch
nicht bloss einen halb wahren Kompromiss vorschlagen,
sondern wünscht, dass die Kirchen ihren besondern Reichtum nicht
nur behalten, sondern zur allgemeinen Bereicherung hergeben
und gegenseitig willig entgegennehmen. Auf Grund dieser
Anschauungen findet die Kommission, dass 1. die kirchliche
Kontinuität mit dem historischen Episkopat hergestellt und
beibehalten werden sollte, 2. dass der Episkopat, was die Wahl der
Bischöfe durch Volk und Geistlichkeit und die Amtsverwaltung
der Bischöfe nach der Wahl, da, wo es noch nicht der Fall
ist, in konstitutionellem Sinn umgestaltet, also der monarchische
Episkopat fallen gelassen werden sollte, und dass 3. die
tatsächliche Annahme des historischen Episkopats als genügendes
Entgegenkommen angesehen werden soll, ohne dass man damit
auch die Zustimmung zu gewissen Theorien über den Ursprung
und die Befugnisse des Bischofsamtes fordert.

Verwandt mit den Vorschlägen des amerikanischen Federal
Council ist die Anregung des schwedischen Erzbischofs Dr. Nathan
Soderblom von Upsala. Auch er möchte zunächst die theologi-



— 19 —

sehen und kirchenrechtlichen Differenzen mehr oder weniger
auf der Seite lassen und statt dessen die friedliche Einigung
der Nationen als das zu erstrebende Ziel hinstellen. Die gegenseitige

kirchliche Annäherung hätte also vorerst nur als Mittel
zum Zwecke zu dienen. Schon vor Ausbruch des Krieges waren
Anstalten getroffen worden, eine „Weltallianz zur Förderung
internationaler Freundschaft durch die Kirchen" zu organisieren
(World Alliance for Promoting International Friendship through
the Churches). Während sich das Federal Council auf Amerika
beschränkt und nur die allgemeinen Interessen der protestantischen

Kirchen ins Auge fasst, sollte die Weltallianz
ökumenischen Charakter haben und den getrennten und einander
feindlich gegenüberstehenden Völkern zum Bewusstsein bringen,
was ihnen hinsichtlich der gegenseitigen Beziehungen das
Evangelium zur Pflicht mache. Daher waren es, abgesehen vom
amerikanischen Federal Council, beim Beginn des Krieges
hauptsächlich Angehörige neutraler Staaten — Dänemark,
Norwegen, Schweden, Holland und die Schweiz —, die den Plan
einer solchen Allianz begrüssten und unterstützten. Im
Spätsommer 1917 erliess Soderblom in Verbindung mit andern
Bischöfen der nordischen Kirchen eine Einladung zu einer
ökumenischen Konferenz, die zu dem genannten Zweck in Upsala
zusammentreten sollte. Es erschienen im Dezember 1917 die
Vertreter von fünf neutralen Staaten. Unabhängig von dieser
Konferenz entstanden auch in England, Ungarn und in der
Schweiz Vereinigungen gleicher Tendenz. Im Oktober 1919 fand
im Haag die erste grössere Zusammenkunft der Freunde dieser
Bestrebung statt. Erzbischof Soderblom legte ihr ein Memorandum

vor, das über den Charakter dieser Unionsbestrebungen
am besten Aufschluss gibt. Er sagt darin u. a.: Die wahren
Nachfolger Christi waren immer in der Minorität, sogar in den
christlichen Kirchen ; aber für allgemeine christliche
Bestrebungen müssen alle kirchlichen Gemeinschaften in Anspruch
genommen werden. Unsere ökumenische Konferenz ist aber
von der „Weltkonferenz über Glauben und Kirchenverfassung"
wohl zu unterscheiden; sie kann für diese eine Vorbereitung
sein, hat es aber zunächst mit praktischen Dingen zu tun : mit
der Pflege brüderlicher Gesinnung zwischen den christlichen.
Nationen, der Einschärfung christlicher Grundsätze in Sachen
der sozialen Erneuerung der Gesellschaftsordnung, der Schaf-



— 20 —

fung eines Organs, das im Namen des christlichen Gewissens
zu sprechen hätte. Unter diesem Organ denkt sich Soderblom
einen ökumenischen Rat, der die Christenheit zu repräsentieren
hätte, ohne mit Jurisdiktion ausgerüstet zu sein. Auch er aber
ist der Meinung, dass vorerst nur die evangelische Christenheit
in Betracht kommen könne ; auf „die zwei andern grossen
Teile der katholischen Kirche", die morgenländisch orthodoxe
und die abendländisch päpstliche Gemeinschaft, sei einstweilen
nicht zu rechnen.

Diese Einschränkung wurde nicht zum Beschluss erhoben.
Vielmehr haben an der grossen Versammlung, die in den Tagen vom
25. bis 28. August 1920 in Beatenberg stattfand, auch Vertreter
der orthodoxen Kirchen des Ostens teilgenommen. Dr. Siegmund-
Schultze erstattet in seiner Vierteljahrsschrift „Die Eiche"
(Jahrg. 1921, I. Heft, S. 23—24) über diese bedeutsame Konferenz

einen ebenso einlässlichen wie interessanten Bericht. Es

ergibt sich daraus, dass mit Recht auf die Verschiedenheit der
Bezeichnung aufmerksam gemacht worden ist, die man im
Deutschen und Englischen der Bewegung gegeben hat. Der
deutsche Titel „Weltbund für Freundschaftsarbeit der Kirchen"
weckt die Vorstellung, es handle sich wesentlich darum, die
getrennten christlichen Kirchen in eine solche Beziehung
zueinander zu bringen, dass sie auf dem gemeinschaftlichen Boden
des Evangeliums friedlich miteinder für die Sache des Reiches
Gottes tätig sein können. Dieser Gedanke ist in der englischen
Bezeichnung, die nur von der Förderung „internationaler Freundschaft

durch die Kirchen" handelt, weniger deutlich
ausgesprochen. Hier ist die kirchliche Einigung nur insofern ein
erstrebenswertes Ziel, als sie ein Mittel sein kann, die Nationen
in friedliche Beziehungen zueinander zu bringen. Theologische
und kirchenrechtliche Fragen traten auf Beatenberg tatsächlich
in den Hintergrund. Dagegen beschäftigte man sich mit der
Stellung zum Völkerbund, mit den Massnahmen zur Beilegung
von Konflikten, die zu Kriegen führen könnten, mit der
militärischen Abrüstung, mit den Problemen, die hinsichtlich des

öffentlichen und allgemeinen Friedens durch die Grenzveränderungen

entstanden sind. In solchen und ähnlichen Angelegenheiten

soll der kirchliche Weltbund das Organ werden, das alle
Beteiligten an die Grundsätze des Christentums erinnert ; denn
ohne Befolgung dieser Grundsätze sei allgemeiner Friede nicht



— 21 —

denkbar. Dr. Siegmund-Schultze verschweigt keineswegs, dass

es der Versammlung nicht leicht war, über die angedeuteten
Gegenstände zu verhandeln, ohne dabei in Meinungsverschiedenheiten

zu geraten, die für den Fortbestand und die gedeihliche
Wirksamkeit des Weltbundes sehr gefährlich gewesen wären.
So war schon die Wahl des Präsidenten eine recht delikate
Sache, weil dabei die nationalen Gefühle und Verstimmungen
sehr empfindlich berührt wurden. Als Präsident beliebte schliesslich

nach peinlichen Zwischenfällen der Erzbischof von Canterbury,

ein Deutscher, Dr. Spiecker, wurde erster Vizepräsident.
Zu weitern Vizepräsidenten wurden ernannt u. a. der
Erzbischof von Upsala, der Metropolit von Athen, der Patriarchatsverweser

von Konstantinopel, Kirchenrat Dekan Herold in
Winterthur. Diese Zusammensetzung des Vorstandes zeigt
genügend, dass sich der Weltbund bei seinen Arbeiten auf keine
Diskussionen einlassen will, die eine Einigung in spezifisch
kirchlichen Fragen zum Zwecke hätten.

Auf einen, was Weitherzigkeit in spezifisch konfessionellen
Dingen betrifft, ähnlichen Standpunkt haben sich 17 amerikanische

Gemeinschaften gestellt, deren Vertreter in den Tagen
vom 3. bis 6. Februar 1920 in Philadelphia versammelt waren.
Sie bekannten sich zwar gemeinschaftlich „zu Gott unserm
Vater, zu Jesus, seinem eingebornen Sohn, unserm Erlöser, zum
Heiligen Geist, unserm Leiter und Tröster, zur Heiligen
katholischen Kirche, durch welche Gottes ewiger Heilsratschluss
verkündet und auf Erden das Reich Gottes hergestellt werden soll,
zu den Heiligen Schriften des Alten und Neuen Testaments, in
denen der geoiïenbarte Wille Gottes enthalten ist, und zum
ewigen Leben", allein sie wollen jeder einzelnen Gemeinschaft
die besondern Feststellungen in Glaubenssachen (credal
statements), die besondere Form der kirchlichen Verwaltung und
die besondere Form des Gottesdienstes lassen. Nur will man
sich vorläufig in einem Kirchenrat ein gemeinschaftliches Organ
geben, das die vereinigten Kirchen repräsentiert und jede
Gelegenheit wahrnimmt, dieselben in freundliche Beziehung
zueinander zu bringen und darin zu erhalten. Namentlich gilt
das auch von dem Missionswesen. Jede Kirche, die sich an-
schliesst, ist im Kirchenrat vertreten. Zu den Gemeinschaften,
die sich angeschlossen haben, gehört auch die bischöfliche
Kirche Amerikas.



-- 22 —

Viel bestimmter hat die in den Tagen vom 4. Juli bis
7. August 1920 versammelte VI. Lambethkonferenz, an der 252

anglikanische Bischöfe beteiligt waren, die kirchliche
Wiedervereinigung ins Auge gefasst und darum auch die gemeinschaftliche

Basis gekennzeichnet, auf der sich die getrennten
kirchlichen Gemeinschaften ihrer Meinung nach einigen sollten. Die
bezüglichen Beschlüsse sind in der „Internat, kirchl. Zeitschr.",
1920, 4. Heft, S. 248, mitgeteilt. Von entscheidender Wichtigkeit

ist schon der Grundsatz, „dass alle, die glauben an den
Herrn Jesus Christus und getauft sind im Namen der heiligen
Dreieinigkeit, Mitglieder der heiligen, allgemeinen Kirche
Christi sind". Aber nun sind die Mitglieder dieser Kirche in
einer Weise voneinander geschieden, dass die Einheit der Kirche
nicht mehr erkennbar ist. Das kann dem Willen des Herrn
nicht entsprechen. Der Boden, auf dem die getrennten
kirchlichen Gemeinschaften sich zu einer organischen Einheit
verbinden sollten, ist auch nach der Meinung der VI.
Lambethkonferenz wesentlich mit den vier Punkten zu umschreiben,
die schon von der III. Konferenz als die necessaria bezeichnet
wrorden sind: 1. Die heilige Schrift enthält die zum Heil nötige
Selbstoffenbarung Gottes an die Menschen und ist oberste
Richtschnur der christlichen Glaubenslehre. 2. Das nizäische
Glaubensbekenntnis ist eine genügende Zusammenfassung dieser Glaubenslehre

und daher das bei der Taufe zu verwendende Bekenntnis,

wenn statt dessen nicht das sog. apostolische Symbolum
gebraucht wird. 3. Die Sakramente der Taufe und des Abendmahls

sind das für alle gültige Merkmal der Anteilnahme am
Leben der ganzen Gemeinschaft in und mit Christus. 4. Der
Episkopat ist das Organ, das der Kirche allgemein als ermächtigt

anerkannte Träger der von Christus stammenden Sendung
zu verschaffen hat. — Diesen hier nur dem Sinne nach
wiedergegebenen Sätzen werden Weisungen beigefügt, die dazu dienen
sollen, den anglikanischen Kirchenvorstehern Wege zu zeigen,
auf denen ohne Gefährdung der Einheit innerhalb der eigenen
Kirche nähere Beziehungen zu nonkonformistischen
Gemeinschaften hergestellt werden können.

Vorschläge, die weniger theoretischer als praktischer Art
waren, wurden im August 1920 der Genfer Vorkonferenz von
der Deputation der orthodoxen Kirche des Ostens vorgelegt:
Ein Zentralkomitee sollte eingesetzt werden, das die künftigen



— 23 —

Unionskonferenzen vorzubereiten und zu diesem Zweck
vielleicht ein eigenes Organ herauszugeben hätte. Jetzt schon aber
haben die Kirchen, die sich an Unionsverhandlungen beteiligen,
die Proselytenmacherei in den Gemeinschaften, mit denen sie

sich einigen wollen, streng zu unterlassen. Daher sollte auch
die Verbreitung von Bibeln und Traktaten nur im Einvernehmen

mit den Behörden der betreffenden Kirchen geschehen.
Die verschiedenen Kirchen sollten sich zur Förderung der
Mission unter Nichtchristen und Mohammedanern gegenseitig
Hand bieten. Zum Studium der theologischen und kirchenrechtlichen

Differenzen sollten gemischte Kommissionen eingesetzt
werden. Kirchen, die sich jetzt schon nahestehen, sollten ihre
besondern Verhandlungen fortsetzen und vorläufig unter sich
die Union herzustellen suchen.

Wie sich schon in Genf in einer separaten Versammlung
orthodoxer und altkatholischer Konferenzmitglieder zeigte und
wie der seitherige briefliche Verkehr bestätigte, dachten die
Orientalen bei dieser Anregung in erster Linie an eine
Einigung mit unabhängigen Gemeinschaften, die auf dem Boden der
katholischen Kirche des Abendlandes entstanden sind. Dieser
Gedanke ist vor zwei Monaten zwischen der serbischen
Nationalkirche und der im Laufe der letzten Jahre organisierten
tschechoslowakischen Kirche bereits zur Tatsache geworden.
Seit vielen Monaten weilte der serbische Bischof Dositej von
Nisch in der Tschechoslowakei, um den nationalkirchlichen
Katholiken mit seinen Ratschlägen, sowie durch Abhaltung
von Gottesdiensten, Spendung der Firmung, Ordination von
Priesteramtskandidaten brüderliche Dienste zu leisten. Am
24. September dieses Jahres wurde in der Kathedrale zu Belgrad
die Anerkennung der tschechoslowakischen Kirche ausgesprochen

und am 25. September der erwählte mährisch-schlesische
Bischof Gorazd Pavlik vom Patriarchen Dimitrije unter
Assistenz einiger Metropoliten in aller Form konsekriert. Ein solcher
Akt hat den Bestand voller kirchlicher Gemeinschaft zur
Voraussetzung.

Dass es aber den Orientalen nicht leicht sein wird, sich
mit der Organisation und Dogmatik der protestantischen
Kirchen des Abendlandes zu versöhnen, hat der Bischof Gennadios
von Skopelos in einer 1920 erschienenen Schrift: „Union ou
Rapprochement des Eglises chrétiennes" unumwunden aner-



— 24 --
kannt. Er meinte darum, dass man sich vorläufig mit einem
„rapprochement" zufrieden geben sollte. Um zu einem solchen
zu gelangen, schlägt er vor: Einführung eines gemeinschaftlichen

Kalenders, Austausch von Festbriefen, Einleitung
persönlicher Beziehungen zwischen Kirchenvorstehern, gegenseitige
Mitteilung kirchlicher Zeitschriften und dogmatischer Schriften,
Veranstaltung gemeinschaftlicher Kongresse, Gewährung eines
kirchlichen Begräbnisses für die Angehörigen fremder Kirchen,
Vereinbarung hinsichtlich gemischter Ehen u. dg!. Der
Verfasser bemerkt, dass man in den letzten Zeiten einander bereits
nähergekommen sei und jetzt Vorschläge machen dürfe, mit
denen man sich früher leicht den Vorwurf der Häresie
zugezogen hätte *).

') Die Anregungen, mit denen Bischof Gennadios die gegenseitige
Annäherung der christlichen Kirchen zu fördern sucht, decken sich mit denen,
die kurz vorher in einer Enzyklika des ökumenischen Patriarchats vom
Januar 1920 erschienen waren. Die Enzyklika ist mit Einschluss des

damaligen Patriarchatsverwesers Dorotheos von 12 Metropoliten, die
Mitglieder der heiligen Synode von Konstantinopel waren, unterzeichnet und
an alle christlichen Kirchen der Welt gerichtet. Ohne Zweifel werde, heisst es

darin, die kirchliche Einigung auch heute grossen Schwierigkeiten begegnen ;

aber der aus der fortdauernden Trennung für die ganze Christenheit
erwachsende Schaden sei offenbar, und in den politischen Ereignissen liege
eine Mahnung, auf Versöhnung bedacht zu sein. Die erste Bedingung
aber, von der ein freundlicheres Verhältnis zwischen den Kirchen abhänge,
sei die Unterlassung der Proselytenmacherei, mit der namentlich in den
orientalischen Kirchen der innere Friede schwer gestört werde. (Das
geschieht nicht bloss von der römischen Kirche, sondern auch von protestantischen

Missionären.) Im Zusammenhang damit stehe die Wiederbelebung
des Geistes der Liebe, der nach Ephes. 3, 6, in andern Kirchen Miterben
und Glieder eines und desselben Leibes anzuerkennen vermöge.

Mit diesem letztern Gedanken hat das ökumenische Patriarchat den
Standpunkt verlassen, der vor Jahrzehnten namentlich von einigen
russischen Theologen eingenommen worden war und sich wesentlich von dem
der römischen Kirche nicht unterschied. Wie das Papsttum immer und
immer wieder die einfachen Leuten genügende Theorie vorträgt: Es gibt
nur eine wahre christliche Kirche; diese ist die römische; Gemeinschaften,
die nicht unter dem Papst stehen, sind überhaupt keine Kirchen, sondern
haben sich, um solche zu werden, in die vom Papst regierte Kirche
aufnehmen zu lassen — so pflegten jene Theologen zu lehren: Es gibt nur
eine wahre christliche Kirche ; von dieser sind die abendländischen Kirchen
mit ihrem Papsttum und ihren Irrlehren abgefallen; wollen sie zur wahren
Kirche gehören, so müssen sie sich von den orthodoxen Oberbehörden der
orientalischen Kirche wieder aufnehmen lassen. Verhandlungen mit Unfehl-



— 25 —

Im allgemeinen wird zuzugeben sein, dass greifbare
Resultate der kirchlichen Unionsbestrebungen bis zur Stunde noch
nicht erzielt wrorden sind und auch nicht so bald zu erreichen
sein werden. Aber Tatsache ist, dass im Laufe eines
Jahrzehnts in vielen und einflussreichen Kirchen die Erkenntnis
zugenommen hat, die Wirksamkeit des Geistes Gottes lasse sich
nicht nach kirchlichen Grenzen beschränken, die gesonderten
Kirchen seien vielfach mit Gaben gesegnet, die auch andern
Gemeinschaften nützen könnten, und man diene der Sache des

Reiches Gottes, wenn man diese Gaben unbefangen prüfe und
zum gemeinschaftlichen Besitztum machen helfe. Das ist ein
neuer Geist, der sich doch mit der Zeit als fruchtbar erweisen
wird. Ich glaube, dass uns auch in dieser Hinsicht der Apostel
die Mahnung geben würde: „Den Geist löschet nicht aus."

baren können natürlich zu keinem Ziele führen, es sei denn, dass sich die
Nichtunfehlbaren einfach unterwerfen. Das ökumenische Patriarchat redet
in seiner Enzyklika nur von einer „Allianz", wünscht, dass sich andere
Kirchen über seine Vorschläge äussern und schliesst mit dem Gebet, dass

alle, „Wahrheit übend in Liebe, hinanwachsen in allen Stücken zu Ihm,
der das Haupt ist, Christus Jesus" (Ephes. 4, 15).


	Vorschläge zur Herbeiführung einer kirchlichen Einigung

