Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 12 (1922)

Heft: 1

Artikel: Vorschlage zur Herbeiftihrung einer kirchlichen Einigung
Autor: [s.n]

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403963

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403963
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Vorschldge zur Herbeifithrung einer kirch-
lichen Einigung.

Vortrag,
gehalten

am 25. November 1921 in der ordentlichen Sitzung der Verwaltungs-
kommission in Sachen der christkatholischen Fakultatsfonds.

Vor einem Jahre habe ich bei diesem Anlasse von den
Methoden geredet, nach welchen, wie mir schien, eine Einigung
der getrennten kirchlichen Gemeinschaften versucht werden
konnte. Diesmal mdéchte ich einige Vorschlidge zusammenstellen,
die zum Zwecke einer kirchlichen Verstiandigung oder doch
einer gegenseitigen Anniherung von kompetenten Behorden
ausgegangen sind.

Das Verdienst, die wichtige Angelegenheit in weitern Kreisen
wieder ernstlich zur Sprache gebracht zu haben, kommt der
bischoflichen Kirche Amerikas zu. Diese hat 1886 auf ihrer alle
drei Jahre zusammentretenden Generalsynode, der .General
Convention“, unter Zustimmung der beiden Kammern erklirt,
es sei keineswegs ihre Absicht, andere kirchliche Gemein-
gchaften zu absorbieren, wohl aber wiinsche sie mit ihnen auf
Grund eines gemeinschaftlichen Glaubens und einer gemein-
schaftlichen Kirchenordnung (Common Faith and Order) dahin
zu wirken, dass die Trennung ein Ende nimmt und ,die Wun-
den am Leibe Christi geheilt werden“. Zu diesem Zwecke sei
die bischofliche Kirche bereit, festhaltend an der von Christus
und seinen Aposteln der christlichen Kirche anvertrauten und
darum zur Wiederherstellung der Einheit wesentlichen Hinter-
lage des Glaubens und der Kirchenordnung, in menschlichen
Dingen alle verniinftigen Zugestéindnisse zu machen. Die



— 12—
wesentlichen Dinge wurden sodann in vier Punkte zusammen-
gefasst, denen zwei Jahre spiiter in etwas abgeéinderter Form
die dritte Lambethkonferenz ibre Zustimmung gegeben hat.

Unter Lambethkonferenz versteht man eine vom Erz-
bischof von Canterbury zusammengerufene und prisidierte und
ungefihr alle zehn Jahre im erzbischéflichen Lambethpalast
zu London zusammentretende Versammlung des FEpiskopats
aller anglikanischen Kirchen der Welt. Die erste dieser Kon-
ferenzen hat 1867, die zweite 1878, die dritte 1888 stattge-
funden. Diese letztere machte die Anregung der bischoflichen
Kirche Amerikas zu einem der Hauptgegenstinde ihrer Bera-
tungen. Sie hatte allerdings zuniichst nur ,Home reunion,
Finigung der Kirche Englands mit den englischen sog. non-
konformistischen Gemeinschaften, im Auge; aber die gefassten
Resolutionen sind natiirlich doch auch auf Kirchen anwendbar,
die mit dem Anglikanismus in keiner nationalen Beziehung
stehen. Als Grundlage, auf welcher nach Ansicht der Lambeth-
konferenz die getrennten Kirchen eine Verstindigung mitein-
ander versuchen konnten und sollten, werden im Anschluss an
die erwidhnte Kundgebung der bischoflichen Kirche Amerikas
folgende vier Artikel namhaft gemacht:

1. Die Heiligen Schriften des Alten und Neuen Testamenis
als Inbegriff aller Dinge, die zur Seligkeit notwendig sind
(,containing all things necessary to salvation“), und als Regel
und letzte Richtschnur des Glaubens.

2. Das apostolische Glaubensbekenntnis als Taufsymbolum
und das nizdische Glaubensbekenntnis als geniigende Feststel-
lung des christlichen Glaubens.

3. Die zwei von Christus selbst eingesetzten Sakramente
der Taufe und des Abendmahls, verwaltet unter nie zu unter-
lassender (unfailing) Anwendung der Einsetzungsworte Christi
und der durch Ihn vorgeschriebenen Elemente.

4. Der historische Episkopat, hinsichtlich der Methoden
seiner Verwaltung entsprechend den verschiedenen Bediirtf-
nissen der Nationen und Volker, die von Gott zur Einheit seiner
Kirche berufen sind, je nach Ort besonders gestaltet (locally
adapted).

Da die Lambethkonferenz keine legislative Gewalt hat,
sondern lediglich zur Bewahrung der Einigkeit des Geistes ge-
meinschaftlichen Anschauungen Ausdruck geben kann, waren



ihre Beschliisse zunéichst ohne praktische Bedeutung; aber sie
waren doch eine so feierliche Anerkennung der Unionsbestre-
bungen, dass diese nicht mehr leicht einschlaten konnten. Zur
tatsdchlichen Aufnahme von Verhandlungen gab wieder die
bischif liche Kirche Amerikas die wirksame Anregung. Es geschah
auf der in Cincinnati versammelten Generalsynode des Jahres
1910. Die Initiative ergriff das Haus der Abgeordneten, in wel-
chem der damalige Prarrer der New Yorker Trinitatiskirche,
Dr. Manning, heute Bischof der Ditzese New York, im Namen
einer vorberatenden Kommission den Antrag stellte, mit den
kirchlichen Gemeinschaften der ganzen Welt, ,die den Herrn
Jesus Christus als Gott und Erléser bekennen, zur Einleitung
von Unionsverhandlungen in Beziehung zu treten. Das Haus
der Bischofe stimmte zu, und am 19. Oktober 1910 wurde der
Beschluss perfekt. Danach wurde eine Kommission, bestehend
aus 7 Bischofen, 7 Priestern und 7 Laien eingesetzt, die die
Aufgabe erhielt, eine Weltkonferenz vorzubereiten, auf der eine
Verstiandigung der getrennten christlichen Kirchen in Sachen
des Glaubens und der Kirchenverfassung (Faith and Order) ver-
sucht werden sollte. Man dachte also von vornherein nicht etwa
an Herstellung einer einheitlichen Kirchenregierung. Das eng-
lische Wort ,order“ bezieht sich lediglich auf die zur Voll-
ziehung heiliger Handlungen eingesetzten Organe der Kirche.
In einer wiedervereinigten Kirche miisste ausgemacht sein, ob
es solche besondere Organe gebe, welche Befugnisse diese
hatten und wie sie zu diesen Befugnissen gelangten. Im tbri-
gen aber konnte die Gewalt zur Handhabung der gesellschaft-
lichen Ordnungin den verschiedenen kirchlichen Gemeinschaften
sehr verschieden verteilt sein. Ebensowenig wie an eine ein-
heitliche Kirchenregierung dachte man daran, tiberall die gleiche
Kirchendisziplin oder die gleichen gottesdienstlichen KFormen
einzufithren. Das sind Dinge, die von Anfang an den einzelnen
Landeskirchen anheimgegeben waren und auch in Zukunft nach
Ort und Zeit verschieden sein werden. Ist aber die kirchliche
Gemeinschaft nicht bloss ein Verein zu gewissen piadagogischen
oder wissenschaftlichen oder kiinstlerischen Zwecken, sondern
eine Organisation zur Ermoglichung einer gemeinschaftlichen
Religionsiibung, so hat sie notwendig auch eine Gemeinschaft
des Glaubens zur Voraussetzung. Je bestimmter man sich im
modernen Sinn zu den Grundsédtzen der Glaubens- und Ge-



—_— 14 —

wissensfreiheit bekennt, desto ungehinderter kann jedermann
seine eigenen Wege gehen und darum auch auf gemeinschaft-
liche Religionsiibung verzichten. Diejenigen aber, die zu einer
Kirche gehoren und gemeinschaftlichen Gtottesdienst nicht ent-
behren wollen, miissen notwendig auch durch einen gemein-
schaftlichen Glauben miteinander verbunden sein, gleichviel
wie genau oder wenig genau die Glaubenslehren in mensch-
liche Worte gekleidet seien. Die bischofliche Kirche hatte
offenbar nicht tbersehen, dass ,Glaube” im neutestamentlichen
Sinn mehr ist als ein Firwahrhalten oder Geltenlassen be-
stimmter theologischer Sétze, und wesentlich in dem religitsen
Vertrauen auf den gottmenschlichen Stifter der christlichen
Religion und Kirche besteht. Eben darum fasste sie eine Ver-
stindigung mit Kirchen ins Auge, die sich zu ,unserm Herrn
Jesus Christus als Gott und Erléser bekennen®.

Am gleichen Tag, an welchem die Generalsynode der
bischoflichen Kirche in Cincinnati (Ohio) den erwidhnten Be-
schluss fasste, gelangte in Kopeka (Kansas) die Generalkonven-
tion der ,Jinger Christié zu einer analogen Resolution. Die
Kirche der ,Jinger“ darf sich das Zeugnis geben, dass sie den
Unionsgedanken von allem Anfang an auf ihre Fahne geschrie-
ben habe. Die Gemeinschaft der ,Jinger“ stammt aus dem
Anfang des 19. Jahrhunderts und ist presbyterianischen Ur-
sprungs. Ihre Urheber gingen von dem Gedanken aus, die
Theologen der verschiedenen christlichen Konfessionen seien
auf ihre Sondermeinungen so versteift, dass sie niemals zu einer
Verstindigung gelangen konnten; wolle man eine Kkirchliche
Einigung zustande bringen, so miisse man diese Theologen
einigermassen sich selbst tiberlassen und zu dem einfachen Glau-
ben der Jiinger Jesu zuriickkehren, um von da aus einen Weg
zu finden, auf welchem vielleicht eine Kinigung zu erreichen
sei. Das war nun aber natiirlich eine Anschauung, die sich mit
den besondern Bekenntnissen der bestehenden Religionsgemein-
schaften nicht vertrug und ihre Vertreter mit Notwendigkeit
dazu flhrte, eine neue Religionsgemeinschaft zu bilden, die der
yJunger Christi“. Sie hat sehr grossen Anhang gefunden und
zithlt heute schon iiber eine Million ,Kommunikanten“, obwohl
sich aus dieser jungen Kirche infolge von Meinungsverschieden-
heiten tber das Missionswesen und die Kirchenmusik bereits
auch wieder eine besondere Gemeinschaft ausgeschieden hat.



— 15 —

Die ,Junger“ sind aber dem Unionsgedanken treu geblieben
und vertreten diesen namentlich in ihrer von Peter dinslie, dem
Prisidenten ihres theologischen Seminars in Baltimore, redi-
gierten Quartalschrift ,The Christian Union Quarterly“. Der
Herausgeber nimmt aus jeder Kirche Kundgebungen entgegen,
die in irenischem Geiste geschrieben sind und zur Forderung
kirchlicher Verstindigung dienen konnen. Die Zeitschrift steht
bereits im 10. Jahrgang und wird auf Kosten der Kirche der
S,Jinger“ vielfach gratis verbreitet. In einer besondern Schrift,
die 1920 erschienen ist, If not a United Church— What?, redet
Dr. Ainslie mit Begeisterung von der Notwendigkeit, dem Wachs-
tum und den Aussichten der kirchlichen Unionsbestrebungen.
Dabei gibt er auch Aufschluss tiber die Stellung, die die ,Jinger*
der wichtigen Angelegenheit gegeniiber einnehmen und die sie
am 19, Oktober 1910 nidher umschrieben haben. Man erklirte,
dass man alle Christgliubigen, die ,Jesus Christus als Herrn
und Erloser* bekennen, ob sie sich griechisch-orthodox, réomisch-
katholisch, anglikanisch, protestantisch oder sonstwie nennen,
,als Glieder des Leibes Christi* anerkenne. Als Mittel zur For-
derung der Einigkeit werden gegenseitige Furbitte, friedliche
Verhandlungen, Verbreitung geeigneter Literatur namhaft ge-
macht. Vier Kommissionen sind mit den einschligigen Arbeiten
betraut: die eine befasst sich mit der christlichen Einigung im
allgemeinen, die zweite pflegt die Verhandlungen mit den Or-
ganen zur Vorbereitung der Weltkonferenz iiber Glauben und
Kirchenverfassung, die dritte steht mit dem amerikanischen
Kirchenbund protestantischer Richtung in Beziehung, die vierte
mit dem Weltbund zur Forderung der ,Freundschaftsarbeit der
Kirchen* oder, wie man die Gesellschaft nach der englischen
Bezeichnung nennen miisste: ,zur Foérderung internationaler
Freundschaft durch die Kirchen“. Der Standpunkt aber, den
die ,Jinger“ einnehmen, ist doch wesentlich verschieden von
dem, den die dritte Lambethkonferenz mit den oben angege-
benen vier Artikeln umschrieben hat. Sie bestehen nicht auf
dem niziischen Symbolum, sondern begniigen sich mit dem
Bekenntnis des Apostels Petrus: ,Du bist Christus, der Sohn
des lebendigen Gottes“; sie anerkennen das ,allgemeine Stimm-
recht und Priestertum der Gliubigen“ und lassen ohne weiteres
alle am Abendmabhl teilnehmen, fir die Jesus ,Lord and Saviour®
ist (a.a. 0., S.63 f.). Indessen ist gerade Dr. Ainslie, der voriges



— 16 —

Jahr an der Genfer Konferenz ,on Faith and Order® teilgenom-
men hat, keineswegs der Meinung, dass die katholische Auf-
fassung des Episkopats ein Hindernis der Wiedervereinigung
bilden sollte. Er sagt im Gegenteil (5. 79), dass er sich selbst
durch einen Bischof wiirde ordinieren lassen, wenn er damit
zur kirchlichen Einigung etwas beitragen konnte — allerdings
nicht in der Meinung, dass ihm damit eine spezielle Gnade
verliehen werde, aber doch in der willigen Anerkennung der
Tatsache, dass der Episkopat von friithen Zeiten an zu den
Formen der Kirchenverfassung gehore.

Dr. Ainslie ist der Ansicht, dass zunichst die protestanti-
schen Gemeinschaften sich einigen missen, wenn die kirchliche
Union zustande kommen soll (a. a. O., S. 66 f.). Sollten sich die
Protestanten nicht zusammenfinden konnen, so moége man —
wenigstens unter den heutigen Verhiiltnissen — von einer Union
zwischen den {iibrigen Teilen der Christenheit nicht weiter
reden. Die protestantischen Gemeinschaften konnten in Sachen
der Kirchenorganisation usw. alle Freiheit walten lassen; aber
sie hitten sich zu einigen ,in Christo als dem Herrn und Er-
loser“. Tatsichlich sind namentlich in den Vereinigten Staaten
bereits sehr wichtige Schritte getan worden, um wenigstens
vorlaufig eine gegenseitige Anndherung der protestantischen
Kirchen anzubahnen. Dabei haben die einen ein ferneres, die
andern ein ndheres Ziel im Auge. Am 5. Dezember 1918 ver-
sammelte sich in Philadelphia, Pa., auf die Einladung der
,,Presbyterischen Kirche in den Vereinigten Staaten'* eine Konfe-
renz, die tiber die Mittel und Wege verhandelte, um die ,evan-
gelischen Gemeinschaften in den Vereinigten Staaten“ kirchlich
zu einigen. Eine Kommission wurde eingesetzt, an deren Spitze
Rev. Wm. H. Roberts in Philadelphia steht und die mit der
Vorbereitung einer evangelischen Kirchenversammlung betraut
ist. Fir diese Kommission wurden bestimmte Grundsiitze for-
muliert, die ihr zur Wegleitung dienen sollen. Die organisehe
Einigung soll nicht in ,einer mechanischen Uniformitit“, noch
auch in einer Organisation gesucht werden, ,die die freie Be-
wegung des Geistes Gottes in den Herzen seiner Diener beein-
trichtigen konnte“. Daher ist eine so ,weite und dehnbare“
Organisation zu entwerfen, dass in derselben alle evangelischen
Kirchen, unbeschadet ihrer Uberlieferung und Besonderheit,
Platz haben. Ausdriicklich erklirte jedoch die Konferenz, nun



— 17 —

,Council on Organic Union* genannt, dass sie weitergehe als
die Vereinigung, die sich als ,Federal Council of the Churches
of Christ in America“ bezeichnet und die zunichst die kirch-
liche Verstindigung im strengen Sinne des Wortes ganz auf der
Seite ldsst und einstweilen lediglich eine Gemeinschaftlichkeit
der Arbeit anstrebt, wenn sich dazu, insbesondere in morali-
schen und sozialen Angelegenheiten, die den evangelisch ge-
sinnten Christen nicht gleichgtiltig sein sollen, Gelegenheit bietet.

Nachdem sich in Amerika eine grossere Anzahl protestan-
tischer Kirchen bereit erklidrt hatte, sich an der Vorbereitung
einer Weltkonferenz ,on Faith and Order“ zu beteiligen, ging
eine Deputation nach England ab, um den Reprisentanten der
Kirche Englands, den Erzbischofen von Canterbury und York,
sowie den Vorsteherschaften der Freikirchen, die Einladung zu
itberbringen, dem Friedenswerk auch ihrerseits ihre Unter-
stiitzung zu leihen. Die Anregung wurde zustimmend aufge-
nommen und eine grosse Kommission eingesetzt, die das Werk
an die Hand nehmen sollte. Diese ernannte eine Subkommission,
die zwel ,Interim“-Gutachten erliess. Auch in der Subkommis-
sion war nicht bloss die Kirche Inglands, sondern namentlich
auch die wesleyanische Freikirche vertreten. Obwohl seitens der
anglikanischen Kirche die Bischofe von Winchester und Oxford -
Mitglieder der Kommission waren, wird in der Einleitung zu
dem hier hauptsichlich in Betracht kommenden zweiten ,In-
terim“ vom Marz 1918 sehr bestimmt erklédrt, dass nur die
unterzeichneten Mitglieder der Kommission fiir das Gutachten
verantwortlich seien. Es handelte sich fiir diese offenbar in
erster Linie wieder um Home Reunion. Wie man in Amerika
Stimmen horte, die protestantischen Kirchen miissten sich
zunichst unter sich einigen, wenn sie mit ihren Unionsvor-
schligen Eindruck machen wollten, so empfand man in Eng-
land, dass man aus dem gleichen Grunde in erster Linie eine
Verstiandigung zwischen der Kirche Englands und den dortigen
,honkonformistischen* Gemeinschaften anzustreben habe. Daher
bezieht sich das zweite ,Interim“ wesentlich auf die Frage:
Gehort die Beibehaltung bzw. Annahme des katholischen Epi-
skopats zu den unerlidsslichen Bedingungen einer kirchlichen
Binigung ? Die Kommissionsmitglieder bekannten sich im allge-
meinen zu folgenden Anschauungen:

Jesus will, dass seine Glidubigen in einer sichtbaren Ge-

Internat. kirchl. Zeitschrift, Heft 1, 1922. 2



18 —

meinschaft miteinander verbunden seien, Diese eine Korper-
schaft der Christglaubigen ist noch nicht gentigend vorhanden,
wenn sich die christlichen Kirchen zu Werken der offentlichen
Sittlichkeit und der sozialen Wohlfahrt vereinigen. Die eine
Kirche Christi ist erst Wirklichkeit, wenn sie sich in der Ge-
meinschaft der Gottesverehrung, des Glaubens und der Kirchen-
verfassung (Faith and Order) mit Einschluss der gemeinschaft-
lichen Teilnahme am Abendmahle darstellt. Dabei wire eine
reiche Mannigfaltigkeit im Kkirchlichen Leben und im Gottes-
dienst zulédssig. Die Frage nach dem historischen Ursprung und
der Lehrautoritit des Episkopats will die Kommission einst-
weilen auf der Seite lassen; aber sie erkennt an, dass der
grossere Teil der Christenheit den Episkopat als das Organ der
Einheit und der Kontinuitit der christlichen Kirche betrachtet ;
und sie erkennt an, dass es christliche Kirchen gibt, die den
Episkopat nicht haben und doch vom Heiligen Geist als Werk-
zeuge gebraucht worden sind, die Welt zu erleuchten, Siinder
zu bekehren, Heilige zu erzeugen. Es ist auch Tatsache, dass
durch diese nichtbischoflichen Kirchen Wahrheiten wieder
geltend gemacht worden sind, die vernachlissigt waren, und
dem christlichen Volke Rechte zuriickgegeben wurden, die ihm
entzogen worden waren, Allein die Kommission will nun doch
nicht bloss einen halb wahren Kompromiss vorschlagen, son-
dern wiinscht, dass die Kirchen ihren besondern Reichtum nicht
nur behalten, sondern zur allgemeinen Bereicherung hergeben
und gegenseitig willig entgegennehmen. Auf Grund dieser An-
schauungen findet die Kommission, dass 1. die kirchliche Kon-
tinuitdt mit dem historischen Episkopat hergestellt und beibe-
halten werden sollte, 2. dass der Kpiskopat, was die Wahl der
Bischife durch Volk und Geistlichkeit und die Amtsverwaltung
der Bischofe nach der Wahl, da, wo es noch nicht der Fall
ist, in konstitutionellem Sinn umgestaltet, also der monarchische
Episkopat fallen gelassen werden sollte, und dass 3. die tat-
sdchliche Annahme des historischen Episkopats als gentigendes
Entgegenkommen angesehen werden soll, ohne dass man damit
auch die Zustimmung zu gewissen Theorien tiber den Ursprung
und die Befugnisse des Bischofsamtes fordert.

Verwandt mit den Vorschligen des amerikanischen Federal
Council ist die Anregung des schwedischen Erzbischofs Dr. Nathan
Soderblom von Upsala. Auch er mochte zunichst die theologi-



— 19 —

schen und kirchenrechtlichen Differenzen mehr oder weniger
auf der Seite lassen und statt dessen die friedliche Einigung
der Nationen als das zu erstrebende Ziel hinstellen. Die gegen-
seitige kirchliche Anniherung hétte also vorerst nur als Mittel
zum Zwecke zu dienen. Schon vor Ausbruch des Krieges waren
Anstalten getroffen worden, eine ,Weltallianz zur Forderung
internationaler Freundschaft durch die Kirchen* zu organisieren
(World Alliance for Promoting International Friendship through
the Churches). Wihrend sich das Federal Council auf Amerika
beschrinkt und nur die allgemeinen Interessen der protestan-
tischen Kirchen ins Auge fasst, sollte die Weltallianz 6kume-
nischen Charakter haben und den getrennten und einander
feindlich gegeniiberstehenden Vélkern zum Bewusstsein bringen,
was ihnen hinsichtlich der gegenseitigen Beziehungen das Evan-
gelium zur Pflicht mache. Daher waren es, abgesehen vom
amerikanischen Federal Council, beim Beginn des Krieges
hauptsichlich Angehorige neutraler Staaten — Danemark, Nor-
wegen, Schweden, Holland und die Schweiz —, die den Plan
einer solchen Allianz begriissten und unterstiitzten. Im Spit-
sommer 1917 erliess Soderblom in Verbindung mit andern
Bischofen der nordischen Kirchen eine Einladung zu einer éku-
menischen Konferenz, die zu dem genannten Zweck in Upsala
zusaminentreten sollte. KEs erschienen im Dezember 1917 die
Vertreter von fiinf neutralen Staaten. Unabhiingig von dieser
Konferenz entstanden auch in England, Ungarn und in der
Schweiz Vereinigungen gleicher Tendenz, Im Oktober 1919 fand
im Haag die erste grossere Zusammenkunft der Freunde dieser
Bestrebung statt. Erzbischof Soderblom legte ihr ein Memoran-
dum vor, das iiber den Charakter dieser Unionsbestrebungen
am besten Aufschluss gibt. Er sagt darin u. a.: Die wahren
Nachfolger Christi waren immer in der Minoritit, sogar in den
christlichen Kirchen; aber fiir allgemeine christliche Bestre-
bungen miissen alle kirchlichen Gemeinschaften in Anspruch
genommen werden. Unsere dkumenische Konferenz ist aber
von der ,Weltkonferenz tber Glauben und Kirchenverfassung*
wohl zu unterscheiden; sie kann fiir diese eine Vorbereitung
sein, hat es aber zunichst mit praktischen Dingen zu tun: mit
der Pflege briiderlicher Gesinnung zwischen den christlichen
Nationen, der Einschiirfung christlicher Grundsitze in Sachen
der sozialen Erneuerung der Gesellschaftsordnung, der Schaf-



— 90 —

fung eines Organs, das im Namen des christlichen Gewissens
zu sprechen hitte. Unter diesem Organ denkt sich Séderblom
einen okumenischen Rat, der die Christenheit zu représentieren
hétte, ohne mit Jurisdiktion ausgeriistet zu sein. Auch er aber
ist der Meinung, dass vorerst nur die evangelische Christenheit
in Betracht kommen konne; auf ,die zwel andern grossen
Teile der katholischen Kirche®, die morgenlindisch orthodoxe
und die abendléandisch pépstliche Gemeinschaft, sei einstweilen
nicht zu rechnen.

Diese Einschriankung wurde nicht zum Beschluss erhoben.
Vielmehr haben ander grossen Versammlung, dieinden Tagenvom
2b. bis 28. August 1920 in Beatenberg stattfand, auch Vertreter
der orthodoxen Kirchen des Ostens teilgenommen. Dr. Siegmund-
Schultze erstattet in seiner Vierteljahrsschrift ,Die Riche“
(Jahrg. 1921, 1. Heft, S. 23—24) lber diese bedeutsame Konfe-
renz einen cbenso einlédsslichen wie interessanten Bericht. Es
ergibt sich daraus, dass mit Recht auf die Verschiedenheit der
Bezeichnung aufmerksam gemacht worden ist, die man im
Deutschen und Englischen der Bewegung gegeben hat. Der
deutsche Titel ,,Weltbund fiir Freundschaftsarbeit der Kirchen*
weckt die Vorstellung, es handle sich wesentlich darum, die
getrennten christlichen Kirchen in eine solche Beziehung zu-
einander zu bringen, dass sie auf dem gemeinschaftlichen Boden
des Evangeliums friedlich miteinder fiir die Sache des Reiches
Gottes titig sein konnen. Dieser Gedanke ist in der englischen
Bezeichnung, die nur von der Forderung ,internationaler Freund-
schaft durch die Kirchen® handelt, weniger deutlich ausge-
sprochen. Hier ist die kirchliche Einigung nur insofern ein er-
strebenswertes Ziel, als sie ein Mittel sein kann, die Nationen
in friedliche Beziehungen zueinander zu bringen. Theologische
und kirchenrechtliche Fragen traten auf Beatenberg tatsdchlich
in den Hintergrund. Dagegen beschiftigte man sich mit der
Stellung zum Volkerbund, mit den Massnahmen zur Beilegung
von Konflikten, die zu Kriegen fiihren konnten, mit der mili-
tarischen Abristung, mit den Problemen, die hinsichtlich des
offentlichen und allgemeinen Friedens durch die Grenzverin-
derungen entstanden sind. In solchen und dhnlichen Angelegen-
heiten soll der kirchliche Weltbund das Organ werden, das alle
Beteiligten an die Grundsétze des Christenfums erinnert; denn
ohne Befolgung dieser Grundsitze sei allgemeiner Friede nicht



Y .

denkbar, Dr. Siegmund-Schultze verschweigt keineswegs, dass
es der Versammlung nicht leicht war, tber die angedeuteten
Gegenstinde zu verhandeln, ohne dabei in Meinungsverschieden-
heiten zu geraten, die fiir den Fortbestand und die gedeihliche
Wirksamkeit des Weltbundes sehr gefihrlich gewesen wéren.
So war schon die Wahl des Prisidenten eine recht delikate
Sache, weil dabei die nationalen Gefithle und Verstimmungen
sehr empfindlich beriihrt wurden. Als Président belicbte schliess-
lich nach peinlichen Zwischenfallen der Erzbischof von Canter-
bury, ein Deutscher, Dr. Spiecker, wurde erster Vizeprisident.
Zu weitern Vizeprésidenten wurden ernannt u. a. der Erz-
bischof von Upsala, der Metropolit von Athen, der Patriarchats-
verweser von Konstantinopel, Kirchenrat Dekan Herold in
Winterthur. Diese Zusammensetzung des Vorstandes zeigt ge-
niigend, dass sich der Weltbund bei seinen Arbeiten auf keine
Diskussionen einlassen will, die eine Einigung in spezifisch
kirchlichen Fragen zum Zwecke hétten.

Auf einen, was Weitherzigkeit in spezifisch konfessionellen
Dingen betriitt, dhnlichen Standpunkt haben sich 17 amerika-
nische Gemeinschaften gestellt, deren Vertreter in den Tagen
vom 3. bis 6. Februar 1920 in Philadelphia versammelt waren.
Sie bekannten sich zwar gemeinschaftlich ,zu Gott unserm
Vater, zu Jesus, seinem eingebornen Sohn, unserm Erléser, zum
Heiligen Geist, unserm Leiter und Troster, zur Heiligen katho-
lischen Kirche, durch welche Gottes ewiger Heilsratschluss ver-
kiindet und auf Erden das Reich Gottes hergestellt werden soll,
zu den Heiligen Schriften des Alten und Neuen Testaments, in
denen der geoffenbarte Wille Gottes enthalten ist, und zum
ewigen Leben®, allein sie wollen jeder einzelnen Gemeinschaft
die besondern Feststellungen in Glaubenssachen (credal state-
ments), die besondere Form der kirchlichen Verwaltung und
die besondere Form des Gottesdienstes lassen. Nur will man
sich vorlidufig in einem Kirchenrat ein gemeinschaftliches Organ
geben, das die vereinigten Kirchen reprisentiert und jede Ge-
legenheit wahrnimmt, dieselben in freundliche Beziehung zu-
einander zu bringen und darin zu erhalten. Namentlich gilt
das auch von dem Missionswesen. Jede Kirche, die sich an-
schliesst, ist im Kirchenrat vertreten. Zu den Gemeinschaften,
die sich angeschlossen haben, gehért auch die Dbischofliche
Kirche Amerikas.



— 99 __

Viel bestimmter hat die in den Tagen vom 4. Juli bis
7. August 1920 versammelte VI. Lambethkonferenz, an der 252
anglikanische Bischofe beteiligt waren, die kirchliche Wieder-
vereinigung ins Auge gefasst und darum auch die gemeinschaft-
liche Basis gekennzeichnet, auf der sich die getrennten Kkirch-
lichen Gemeinschaften ibhrer Meinung nach einigen sollten. Die
beziliglichen Beschliisse sind in der ,Internat. kirchl. Zeitschr.“,
1920, 4. Heft, S. 248, mitgeteilt. Von entscheidender Wichtig-
keit ist schon der Grundsatz, ,dass alle, die glauben an den
Herrn Jesus Christus und getauft sind im Namen der heiligen
Dreieinigkeit, Mitglieder der heiligen, allgemeinen Kirche
Christi sind“. Aber nun sind die Mitglieder dieser Kirche in
einer Weise voneinander geschieden, dass die Einheit der Kirche
nicht mehr erkennbar ist. Das kann dem Willen des Herrn
nicht entsprechen. Der Boden, auf dem die getrennten Kkirch-
lichen Gemeinschaften sich zu einer organischen Einheit ver-
binden sollten, ist auch nach der Meinung der VI. Lambeth-
konferenz wesentlich mit den vier Punkten zu umschreiben,
die schon von der III. Konferenz als die necessaria bezeichnet
worden sind: 1. Die heilige Schrift enthilt die zum Heil nétige
Selbstoffenbarung Gottes an die Menschen und ist oberste Richt-
schnur der christlichen Glaubenslehre. 2. Das nizéische Glaubens-
bekenntnis ist eine gentigende Zusammenfassung dieser Glaubens-
lehre und daher das bei der Taufe zu verwendende Bekennt-
nis, wenn statt dessen nicht das sog. apostolische Symbolum
gebraucht wird. 3. Die Sakramente der Taufe und des Abend-
mahls sind das fiir alle giiltige Merkmal der Anteilnahme am
Leben der ganzen Gemeinschaft in und mit Christus. 4. Der
Episkopat ist das Organ, das der Kirche allgemein als erméch-
tigt anerkannte Triger der von Christus stammenden Sendung
zu verschaffen hat. — Diesen hier nur dem Sinne nach wieder-
gegebenen Satzen werden Weisungen beigefiigt, die dazu dienen
sollen, den anglikanischen Kirchenvorstehern Wege zu zeigen,
auf denen ohne Gefihrdung der Einheit innerhalb der eigenen
Kirche niahere Beziehungen zu nonkonformistischen Gemein-
schaften hergestellt werden koénnen.

Vorschlige, die weniger theoretischer als praktischer Art
waren, wurden im August 1920 der Genfer Vorkonferenz von
der Deputation der orthodoxen Kirche des Ostens vorgelegt:
Ein Zentralkomitee sollte eingesetzt werden, das die kiinftigen



shey DB s

Unionskonferenzen vorzubereiten und zu diesem Zweck viel-
leicht ein eigenes Organ herauszugeben héatte. Jetzt schon aber
haben die Kirchen, die sich an Unionsverhandlungen beteiligen,
die Proselytenmacherei in den Gemeinschaften, mit denen sie
sich einigen wollen, streng zu unterlassen. Daher sollte auch
die Verbreitung von Bibeln und Traktaten nur im Einverneh-
men mit den Behorden der betreffenden Kirchen geschehen.
Die verschiedenen Kirchen sollten sich zur Forderung der
Mission unter Nichtchristen und Mohammedanern gegenseitig
Hand bieten. Zum Studium der theologischen und kirchenrecht-
lichen Differenzen sollten gemischte Kommissionen eingesetzt
werden. Kirchen, die sich jetzt schon nahestehen, sollten ihre
besondern Verhandlungen fortsetzen und vorlidufig unter sich
die Union herzustellen suchen.

Wie sich sechon in Gtenf in einer separaten Versammlung
orthodoxer und altkatholischer Konferenzmitglieder zeigte und
wie der seitherige briefliche Verkehr bestéitigte, dachten die
Orientalen bei dieser Anregung in erster Linie an eine Eini-
gung mit unabhingigen Gemeinschaften, die auf dem Boden der
katholischen Kirche des Abendlandes entstanden sind. Dieser
(Gedanke ist vor zwei Monaten zwischen der serbischen Na-
tionalkirche und der im Laufe der letzten Jahre organisierten
tschechoslowakischen Kirche bereits zur Tatsache geworden.
Seit vielen Monaten weilte der serbische Bischof Dositej von
Nisch in der Tschechoslowakei, um den nationalkirchlichen
Katholiken mit seinen Ratschlidgen, sowie durch Abhaltung
von Gottesdiensten, Spendung der Firmung, Ordination von
Priesteramtskandidaten briiderliche Dienste zu leisten. Am
24. September dieses Jahres wurde in der Kathedrale zu Belgrad
die Anerkennung der tschechoslowakischen Kirche ausgespro-
chen und am 25. September der erwéihlte méhrisch-schlesische
Bischof Gorazd Pavlik vom Patriarchen Dimitrije unter Assi-
stenz einiger Metropoliten in aller Form konsekriert. Ein solcher
Akt hat den Bestand voller kirchlicher Gemeinschaft zur Vor-
aussetzung,

- Dass es aber den Orientalen nicht leicht sein wird, sich
mit der Organisation und Dogmatik der protestantischen Kir-
chen des Abendlandes zu versshnen, hat der Bischof Gennadios
von Skopelos in einer 1920 erschienenen Schrift: ,Union ou
Rapprochement des Eglises chrétiennes* unumwunden aner-



94

kannt. Er meinte darum, dass man sich vorliufig mit einem
,rapprochement“ zufrieden geben sollte. Um zu einem solchen
zu gelangen, schligt er vor: Einfiihrung eines gemeinschaft-
lichen Kalenders, Austausch von Festbriefen, Einleitung per-
sonlicher Beziehungen zwischen Kirchenvorstehern, gegenseitige
Mitteilung kirchlicher Zeitschriften und dogmatischer Schriften,
Veranstaltung gemeinschaftlicher Kongresse, Gewihrung eines
kirehlichen Begriabnisses fir die Angehérigen fremder Kirchen,
Vereinbarung hinsichtlich gemischter Ehen u. dgl. Der Ver-
fasser bemerkt, dass man in den letzten Zeiten einander bereits
niahergekommen sei und jetzt Vorschlige machen durfe, mit
denen man sich friher leicht den Vorwurf der Hiresie zuge-
zogen hatte ).

") Die Anregungen, mit denen Bischof Gennadios die gegenseitige An-
nidherung der christlichen Kirchen zu fordern sucht, decken sich mit denen,
die kurz vorher in einer Enzyklika des oOkumenischen Patriarchats vom
Januar 1920 erschienen waren. Die Enzyklika ist mit Einschluss des da-
maligen Patriarchatsverwesers Dorotheos von 12 Metropoliten, die Mit-
olieder der heiligen Synode von Konstantinopel waren, unterzeichnet und
an alle christlichen Kirchen der Welt gerichtet. Ohne Zweifel werde, heisst es
darin, die kirchliche Einigung auch heute grossen Schwierigkeiten begegnen;
aber der aus der fortdauernden Trennung fiir die ganze Christenheit er-
wachsende Schaden sei offenbar, und in den politischen Ereignissen liege
eine Mahnung, auf Versbhnung bedaciht zu sein. Die erste Bedingung
aber, von der ein freundlicheres Verhiilinis zwischen den Kirchen abhange,
sei die Unterlassung der Proselytenmacherei, mit der namentlich in den
orientalischen Kirchen der innere Friede schwer gestort werde. (Das ge-
schieht nicht bloss von der romischen Kirche, sondern auch von protestan-
tischen Missionéren.) Im Zusammenhang damit stehe die Wiederbelebung
des Geistes der Liebe, der nach Ephes. 5, 6, in andern Kirchen Miterben
und Glieder eines und desselben Leibes anzuerkennen vermége.

Mit diesem letztern Gedanken hat das Gkumenische Patriarchat den
Standpunkt verlassen, der vor Jahrzehnten namentlich von einigen russi-
schen Theologen eingenommen worden war und sich wesentlich von dem
der romischen Kirche nicht unterschied. Wie das Papsttum immer und
immer wieder die einfachen Leuten geniigende Theorie vortrigt: Es gibt
nur e/ne wahre christliche Kirche; diese ist die rimische,; Gemeinschaften,
die nicht unter dem Papst stehen, sind iiberhaupt keine Kirchen, sondern
haben sich, um solche zu werden, in die vom Papst regierte Kirche auf-
nehmen zu lassen — so pflegten jene Theologen zu lehren: Es gibt nur
eine wahre christliche Kirche; von dieser sind die abendlindischen Kirchen
mit ihrem Papsttum und ihren Irrlehren abgefallen; wollen sie zur wahren
Kirche gehoren, so miissen sie sich von den orthodoxen Oberbehdrden der
orientalischen Kirche wieder aufnehmen lassen. Verhandlungen mit Unfehl-



95

Im allgemeinen wird zuzugeben sein, dass greifbare Re-
sultate der kirchlichen Unionsbestrebungen bis zur Stunde noch
nicht erzielt worden sind und auch nicht so bald zu erreichen
sein werden. Aber Tatsache ist, dass im Laufe eines Jahr-
zehnts in vielen und einflussreichen Kirchen die FKrkenntnis
zugenommen hat, die Wirksamkeit des Geistes Gottes lasse sich
nicht nach Kkirchlichen Grenzen beschrinken, die gesonderten
Kirchen seien vielfach mit Gaben gesegnet, die auch andern
Gemeinschaften niitzen konnten, und man diene der Sache des
Reiches Gottes, wenn man diese Gaben unbefangen priife und
zum gemeinschaftlichen Besitztum machen helfe. Das ist ein
neuer Geist, der sich doch mit der Zeit als fruchtbar erweisen
wird. Ich glaube, dass uns auch in dieser Hinsicht der Apostel
die Mahnung geben wiirde: ,Den Geist loschet nicht aus.”

baren konnen natiirlich zu keinem Ziele fithren, es sei denn, dass sich die
Nichtunfehlbaren einfach unterwerfen. Das 6kumenische Patriarchat redet
in seiner Enzyklika nur von einer ,Allianz“, wlnscht, dass sich andere
Kirchen iiber seine Vorschlige dussern und schliesst mit dem Gebet, dass
alle, ,,Wahrheit iibend in Liebe, hinanwachsen in allen Stiicken zu Ihm,
der das Haupt ist, Christus Jesus® (Ephes. 4, 15).



	Vorschläge zur Herbeiführung einer kirchlichen Einigung

