Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 11 (1921)
Heft: 4
Rubrik: Kirchliche Chronik

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Beziehungen zwischen den Kirchen des Ostens und des
Westens. — Bei dem freundschaftlichen und briiderlichen Verkehr
zwischen den Vertretern der Kirchen des Ostens und des Westens
wird auch die missliche Lage der Christen unter den gegenwirtigen
unhaltbaren politischen Verhdltnissen im Orient, insbesondere in
Kleinasien, beriihrt. Das Patriarchat von Konstantinopel wandte
sich mit einem Hilferuf an das Generalsekretariat des Volkerbundes
in Genf. Um seiner Bitte noch mehr Nachdruck zu verleihen, ging
das Patriarchat die tbrigen Kirchen um moralische Unterstiitzung
an. So erhielt der christkatholische Bischof Dr. E. Herzog in Bern
die Kundgebung samt einem Begleitschreiben. Wir drucken die
beiden Dokumente hier ab. Das Telegramm an den Voélkerbund
lautet: «Seit dem Abschlusse des Waffenstillstandes hat das Oku-
menische Patriarchat nicht aufgehort, den Grossmichten und freien
Volkern von den Grausamkeiten Kenntnis zu geben, deren Opfer
die der Tiirkei unterworfenen christlichen Volkerschaften wihrend
und nach dem Kriege geworden sind. Es hat sie vergeblich um
Hilfe fiir diese ungliicklichen Angeho6rigen angerufen. Die Be-
drohungen, Deportationen, Konfiskationen dauern fort. Im Uferland
des Schwarzen Meeres, wo leicht hitte Schutz gewdhrt werden
konnen, entvolkern sich ehedem blithende Ortschaften, wie Kerasunde,
Bafra, Samsun und andere, in einer Weise, dass nur noch Frauen
und Kinder zuriickbleiben, die morgen vielleicht ebenfalls ausge-
rottet sein werden. Damit man nicht glaube, dass wir den Ernst
der Situation iibertreiben, wollen wir hier das Gestindnis der Tiirken
selbst anfiihren. Die tiirkischen Blitter «Ehalis> und «Hilal> von
Samsun verdffentlichen in ihren Nummern vom 18., 19. und 27. Sep-
tember Listen von drei armenischen und 168 griechischen Namen
— darunter die zweler griechischer Protestanten, eines Missionars
und eines Professors am amerikanischen Kolleg von Merzifun —,
deren Trager zum Tod verurteilt worden waren. Mit Ausnahme
von 17, zu denen der Erzbischof von Amessia gehort und die, weil
abwesend, in contumaciam verurteilt worden waren, sind alle hin-
gerichtet worden, Unter den Opfern befinden sich alle Notabilititen



o -

und griechischen Wiirdentriger der Gegend. Indem das Oku-
menische Patriarchat diese neuen Verbrechen dem Volkerbunde zur
Kenntnis bringt, wagt es, zu hoffen, dass derselbe Massnahmen als
dringlich erkldre, die einem Zustand ein Ende machen, der dem
humanitiren Zweck des Volkerbundes so sehr widerspricht, und
dass die hohe Institution, von der die Unterdriickten Befreiung von
ihren Noten erwarten, nicht verfehlen wird, uber die barbarischen
Akte nach einem Krieg, der der letzte hitte sein sollen, feierlich
seine Entriistung auszusprechen. Der Verweser des Okumenischen

Patriarchats: Nikolaus, Erzbischof von Cisarea. »

Der Brief an Bischof Herzog lautet:

« Hochwiirdigster Bischof der Altkatholiken in der Schweiz, in
Christo, Gott, sehr geliebter und geschitzter Bruder, Herr Eduard
Herzog, Gnade Euren Hochwirden und Friede von Gott und unserm
Herrn Jesus Christus!

Infolge der verlibten und andauernden furchtbaren Frevel der
tiirkischen Verwaltung wider die Christen in Pontus und anderswo
im Osten sah sich das Okumenische Patriarchat, von dem ncuen
schrecklichen Schauspiel aufs tiefste erschiittert, gezwungen, an den
Volkerbund ein Telegramm zu senden, um diesen zur schleunigen
Ergreifung der Massnahmen anzurufen, die zur Rettung der der
aussersten Gefahr ausgesetzten, noch vorhandenen christlichen Be-
volkerung des Ostens notwendig sind. Im Anschluss iibermitteln
wir auch an Eure hochgeschatzten Hochwiirden eine Abschrift des
erwadhnten Telegramms, damit Sie von den Vorgdngen Kenntois
nehmen. Gleichzeitig richten Wir an Sie im Namen Unserer heiligen
und ehrwiirdigen Synode das zuversichtliche Ansuchen, nicht zu
unterlassen, selbst auch Ihre freundliche und briiderliche Stimme
zu erheben und fir die unterdriickten und hingeschlachteten Christen
des Ostens zu tun, was moglich ist. Es ist doch {beraus traurig
und gehort zu dem ganz und gar Unbegreiflichen, dass auch heute
noch von der zivilisierten Welt gestattet wird, dass in dem unglick-
lichen Osten die der unwiirdigen herrschenden Gewalt vorgeworfenen
Irevel ungestraft fortdauern,

Indem Wir zum voraus fur die Teilnahme seitens Eurer Hoch-
wiirden und Eurer dortigen Geistlichkeit danken, entbieten Wir
Thnen unsern briiderlichen Gruss in dem Herrn und verbleiben in
vieler Hochachtung und Liebe

Eurer geehrten Hochwiirden in Christo geliebter und ganz er-
gebener Bruder,
Der Verweser des Okumenischen Thrones:
Nikolaus, Erzbischof von Cisarea.»



Wie furchtbar die Christen in Kleinasien zu leiden haben, hatte
das Patriarchat in seiner Antwort an die Kommission der bischof-
lichen Kirche der Vereinigten Staaten vom 1. Juli geschildert. Leider
war die Hoffnung, die in diesem Schreiben zum Ausdruck kam,
fiir die Ungliicklichen mochte bald der Tag der Rettung und der
Freiheit anbrechen, trigerisch. Die jlingsten Berichte melden die
Fortsetzung der entsetzlichen Greuel, Was die Armenier wihrend
des Krieges erleben mussten, erzdhlt aus eigener Wahrnehmung der
Schweizer Jakob Kinzler, der als Leiter eines Spitals in Urfa
Augenzeuge der unerhorten Schandtaten geworden ist, die an
dem beklagenswerten Volke begangen worden und die alle auf
administrative Massregeln der tlirkischen Regierung zuriickzufiihren
sind 1).

Uber den gegenwiirtigen Stand der Beziehungen zwischen den
Kirchen des Orients und der Kirche von England referierte an der
Jahresversammlung der Anglican and Eastern Churches Association
im Oktober in London der Prasident der Gesellschaft, Mr. Athelstan
Riley. Er charakterisierte das gegenwirtige Verhiltnis als eine
Entente cordiale. Eine gute Ubersicht iiber all die Begebenheiten
in den Jahren 1914—10920, die diese Entente herbeigefiihrt und
gefestigt haben, enthilt der Jahresbericht der Gesellschaft. Sie ist
als Separatdruck im Buchhandel erschienen?).

Auf Einzelheiten brauchen wir schon aus dem einen Grunde
nicht einzugehen, weil in der Chronik das Wesentliche jeweilen
notiert wurde. Behandelt werden: die Bewegung zur Wiederver-
einigung, orientalische Besucher in England, unsere Beziehungen
mit Serbien, unsere Beziehungen mit Russland, die russische Kirche
in den Jahren 1915—1918, das Komitee fiir Riickgabe der Sophien-
kirche, Konferenzen mit den Kirchen des Orients. Von Bedeutung
ist der Abschnitt iber die russische Kirche. Verfasser ist der rus-
sische Geistliche Dr. Runkévich. Als Mitglied des russischen all-
gemeinen Konzils war er dazu berufen, iber diese wichtige Ver-
sammlung, die das Patriarchat von Moskau hergestellt hat, zu
referieren.

Es sind in letzter Zeit verschiedene belangreiche Publikationen
iiber die Unionsfrage erschienen. Wir nennen die an dieser Stelle,
Seite 127, erwahnten Thesen der vom Erzbischof von Canterbury
eingesetzten Kommission. Im Anhang sind die Resolutionen der
Bonner Unionskonferenzen und die Ordinationsformeln der ortho-

1y Im Lande des Blutes und der Trinen. Erlebnisse in Mesopotamien wihrend
des Weltkrieges, von Jakob Kiinzler. 1921, Tempelverlag in Potsdam.

?) The Anglican and Eastern Churches. A Historical Record 1914—1921.
London, Society for Promoting Christian Knowledge 1921. 1sh. 6d. :



doxen und anglikanischen Kirche angefiigt!). Eine knappe Uber-
sicht iiber die verschiedenen Themata und Vorschlige, die mit der
Union in Verbindung stehen, liegt aus der IFeder eines orthodoxen
Theologen aus Konstantinopel in franzosischer Sprache vor?). Eine
grindliche und tiichtige Arbeit ist das Buch von J. A. Douglas
Uber die Beziehungen zwischen der anglikanischen und orientalisch-
orthodoxen Kirche %). Der Verfasser, ein genauer Kenner der Ortho-
doxie, ist sich der grossen Schwierigkeiten bewusst, die einer Union
oder Interkommunion entgegenstehen. Beides ist ohne dogmatische
Einigung ausgeschlossen. Den besten Weg, sie anzubahnen, erblickt
er in der sogenannten dkonomischen Interkommunion. Thr widmet
er eine sorgfiltige Untersuchung. Unter Okonomie der Kirche ver-
steht er ihre Befugnis und ihr Recht nach freiem Ermessen in
solchen Angelegenheiten vorzugehen, die das (ebiet der Dogmen
nicht beriihren und die nicht durch 6kumenische Canones geregeit
sind. Sie erlaubt den Orthodoxen, die Sakramente heterodoxer
Christen anzuerkennen, und ermoglicht eine Interkommunion ohne
offiziellen Charakter in der Weise, dass in besondern Fillen Mit-
gliedern anderer Kirchen die Sakramente gespendet werden diirfen.
Die 6konomische Anerkennung der anglikanischen Wethen wiirde
der Union tlichtig vorarbeiten unter der Voraussetzung, dass von
anglikanischer Seite endgiiltig befriedigende Antwort auf verschiedene
offene Fragen, die sich auf die Sakramente, die Eucharistie und
okumenischen Konzilien beziehen, gegeben wiirde. Der umfang-
reiche Anhang des Buches enthilt in vier Beitragen eine Darlegung
der orthodoxen Lehre iiber Kirche und Priestertum, die 6kumenische
Kirche und die autokephalen Kirchen, die orientalisch-orthodoxe
Okonomie beziiglich der heterodoxen Sakramente und eine Liste
der einschlagigen Literatur. Auf Seite 79 ist dem Verfasser ein
Versehen unterlaufen. Er beruft sich auf eine Ausserung Déllingers
auf der Synode zu Wien im Jahre 1874. Tatsiachlich handelt es
sich um eine Resolution- der ersten Bonner Unionskonferenz des-
selben Jahres. Vergleiche das von Prof. Dr. Reusch herausgegebene
Protokoll, Seite 47 fi.

Freundschaft verbindet die Kirche von England mit kleineren
Kirchen des Orients, die nicht in Gemeinschaft mit der orthodoxen

1) Terms of Intercommunion, Suggested between the Church of England and
the Churches in Communion with her and the Eastern Orthodox Church. London
Society for Promoting Christian Knowledge.

#) Gennadios Arabadjoglou: Union ou Raprochement des Eglises Chrétiennes.
Constantinople 1920, Imprimerie «Estia» Galata.

#) The Relations of the Anglikan Churches with the Eastern-Orthodox especially
in regard to Anglican Orders by the Rev. J. A. Douglas B. D, Vicar of St. Luke,
Camberwell. London: Faith Press 1921.



— 385 —

Kirche stehen, den Kirchen der Syrer und Armenier. Seit Jahr-
zehnten hat sich der Erzbischof von Canterbury um die geistige
Hebung der kleinen isolierten assyrischen Kirche angenommen,
Die adussern Schicksale dieses Volkes wihrend des Krieges erzihlt
W. A. Wigram in einer kleinen Schrift?). Der grossere Teil der
assyrischen Bevolkerung musste ihre Wohnsitze verlassen, die Reste,
die die unsagbaren IL.eiden iiberstanden haben, sind unter englischem
Schutz in Zufluchtslagern in der Ndhe von Bagdad untergebracht
und harren ihres unbekannten, kiinftigen Loses. Derselbe Ver-
fasser hat nun auch die kirchlichen Beziehungen der Assyrer zur
Kirche von England zum Gegenstand einer kleinen Studie gemacht?®).
Die einzige Schwierigkeit bietet die Christologie. Die Assyrer bilden
den Rest der alten nestorianischen Kirche, von welcher ein Zweig
mit Rom uniert ist. Eine Kommission, die im Auftrag der Lambeth-
konferenz des Jahres 1908 mit dem Patriarchen in Beziehung
getreten war, hatte befriedigende Antwort erhalten. Die Ver-
handlungen wurden jedoch infolge des Todes -einflussreicher
Kommissionsmitglieder unterbrochen. Dazu kamen noch politische
Bedenken. Die bestehen heute nicht mehr, da das Volk von tiir-
kischer Herrschaft unabhidngig zu bleiben hofft. Nach dem Ver-
fasser muss die Frage der Interkommunion von der Lambethkon-
ferenz im Zusammenhang mit den iibrigen getrennten Kirchen des
Orients, der Armenier, Jakobiten, Kopten u. a., behandelt werden.

Uber die geistige und kirchliche Lage der Armenier gibt eine
andere kleine Schrift Aufschluss?®). Die Beziehungen zur orthodoxen
Kirche sind enger geworden, da die armenische Kirche offiziell und
feierlich die Hiresie eines Eutyches, wie die des Arius, Nestorius,
verworfen hat. Die geistige Not des Volkes ist gross. Die theo-
logischen Anstalten und Bibliotheken sind bis auf die in Etchmiadzin
zerstort, im Volk herrscht grenzenloses moralisches Elend, Skepti-
zismus hat weite Kreise erfasst. Das Familienleben ist entweiht,
alles, was heilig ist, ist geschdndet. Die Miitter haben ihre Kinder
verloren und die Jugend ihre Unschuld. Kleine Kinder von 5—7
Jahren haben nie erfahren, was Liebe ist, sie kennen nur eins, die
Furcht. Die Lage der Kirche ist unter diesen Umstdnden geradezu
verzweifelt. Reformen sind notwendig, der Anfang dazu ist gemacht.
Die Armenier sind wert, dass die Christenheit sich ihrer annimmt.
Der Verfasser erhebt schwere Vorwiirfe gegen sein Volk. «Briten»,

1) Our smallest Ally. A brief Account of the Assyrian Nation in the Great War,
By Rev. W. A, Wlgram, D, D. London Society for Promoting Christian Knowledge, 1920.

2) Intercommunion with the Assyrian Church by the Rev. W. A. Wigram, D. D.
The London: The Faith Press 1920.

%) The English and Armenian Church by the Rev, Harold Buxton, M. A. London:
The Faith Press 1920.



= 954 =

so schreibt er, ¢eure Hande sind rot! Rot von Armenierblut. Die
Sache der Armenier ist die Sache aller unterdriickten Volker, die
offen fiir Freiheit und Gerechtigkeit kdmpfen. Die Armenier be-
freien, ist eine Beleidigung eurer mohamedanischen Mitbiirger! Es
wird in Indien Unruhen hervorrufen. Wire es nicht besser, Indien
zu verlieren, als solche Greuel zu dulden, wie sie tdglich in der
Ndhe des Bosporus begangen werden.»

Die Aufnahme des Aufrufs an alle Christen der Lambeth-
konferenz. — Zum ersten Jahrestag der LLambethkonferenz schrieb
der Bischof von Peterborough im <« Guardians einen etwas pessi-
mistisch gefarbten Artikel. Das Pressbureau der Kirche von Eng-
land stellte daraufhin mehrere Zeugnisse zusammen, dass die An-
regungen der Konferenz auf guten Boden gefallen seien. Im November
des letzten Jahres hat die Nationalversammlung der Kirche von
England in einer Resolution den Appell begriisst, und verschiedene
Versammlungen der freien Kirchen haben ihre Bereitwilligkeit zur
Abhaltung von Konferenzen ausgesprochen, um mit andern Ge-
meinschaften in Verhandlungen einzutreten. In Irland hat eine
Konferenz zur Information stattgefunden und die Generalsynode
der Kirche von Irland hat in einer Resolution dem Aufruf zuge-
stimmt und das Haus der Bischofe eingeladen, Konferenzen mit
Vertretern anderer Gemeinschaften einzuberufen. Ahnliches hat
die Generalversammlung der presbyterianischen Kirche des Landes
beschlossen. Aus den Kolonien kommen ebenfalls gute Nachrichten.
Wichtige Besprechungen haben in Adelaide in Australien stattge-
funden. Dasselbe ist in Kanada der Fall. In Sidafrika ist der
Erzbischof von Kapstadt tatig. Silidindien gilt als das kiinftige
Saatfeld praktischer Pionierarbeit auf dem Gebiet der Union. Eine
wichtige Stellung nimmt ganz Indien ein. Erfreuliche Nachrichten
werden aus China und Japan erwartet. Selbst in Kreisen von Geist-
lichen und Laien der romischen Kirche verschiedener Lidnder hat
der Aufruf Interesse erweckt. Dass die Anregungen im Orient prak-
tisch in Angriff genommen werden, ist bekannt. Das sind einige
Punkte, die das Pressbureau aufzahlt.

Als historisches Ereignis wurde die Beteiligung des Erzbischofs
von Canterbury in Begleitung des Bischofs von Peterborough und
des Primas der schottischen Episkopalkirche an der Generalver-
sammlung der schottischen Presbyterialkirche Ende Mai gefeiert.
Der Erzbischof, der begeistert begriisst wurde, sprach iiber die
Notwendigkeit der kirchlichen Wiedervereinigung. Ebenso freund-
lich wurde er mit seinen Begleitern in der Versammlung der ver-
einigten freien Kirchen Schottlands empfangen. In beiden Sitzungen
wurde das Projekt der Vereinigung der beiden grossen presby-



— 2bb —

terianischen Kirchen Schottlands mit nur schwacher Opposition
gefordert. Die sieben Bischofe der Episkopalkirche erliessen zu-
cgunsten des Aufrufs der Lambethkonferenz einen besondern Hirten-
brief. Mitglieder der genannten drei Kirchen haben sich in der
« Christian Unity Association » zusammengefunden, um das gemein-
same Ziel zu besprechen und zu fordern.

Im September 1920 hatte sich der Bundesrat der freien evan-
gelischen Kirchen Englands in sympatischer Weise zum Aufruf
gedussert und eine Kommission bestellt, um die Resolutionen der
Lambethkonferenz iiber die Wiedervereinigung im Lichte der Grund-
sdtze des Neuen Testamentes und der evangelischen Auffassung der
Kirche und des Ministeriums zu priifen und Vorschlige iber die
einzunehmende Stellung auszuarbeiten. Der Rat hatte sich in dieser
Angelegenheit mit der nationalen Vereinigung der freien Kirchen
in Verbindung gesetzt und eine gemeinsame Kommission gewahlt.
Darin sind Baptisten, Kongregationalisten, Wesleyaner Methodisten,
primitive Methodisten, unierte Methodisten und maéahrische Briider
vertreten. Der Bericht der Kommission kam auf der diesjihrigen
Versammlung der freien evangelischen Kirchen zur Verhandlung.
Einstimmig wurde eine Resolution angenommen, die die Uber-
zeugung ausspricht, dass die Frage der Wiedervereinigung mit der
Kirche von England gegenwirtig ein Stadium erreicht habe, das
mehr denn je gebiete, den Worten Taten folgen zu lassen. Die
Diskussion wiirde materiell unterstiitzt, wenn Handlungen der Inter-
kommunion, Austausch von Predigern und andere Formen der
Ubereinstimmung zwischen der Kirche von England und den freien
Kirchen vorgenommen wiirden. Die Anregung zur Iestsetzung
einer Zentralkonferenz mit Vertretern der bischéflichen Kirche wurde
zugestimmt, und die Delegierten wurden gewidhlt. Der Bericht der
Kommission ist im Druck erschienen?), ebenso wurde eine offizielle
deutsche Ubersetzung des Aufrufs herausgegeben ).

Die Generalsynode der Kirche von England in Kanada dusserte
sich ebenfalls in zustimmendem Sinn zu den Vorschligen der
Lambethkonferenz und beauftragte eine Kommission von vier Erz-
bischofen, 19 Bischofen, 33 Geistlichen und 32 Laien mit solchen
Kommissionen in Verbindung zu treten, die sich mit der Union
befassen. Schon vor einem Jahre hatte das Presbyterium von
Montreal eine Kommission gewdhlt, die in Verbindung mit vom

1Y The Report of the I'ree Churches of England on the Lambeth Appeal
The Religious Tract Society. London 1g21.

) Ein Aufruf an alle Christen, erlassen von den Bischéfen der anglikanischen
Kirchengemeinschaft, die versammelt sind zur sechsten Lambethkonferenz 1920. Mit
der Emnzyklika der Bischofe. S. P, C. K. London 1921I.



Bischof von Montreal delegierten Vertretern der Kirche von Eng-
land Vorschlige ausgearbeitet hat, die das Presbyterium Ende Juni
einstimmig angenommen hat. Die Ubereinkunft enthilt sogar den
Ritus, durch den die Geistlichen der beiden Kirchen autorisiert
werden, in der wiedervereinigten Kirche zu amtieren. Die Formeln
sind den Ordinationsformularen der beiden Kirchen angepasst?)

Die Weltkonferenz tber Glauben und Verfassung. — Das
Sekretariat hat zwei Rundschreiben verschickt. Nr. 23 bestitigt das
allgemeine Interesse, das die Bewegung in allen Kirchen und Lan-
dern findet. Leider fehlt es an den nétigen finanziellen Mitteln, um
das Werk in bisherigem Umfang zu f6rdern. Die Auslagen bis zur
(genfer Konferenz waren von drei Mitgliedern der bischoflichen
Kirche der Vereinigten Staaten bestritten worden, der Aufruf an
die Kirchen um Beitrige hatte bis jetzt wohl Erfolg, aber nicht in
ausreichendem Masse. Es mussten aus diesem Grunde zwei wichtige
Sitzungen, die der Kommission fiir Nordamerika und die des Fort-
setzungskomitees verschoben werden. Das Schreiben nennt einige
Kirchen und Linder, die namhafte Beitrdge eingeschickt haben.
Sie sind zu adressieren: The United States Trust Company, 45 Wall
Street, New York City, U. S. A. Das folgende Rundschreiben
spricht davon, wie viele Leute sich nach christlicher Einigung
sehnen, aber verzagen, weil sie nicht wissen, wie stark dieses Ver-
langen durch die ganze Welt verbreitet ist. Ein Tag im Bureau
des Sekretirs der Weltkonferenz wiirde sie mit neuer Hoffnung er-
filllen. An einem Tag sind kiirzlich Briefe aus Sidafrika, Italien,
Deutschland, den Vereinigten Staaten, der Tschechoslowakei, Mada-
gaskar, England, Indien, China und Japan eingetroffen, die alle
Interesse bekunden oder Fortschritte melden. Wichtige Drucksachen
kamen aus Italien, Deutschland, Sidindien. Obschon die Konferenz
nicht direkt fir die Wiedervereinigung eintritt, sondern nur den
Weg dazu vorbereiten mochte, beweist ihre tdgliche Post doch
— der erwihnte Tageseinlauf ist kein ausserordentliches Beispiel —,
dass ihre Aufgabe geschitzt wird. Die Grundlage der Bewegung,
bei der alle grossen trinitarischen Kirchen der Welt mit Ausnahme
Roms beteiligt sind, ist die wachsende Uberzeugung, dass die Kon-
ferenz auf den einzigen Weg hinweist zur Losung all der Fragen,
welche die Kirchen getrennt haben und noch trennen, und die offen
ins Auge gefasst werden miissen, bevor der allgemeine Wunsch
nach einer allgemeinen und sichtbaren Einigung der christlichen
Kirchen in Erfiillung gehen kann. Die gemachten Fortschritte der
Bewegung scheinen so gut fundiert, weil sie auf Uberzeugung be-

1) Vgl. The Christian Union Quarterly 1921, S. 122 fi.
g 4 7 N



—  2B7 —

ruhen und nicht nur Geistliche und Theologen, sondern auch die
L.aienwelt in hervorragendem Masse mitarbeitet. — Es sei daran
erinnert, dass der englische Bericht iiber die Genfer Konferenz un-
entgeltlich bei R. H. Gardiner, 174 Water Street, in Gardiner, Maine,
U. S. A., und der deutsche bei Pfarrer Dr. Kiiry, Friedensgasse 40,
Basel, bezogen werden kann.

Romischkatholische Unionsversuche. — Vom 4.—6. August
wurden in dem bekannten miahrischen Wallfahrtsort Velehrad, der
heute im Besitz der Jesuiten ist, Beratungen iber eine kirchliche
Anndherung der slawischen Nationen gepflogen. Auf rémischkatho-
lischer Seite ist die Ansicht verbreitet, dass durch die politischen
Umwilzungen im Osten manche politische Hindernisse, die einer
kirchlichen Union mit der orthodoxen Kirche bis jetzt im Wege
gestanden, verschwunden seien. Uber die Verhandlungen in Vele-
hrad sind mir nur spdarliche Nachrichten zu Gesicht gekommen,
die mit allem Vorbehalt wiedergegeben werden. Den Vorsitz fiihrte
der Firsterzbischof Dr. Stoyan, erschienen waren ausser tsche-
chischen und slowakischen Ministern: Abbé Quenet aus Paris,
Manesplier-Lagrange, Dozent der Universitit in Poitiers, die Abbés
Mois und Bourgeois, aus Belgien der bekannte Slawist d’Herbigny,
aus Jugoslawien Nyaradi, der griechisch-katholische Bischof wvon
Kruzsevac; Dr. Terselay, der Redakteur des «Slovenecs» in Lai-
bach, und Dr. Stelle, aus Polen Dr. Urban und die Vertreter der
Ruska Krajna, der Ukrajna, ferner Deutschlands und anderer Staaten.
In erster Linie wurde die religiose l.age der Slowakei und der
Ruska Krajna besprochen und beschlossen, zwecks Klirung der
Lage bei den kompetenten Faktoren vorzusprechen, damit die Frage
der Hierarchie endgiiltig gelost, die Diozesen getrennt, die Geist-
lichkeit in nationalem Geiste erzogen und die Dotation der grie-
chisch-katholischen Geistlichkeit geregelt wird. Dr. Terseglav be-
richtete interessante Einzelheiten iiber die religiose lLage in Russ-
land und in der Ukrajna, wo das Gubernium Cherson das Zentrum
der Anschlussbewegung an die romische katholische Kirche ist.

In der Anndherungsfrage an die prawoslawen Kirchen wurde
eine bestimmte Taktik beschlossen. Auf Antrag der franzosischen
Teilnehmer wurde ferner der Beschluss gefasst, ein Zentralbureau
zur Organisierung der Anschlusspropaganda zu griinden: die Zen-
trale in Tschechien, die Filialen aber in Paris, Rom, L.ondon, Miin-
chen, Lowen und in Amerika. Auf Antrag von Bischof Kmetyko
von Neutra wurde beschlossen, den hl. Stuhl auf die hohe Wichtig-
keit der Anschlussaktion aufmerksam zu machen, damit dieselbe
durch eine Enzyklika der katholischen Welt empfohlen werde. Ein
weiterer Beschluss bezweckt die Verbreitung des Apostolats der

Internat. kirchl. Zeitschrift, Heft 4, 1921. 18



— 268 —

Heiligen Cyrill und Method in der ganzen Welt und besonders in
Amerika zum Zwecke, den Anschlussgedanken volkstimlich zu
machen und &hnliche Unternehmungen zu finanzieren. Der Kongress
beschloss auch, besonders die emigrierten Russen zu unterstiitzen.
Es soll der russischen Jugend Gelegenheit gegeben werden, sich in
verschiedenen russischen Schulen weiterzubilden. In Paris wird mit
Unterstiitzung der franzosischen Regierung eine Hilfsaktion einge-
leitet. Die Bewegung wird fiir die Russen prawoslawe Gebetbiicher
herausgeben. Angestrebt wird ferner, dass an jeder grossen theolo-
gischen Fakultit Lehrstiihle errichtet werden zum Studium der
slawischen Frage.

Eine ahnliche Konferenz wird nach einem Jahre in Brissel
unter dem Vorsitze des Kardinals Mercier und nach zwei Jahren
wiederum in Velehrad abgehalten werden, mit Einbeziehung der
Vertreter der prawoslawen Kirchen. Alle fremden Teilnehmer be-
tonten die Wichtigkeit der geographischen lLage der Tschechen,
die diese dazu pradestiniert, als Briicke zwischen dem Westen und
Osten zu dienen.

Besonders starke Hoffnung wird auf Siidrussland gesetzt. So
schreibt der Jesuit L. Schanté im ersten Heft 1921/22 der «Kath.
Missionen » (S. 19 ff.):

¢« Eine miéchtige religiose Welle flutet namentlich iiber Siid-
russland. Eigentiimlich ist ihr ein starker Zug nach Rom hin,
Durch die ganze Ukraine geht der Ruf nach einer Trennung von
Moskau. Mancherorts hat man den schismatischen Geistlichen ge-
zwungen, das Gebet fiir den Patriarchen von Moskau auszulassen.
Das Volk betrachtet die Union mit Rom als notwendige Vorbe-
dingung seiner volkischen und politischen Selbstindigkeit.

Vor kurzem wurde nach Cherson eine Kirchenversammlung
berufen. Sie sollte die Bildung einer ukrainischen Nationalkirche
beschliessen. Statt dessen hatte man sich schon nach zweitdgiger
Beratung iiber folgende Punkte geeinigt: Unabhangigkeit der ukra-
inischen Kirche von Russland; Anerkennung der péapstlichen Au-
toritat; die Ubersetzung der liturgischen Biicher ins Ukrainische soll
den unierten Basilianern iibertragen und die Mithilfe dieser Monche
fir die Reform der ukrainischen Kloster erbeten werden. IFerner
beschloss man Gehorsam gegen den katholischen Metropoliten von
Lemberg, Erzbischof Szeptyicki. Dieser weitblickende, seeleneifrige
Oberhirt, der die grosste mit Rom vereinigte Didzese des rutheni-
schen Ritus verwaltet, ist schon jahrzehntelang fiir die Union der
russischen Kirche unermiidlich tidtig und sucht jetzt die katholische
Welt flir den Gedanken zu erwidrmen.

Schon vorher hatte der Patriarch von Tiflis in Georgien durch
ein Rundschreiben an die Patriarchen der ganzen Welt seine Un-



— 259 —

abhiangigkeit vom Patriarchen von Moskau erkldrt. Ein besonders
ehrfurchtsvolles Schreiben war an den Heiligen Vater gerichtet.
Ein daraufhin abgesandter Visitator gab so giinstigen Bericht, dass
Rom mehrere katholische Ordensleute fiir die Mission in (eorgien
bestimmte.

So offnet sich im Gebiete des friihern russischen Reiches, na-
mentlich in seinen siidlichen Provinzen, der katholischen Mission
langsam ein unermessliches Arbeitsfeld. Deutsche Priester scheinen
an erster Stelle ausersehen, die religiose Bewegung zu fordern und
in die richtigen Bahnen zu leiten. Es steht zu erwarten, dass nach
Wiederherstellung der staatlichen Ordnung Scharen von deutschen
Auswanderern in den fruchtbaren, aber diinnbevolkerten und durch
Hungersnot, Seuchen und Mord noch weiter geschwichten Pro-
vinzen Siidrusslands und der Wolga, dem Siedlungsgebiet von
Hunderttausenden deutscher Landsleute, ein neues Heim suchen
werden. Die Katholiken unter ihnen und ihre Seelsorger sind
cgewiss mitberufen, den slawischen Volkern behilflich zu sein, den
Weg zur Mutterkirche zuriickzufinden. »

Etwas pessimistischer betrachtet ein Missionsfreund in der
« Kathol. Kirchenzeitung » die Lage. Er wirft dem Velehrader Kon-
gress vor, dass er sehr auf politische Verhiltnisse abstelle und von
falschen aprioristischen Grundsitzen ausgehe. Er schreibt:

« Einige Geistliche, dazu etliche franzosische und belgische
Ordensleute, tun sich zusammen, um etwas so Grosses und Weit-
greifendes wie die « Kirchenunion» in Angriff zu nehmen. Sie sind
selbst nicht Mitglieder der schismatischen Kirchen:; sie machen
also lange Gedankengdnge und Erwigungen, um die getrennten
Kirchen zuerst in irgendeine Lage hineinzudenken und sie dann
aus dieser Lage zur Vereinigung mit Rom zu bringen... Vom
Standpunkt der Missionen miisste man eben einen ganz andern
Gedankengang befolgen: Die einzige Riicksicht fiir den wahren
Apostel ist das Heil der Seele. Wenn ein Schismatiker — durch
Gottes Gnade erleuchtet — zum Bewusstsein gelangt, dass seine
Teilkirche von der wahren Kirche Christi getrennt und auch sonst
mit vielfachen Irrtiimern behaftet ist, so hat er die Pflicht, sie zu
verlassen; der katholische Priester aber, als Gehilfe des Apostel-
amtes, hat die Pflicht, ihn in die wahre Kirche aufzunehmen. Und
zwar sogleich. Der erste muss sofort den Weg einschlagen, auf
welchem er seine Seele rettet, der zweite muss ihm unverziiglich
die Auffindung dieses Weges ermoglichen. Weitschweifende Fragen,
ob und wann sich die getrennte Teilkirche als Korperschaft ent-
schliessen - wird, wieder zur Einheit zuriickzukehren, sind dabei
nebensachlich . . .



— 260 —

Was der Kongress von Velehrad noch sonst von seinen Be-
richten an die Offentlichkeit hat gelangen lassen, beweist auch eine
allzu idealistische Grundauffassung. In Siidrussland wurden alle
Unionshoffnungen auf die (abermals rein politische) Karte des so-
genannten « Ukrainismus» gelegt. Man muss wirklich fragen, wann
denn die Herren einsehen werden, dass der Streit, ob die ruthenische
und die russische Sprache zwei getrennte Idiome oder aber nur
zwel Dialekte einer und derselben sind, mit der Religion wahrlich
nichts zu tun hat. Die Bekehrung ist eine Gnade Gottes und nicht
eine Schlussfolgerung, die sich aus Sprachstudien ergibt. . .

In Velehrad wird man nicht miide, zu wiederholen, dass der
Ritus ja Nebensache sei: also moge man es auch durch die Tat
beweisen. Wir Lateiner sind uns der #Zcoretzschen Richtigkeit dieses
Satzes wohl bewusst, miissen aber auf Grund der Erfahrungen einer
mehrere 100 Jahre langen Geschichte feststellen, dass die Kirchen
des orientalischen Ritus in so grundlegenden Fragen, wie die Ein-
heit der Kirche, Primat, Unfehlbarkeit, Jurisdiktion usw. stets
schwankend, unbestimmt und unentschieden sind. Kann man es da
cinzelnen Kreisen von « Lateinern» oder gar ganzen «lateinisch »
celeiteten Staaten wie etwa den Polen verargen, dass sie, um end-
lich Klarheit zu schaffen, einen Zustand herbeifithren wollen, wo
kein Zweifel mehr besteht: ¢ Hie katholisch (lateinischer Ritus), hie
orthodox (griechisch-slawischer Ritus)?» Es bleibt fur das Zwitter-
ding kein Platz. Bei der reinlich durchgefiihrten Scheidung ist es
auch im vorhinein klar, zu welcher polstiscien Gruppe die einzelnen
Religionsgemeinschaften gehoren.

Dass tbrigens die Velehrader Herren sich in ihren Voraus-
setzungen und Schliissen geirrt haben, beweist das Vorgehen der
tschechischen Politek in den Waldkarpathen. Dort wohnen seit dem
XIV. Jahrhundert Ruthenen, die von den ungarischen Konigen dort
angesiedelt wurden. Sie waren anfangs Schismatiker, sind aber schon
seit Mitte des XVII. Jahrhunderts mit Rom in Union. Thre zwei
Bistimer sind Suffragane des Erzbischofs von Gran. Nun war also
eine in der Union festbegriindete orientalische Kirche vorhanden.
Die tschechische Regierung aber hatte nichts Eiligeres zu tun, als
durch den serbisch-orthodoxen Bischof Dositheus und eine Reihe
von meist aus Amerika eingefiihrten Popen und Agitatoren eine
Hetze zwecks Abfall zum Schisma in die Wege zu leiten. Der Er-
folg war zwar, in Anbetracht des grossen Paukenschlages, bescheiden;
immerhin ist die Sache bezeichnend, da es bekannt ist, dass Prag
sich eine Briicke nach Moskau bauen will und darum daheim die
hussitische nationale Sekte begilinstigt, sonst aber die Unierten wieder
dem Schisma zufilhren mochte.



— 261 —

Auch auf die Aroatern scheint man in Velehrad nicht allzu gut
zu sprechen sein. Sie sollen fiir das orientalische Kirchentum eben-
sowenig Verstindnis zeigen wie die Polen, und darum auch unter
den Serben ebensowenig zur Forderung der « Union » beitragen wie
die Polen im Norden. Aber auch hier scheint man vor Jahren seine
Plane auf poletzscie Verschiebungen gegriindet zu haben und darum
durch die Tatsachen Liigen gestraft worden zu sein. Man versprach
sich damals — am Velehrader Griinen Tisch — goldene Berge von
einer eventuellen politischen Vereinigung der Serben und Kroaten.
Nun. ist dieselbe da, aber die Serben fiihlen sich als die Sieger. Sie
betrachten die lLage als einen Erfolg, als eine Rechtfertigung ihres
orthodoxen Kirchentums. Sie zeigen also keinen Willen zur « Union »
im Gegenteil sie verfolgen die katholische Kirche. Dass sich diese
Stimmung dndert, dazu ist einstweilen wenig Aussicht.» So die
beiden Urteile zu dem Unionskongress und seinen Hoffnungen.

Adolf KURry.




	Kirchliche Chronik

