
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 11 (1921)

Heft: 4

Rubrik: Kirchliche Chronik

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 249

KIRCHLICHE CHRONIK.

Beziehungen zwischen den Kirchen des Ostens und des
Westens. — Bei dem freundschaftlichen und brüderlichen Verkehr
zwischen den Vertretern der Kirchen des Ostens und des Westens
wird auch die missliche Lage der Christen unter den gegenwärtigen
unhaltbaren politischen Verhältnissen im Orient, insbesondere in
Kleinasien, berührt. Das Patriarchat von Konstantinopel wandte
sich mit einem Hilferuf an das Generalsekretariat des Völkerbundes
in Genf. Um seiner Bitte noch mehr Nachdruck zu verleihen, ging
das Patriarchat die übrigen Kirchen um moralische Unterstützung
an. So erhielt der christkatholische Bischof Dr. E. Herzog in Bern
die Kundgebung samt einem Begleitschreiben. Wir drucken die
beiden Dokumente hier ab. Das Telegramm an den Völkerbund
lautet : « Seit dem Abschlüsse des Waffenstillstandes hat das
Ökumenische Patriarchat nicht aufgehört, den Grossmächten und freien
Völkern von den Grausamkeiten Kenntnis zu geben, deren Opfer
die der Türkei unterworfenen christlichen Völkerschaften während
und nach dem Kriege geworden sind. Es hat sie vergeblich um
Hilfe für diese unglücklichen Angehörigen angerufen. Die
Bedrohungen, Deportationen, Konfiskationen dauern fort. Im Uferland
des Schwarzen Meeres, wo leicht hätte Schutz gewährt werden
können, entvölkern sich ehedem blühende Ortschaften, wie Kerasunde,
Bafra, Samsun und andere, in einer Weise, dass nur noch Frauen
und Kinder zurückbleiben, die morgen vielleicht ebenfalls ausgerottet

sein werden. Damit man nicht glaube, dass wir den Ernst
der Situation übertreiben, wollen wir hier das Geständnis der Türken
selbst anführen. Die türkischen Blätter « Ehali » und « Hilal » von
Samsun veröffentlichen in ihren Nummern vom 18., 19. und 27.
September Listen von drei armenischen und 168 griechischen Namen
— darunter die zweier griechischer Protestanten, eines Missionars
und eines Professors am amerikanischen Kolleg von Merzifun —

deren Träger zum Tod verurteilt worden waren. Mit Ausnahme
von 17, zu denen der Erzbischof von Amessia gehört und die, weil
abwesend, in contumaciam verurteilt worden waren, sind alle
hingerichtet worden. Unter den Opfern befinden sich alle Notabilitäten



- - 250 —

und griechischen Würdenträger der Gegend. Indem das
Ökumenische Patriarchat diese neuen Verbrechen dem Völkerbunde zur
Kenntnis bringt, wagt es, zu hoffen, dass derselbe Massnahmen als

dringlich erkläre, die einem Zustand ein Ende machen, der dem
humanitären Zweck des Völkerbundes so sehr widerspricht, und
dass die hohe Institution, von der die Unterdrückten Befreiung von
ihren Nöten erwarten, nicht verfehlen wird, über die barbarischen
Akte nach einem Krieg, der der letzte hätte sein sollen, feierlich
seine Entrüstung auszusprechen. Der Verweser des Ökumenischen

Patriarchats : Nikolaus, Erzbischof von Cäsarea. >

Der Brief an Bischof Herzog lautet :

« Plochwürdigster Bischof der Altkatholiken in der Schweiz, in
Christo, Gott, sehr geliebter und geschätzter Bruder, Herr Eduard
Herzog, Gnade Euren Hochwürden und Friede von Gott und unserm
Herrn Jesus Christus

Infolge der verübten und andauernden furchtbaren Frevel der
türkischen Verwaltung wider die Christen in Pontus und anderswo
im Osten sah sich das Ökumenische Patriarchat, von dem neuen
schrecklichen Schauspiel aufs tiefste erschüttert, gezwungen, an den
Völkerbund ein Telegramm zu senden, um diesen zur schleunigen
Ergreifung der Massnahmen anzurufen, die zur Rettung der der
äussersten Gefahr ausgesetzten, noch vorhandenen christlichen
Bevölkerung des Ostens notwendig sind. Im Anschluss übermitteln
wir auch an Eure hochgeschätzten Hochwürden eine Abschrift des
erwähnten Telegramms, damit Sie von den Vorgängen Kenntnis
nehmen. Gleichzeitig richten Wir an Sie im Namen Unserer heiligen
und ehrwürdigen Synode das zuversichtliche Ansuchen, nicht zu
unterlassen, selbst auch Ihre freundliche und brüderliche Stimme
zu erheben und für die unterdrückten und hingeschlachteten Christen
des Ostens zu tun, was möglich ist. Es ist doch überaus traurig
und gehört zu dem ganz und gar Unbegreiflichen, dass auch heute
noch von der zivilisierten WTelt gestattet wird, dass in dem unglücklichen

Osten die der unwürdigen herrschenden Gewalt vorgeworfenen
Frevel ungestraft fortdauern.

Indem Wir zum voraus für die Teilnahme seitens Eurer
Hochwürden und Eurer dortigen Geistlichkeit danken, entbieten Wir
Ihnen unsern brüderlichen Gruss in dem Herrn und verbleiben in
vieler Hochachtung und Liebe

Eurer geehrten Hochwürden in Christo geliebter und ganz
ergebener Bruder,

Der Verweser des Ökumenischen Thrones :

Nikolaus, Erzbischof von Cäsarea.>



- 251 —

Wie furchtbar die Christen in Kleinasien zu leiden haben, hatte
das Patriarchat in seiner Antwort an die Kommission der bischöflichen

Kirche der Vereinigten Staaten vom i. Juli geschildert. Leider
war die Hoffnung, die in diesem Schreiben zum Ausdruck kam,
für die Unglücklichen möchte bald der Tag der Rettung und der
Freiheit anbrechen, trügerisch. Die jüngsten Berichte melden die
Fortsetzung der entsetzlichen Greuel. Was die Armenier während
des Krieges erleben mussten, erzählt aus eigener Wahrnehmung der
Schweizer Jakob Künzler, der als Leiter eines Spitals in Urfa
Augenzeuge der unerhörten Schandtaten geworden ist, die an
dem beklagenswerten Volke begangen worden und die alle auf
administrative Massregeln der türkischen Regierung zurückzuführen
sindl).

Über den gegenwärtigen Stand der Beziehungen zwischen den
Kirchen des Orients und der Kirche von England referierte an der
Jahresversammlung der Anglican and Eastern Churches Association
im Oktober in London der Präsident der Gesellschaft, Mr. Athelstan
Riley. Er charakterisierte das gegenwärtige Verhältnis als eine
Entente cordiale. Eine gute Übersicht über all die Begebenheiten
in den Jahren 1914—1920, die diese Entente herbeigeführt und
gefestigt haben, enthält der Jahresbericht der Gesellschaft. Sie ist
als Separatdruck im Buchhandel erschienen2).

Auf Einzelheiten brauchen wir schon aus dem einen Grunde
nicht einzugehen, weil in der Chronik das Wesentliche jeweilen
notiert wurde. Behandelt werden : die Bewegung zur Wiedervereinigung,

orientalische Besucher in England, unsere Beziehungen
mit Serbien, unsere Beziehungen mit Russland, die russische Kirche
in den Jahren 1915 —1918, das Komitee für Rückgabe der Sophienkirche,

Konferenzen mit den Kirchen des Orients. Von Bedeutung
ist der Abschnitt über die russische Kirche. Verfasser ist der
russische Geistliche Dr. Runkévich. Als Mitglied des russischen
allgemeinen Konzils war er dazu berufen, über diese wichtige
Versammlung, die das Patriarchat von Moskau hergestellt hat, zu
referieren.

Es sind in letzter Zeit verschiedene belangreiche Publikationen
über die Unionsfrage erschienen. Wir nennen die an dieser Stelle,
Seite 127, erwähnten Thesen der vom Erzbischof von Canterbury
eingesetzten Kommission. Im Anhang sind die Resolutionen der
Bonner Unionskonferenzen und die Ordinationsformeln der ortho-

1) Im Lande des Blutes und der Tränen. Erlebnisse in Mesopotamien während
des Weltkrieges, von Jakob Künzler. 1921, Tempelverlag in Potsdam.

2) The Anglican and Eastern Churches. A Historical Record 1914—1921.
London, Society for Promoting Christian Knowledge 1921. 1 sh. 6d.



— 252 —

doxen und anglikanischen Kirche angefügt1). Eine knappe Übersicht

über die verschiedenen Themata und Vorschläge, die mit der
Union in Verbindung stehen, liegt aus der Feder eines orthodoxen
Theologen aus Konstantinopel in französischer Sprache vor2). Eine
gründliche und tüchtige Arbeit ist das Buch von J. A. Douglas
über die Beziehungen zwischen der anglikanischen und orientalischorthodoxen

Kirche3). Der Verfasser, ein genauer Kenner der Orthodoxie,

ist sich der grossen Schwierigkeiten bewusst, die einer Union
oder Interkommunion entgegenstehen. Beides ist ohne dogmatische
Einigung ausgeschlossen. Den besten Weg, sie anzubahnen, erblickt
er in der sogenannten ökonomischen Interkommunion. Ihr widmet
er eine sorgfältige Untersuchung. Unter Ökonomie der Kirche
versteht er ihre Befugnis und ihr Recht nach freiem Ermessen in
solchen Angelegenheiten vorzugehen, die das Gebiet der Dogmen
nicht berühren und die nicht durch ökumenische Canones geregelt
sind. Sie erlaubt den Orthodoxen, die Sakramente heterodoxer
Christen anzuerkennen, und ermöglicht eine Interkommunion ohne
offiziellen Charakter in der Weise, dass in besondern Fällen
Mitgliedern anderer Kirchen die Sakramente gespendet werden dürfen.
Die ökonomische Anerkennung der anglikanischen Weihen würde
der Union tüchtig vorarbeiten unter der Voraussetzung, dass von
anglikanischer Seite endgültig befriedigende Antwort auf verschiedene
offene Fragen, die sich auf die Sakramente, die Eucharistie und
ökumenischen Konzilien beziehen, gegeben würde. Der umfangreiche

Anhang des Buches enthält in vier Beiträgen eine Darlegung
der orthodoxen Lehre über Kirche und Priestertum, die ökumenische
Kirche und die autokephalen Kirchen, die orientalisch-orthodoxe
Ökonomie bezüglich der heterodoxen Sakramente und eine Liste
der einschlägigen Literatur. Auf Seite 79 ist dem Verfasser ein
Versehen unterlaufen. Er beruft sich auf eine Äusserung Döllingers
auf der Synode zu Wien im Jahre 1874. Tatsächlich handelt es

sich um eine Resolution der ersten Bonner Unionskonferenz
desselben Jahres. Vergleiche das von Prof. Dr. Reusch herausgegebene
Protokoll, Seite 47 fl.

Freundschaft verbindet die Kirche von England mit kleineren
Kirchen des Orients, die nicht in Gemeinschaft mit der orthodoxen

') Terms of Intercommunion, Suggested between the Church of England and
the Churches in Communion with her and the Eastern Orthodox Church. London
Society for Promoting Christian Knowledge.

s) Gennadios Arabadjoglou : Union ou Raprochement des Eglises Chrétiennes.
Constantinople 1920, Imprimerie «Estia» Galata.

3) The Relations of the Anglikan Churches with the Eastern-Orthodox especially
in regard to Anglican Orders by the Rev. J. A. Douglas B. D. Vicar of St. Luke,
Camberwell. London: Faith Press 1921.



— 253 —

Kirche stehen, den Kirchen der Syrer und Armenier. Seit
Jahrzehnten hat sich der Erzbischof von Canterbury um die geistige
Hebung der kleinen isolierten assyrischen Kirche angenommen.
Die äussern Schicksale dieses Volkes während des Krieges erzählt
W. A. Wigram in einer kleinen Schrift1). Der grössere Teil der
assyrischen Bevölkerung musste ihre Wohnsitze verlassen, die Reste,
die die unsagbaren Leiden überstanden haben, sind unter englischem
Schutz in Zufluchtslagern in der Nähe von Bagdad untergebracht
und harren ihres unbekannten, künftigen Loses. Derselbe
Verfasser hat nun auch die kirchlichen Beziehungen der Assyrer zur
Kirche von England zum Gegenstand einer kleinen Studie gemacht2).
Die einzige Schwierigkeit bietet die Christologie. Die Assyrer bilden
den Rest der alten nestorianischen Kirche, von welcher ein Zweig
mit Rom uniert ist. Eine Kommission, die im xAnftrag der Lambethkonferenz

des Jahres 1908 mit dem Patriarchen in Beziehung
getreten war, hatte befriedigende Antwort erhalten. Die
Verhandlungen wurden jedoch infolge des Todes einflussreicher
Kommissionsmitglieder unterbrochen. Dazu kamen noch politische
Bedenken. Die bestehen heute nicht mehr, da das Volk von
türkischer Herrschaft unabhängig zu bleiben hofft. Nach dem
Verfasser muss die Frage der Interkommunion von der Lambethkonferenz

im Zusammenhang mit den übrigen getrennten Kirchen des

Orients, der Armenier, Jakobiten, Kopten u. a., behandelt werden.
Über die geistige und kirchliche Lage der Armenier gibt eine

andere kleine Schrift Aufschluss3). Die Beziehungen zur orthodoxen
Kirche sind enger geworden, da die armenische Kirche offiziell und
feierlich die Häresie eines Eutychès, wie die des Arius, Nestorius,
verworfen hat. Die geistige Not des Volkes ist gross. Die
theologischen Anstalten und Bibliotheken sind bis auf die in Etchmiadzin
zerstört, im Volk herrscht grenzenloses moralisches Elend, Skeptizismus

hat weite Kreise erfasst. Das Familienleben ist entweiht,
alles, was heilig ist, ist geschändet. Die Mütter haben ihre Kinder
verloren und die Jugend ihre Unschuld. Kleine Kinder von 5—7
Jahren haben nie erfahren, was Liebe ist, sie kennen nur eins, die
Furcht. Die Lage der Kirche ist unter diesen Umständen geradezu
verzweifelt. Reformen sind notwendig, der Anfang dazu ist gemacht.
Die Armenier sind wert, dass die Christenheit sich ihrer annimmt.
Der Verfasser erhebt schwere Vorwürfe gegen sein Volk. «Briten ->,

') Our smallest Ally. A brief Account of the Assyrian Nation in the Great War.
By Rev. W A. Wigram, D. D. London Society for Promoting Christian Knowledge. 1920.

2) Intercommunion with the Assyrian Church by the Rev. W. A. Wigram, D. D.
The London: The Faith Press 1920.

3) The English and Armenian Church by the Rev. Harold Buxton, M. A. London :

The Faith Press 1920.



— 254 --
so schreibt er, « eure Hände sind rot 1 Rot von Armenierblut. Die
Sache der Armenier ist die Sache aller unterdrückten Völker, die
offen für Freiheit und Gerechtigkeit kämpfen. Die Armenier
befreien, ist eine Beleidigung eurer mohamedanischen Mitbürger Es
wird in Indien Unruhen hervorrufen. Wäre es nicht besser, Indien
zu verlieren, als solche Greuel zu dulden, wie sie täglich in der
Nähe des Bosporus begangen werden.»

Die Aufnahme des Aufrufs an alle Christen der
Lambethkonferenz. — Zum ersten Jahrestag der Lambethkonferenz schrieb
der Bischof von Peterborough im « Guardian » einen etwas
pessimistisch gefärbten Artikel. Das Pressbureau der Kirche von England

stellte daraufhin mehrere Zeugnisse zusammen, dass die
Anregungen der Konferenz auf guten Boden gefallen seien. Im November
des letzten Jahres hat die Nationalversammlung der Kirche von
England in einer Resolution den Appell begrüsst, und verschiedene
Versammlungen der freien Kirchen haben ihre Bereitwilligkeit zur
Abhaltung von Konferenzen ausgesprochen, um mit andern
Gemeinschaften in Verhandlungen einzutreten. In Irland hat eine
Konferenz zur Information stattgefunden und die Generalsynode
der Kirche von Irland hat in einer Resolution dem Aufruf
zugestimmt und das Plaus der Bischöfe eingeladen, Konferenzen mit
Vertretern anderer Gemeinschaften einzuberufen. Ähnliches hat
die Generalversammlung der presbyterianischen Kirche des Landes
beschlossen. Aus den Kolonien kommen ebenfalls gute Nachrichten.
Wichtige Besprechungen haben in Adelaide in Australien stattgefunden.

Dasselbe ist in Kanada der Fall. In Südafrika ist der
Erzbischof von Kapstadt tätig. Südindien gilt als das künftige
Saatfeld praktischer Pionierarbeit auf dem Gebiet der Union. Eine
wichtige Stellung nimmt ganz Indien ein. Erfreuliche Nachrichten
werden aus China und Japan erwartet. Selbst in Kreisen von Geistlichen

und Laien der römischen Kirche verschiedener Länder hat
der Aufruf Interesse erweckt. Dass die Anregungen im Orient praktisch

in Angriff genommen werden, ist bekannt. Das sind einige
Punkte, die das Pressbureau aufzählt.

Als historisches Ereignis wurde die Beteiligung des Erzbischofs
von Canterbury in Begleitung des Bischofs von Peterborough und
des Primas der schottischen Episkopalkirche an der Generalversammlung

der schottischen Presbyterialkirche Ende Mai gefeiert.
Der Erzbischof, der begeistert begrüsst wurde, sprach über die

Notwendigkeit der kirchlichen Wiedervereinigung. Ebenso freundlich

wurde er mit seinen Begleitern in der Versammlung der
vereinigten freien Kirchen Schottlands empfangen. In beiden Sitzungen
wurde das Projekt der Vereinigung der beiden grossen presby-



— 255 -
terianischen Kirchen Schottlands mit nur schwacher Opposition
gefördert. Die sieben Bischöfe der Episkopalkirche erliessen
zugunsten des Aufrufs der Lambethkonferenz einen besondern Hirtenbrief.

Mitglieder der genannten drei Kirchen haben sich in der
« Christian Unity Association > zusammengefunden, um das gemeinsame

Ziel zu besprechen und zu fördern.
Im September 1920 hatte sich der Bundesrat der freien

evangelischen Kirchen Englands in sympatischer Weise zum Aufruf
geäussert und eine Kommission bestellt, um die Resolutionen der
Lambethkonferenz über die Wiedervereinigung im Lichte der Grundsätze

des Neuen Testamentes und der evangelischen Auffassung der
Kirche und des Ministeriums zu prüfen und Vorschläge über die
einzunehmende Stellung auszuarbeiten. Der Rat hatte sich in dieser
Angelegenheit mit der nationalen Vereinigung der freien Kirchen
in Verbindung gesetzt und eine gemeinsame Kommission gewählt.
Darin sind Baptisten, Kongregationalisten, Wesleyaner Methodisten,
primitive Methodisten, unierte Methodisten und mährische Brüder
vertreten. Der Bericht der Kommission kam auf der diesjährigen
Versammlung der freien evangelischen Kirchen zur Verhandlung.
Einstimmig wurde eine Resolution angenommen, die die
Überzeugung ausspricht, dass die Frage der Wiedervereinigung mit der
Kirche von England gegenwärtig ein Stadium erreicht habe, das
mehr denn je gebiete, den Worten Taten folgen zu lassen. Die
Diskussion würde materiell unterstützt, wenn Handlungen der
Interkommunion, Austausch von Predigern und andere Formen der
Übereinstimmung zwischen der Kirche von England und den freien
Kirchen vorgenommen würden. Die Anregung zur Festsetzung
einer Zentralkonferenz mit Vertretern der bischöflichen Kirche wurde
zugestimmt, und die Delegierten wurden gewählt. Der Bericht der
Kommission ist im Druck erschienen :), ebenso wurde eine offizielle
deutsche Übersetzung des Aufrufs herausgegeben2).

Die Generalsynode der Kirche von England in Kanada äusserte
sich ebenfalls in zustimmendem Sinn zu den Vorschlägen der
Lambethkonferenz und beauftragte eine Kommission von vier
Erzbischöfen, 19 Bischöfen, 33 Geistlichen und 32 Laien mit solchen
Kommissionen in Verbindung zu treten, die sich mit der Union
befassen. Schon vor einem Jahre hatte das Presbyterium von
Montreal eine Kommission gewählt, die in Verbindung mit vom

') The Report of the Free Churches of England on the Lambeth Appeal.
The Religious Tract Society. London 1921.

2) Ein Aufruf an alle Christen, erlassen von den Bischöfen der anglikanischen
Kirchengemeinschaft, die versammelt sind zur sechsten Lambethkonferenz 1920. Mit
der Enzyklika der Bischöfe. S. P. C. K. London 1921.



— 256 —

Bischof von Montreal delegierten Vertretern der Kirche von England

Vorschläge ausgearbeitet hat, die das Presbyterium Ende Juni
einstimmig angenommen hat. Die Übereinkunft enthält sogar den
Ritus, durch den die Geistlichen der beiden Kirchen autorisiert
werden, in der wiedervereinigten Kirche zu amtieren. Die Formeln
sind den Ordinationsformularen der beiden Kirchen angepasst1)

Die Weltkonferenz über Glauben und Verfassung. — Das
Sekretariat hat zwei Rundschreiben verschickt. Nr. 23 bestätigt das

allgemeine Interesse, das die Bewegung in allen Kirchen und Ländern

findet. Leider fehlt es an den nötigen finanziellen Mitteln, um
das Werk in bisherigem Umfang zu fördern. Die Auslagen bis zur
Genfer Konferenz waren von drei Mitgliedern der bischöflichen
Kirche der Vereinigten Staaten bestritten worden, der Aufruf an
die Kirchen um Beiträge hatte bis jetzt wohl Erfolg, aber nicht in
ausreichendem Masse. Es mussten aus diesem Grunde zwei wichtige
Sitzungen, die der Kommission für Nordamerika und die des

Fortsetzungskomitees verschoben werden. Das Schreiben nennt einige
Kirchen und Länder, die namhafte Beiträge eingeschickt haben.
Sie sind zu adressieren : The United States Trust Company, 45 Wall
Street, New York City, U. S. A. Das folgende Rundschreiben
spricht davon, wie viele Leute sich nach christlicher Einigung
sehnen, aber verzagen, weil sie nicht wissen, wie stark dieses
Verlangen durch die ganze Welt verbreitet ist. Ein Tag im Bureau
des Sekretärs der Weltkonferenz würde sie mit neuer Hoffnung
erfüllen. An einem Tag sind kürzlich Briefe aus Südafrika, Italien,
Deutschland, den Vereinigten Staaten, der Tschechoslowakei,
Madagaskar, England, Indien, China und Japan eingetroffen, die alle
Interesse bekunden oder Fortschritte melden. Wichtige Drucksachen
kamen aus Italien, Deutschland, Südindien. Obschon die Konferenz
nicht direkt für die Wiedervereinigung eintritt, sondern nur den

Weg dazu vorbereiten möchte, beweist ihre tägliche Post doch
— der erwähnte Tageseinlauf ist kein ausserordentliches Beispiel —,
dass ihre Aufgabe geschätzt wird. Die Grundlage der Bewegung,
bei der alle grossen trinitarischen Kirchen der Welt mit Ausnahme
Roms beteiligt sind, ist die wachsende Überzeugung, dass die
Konferenz auf den einzigen Weg hinweist zur Lösung all der Fragen,
welche die Kirchen getrennt haben und noch trennen, und die offen
ins Auge gefasst werden müssen, bevor der allgemeine Wunsch
nach einer allgemeinen und sichtbaren Einigung der christlichen
Kirchen in Erfüllung gehen kann. Die gemachten Fortschritte der

Bewegung scheinen so gut fundiert, weil sie auf Überzeugung be-

') Vgl. The Christian Union Quarterly 1921, S. 122JÎ.



— 257 —

ruhen und nicht nur Geistliche und Theologen, sondern auch die
Laienwelt in hervorragendem Masse mitarbeitet. — Es sei daran
erinnert, dass der englische Bericht über die Genfer Konferenz
unentgeltlich bei R. H. Gardiner, 174 Water Street, in Gardiner, Maine,
U.S.A., und der deutsche bei Pfarrer Dr. Küry, Friedensgasse 40,
Basel, bezogen werden kann.

Römischkatholische Unionsversuche. — Vom 4.—6. August
wurden in dem bekannten mährischen Wallfahrtsort Velehrad, der
heute im Besitz der Jesuiten ist, Beratungen über eine kirchliche
Annäherung der slawischen Nationen gepflogen. Auf römischkatholischer

Seite ist die Ansicht verbreitet, dass durch die politischen
Umwälzungen im Osten manche politische Hindernisse, die einer
kirchlichen Union mit der orthodoxen Kirche bis jetzt im Wege
gestanden, verschwunden seien. Über die Verhandlungen in Velehrad

sind mir nur spärliche Nachrichten zu Gesicht gekommen,
die mit allem Vorbehalt wiedergegeben werden. Den Vorsitz führte
der Fürsterzbischof Dr. Stoyan, erschienen waren ausser
tschechischen und slowakischen Ministern: Abbé Quenet aus Paris,
Manesplier-Lagrange, Dozent der Universität in Poitiers, die Abbés
Alois und Bourgeois, aus Belgien der bekannte Slawist d'Herbigny,
aus Jugoslawien Nyaradi, der griechisch-katholische Bischof von
Kruzsevac ; Dr. Terselay, der Redakteur des « Slovenec » in
Laibach, und Dr. Stelle, aus Polen Dr. Urban und die Vertreter der
Ruska Krajna, der Ukrajna, ferner Deutschlands und anderer Staaten.
In erster Linie wurde die religiöse Lage der Slowakei und der
Ruska Krajna besprochen und beschlossen, zwecks Klärung der
Lage bei den kompetenten Faktoren vorzusprechen, damit die Frage
der Hierarchie endgültig gelöst, die Diözesen getrennt, die
Geistlichkeit in nationalem Geiste erzogen und die Dotation der
griechisch-katholischen Geistlichkeit geregelt wird. Dr. Terseglav
berichtete interessante Einzelheiten über die religiöse Lage in Russland

und in der Ukrajna, wo das Gubernium Cherson das Zentrum
der Anschlussbewegung an die römische katholische Kirche ist.

In der Annäherungsfrage an die prawoslawen Kirchen wurde
eine bestimmte Taktik beschlossen. Auf Antrag der französischen
Teilnehmer wurde ferner der Beschluss gefasst, ein Zentralbureau
zur Organisierung der Anschlusspropaganda zu gründen: die Zentrale

in Tschechien, die Filialen aber in Paris, Rom, London, München,

Löwen und in Amerika. Auf Antrag von Bischof Kmetyko
von Neutra wurde beschlossen, den hl. Stuhl auf die hohe Wichtigkeit

der Anschlussaktion aufmerksam zu machen, damit dieselbe
durch eine Enzyklika der katholischen Welt empfohlen werde. Ein
weiterer Beschluss bezweckt die Verbreitung des Apostolats der

Internat. kircM. Zeitschrift, Heft 4, 1921. 18



— 258 —

Heiligen Cyrill und Method in der ganzen Welt und besonders in
Amerika zum Zwecke, den Anschlussgedanken volkstümlich zu
machen und ähnliche Unternehmungen zu finanzieren. Der Kongress
beschloss auch, besonders die emigrierten Russen zu unterstützen.
Es soll der russischen Jugend Gelegenheit gegeben werden, sich in
verschiedenen russischen Schulen weiterzubilden. In Paris wird mit
Unterstützung der französischen Regierung eine Hilfsaktion eingeleitet.

Die Bewegung wird für die Russen prawoslawe Gebetbücher
herausgeben. Angestrebt wird ferner, dass an jeder grossen
theologischen Fakultät Lehrstühle errichtet werden zum Studium der
slawischen Frage.

Eine ähnliche Konferenz wird nach einem Jahre in Brüssel
unter dem Vorsitze des Kardinals Mercier und nach zwei Jahren
wiederum in Velehrad abgehalten werden, mit Einbeziehung der
Vertreter der prawoslawen Kirchen. Alle fremden Teilnehmer
betonten die Wichtigkeit der geographischen Lage der Tschechen,
die diese dazu prädestiniert, als Brücke zwischen dem Westen und
Osten zu dienen.

Besonders starke Hoffnung wird auf Südrussland gesetzt. So
schreibt der Jesuit L. Schanté im ersten Heft 1921/22 der «Kath.
Missionen » (S. 19 ff.):

« Eine mächtige religiöse Welle flutet namentlich über
Südrussland. Eigentümlich ist ihr ein starker Zug nach Rom hin.
Durch die ganze Ukraine geht der Ruf nach einer Trennung von
Moskau. Mancherorts hat man den schismatischen Geistlichen
gezwungen, das Gebet für den Patriarchen von Moskau auszulassen.
Das Volk betrachtet die Union mit Rom als notwendige
Vorbedingung seiner völkischen und politischen Selbständigkeit.

Vor kurzem wurde nach Cherson eine Kirchenversammlung
berufen. Sie sollte die Bildung einer ukrainischen Nationalkirche
beschliessen. Statt dessen hatte man sich schon nach zweitägiger
Beratung über folgende Punkte geeinigt : Unabhängigkeit der
ukrainischen Kirche von Russland ; Anerkennung der päpstlichen
Autorität ; die Übersetzung der liturgischen Bücher ins Ukrainische soll
den unierten Basilianern übertragen und die Mithilfe dieser Mönche
für die Reform der ukrainischen Klöster erbeten werden. Ferner
beschloss man Gehorsam gegen den katholischen Metropoliten von
Lemberg, Erzbischof Szeptyicki. Dieser weitblickende, seeleneifrige
Oberhirt, der die grösste mit Rom vereinigte Diözese des ruthenischen

Ritus verwaltet, ist schon jahrzehntelang für die Union der
russischen Kirche unermüdlich tätig und sucht jetzt die katholische
Welt für den Gedanken zu erwärmen.

Schon vorher hatte der Patriarch von Tiflis in Georgien durch
ein Rundschreiben an die Patriarchen der ganzen Welt seine Un-



— 259 —

abhängigkeit vom Patriarchen von Moskau erklärt. Ein besonders
ehrfurchtsvolles Schreiben war an den Heiligen Vater gerichtet.
Ein daraufhin abgesandter Visitator gab so günstigen Bericht, dass

Rom mehrere katholische Ordensleute für die Mission in Georgien
bestimmte.

So öffnet sich im Gebiete des frühern russischen Reiches,
namentlich in seinen südlichen Provinzen, der katholischen Mission
langsam ein unermessliches Arbeitsfeld. Deutsche Priester scheinen
an erster Stelle ausersehen, die religiöse Bewegung zu fördern und
in die richtigen Bahnen zu leiten. Es steht zu erwarten, dass nach
Wiederherstellung der staatlichen Ordnung Scharen von deutschen
Auswanderern in den fruchtbaren, aber dünnbevölkerten und durch
Hungersnot, Seuchen und Mord noch weiter geschwächten
Provinzen Südrusslands und der Wolga, dem Siedlungsgebiet von
Hunderttausenden deutscher Landsleute, ein neues Heim suchen
werden. Die Katholiken unter ihnen und ihre Seelsorger sind
gewiss mitberufen, den slawischen Völkern behilflich zu sein, den

Weg zur Mutterkirche zurückzufinden. »

Etwas pessimistischer betrachtet ein Missionsfreund in der
« Kathol. Kirchenzeitung » die Lage. Er wirft dem Velehrader
Kongress vor, dass er sehr auf politische Verhältnisse abstelle und von
falschen aprioristischen Grundsätzen ausgehe. Er schreibt :

< Einige Geistliche, dazu etliche französische und belgische
Ordensleute, tun sich zusammen, um etwas so Grosses und
Weitgreifendes wie die «Kirchenunion» in Angriff zu nehmen. Sie sind
selbst nicht Mitglieder der schismatischen Kirchen : sie machen
also lange Gedankengänge und Erwägungen, um die getrennten
Kirchen zuerst in irgendeine Lage hineinzudenken und sie dann
aus dieser Lage zur Vereinigung mit Rom zu bringen Vom
Standpunkt der Missionen musste man eben einen ganz andern
Gedankengang befolgen : Die einzige Rücksicht für den wahren
Apostel ist das Heil der Seele. Wenn ein Schismatiker — durch
Gottes Gnade erleuchtet — zum Bewusstsein gelangt, dass seine
Teilkirche von der wahren Kirche Christi getrennt und auch sonst
mit vielfachen Irrtümern behaftet ist, so hat er die Pflicht, sie zu
verlassen; der katholische Priester aber, als Gehilfe des Apostel-
amtes, hat die Pflicht, ihn in die wahre Kirche aufzunehmen. Und
zwar sogleich. Der erste muss sofort den Weg einschlagen, auf
welchem er seine Seele rettet, der zweite muss ihm unverzüglich
die Auffindung dieses Weges ermöglichen. Weitschweifende Fragen,
ob und wann sich die getrennte Teilkirche als Körperschaft ent-
schliessen wird, wieder zur Einheit zurückzukehren, sind dabei
nebensächlich



— 260 —

Was der Kongress von Velehrad noch sonst von seinen
Berichten an die Öffentlichkeit hat gelangen lassen, beweist auch eine
allzu idealistische Grundauffassung. In Südrussland wurden alle
Unionshoffnungen auf die (abermals rein politische) Karte des

sogenannten « Ukrainismus » gelegt. Man muss wirklich fragen, wann
denn die Herren einsehen werden, dass der Streit, ob die ruthenische
und die russische Sprache zwei getrennte Idiome oder aber nur
zwei Dialekte einer und derselben sind, mit der Religion wahrlich
nichts zu tun hat. Die Bekehrung ist eine Gnade Gottes und nicht
eine Schlussfolgerung, die sich aus Sprachstudien ergibt.

In Velehrad wird man nicht müde, zu wiederholen, dass der
Ritus ja Nebensache sei : also möge man es auch durch die Tat
beweisen. Wir Lateiner sind uns der theoretischen Richtigkeit dieses
Satzes wohl bewusst, müssen aber auf Grund der Erfahrungen einer
mehrere IOO Jahre langen Geschichte feststellen, dass die Kirchen
des orientalischen Ritus in so grundlegenden Fragen, wie die Einheit

der Kirche, Primat, Unfehlbarkeit, Jurisdiktion usw. stets
schwankend, unbestimmt und unentschieden sind. Kann man es da
einzelnen Kreisen von « Lateinern » oder gar ganzen « lateinisch »

geleiteten Staaten wie etwa den Polen verargen, dass sie, um endlich

Klarheit zu schaffen, einen Zustand herbeiführen wollen, wo
kein Zweifel mehr besteht : « Hie katholisch (lateinischer Ritus), hie
orthodox (griechisch-slawischer Ritus) ?» Es bleibt für das Zwitterding

kein Platz. Bei der reinlich durchgeführten Scheidung ist es
auch im vorhinein klar, zu welcher politischen Gruppe die einzelnen
Religionsgemeinschaften gehören.

Dass übrigens die Velehrader Herren sich in ihren
Voraussetzungen und Schlüssen geirrt haben, beweist das Vorgehen der
tschechischen Politik in den Waldkarpathen. Dort wohnen seit dem
XIV. Jahrhundert Ruthenen, die von den ungarischen Königen dort
angesiedelt wurden. Sie waren anfangs Schismatiker, sind aber schon
seit Mitte des XVII. Jahrhunderts mit Rom in Union. Ihre zwei
Bistümer sind Suffragane des Erzbischofs von Gran. Nun war also
eine in der Union festbegründete orientalische Kirche vorhanden.
Die tschechische Regierung aber hatte nichts Eiligeres zu tun, als

durch den serbisch-orthodoxen Bischof Dositheus und eine Reihe
von meist aus Amerika eingeführten Popen und Agitatoren eine
Hetze zwecks Abfall zum Schisma in die Wege zu leiten. Der
Erfolg war zwar, in Anbetracht des grossen Paukenschlages, bescheiden ;

immerhin ist die Sache bezeichnend, da es bekannt ist, dass Prag
sich eine Brücke nach Moskau bauen will und darum daheim die
hussitische nationale Sekte begünstigt, sonst aber die Unierten wieder
dem Schisma zuführen möchte.



— 261 —

Auch auf die Kroaten scheint man in Velehrad nicht allzu gut
zu sprechen sein. Sie sollen für das orientalische Kirchentum
ebensowenig Verständnis zeigen wie die Polen, und darum auch unter
den Serben ebensowenig zur Förderung der « Union > beitragen wie
die Polen im Norden. Aber auch hier scheint man vor Jahren seine
Pläne auf politische Verschiebungen gegründet zu haben und darum
durch die Tatsachen Lügen gestraft worden zu sein. Man versprach
sich damals — am Velehrader Grünen Tisch — goldene Berge von
einer eventuellen politischen Vereinigung der Serben und Kroaten.
Nun. ist dieselbe da, aber die Serben fühlen sich als die Sieger. Sie
betrachten die Lage als einen Erfolg, als eine Rechtfertigung ihres
orthodoxen Kirchentums. Sie zeigen also keinen Willen zur « Union »

im Gegenteil sie verfolgen die katholische Kirche. Dass sich diese

Stimmung ändert, dazu ist einstweilen wenig Aussicht. > So die
beiden Urteile zu dem Unionskongress und seinen Hoffnungen.

Adolf Küry.


	Kirchliche Chronik

