
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 11 (1921)

Heft: 4

Artikel: Zur Kultfrage : Vortrag an der Generalkonferenz der christkatholischen
Geistlichen der Schweiz am 29. Mai 1921 in Starrkirch

Autor: Gilg, Otto

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403961

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403961
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 222

Zur Kultfrage.
Vortrag an der Generalkonferenz der christkatholischen Geistlichen

der Schweiz am 29. Mai 1921 in Starrkirch

gehalten von

Pfarrer Otto Qilg, Luzern.

Vorbemerkung.

„Zur Kultfrage" Muss diese Formulierung nicht bedenklich

machen Ist der Kult nicht prinzipiell als Dienst gegenüber
Gott etwas so Heiliges, dass er über alle „Frage" erhaben ist?
Stört man nicht das Vertrauen der Kultgenossenschaft in den

Kult, wenn man das Wort „Frage" mit ihm verbindet? Als es

sich darum handelte, den Kultvortrag*, der ursprünglich für einen
kleinern Kreis berechnet war, für die Pastoralkonferenz in
Aussicht zu nehmen, da wurde mir bedeutet, ich möchte die
Überschrift „Zum Kultproblem" ändern und die Worte wählen :

„Über den Kultus". Es entsprach dieser Vorschlag dem Wunsch,
dem Thema bei dessen Veröffentlichung den Stachel zu nehmen,
das möglicherweise Gefährliche, bei dem einen und andern
vielleicht Bewegung Verursachende zu tilgen. Und doch sollte
gerade das Referat, wie ich es mir dachte, zum Nachdenken
über die Problematik des Kults überhaupt und über die
Probleme, die innerhalb unseres Kults uns entgegentreten, einladen.
Dürfen wir, wenn wir die Problematik mächtig spüren, das
unsern Gemeinden dermassen verheimlichen, dass wir selbst den
Titel „Zum Kultproblem" umgehen? Dürfen wir, wenn wir
dieses Wort nicht vor alle zu stellen wagen, noch den Mut
haben, alle zum Lesen der Bibel aufzufordern, in der ein Amos,
ein Jesaja und besonders erschütternd Jesus herbe Kritik am
Kult üben? Oder können wir das dennoch tun mit der
selbstverständlichen Voraussetzung, die Stimme der Bibel habe in



— 223 —

dieser Angelegenheit uns nichts mehr zu sagen Sind wir immun
gegenüber dem von Gott aus — allerdings vor mehr als zwei-
undeinhalb Jahrtausenden — gesprochenen Urteil des Bauern
von Tekoa: „Ich hasse, ich verachte eure Feste und kann eure
Feiertage nicht riechen, eure Gaben nehme ich nicht gnädig
auf Hinweg von mir mit dem Geplärre eurer Lieder ; das
Kauschen eurer Harfen mag ich nicht hören Möge vielmehr
Recht sprudeln wie Wasser und Gerechtigkeit wie ein nimmer
versiegender Bach!"? Sprudeln denn bei uns wirklich Recht
und Gerechtigkeit, Wahrheit und Liebe? Sind die Kultgenossen
von Bethel so schlecht und wir so recht, dass wir vor der
ewigen Stimme Gottes uns nicht als Gleichzeitige mit ihnen
fühlen müssen Haben nicht auch die Gottesdienstbesucher von
Bethel ihren angegriffenen Kult in sogenannter „ehrlicher
Absicht" gefeiert, „vermeinend, Gott einen Dienst zu tun"? Oder
gilt das Gericht von Jesaja 1 doch uns allen : „Wenn ihr
hereinkommt, mein Antlitz zu schauen, wer fordert's von euch,
meine Vorhöfe zu zertreten? Bringt nicht unnütze Gaben mehr
dar! Ein greulicher Brand sind sie mir! Neumonde und Sabbate,
Versammlungen berufen, Fasten und Feiertage ertrage ich nicht.
Eure Wallfahrten und eure Festtage kann ich nicht leiden ;

sie sind mir zur Last geworden, ich bin's müde, zu tragen. Und
wenn ihr eure Hände ausbreitet, verhüll' ich meine Augen
vor euch; auch wenn ihr noch so viel betet, ich höre nicht!"?
Gewiss hätte es gar keinen Sinn, würden wir nicht etwas von
diesem Gericht und damit etwas von der Problematik jedes
und so auch unseres Kults empfinden, mitten in unserem Kult
das Vaterunser laut werden zu lassen. Dass wir bitten : Dein
Name werde geheiligt Dein Reich komme Dein Wille
geschehe Vergib uns Erlöse uns ist doch Beweis

genug dafür, dass der Kult dieses Reich, diese Erlösung weder
selber ist, noch sie herzustellen vermag ; dass er uns vielmehr
seinerseits als etwas Unerlöstes erscheint und mit hineingehört
in die Allgemeinproblematik dieser gestürzten Welt. Damit
aber wird uns der Kult zur Frage, zum Problem. Nivellieren wir
diese brennende Tatsache nicht durch Urteile mittelmässiger
Bravheit und nur die Oberfläche berührender Erkenntnis.

Doch noch eines andern Einwandes sei gedacht, der
gegen unser Thema erhoben werden kann. Ich zitiere die Worte
eines Kollegen: „Wir sollten Form wirklich Form und Hülle



— 224 —

Hülle sein lassen! Es liegt in der starken Betonung dieser
Frage eigentlich uneingestanden und unbeachtet doch gerade
eine übermässige Wertschätzung der Form Unsere jetzige
Gottesdienstordnung ist nicht hinderlich, den Gläubigen zu Gott
zu bringen. Im Gegenteil, sie unterstützt das gesprochene
Wort Wir dürfen und müssen in diesen Dingen äusserer
Art endlich zur Ruhe und auf einen festen Standpunkt kommen,
um alle Kraft auf das Innere und Wichtigste verlegen zu
können. An diesen ewigen Nebenfragen schwächen wir uns
viel zu sehr." — So sehr wir die Unerlöstheit des Kults und
damit der Kultformen bereits geltend gemacht haben, so sehr
wir Wort- und Denkformen dieser Problematik unterworfen
sehen, so sehr möchten wir immerhin vor einer allzu grossen
Geringschätzung unserer Ausdrucksmittel warnen. Gerade wenn
wir „alle Kraft auf das Innere und Wichtigste verlegen'**, werden

wir, unsere innere Ergriffenheit zum Ausdruck bringend
— wes das Herz voll ist, des geht der Mund über —, mit den
schon bestehenden Ausdrucksformen mit einem Ja oder Nein
in Berührung kommen. Merken wir dann, dass unsere innere
Wahrhaftigkeit und Treue nicht zuletzt im Zusammentreffen
mit äussern Formen auf harte Proben gestellt wird, ja von
vielen äussern Umständen getrübt zu werden droht, so werden
wir nicht mehr so leicht den Schnitt machen können zwischen
Äusserem und Innerem, sondern skeptisch sein gegenüber dieser
„Innerlichkeit", die nie ins Äussere drängt, und Overbecks
Wort richtig einschätzen : Die modernen Innerlichen unter den
Vertretern des Christentums sind seine besten Verräter *)¦ Wir
werden erkennen, dass sogenannte „Nebenfragen" gerade in
ihrer Fraglichkeit scharfer Aufmerksamkeit bedürfen, wenn wir
uns der einzig zentralen Frage, der Gottesfrage, zuwenden.
Wir werden immer mehr ermessen, dass, weil wir in diese

Weltproblematik geworfen sind, wir „in diesen Dingen äusserer
Art" eben nicht zur Ruhe und auf einen festen Standpunkt
kommen dürfen, weil alles Unvollkommene auf das Vollkommene
hin stets überwunden werden soll, und Gott selbst dafür sorgt,
dass wir den gepriesenen „Standpunkt" nicht allzulang
innehalten können, indem er uns in eine Lage versetzt, auch ausser«

') Christentum und Kultur. Gedanken und Anmerkungen zur modernen
Theologie von Franz Overbeck. Aus dem Nachlass herausgegeben von Carl
Albrecht Bernoulli. Basel 1919. S. 71.



— 225 —

lieh, in den Formen, da wir weder stehen, noch sitzen, noch
liegen, sondern uns nur zu bewegen vermögen, dem fliegenden
Steine gleich, der geworfen wurde. Was der lebendige Gott
uns gibt, ist nicht die Kirchhofsruhe und nicht die Standfläche
der Leichensteine, sondern die Richtung des Lebens, die
Bewegungslinie : „zu Gott sind alle Dinge". Erstarrung, Tod bleiben
letzte Feinde Gottes, wo sie sich immer finden. Ein lebendiges,
von Gott ergriffenes Innen darf und kann darum nie ein
falsches, totes, gottwidriges Aussen dulden. Indem wir das begreifen,
schauen wir neben der Gesamtproblematik des Kults auch das

notwendigerweise immer wieder sich zeigende Auftauchen von
kultischen Teilproblemen. Ihnen wollen wir jetzt nachgehen,
indem wir erst — hier möchte ich ein einst gegebenes
Versprechen einlösen — uns dem Problem Urchristentum und Kult
zuwenden, dann die systematische und schliesslich die
praktische Seite der Kultfrage in Betracht ziehen.

Urchristentum und Kult.

In einer Arbeit „Der neue Katholizismus"- in den „Neuen
Wegen"- *) habe ich darauf hingewiesen, dass in der urchristlichen

Zeit ein Kraftstrom ausgegangen sei vom Kult her;
dieser Hinweis stand in Beziehung zu Äusserungen über die

Bedeutung des Kults für das christliche Gemeinschaftsleben der
Gegenwart. Das veranlasste einen Kollegen mir gegenüber zur
Aussprache über Urchristentum und Kult. „Bestand wohl dieser

Kult, schrieb er, nicht einfach in Agape und Abendmahl; das
Ausserordentliche wie Prophétie, Glossolalie wirst auch Du
nicht zum Kult rechnen. Ich frage mich aber, war diese Abend-
mahls„feier" nicht vom Kultischen, wie wir es haben und nicht
anders haben können, geschieden 1. durch die kunstlose Form,
2. dadurch, dass gar nichts in der Form ruhte, sondern in
Christus, 3. dass es sich nicht um einen Bekenntnis-, sondern
einen Bekenner„kult" handelte, d. h. dass alle voll beteiligt
waren." Um Antwort auf diese historische Kultfrage zu geben,
müssen wir uns auf einen äusserst unsichern, schwankenden
Boden hinauswagen. Wir wollen versuchen, vermittelst der
paulinischen Briefe uns umzusehen in den paulinischen Gemeinden
zu Beginn der Fünfzigerjahre, um dann, aus den Quellen Rück-

') 1920. S. 294-309.

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft i, 1921. 16



— 226 —

Schlüsse ziehend, uns vorsichtig zur Urgemeinde durchzutasten,
wenn möglich bis in die Zeit des Heilandes selbst. Uns interessieren

natürlich vorzugsweise die Jahre 50—30/29.
Sobald wir den Abendmahlsbericht I. Kor. 11 lesen, wird

uns auffallen, dass hier nicht „kunstlose Form" verwendet ist,
sondern gerade in der Form sehr viel ruht. Gewichtig und
feierlich ist schon die Einleitung: syw yàg nagsXaßov ano xov
xvgiov, S xal nagsôiaxa vfiìv. nagaXa[xßdvsiv und nagaôiôovai sind
Mysterienausdrücke *), was Paulus nicht unbekannt gewesen
sein wird. So vorsichtig wir sein wollen gegenüber allzu raschen
Vergleichen mit den zeitgenössischen Mysterienreligionen,
Nordens Ansicht mag viel für sich haben: „Seine Leser sollten
diese nagâôoGig also wie eine Mysterienformel ansehen, wie
Paulus selbst es tat2)." So braucht der Apostel nagaôiôôvai
und nagaXafjißdvsiv auch da, wo er die Urform des spätem
Symbols gibt. Dass es sich I. Kor. 15s_6 um eine bereits wohl
liturgische Formel handelt, zeigt der ganze Aufbau mit dem
stetigen oxi.

oxi Xgiaxoç ànéHuvsv vnsg xiJnv a^iagxiwv rjicöv xaxà xàç ygaipég
xal oxi sxdifii]
xal oxi syr'ysgxai xfj xgìxrj relega xaxà xàç ygaipàç
xal oxi w(p&ïj Kr^ipà, slxa xoïç ôioôsxa.

Gerade der Schluss xal oxi uxpu-iq Kiqipâ, sïxa xoïç ôwôsxa

deutet offenbar darauf hin, dass diese Formel ihren Ursprung
in der Urgemeinde von Jerusalem gehabt haben mag ; oder
wenigstens, dass Paulus bei seinem 14tägigen Aufenthalt bei
Petrus von all den Ereignissen Kenntnis erhielt, wrenn diese
ihm nicht bereits vorher in den hellenistischen Gemeinden von
Damaskus und Antiochien möglicherweise schon formelhaft
vermittelt worden war. Paulus lebte in Ephesus, als er erneut,
was er selbst überkommen, den Korinthern überlieferte und so

feierlich liturgisches Formelgut von Gemeinde zu Gemeinde trug.
Nicht unbeachtet dürfen wir die Bemerkung lassen, die

Paulus auf den Stiftungsbericht des Abendmahls folgen lässt,
dass wer den Leib nicht unterscheidet, sich ein Gericht isst
und trinkt. „Deswegen sind viele Kranke und Schwache unter

*) Clemen, Carl: Eeligionsgeschichtliche Erklärung des Neuen
Testaments. Giessen 1909. S. 181.

2) Norden, Eduard: „Agnostos Theos". Untersuchungen zur
Formengeschichte religiöser Eede. Leipzig-Berlin 1913. S. 289.



— 227 —

euch und eine gute Zahl sind entschlafen." Die Speise, die im
Mahle geboten wird, hat eine besondere Heiligkeit, deren
Missachtung schwerste Folgeerscheinungen nach sich zieht; sie ist
Kultspeise, die eine mehr als nur symbolische Wirkung ausübt.
Das Mahl wird Kultmahl, das dem ausserchristlichen Kultmahl
gegenübergestellt wird (I. Kor. 10). Würde uns das noch zweifelhaft

sein, so musste der Hinweis auf das, was in der Wüste
der urchristlichen Gemeinde zum Vorbild geschehen ist, die
Zweifel zerstreuen. Dort assen alle die gleiche pneumatische
Speise und tranken alle den gleichen pneumatischen Trank.
Woher tranken sie ihn? Hier gibt uns Paulus einen wichtigen
Einblick: aus einem mitfolgenden pneumatischen Felsen
also nicht aus einem vergänglichen, in der Wüste stehenden,
erdsubstanzlichen Stein, rj nt'xga ôè ijv è Xgiaióg. Der Fels aber
war der Christus, der präexistente Messias. Wie da der Pneuma-
fels identifiziert wird mit dem Christus, aus dem das Wüstenvolk

das Pneuma trinkt, so vollzieht Paulus, II. Kor. 3n, die
Gleichstellung d xvgioç und xò nvsvixa, und zwar nvsv/.ia {^wonoiovr.
Éìvai sv Xgioiiï und sivai sv nvsv^xaxi werden zu Formeln, die
das gleiche bedeuten, die hinweisen auf die unio mystica. Es
handelt sich um eine substantielle Vermischung mit dem xvgiog

nvsv/.iaxoc, die physisch eine neue Beschaffenheit des Menschen
herstellt und ethisch neue Möglichkeiten schafft. Jetzt ist man
nicht mehr in den Zwangslagen der adg'g ; durch den einwohnenden

Geist werden die Dvrjxà iswfiaxa (Röm. 8 u) für Gott
lebendig. Wo der Geist des Herrn ist, wo das nvsv/.ia xvgiov
die Zwangslagen zwischen i"om àvilgwnoç und e'J« àvligamog
aufhebt, ist Freiheit, d. h. Freiheit des Handelns. Jetzt hat der
ethische Appell erst einen Wert, weil er nicht mehr an Unfreie
gerichtet ist; jetzt ertönt der Ruf: Da wir durch den Geist
leben, lasst uns auch im Geist wandeln (Gal. 525); da wir ein
neues physisches Leben haben, lasset uns auch ein neues ethisches
Leben ergreifen. Gewiss ruht alles in Christus, kommt alles
auf die Verbundenheit mit ihm an ; sicherlich ist es klar, dass

einer, der das nvsv/na XgiGxov nicht hat, „nicht sein ist"
(Röm. 89). Aber gerade, wenn wir nach der Vermittlung des

Pneuma fragen, werden wir in den Kult verwiesen ; gleich sei
es gesagt, nicht nur in den Kult. Es findet sich neben der
naturhaft-sakramental-mystischen, kultischen Linie bei Paulus noch
eine andere, die besonders in der reformatorischen Exegese



— 228 —

als das Zentrale hervorgehoben wurde, und die wir nicht
einfach mit Wrede als „Kampfeslehre" x) zu eliminieren vermögen.
Für uns, die wir die Frage nach dem urchristlichen Kult stellen,
kommt aber vorzugsweise die erstere in Betracht.

Es darf als bekannt vorausgesetzt werden, dass zur Zeit
des Märtyrers Justin Lese-Predigtgottesdienst und Abendmahlsgottesdienst

zu einheitlichem Sonntagsgottesdienst verbunden
waren, während ein halbes Jahrhundert früher nach dem
berühmten Pliniusbrief die Christen in der Morgenfrühe (stato die)
einen Gottesdienst feierten, da sie abwechselnd einen Christus-
gesang ertönen liessen, abends aber wieder zusammenkamen,
um Speise zu empfangen, d. h. das Abendmahl zu feiern. Hatte
sich hier vielleicht eine kultische Sitte erhalten, die mehr als
ein halbes Jahrhundert früher schon in den paulinischen
Gemeinden vorhanden war? Mir will scheinen, dass dem so sei.
Ausdrücklieh redet Paulus, I. Kor. 1133, von einem Zusammenkommen

sic xò (paysiv, vor dem Hungernde schon zu Hause
essen sollten, während I. Kor. 14se von einem Zusammenkommen
geschrieben wird, da jeder einen Psalm, Lehre, Offenbarung,
Glossolalie, Auslegung hat. Da handelt es sich darum, andere
zu belehren {l'ra xal dXXovg xaxrj%r'ooo, I. Kor. 1419), class sie im
Denken reif werden. Ja man rechnet, dass der xCnoç xov lômxov,
der Platz für den Uneingeweihten, nicht leer bleibe (16), dass

vielmehr iôiwxai und UniGxoi erscheinen (23 und 24) und
ergriffen von dem, was sie in der Kultgemeinde schauen, Gott
anbeten und bekennen: Wahrhaftig unter euch ist Gott. Wir
finden hier den bei den griechischen Kultvereinen üblichen
Ausdruck Idiotes, mit dem man solche bezeichnete, die zu den

Mysterien vereinen hielten, aber noch nicht aufgenommen waren.
Der Idiotes ist also wohl der spätere Katechumen2). So, glaube
ich, existierte schon in der korinthischen Gemeinde eine Art
Missions- und Katechumenengottesdienst, den Judenchristen ein
Ersatz für den Synagogengottesdienst, an dem die Türen für
alle geöffnet blieben ; und ein besonderer Abendmahlsgottesdienst,

das xvgiaxòv ôsînvov man könnte es vielleicht auch
ein nvsvyiaxixòv ôsînvov nennen an dem nur die âôsXcpol

1) Wrede, William: Paulus2. Tübingen 1907. S. 72.

2) Ähnlich Weizsäcker, Carl: Das Apostolische. Zeitalter3. Tübingen
1902. S. 550.



— 229 —

und àôsXipaù (I. Kor. 715, Gal. 32s) teilnahmen. Gewiss handelte
es sich damals wohl mehr als heute um einen Bekennerkult:
aber zu dem Satz, dass „alle voll beteiligt waren", könnte
ich nicht stehen. Ob der Blutschänder von Korinth — um nur
auf eines hinzuweisen — ein grosser innerer Bekenner war
ich weiss es nichtl)

Der Idiotes, der schon im Missionsgottesdienst respondierend
das „Amen" (xà à/xrjv) (I. Kor. 14ie) zur svyagiaxia eines
Gemeindegliedes sprechen kann, kommt zur Teilnahme am Abendmahl

durch die Taufe. Durch Einen Geist werden da alle zu
Einem Leib getauft (I. Kor. 1213). In dieser Taufe erfolgt —
eine Überbietung- der jüdischen Beschneidungs) — die dnêxôvaiç
xov aé/xaxoç xijç aagxóg (Kob 2ii). Da erfolgt die Verbindung
mit dem nvsvyia Çwonoiovv, auf die wir bereits hingewiesen ; da

wird das nvsvßa dv-d-gmnov aus der gestürzten Welt
herausgehoben; was hinter der Taufe zurückliegt, ist getilgt; im
Moment der Taufe gilt der Christ als ein Entsündigter ; er ist
auf den Rettungsweg geführt, dessen Stufen heissen : ôià Xgioxov
(IL Kor. 519) — sv Xgiarm — avv Xgiaioi (Phil. I23)8). Wie sehr

man in Korinth der Taufe eine magisch-sakramentale Wirkung
zuschrieb, zeigt die Sitte, für Tote sich stellvertretend taufen
zu lassen. Man wollte so diejenigen mit der Welt des rettenden
Pneuma in Verbindung bringen, die im Reich des Todesfürsten
ein bedauernswertes Dasein führten (I.Kor. 1Ö29, vgl. IL Kor. öäff.).
Paulus selbst hindert diesen kultischen Brauch nicht; er
benützt ihn vielmehr bei seinen Beweisführungen für die
Auferstehung der Toten.

Mit der Taufe hat sich die Nennung* des Jesusnamens
zusammengeschlossen, die man nicht zu Unrecht ein zweites
Sakrament4) genannt (vgl. I. Kor. 113 und tin). Paulus selbst
bezeichnet die Christen zu Beginn des I. Korintherbriefes als

') Indem wir das hervorheben, möchten wir das Wichtigste nicht
übersehen, auf das Friedrich Zündel in seinem Buch „Aus der Apostelzeit"
(Zürich 1886), S. 281, hinweist: „Es fehlte bei den Korinthern ihrerseits an
mancherlei, aber von der Seite Gottes her waren sie gut gestellt."

2) Windisch, Hans : Taufe und Sünde im ältesten Christentum bis auf
Origenes. Tübingen 1908. S. 197.

3) Vgl. Deissmann, Adolf: Die neutestamentliche Formel „in Christo
Jesu". Marburg 1892. S. 110 ff. S. 126.

4) Vgl. Heitmüller, Wilhelm: „Im Namen Jesu". Göttingen 1903. S. 347;
derselbe: Taufe und Abendmahl im Urchristentum. Tübingen 1911. S. 13.



— 230 —

ol smxaXovßivoi xò òvoua xov xvgi'ov rjßwv IrjGov Xgiaxov. Es ist
für Paulus Gewissheit, dass „der Name Jesu" eine Kraft besitzt,
die diejenige aller Namen übersteigt, die bei jüdischen und
heidnischen Zeitgenossen gefeiert waren. Hier ist das ovovia xò
(•nèg nàv ovovia (Phil. 2 io), vor dem die ganze Geisterwelt sich
beugen muss. Dass Satan selbst, der vom xvgiog bereits
überwundene Todesfürst, gehorchen muss, wenn ihm mit der Kraft
dieses Namens entgegengetreten wird, dass er durch die im
„Namen" als gegenwärtig erfahrene ôvra,uiç xov xvgiov rjij,a~v

ïrtaov gegen seinen Willen und sein teuflisches Interesse in
höhern Dienst gezwungen -werden kann, zeigt die Tat, die die
feierlich versammelte Gemeinde am Blutschänder vollbringen
soll, indem sie ihn sv cm 6vó/.iaxi xov xvgiov 'IrjO'ov (man beachte
den Dativus instrumentalis) dem Todesfürsten übergibt, damit
die wieder wachsende Macht der adg$, die das nvsv/.ia Çwonoiovv
zu verdrängen droht, im irdischen Tod vernichtet werde und
am „Tag" die Rettung des noch Pneuma Besitzenden möglich
sei. Auch hier begegnet uns ein eigentümlicher kultischer
Vorgang, den wir nur begreifen können im Blick auf die alles
beherrschende Eschatologie und die schon erwähnte Totentaufe.
Wenn wir bedenken, dass Paulus in Ephesus lebte, als er zu
diesem Vorgehen riet, wo nach dem Bericht der
Apostelgeschichte (1913) jüdische Exorzisten eine ausserjüdische-ausser-
christliche Formel mit dem Namen Jesus verbanden : ògxiXw

i\uâç xòv Irpovv ov IlavXoç xrjgvaasi (vgl. die von Richard Wünsch
herausgegebenen Fluchtafeln sÇogxfÇco vfiàç xaxà xwv [isydXwv
òvofidxmv, iva A), dann werden wir vielleicht auch hier etwas
finden von synkretistischen Kulteinwirkungen, um so mehr, wenn
wir mit der Formel nagaôovvai xoiovxov xm Gaxava Iva
eine Formel aus der Heidenwelt vergleichen (Londoner mag.
Papyr. 46334) : vsxvôaijxwv nagaofoajf.it' 001 xòv ô(sîva)
onoiç A). An der Stelle des Totendämons steht bei Paulus
einfach auxavàç, der Todesfürst selbst. Wir sind schon mitten
drin im Synkretismus, der gerade in Ephesus später über den
Christuskult hinausdrängt in den Madonnenkult, indem das

ohrenbetäubende Rufen, das sich einst drohend gegen Paulus
richtete: /xsyàXx] lYAgxsiaç'EipsGt'cov, nach den Kämpfen zwischen

') Antike Fluchtafeln. Lietzmanns Kleine Texte Nr. 20. Bonn 1912.

S. 13-21.
2) Deissmann, Adolf: Licht vom Osten. Tübingen 1909. S. 226.



- 231 —

Nestorius und Cyrill feierlichst in der christlichen Kirche unter
dem Vorangehen des Volkes aufgenommen wurde : „Ehre sei
der grossen, erhabenen, ruhmreichen Gottesmutter1)."

Wir wollen es bei diesen skizzenhaften Ausführungen
bewenden lassen. Indem wir versuchen, nicht in den Fehler jener
Exegese zu verfallen, die nur Rechtfertigung aus Glauben bei
Paulus findet, anderseits jene Einseitigkeit vermeiden möchten,
die in dem an sich grossartigen Werk Boussets „Kyrios Christos",
das leider von bedauernswerten Unrichtigkeiten und Gewaltsamkeiten

nicht frei ist, nur mehr kultisch Bestimmtes sieht, erkennen

wir doch klar die grosse Bedeutung des Kults bei Paulus
und den hellenistischen Gemeinden. Wir vernehmen nun aber
mitten in griechischem Sprachgebiet fremd tönende Laute, die
uns veranlassen, ihrer Herkunft nachzugehen. Wir hören in
den Gemeinden Kleinasiens, Griechenlands, Roms Rufe wie:
Abba (Gal. 4g, Röm. 815), Maran atha (I. Kor. I622), Amen
(I. Kor. 14i6, Röm. I25), die nach der Urgemeinde Jerusalems
zurückweisen. Nach dem von Claudius an die Stadt Delphi
geschriebenen Brief, der entstand, als Claudius zum 26. Male
zum Imperator ausgerufen wurde in den Tagen, da Gallio
schon etliche Zeit Prokonsul von Achaja war, lässt sich darauf
schliessen, dass Paulus anfangs dei Jahres 50 mit- dem durch
das Claudiusedikt im Jahr 49 von Rom vertriebenen Ehepaar
Aquila und Priszilla in Korinth zusammentraf2). Berechnet
man für das vorhergehende Missionswerk die Zeit nicht allzu
kurz, so fällt die Zusammenkunft des Paulus mit den Aposteln
Jerusalems etwa ins Jahr 48, die 14 Jahre früher erfolgte, mit
Petrus und Jakobus etwa ins Jahr 34 und die Bekehrung in
die Zeit 32 oder 31. Harnack hat seinerzeit alles um ein Jahr
früher angesetzt; er kam mit der Bekehrung ins Jahr 308).
Ums Jahr 48 also war's, als Paulus nach Jerusalem zog, weil
seine Gemeinden schweren Angriffen ausgesetzt wurden, die

von seiten der Falschbrüder (Gal. 24) ausgingen. Nebst dem
in Jerusalem angesehenen Barnabas nahm er auch Titus mit,
einen Griechen; aber der Apostel kann hervorheben, dass

dieser nicht einmal zur Beschneidung genötigt wurde. Er hatte

') Vgl. dazu Heiler, Friedrich: „Die Hauptmotive des Madonnenkults."
Z. Th. K. 1920.

s) Vgl. Deissmann, Adolf: Paulus. Tübingen 1911. S. 159 ff.
») Vgl. Die Chronologie der altchristlichen Literatur I. 1897. S. 233 ff.



— 232 —

allem an erst mit der gegenteiligen Haltung der „Häupter"
gerechnet, d. h. mit der starken Gebundenheit an den jüdischen
Kult. Eine solche war auch gewiss vorhanden; darum
entscheiden sich Jakobus, Kephas, Johannes für die Judenmission,
billigen aber Barnabas und Paulus die Heidenmission zu. Wir
sind hier Zeugen eines höchst wichtigen Momentes in der
langsamen Emanzipierung der Jesusjünger vom Judentum, die genau
100 Jahre später im Marcionismus eine extreme Ausgestaltung
fand •). Aber noch im Jahr 48 ist die Verbundenheit mit dem
jüdischen Kult und seinen Gesetzen im palästinensischen
Christentum äusserst stark. Das zeigt der Zusammenstoss des
Paulus mit Petrus in Antiochien. Dieser setzt sich erst über
die Speisegesetze des Judentums hinweg, sobald aber die
Jakobus-Gruppe erscheint, sondern sich alle „Juden" von Petrus
bis zu Barnabas von den „Heiden" ab. Wir sehen, wie die
Lage ums Jahr 48 — bald 20 Jahre nach Jesu Kreuzestod — eine
schwankende ist, wie man in Unsicherheit gerät gegenüber dem
jüdischen Kultgesetz einerseits und den heidenchristlichen
Brüdern anderseits. Paulus unterscheidet in der Gemeinde „Juden"
und „Heiden". „Du, der du ein Jude bist", sagt er zu Kephas.
Auch er ist und fühlt sich mehr als man gemeinhin zugeben
will an sein Volk gebunden. Deutlich ist er sich jeweils dessen

bewusst, dass auch er ein Israelite aus Abrahams Samen und
aus Benjamins Stamm ist (Röm. Ili), dass der dem wilden Ölbaum
des Heidentums gegenüberstehende gute Ölbaum das Israel
xaxà augxa bleibt. Aber mächtig getrieben von der senkrecht vom
Himmel ihn ergreifenden und beherrschenden Kraft des Herrn
drängt er zu innigster Lebens- und Tischgemeinschaft von
Juden- und Heidenchristen, indem er dabei mehr „Judentum"
drangibt, als er wohl selber glaubt. „In diesem Sinne ist er
in der Entwicklungsgeschichte des Christentums zu einer
selbständigen Religion (über dem Judentum) eine
Übergangserscheinung" s). Nach dem aus dem Galaterbrief Herausgelesenen
kann es uns nicht wmndern, wenn wir immer mehr wahrnehmen

müssen, dass die palästinensischen Christen — von den
Gemeinden gilt's wohl noch in höherem Masse als von den

') Vgl. Harnack, Ad. : Marcion. Das Evangelium vom fremden Gott.

Leipzig 1921.

s) Harnack, Ad.: Neue Untersuchungen zur Apostelgeschichte und
zur Abfassungszeit der synoptischen Evangelien. Leipzig 1911. S. 62.



— 233 —

Häuptern — durch und durch Juden, ja bewusste Juden waren,
eine jüdische Sekte bildeten mitten in der jüdischen Kirche.
Es bedeutete doch für sie die Sendung des Messias die Erfüllung

des Judentums. Täglich findet man sich im Tempel
zusammen (Act. 24e) ; am öffentlichen Kult beteiligt man sich wie
vorher. Man steigt zum Heiligtum zur Gebetsstunde (Act. 3i),
Die kultischen Speisevorschriften bleiben in Kraft nach der
Sitte der Väter (Act. IO14, Gal. 2); das Fasten behauptet sich
(Mk. 2so); die Darbringung von Opfern ist nicht abgeschlossen
(Act. 21). Man denkt nicht daran, aus der Kirche auszutreten,
vom Kult der Väter sich abzukehren. Maranatha, das ist der
Ruf, der aus den Herzen dringt und immer wieder daran
erinnert, dass sich die Jesusjünger vor die unmittelbare Weltenwende

gestellt wissen. Hinter verschlossenen Türen, etwa im
Haus der Maria, der Mutter des Johannes Markus (Act. 12i2 ff.,
Joh. 2O19), trifft man sich zu geheimer „Versammlung". Man
bricht in den Häusern das Brot und geniesst Speise mit
Frohlocken und Einfalt des Herzens. Eine freudige Stimmung
erfüllt also die Teilnehmer des Mahles; dieses ist darum wohl
weniger rückwärts gerichtet als Feier des Gedächtnisses an
den Tod Jesu, sondern vielmehr vorwärts auf das sieghafte
Kommen des Auferstandenen und Erhöhten. Es ist jauchzend
gespanntes Adventsmahl, bei dem im Blick auf das baldige
Gottesreichsmahl, zu dem sie kommen vom Auf- und Niedergang,

um mit Abraham, Isaak und Jakob zu Tische zu sitzen,
ein starkes Gemeinschaftsgefühl lebendig ist, das später bei
der paulinischen Kultmystik in ganz anderer Weise zum
Ausdruck gelangt. Auffallen muss, dass gerade in der
Apostelgeschichte immer nur vom „Brotbrechen" die Rede ist, dass
der unerkannte Fremdling, der bei den Emmausjüngern des

Abends Einkehr hält, nur Brot nimmt, segnet, bricht und gibt.
Ja der Codex D, der oft ernstliche Benützung für die
Textfeststellung- beanspruchen darf, enthält beim Lukasevangelium
die Stelle vom Kelch nach der Brotspende nicht. 1st vielleicht
in der Urgemeinde das Abendmahl wirklich nur unter
Brotbrechen ohne Wein gefeiert worden Und soll die Bemerkung
Mk. 1423: „Und sie tranken alle daraus", die Mth. 262? wiedergibt

: „Trinket alle daraus, denn ..." ein diesem Brauch sich
absichtlich entgegenstellendes Wort sein? Wir erinnern uns
dass der Heiland nach dem Abendmahlsbericht die Worte sprach :



— 234 —

Nicht mehr werde ich trinken vom Gewächse des Weinstocks,
bis auf den Tag, da ich es neu trinken werde im Reiche Gottes.
Abendmahl und Gottesreichsmahl waren also entscheidend
aufeinander eingestellt. Gab es vielleicht gerade in der Urgemeinde
Jünger, die mit dem Herrn nicht mehr vom Weinstockgewächs
trinken wollten, bis auch sie es tun konnten mit ihm im Reiche
Gottes, denen der von Jesus gereichte Becher — der auch bei
Lukas vor dem Brotbrechen gereicht wird — der letzte sein
sollte Es wäre das eine mögliche Erklärung für dieses isolierte
„Brotbrechen" der Urgemeinde, die unterstützt wird durch
den absolut eschatologischen Freudencharakter des Abendmahls
in Jerusalem.

Wenn Bousset1) je länger je mehr Zweifel aufgestiegen
sind, ob die Taufe überhaupt auf palästinensischem Boden und
nicht erst auf hellenistischem entstanden sei, so will es uns
nicht recht begreiflich erscheinen, dass nach der Taufe des

Johannes, unter die sich selbst Jesus stellte, und die mächtig
in die messianische Gemeinde hineingewirkt hatte, erst auf
hellenistischem Boden die Jesustaufe aufgenommen worden sei.
Wir sind vielmehr doch der Meinung, dass eine Taufe als
Untertauchen auf den Namen Jesu vollzogen wurde, der den

Täufling gegen das Reich der Dämonen schützen und für das
Reich Gottes versiegeln sollte. Dass man dem „Namen" Jesu,
dem eben vom Messias her Macht eignete, auch in der
Urgemeinde exorzistische Kraft zuschrieb, dürfen wir aus verschiedensten

Stellen schliessen. Markus selbst berichtet von einem,
der in den Tagen Jesu ausserhalb des Jüngerkreises mit dem
Namen „Jesus" Dämonen austrieb. Er hatte wohl die
Kraftwirkungen gesehen, die vom Herrn ausgegangen waren und
lebte in der allgemein geteilten antiken Anschauung, dass die
Kraft der Person auch im Namen ruhe. Nicht deswegen wehrten

die Jünger diesem Exorzisten, weil er etwas in ihren
Augen Gottloses tat, sondern „weil er nicht mit uns zog"
(Mk. 93s). So finden wir Ansätze des christlichen Kults in den
Tagen Jesu selbst, ausserhalb und innerhalb des Jüngerkreises *).

Da wir das Bild des urchristlichen Kults nur in grossen
Strichen zeichnen und uns mehr dem, was hier strittig ist, zu-

*) Bousset, Wilhelm: Jesus der Herr. Nachträge und Auseinandersetzungen

zu Kyrios Christos. Göttingen 1916. S. 26.
8) Vgl. Wernle, Paul : Jesus und Paulus, Z. Th. K. 1915. S. 25.



— 235 —

wenden, so lassen wir es mit einem Hinweis auf das gemeinsame

Gebet bewenden, das im kultischen Leben seine Stelle
hatte. Dass hier die Gebetssprache starke Einwirkungen von
der Synagoge her erfuhr, aber gleichwohl infolge der spezifischen

Frömmigkeit der Gemeinde schöpferischer Umgestaltung
teilhaftig wurde, zeigen uns besonders die in älteste Zeiten uns
führenden Gebete der Apostelgeschichte, des I. Clemensbriefes
und der Didache (Abendmahlsgebete 9 und 10), in denen vom
„Knecht Jesus", vom naîç ttsov, d. h. vom Ebed Jahwe geredet
wird, auf den schon Mth. 12is hinweist. Gewiss gab es „im
Gegensatz zu den antiken Tempelritualen und zu den synkre-
tistischen Mysterienkulten keine bindenden Gebetsformulare" *),

aber es bildeten sich doch wohl bei aller Bewegung sehr früh
schon immer wiederkehrende Verfestigungen von Gebetsformen
aus ; denken wir nur an das Marana-tha, das uns auch am
Schluss der Apokalypse entgegenklingt: Komm, Plerr Jesus.

Ja, beim Vaterunser, das uns in den verschiedenen Fassungen
von Matthäus und Lukas übermittelt wird, die gewiss beide in
den Gemeinden im Gebrauch standen, wie uns das Abba des
Galater- und Römerbriefes zu vermuten nahelegt, finden wir
ein eigenartiges Beispiel von Verfestigung und Bewegung
zugleich. — Und mitten im Kult entdecken wir auch das durch
die praktischen Bedürfnisse der Predigt und Mission bestimmte
Werden der Formgeschichte des Evangeliums. Es ist sehr gut
möglich, dass, wie Martin Dibelius2) annimmt, aus der
unliterarischen Zeit noch „Predigtsprüche" in die schriftliche Fixierung

von Jesusworten mit übergegangen sind, die uns das

sogenannte Menschensohnproblem in ein neues Licht rücken.
Demzufolge würde nach der Sabbatsdiskussion mit den Pharisäern

das Wort: „Mithin ist Herr über den Sabbat auch der
Menschensohn" (Mk. 22s) nicht von Jesus gesprochen sein,
sondern es wäre dieser Schluss die Deutung* der Gemeinde zur
Antwort Jesu, die der Prediger soeben in Erinnerung* gerufen
hat. Ganz gleich verhielte es sich dann auch mit jenem Spruch
am Ende der Rede an die Jünger über die wahre Grösse:

„Denn auch der Sohn des Menschen ist nicht gekommen, sich
dienen zu lassen, sondern zu dienen und zu geben sein Leben

') Heiler, Friedrich: Das Gebet». München 1920. S. 425 ff.

2) Dibelius, Martin : Die Formgeschichte des Evangeliums. Tübingen
1919. S. 33.



— 236 —

zum Lösegeld für viele" (Mk. IO45); er wäre in diesem Fall
Predigtspruch der bekennenden Gemeinde. — Wenn Paulus
im Galaterbrief zurückblickt in die Tage, da er mit Petrus in
Jerusalem war, oder gar zurückgreift in die Zeit seiner Bekehrung, dann
schaut er in alle diese Geschehnisse des Kults hinein man
möchte den Atem anhalten bei jenen Galaterbriefstellen und
Fragen tun, um aus dem unsichern Tasten und Vermuten
herauszukommen. Glücklicherweise liegt der unerschütterliche
Grund überhaupt jenseits dieser historischen Erkenntnisse und
Einsichten1), und doch müssen wir in sie hinein und durch sie
hindurch.

Wie stand nun Jesus selbst dem Kult gegenüber? Wir
möchten antworten: als der grosse, einzigartig aus Gott heraus

Freie. In Nazareth verbrachte er seine irdische Lebenszeit
bis er in der Taufe des Johannes Gottes Ruf erkannte. Unter
den Eindrücken des Synagogengottesdienstes — nicht des
Tempelkults — wuchs er auf, wo in der Lesung der Schriften die
Propheten ihre gewaltige Stimme vernehmen liessen ihre
Stimme? Nein, Gottes Stimme. Weil er in Johannes einen
Menschen erkannte, durch den Gottes Ruf sich — wie bei den

Propheten — an die Menschen richtete, darum zog er hin zur
Taufe des Johannes, die Jesus noch in späterer Zeit als vom
Himmel stammend betrachtete, woher auch er seine Vollmacht
empfangen hatte (Mk. 1130). Diese Taufe stellte die Menschen
vor den unmittelbaren Anbruch des Gottesreiches, der verbunden

sein sollte mit dem „kommenden Zorngericht". Ob diese
Taufe als eschatologisches Sakrament2), wie Albert Schweitzer
es auffasst, eine „Versicherung der Errettung"2) gewesen sei,
möchten wir sehr bezweifeln, da gerade der Täufer den Pharisäern

und Sadduzäern, die zur Taufe erschienen, die Einbildung

zerstörte, es gebe überhaupt eine solche Garantie. Auch
den Getauften gilt sicherlich noch das Wort, dass Gott dem
Abraham aus „diesen Steinen" Kinder erwecken könne. Der
Täufer tauft sic ßsxdvoiav und nur dadurch zur Errettung; so

steht's da und so wird's wohl gewesen sein. Dass im Volk
diese Taufe anders gewertet wurde — aus dem Wunsch „Garan-

') Vgl. dazu Barth, Karl: Biblische Fragen, Einsichten und Ausblicke.
München 1920. S. 9,

2) Schweitzer, Albert: Geschichte der Leben-Jesu-Forschung2. Tübingen
1913. S. 425.



— 237 —

tien"- zu besitzen —, das mag sehr wohl sein. Was der Täufer
tut, erscheint uns aber als prophetische Tat und nicht als
sakramentale kultische Handlung. So finden wir die Stellung-
Jesu zu dieser Taufe als zu etwas vom Himmel Stammendem

ganz im Einklang mit seiner Stellung* zum Prophetischen und
Kultischen überhaupt. Er nimmt den Ruf des Hosea auf:
„Gehet aber hin und lernet was es heisst: Barmherzigkeit will
ich und nicht Opfer" (Mth. 930). Gewiss, er zerschmettert den
Kult nicht; aber klar muss sein, dass dieser nicht in erste
Linie treten darf. Er weist auf Moses zurück und stellt die
Erfüllung* der Pflichten gegenüber den Eltern vor den
Altardienst (Mk. 7n). Bevor du ferner deine Gabe zum Altar bringst,
versöhne dich mit deinem Bruder; und wenn du schon am
Altar stehst gehe zurück; das andere kommt zuerst (Mth. 523).

Was bedeutet Fasten und Verzehnten gegenüber einem
zerknirschten Geist (Lk. I810 ff.); wehe denen, die Münze, Dill und
Kümmel gegenüber dem Tempel berücksichtigen, aber dahinten
lassen das Schwere vom Gesetz, das Recht, die Barmherzigkeit

und die Treue (Mth. 232s) ; wehe denen, die Kult treiben
bei den Prophetengräbern, aber den Geist der Propheten töten
wollen (Mth. 232s). Gewiss kann der Tempel eine Stätte frommer

Anbetung sein; aber dann bedarf er der radikalen Reinigung.

Der Jünger, der das Wort niederschrieb: Gott ist Geist,
und die anbeten, müssen in Geist und Wahrheit anbeten, hat
den Herrn tief verstanden. Alles Äussere soll Ausdruck des

Innern sein, nur dann ist es wahr und hat Wert. Ein Wort,
das nur der schon zitierte Codex D zur Stelle Lk. 64 enthält,
das darum höchstens im textkritischen Apparat angeführt wird,
bringt das mit absoluter Deutlichkeit zur Geltung. Demnach
sagt Jesus zu einem, den er am Sabbat bei der Arbeit trifft:
„Mensch, wenn du wTeisst, was du tust, selig bist du; wenn du
es aber nicht weisst, bist du verflucht und ein Gesetzesübertreter".

So zeigt Jesus tiefstes Verständnis für die in Bethanien
innersten Motiven entsprungene Tat der Salbung, die gerade
von einigen (Mk. 14*) — bei Matthäus sind es schon die Jünger
(Mth. 26 s) und bei Johannes bereits Judas, dem man bald alles
Böse zugeschoben hat — unter Hinweis auf die Armen
verurteilt wird.

Wenn wir mit diesem Jesus zum Abendmahl ziehn, dann
wird es uns klar, class hier nicht ein Garantien bietendes „escha-



— 238 —

tologisches Sakrament" gefeiert wird, wie Albert Schweitzer es
darstellt. Richtig ist das Heranziehen der Eschatologie; das
Abendmahl ist, wie wir schon anlässlich der Behandlung des
Kults in der Urgemeinde angedeutet haben, entscheidend auf
das Gottesreichsmahl eingestellt. Aber wir wollen nicht ausser
acht lassen, dass gerade Jesus in Aussicht gestellt hat, dass sie
vom Aufgang und vom Niedergang kommen werden „und
werden zu Tische sitzen mit Abraham, Isaak und Jakob im
Reich der Himmel" (Mth. 8n, Lk. 1329); sie, die weder beim
„Abendmahl am See Genezareth"x), noch bei der stillen Feier
in Jerusalem etwas von diesem „eschatologischen Sakramente"
kosten durften. Wir gehen auf das Problem, das unter anderem
durch das Johannesevangelium gestellt wird, nicht näher ein,
ob das Abendmahl verbunden war mit dem Paschamahl, wie
die Synoptiker berichten. Aber das darf gewiss nicht vergessen
werden, dass die Stimmung des Abendmahles durch Lukas
sicherlich getroffen wird mit der Erwähnung des Herrenworts :

„Mich hat sehnlichst verlangt (snid-vfifa snc-U-v/irjOa), dieses
Pascha mit euch zu essen, bevor ich leide." Die erschütternde
Handlung des Brotbrechens mit dem Begleitwort Jesu weist
auf den Karfreitag hin ; der Hinweis auf das baldige Zusammensein

im Reiche Gottes aber deutet mächtig über den Karfreitag

hinaus auf das ewige Bestehen eines Bundes, der, durch
den Karfreitag hindurch geschlossen, die hier Feiernden und
viele verbinden wird.

Wenn man von den paulinischen Gemeinden her, durch
das Urchristentum sich tastend, zu Jesus kommt, dann verrät
sich einem allerdings eine grossse Verschiedenheit zwischen
der Wertschätzung des Kults beim Meister und derjenigen bei
den Jüngern. Zwischen Jesus und den Gemeinden stehen eben
jene entscheidenden Ereignisse „Kreuz und Auferstehung", die
hinüberführen zum Verkehr mit dem Erhöhten in der
Urgemeinde, der seinerseits zu jenen Erscheinungen drängt, die uns
in der Kultmystik der hellenistischen und paulinischen Gemeinden

entgegengetreten sind.

Zur systematischen Frage.
In der Z. Th. K. (1920) hat Friedrich Heiler in einer Arbeit

über „Die Hauptmotive des Madonnenkults" einen Satz nieder-

') Ibid. S. 424.



— 239 —

geschrieben, an dem wir nicht, ohne Widerspruch zu erheben,
vorübergehen dürfen, und der uns Anlass sein soll zu ernster
Besinnung. Er schreibt: „Die evangelischen Christen müssen
jeden Versuch, den Madonnenkult um seiner romantischen Schönheit

willen wieder einzuführen, a limine abweisen, aber sie sollten

sich freuen, dass dieser Kult im grossen, wundersam reichen
Synkretismus der katholischen Kirche fortbesteht; da hat er
seinen tiefen Sinn und seinen rechten Platz; und da soll er
nicht verschwinden" (S. 446). Wie kann sich ein wirklich
evangelischer Christ „freuen" darüber, dass in einer christlichen
Schwesterkirche, also bei christlichen Brüdern, ein Kult
vorhanden ist, den man gerade als Jünger Jesu entschieden zurückweisen

muss Wie kann er wünschen, dass etwas, gegen das
sich Jesus selbst schon gewandt (Lk. 1127,2s), bei Christen „nicht
verschwinden" soll?! Wie reimt sich der zitierte Satz mit dem
zwei Seiten vorher sich findenden zusammen: „Die Wahrheit
steht über der Schönheit" (S. 444) Hier ist für Heiler die

Religionsgeschichte, die er so trefflich zu meistern versteht
wohl zum Fallstrick geworden. Wie gross ist die Gefahr, im
Blick auf die Erdgeschichte mit ihren durchgehend „bedingten"
Entwicklungen, mit ihren „Stufen" im ganzen Prozess, in ein
Psychologisieren und Relativieren hineinzukommen, das' uns
dermassen gefangen nimmt, dass wir die Einschläge, die
senkrecht vom Himmel herab geschehen, nicht in ihrer bedingungslosen,

entscheidenden Bedeutung erkennen. Wir müssen zu

Tyrrell gehen, um zu sehen, wohin dieses Psychologisieren führt.
Hören wir ihn selbst : „In einem katholischen Tempel kann sie

(sc. die Seele) ihr Zweit- und Drittbestes tun. Da sind Altäre
zu besuchen, Kerzen anzuzünden, Litaneien zu murmeln,
Rosenkränze, die langsam durch die Finger gleiten, das Kruzifix,
das sich der Betrachtung darbietet, und hundert andere kleine
Beschäftigungen, die darum nicht weniger gut sind, weil
andere so viel besser, oder weil die Missbräuche so naheliegend
und so häufig sind. Kurz, der Mensch ist nicht nur ein rein
geistiges Wesen; er unterliegt auch psychologischen Gesetzen.
Es ist die letztere Seite seiner Natur, die meistens überwiegt.
Und im Katholizismus findet er eine niedrigere (sie!), seinen

psychischen Voraussetzungen angepasste Religion im Dienste
des Höhern und Geistlichen; nicht ein Gebilde planmässiger
Überlegung — ist sie doch nicht einmal völlig anerkannt —,



— 240 —

sondern ein Erzeugnis der notwendigen Bedürfnisse der Menschheit,

der Bedürfnisse der Masse und des Durchschnitts1)." Und
wenige Seiten später lesen wir: „Wir sind nun, mit Recht oder
Unrecht, der Ansicht, dass diese Sakramente und die ihnen
verwandten Gebräuche ein psychologisches und geistliches Bedürfnis

der menschlichen Natur befriedigen 2).u Um wen dreht sich
da eigentlich alles? Um den Menschen mit „seinen psychischen
Voraussetzungen", mit seinem „psychologischen und geistlichen
Bedürfnis", das befriedigt werden soll, wenn's sein muss mit
einer „niedrigeren, angepassten Religion" Aber ist das der
Sinn des Kults, dass wir Zweit- und Drittbestes tun, wir
Altäre besuchen, wir Kerzen anzünden, wir murmeln, wir
unsere Finger spielen lassen, und „hundert andere kleine
Beschäftigungen verrichten" Ist dieser Kult der Kleinkinderschule

gleich, in der man die Kinder mit tausend „Sächelchen"
beschäftigt, damit sie vollbefriedigt nach Hause ziehen können,
um dem Vater zu erzählen, was Wunderbares sie getan haben?
Soll der Kult gerade dazu helfen, dass unser Name, unser Reich,
unser Wille triumphieren ; soll er zum Ausdruck bringen, dass

wir die Erlösung nicht brauchen, weil wir die Wundermittel
haben und uns jetzt selbst erlösen können Oder soll er nicht
vielmehr mächtig darauf hinweisen, dass wir, wie wir es schon
in der Einleitung betonten, mit all unserem Tun — auch mit
dem kultischen — in eine Problematik geworfen sind, aus der
nicht unsere betriebsame — wenn auch kirchliche — Geschäftigkeit

rettet, sondern nur Gottes Tun an uns? Soll das Vaterunser

den Kult prägen, oder soll das Gebet des Herrn in ihm
zur Lüge werden Soll Gottes Ehre über allem stehn oder des
Menschen Ehre? Hat Jesus, der die Wahrheit ist, das erste
Wort, oder die Psychologie, wie sie gemeinhin aufgefasst wird?
Gilt's hier vor allem nach dem Reich Gottes zu trachten, das
mit seinen Geklärtheiten das absolute Jenseits dieser Art Welt
ist, oder liegt das Ziel in einem Synkretismus, in dem der
Kult zum Museum wird, das man am besten mit einem
religionsgeschichtlichen „Baedeker" durchwandert? — Über dem
Eingangstor der Kirche meiner Gemeinde steht das Wort:

') Tyrrell, George : Zwischen Scylla und Charybdis oder Die alte und
die neue Theologie. Jena 1909. S. 38.

2) Ibid. S. 51.



— 241 —

„Gott allein die Ehre." Ist dieser Ruf ernst zu nehmen, dann
besagt er, dass an dieser Kultstätte Mensch und Menschenwerk
nichts und Gott alles sein soll. Nicht wir sind's; nicht wir
haben's; nicht bei uns ist's zu finden! Nein, der ganze Kult
muss über sich selbst hinausweisen, muss der zeigenden Hand
des Täufers gleichen, die auf Grünewalds Altarbild unverrückt

auf den Gekreuzigten deutet, in dem das ist, was allein
gilt, die einzigartige Wirklichkeit Gottes. Nur als Hinweise
dürfen die kultischen Formen, seien sie Wort, Ton, Bild, Handlung

Geltung beanspruchen, denn auch sie sind hineingestellt
und in ihrer Formung abhängig von einer Welt, die als relatives,
dualistisches Diesseits dem absoluten Jenseits — in dem alle
Gegensätzlichkeiten aufgehoben sind — gegenübersteht. Gewiss
kann durch sie hindurch das Ewige in uns Eingang finden,
aber dann nicht, weil diese Dinglichkeiten die mit ihnen
vermeintlich unfehlbar verbundene Wirkung tun — eine Wirkung
„ex opere operato" —, sondern weil Gottes erbarmende Tat
sich an uns erfüllt — zur Verdeutlichung sei es gesagt —
nicht durch erdgeschichtliche Sukzession, sondern als
gottesgeschichtliches freies Schöpfungs- und Rettungswerk. Wenn
der Kult so an die Grenzen der Diesseitigkeit führt, um über
sie hinauszuweisen, dann wird er im tiefsten Sinn Weg zur
Anbetung, den diejenigen wandern, denen das Wort gelten
darf: Du würdest mich nicht suchen, wenn du mich nicht
zuvor gefunden hättest. Dann wird jene feierliche Stille und
jenes tiefste Schweigen über die Versammelten kommen, von
dem uns insbesondere die Quäker berichten können : Der Herr
ist in seinem heiligen Tempel, es sei stille vor ihm alle Welt.
Dann wird der Ergriffene mit Ehrfurcht und Staunen, mit Dank
und Zittern seines Gottes innewerden1).

Über dem Eingangstor der besagten Kirche steht noch das

Jesuswort: Einer ist Euer Meister, ihr aber seid alle Brüder.
Das Ergriffensein von dem Gott, der uns in Jesus als reine
Liebe berührt, drängt uns zu den Brüdern. Ja, gerade vom
absoluten Jenseits dieser Art Welt her wird es offenbar, dass

wir Brüder sind; eines Ursprungs und eines Zieles; alle in

') Vgl. dazu Otto, Bud. : Schweigender Dienst. Die Christliche Welt,
1920, Nr. 36; auch sein Buch „Das Heilige", in dem man die Feinheit
religionspsychologischen Forschens bewundern mag, ohne dabei den klaren
Blick zu verlieren für die Problematik der ganzen Einstellung.

Internat, kirchl. Zeitschrift Heft 4, 1921. 17



— 242 —

gleicher Weise hineingestellt zwischen Sturz und Weltende.
Die Anbetung führt uns nicht vom Bruder weg. Die Loslösung
vom niedern Ich, die über das höhere Ich zum höchsten Ich
weist, lässt uns dort auch das höhere Du des Bruders finden
und uns der Einheit mit allen Gotteskindern bewusst werden.
So wird der Kult aus Anbetung heraus notwendigerweise ein
Dienst gegenüber den Brüdern, der, wenn er wirklich dieses
Namens würdig ist, zum Dienst wird gegenüber dem Vater.
„Auferbauet einer den andern!" Der Kult tritt unter den Zweck
der gegenseitigen Seelsorge, allerdings nur in Gemässheit des

kritischen Obersatzes, der in seinem Ja ein unerbittliches Nein
enthält: Gott allein die Ehre. Dieses letztere kann nicht scharf
genug betont werden, um der Reinheit und Säuberlichkeit
unserer Erkenntnis willen. So führen wir also die Psychologie,
vor der wir warnend die Stimme erheben mussten, doch wieder
durch ein Hinterpförtchen in unser Gotteshaus, dass sie uns
Weisungen gebe für die Ausgestaltung des Kultes? Ja und
nein! Ja, insofern wir der Seele behilflich sein möchten, den

Weg stiller Besinnung zurückzulegen zu ihren innersten Tiefen,
in denen wir — wenn Gott es gibt — etwas erkennen dürfen
von dem Ursprung*. Ja, insofern wir über die Kleinlichkeiten
unserer „Seele" hinausgehoben werden und erfassen mögen:
Gott hat dem Menschen die Ewigkeit ins Herz gelegt... seine

Ewigkeit! Nein, wenn durch diese Psychologie eben der Mensch
als Mensch wieder fälschlicherweise ins Zentrum gestellt werden
soll, „o meine Seele, Seele, Seele" Nein, wenn man nun doch
glaubt, mit einer psychologisch kultischen Technik Frömmigkeit

schaffen zu können, die nur Gott allein zu wirken vermag,
indem nur er uns sehend und hörend macht. Gerade dieser
Psychologie gegenüber gibt es nur ein Ja, das von dem
kritischen — aus Gott hergeholten — Nein rings umgeben ist.
Da gilt kein Markten von seiten der „Erzieherkirche". Wir
werden also die Erkenntnis uns nicht verdunkeln lassen: „Gott
braucht keinerlei Dämmerzustände des Menschen, um hier auf
Erden handeln und sich offenbaren zu können" (Gogarten)J).
Aber wir wollen dabei nicht vergessen, dass der Mensch in
unserer Zeit der überreizten Nerven erst einmal stille w*erden

muss und dass gerade die Kultstätte ein solches „Hospiz der

') Die Christliche Welt, 1920, Nr. 49 und 50. Die Krisis unserer Kultur
Wartburg-Vortrag).



— 243 —

Stille" sein kann, dass er sich wieder einmal besinnen soll,
und dass gerade zu dieser Besinnung ein zur Sammlung
veranlassendes Äussere ihm zu schweigender Konzentration eine
Hilfe sein darf; dass er in einer bestimmten Richtung horchen
und Ausschau halten muss, und darum äussere Wegweiser
einen heiligen Dienst zu verrichten haben. Wir möchten auch
nicht übersehen, dass Menschen von Fleisch und Blut, die,
vom Geiste getrieben, sich suchen, zu ihrem Verkehr der
Ausdrucksformen bedürfen, die nur Symbole sind für das, was
gemeint ist. Erkennen sie vollends bei ihrem Zusammensein,
dass diese Symbole nicht nur in Worten, sondern auch in
Tönen, Zeichen, Handlungen oft noch deutlicher sprechen, dann
treten sie notwendigerweise auf den Weg der Kultbildung.
Auch das gemeinsame Schweigen der Quäker ist in diesem
Sinne Kult. Solange wir in dieser irdischen Zelthütte Wohnung
haben, solange wir in der Welt der Gegensätzlichkeiten an
bestimmende Grenzen und Formen gebunden sind, solange unsere
Seelen einander unsichtbar bleiben und wir uns einzig aus dem

Verborgenen durch unsere „Behausungen" grüssen, solange
werden die von dem Gott und Vater Jesu Christi Ergriffenen
in irgendeiner Weise zum Kult getrieben. Wenn einst die letzte
Hülle fällt und jenes „Schauen von Angesicht zu Angesicht"
vollendete Tatsache ist, dann wird allerdings „kein Tempel"
mehr sein, weil Gott der Allbeherrscher der Tempel ist; kein
Leuchter, weil es „keine Nacht mehr" gibt und Gott der Herr
über uns leuchten lässt (Apk. 22). Jetzt sind wir noch zwischen
Nacht und Licht und haben darum unsere Kultfrage.

Zur praktischen Frage.

Unsere historische und systematische Besinnung soll jetzt
natürlich der praktischen Frage irgendwie zugute kommen. Da
stellt sich aber gleich das Problem, ob das denn überhaupt
möglich sei? Die Lösung hängt vorerst von der Beantwortung
der Frage ab, ob die äussere Form unseres Kults eine
endgültige ist oder nicht. Hat die Entwicklung desselben in irgendeinem

Jahrzehnt des 19. Jahrhunderts ihren prinzipiellen
Abschluss gefunden? Das wird kaum der Fall sein. Was aber
wohl immer erstrebt werden wird, das ist die möglichste
Einheitlichkeit bei den kultischen Feiern der christkatholischen
Gemeinden unseres Landes. Die kultische Gestaltung unseres



— 244 —

kirchlichen Lebens wird darum von verfassungsmässigen
Beschlüssen abhängig bleiben. — Ich werde nun kaum die Lage
zu pessimistisch beurteilen, wenn ich darauf aufmerksam mache,
dass in weiten Kreisen unserer Gemeinschaft das kultische
Bedürfnis ein äusserst geringes ist. Das mag in der allgemeinen
kirchlichen Gegenwartslage mitbegründet sein. Aber vor allem
liegt der Grund darin, dass der kontinentale Liberalismus als
Weltanschauung bei unserer Kirchengründung bestimmend war,
ein Faktum, dessen tiefgehende Durchleuchtung in unsern
Kreisen eminent wichtig wäre. Wer in unserer Kirche tätigist,

spürt immer klarer die dem genannten Faktum immanente
Dialektik. Die Verbindung des Liberalismus mit der Aufklärung
macht sich stark bemerkbar: Zurücktreten des Gefühls gegenüber

der höchsten Wertung von Wissen und Tun ; Verkennung
der Bedeutung des Irrationalen ; Kulturoptimismus, der mit
merkwürdiger Leichtigkeit über die tiefsten Gründe von Tod,
Krankheit, Leid und Bösem hinwegtänzelt; damit Schwinden
des Jenseitssinnes, aber um so grösseres Interesse an den
innerweltlichen Zwecken und damit am irdischen Staat; Glaube an
ein lückenlos wirkendes Entwicklungsgesetz, damit auch
Selbstverständlichkeit des Relativen ; wohl Moral, als deren Dienerin
die Religion Wert hat, aber keine Radikalität im Sinne der
sittlichen Weisungen Jesu; so auch kein eigentliches Erfassen
von Sünde und Sturz des Menschen, von Eschatologie, von
erschütternder Verantwortung gegenüber Gott, der selbst nur in
braver, gutmütiger Bürgerlichkeit lebend gedacht wird. „Die
letzte Tiefe der Seele fehlt1)." Und wie aus all diesen typisch
aufklärerischen Eigenschaften in der Zeit der Aufklärung das

Verständnis für den Kult wich, so ist es auch bei uns aus der
gleichen innern Lage heraus auf ein Kleinstes
zusammengeschrumpft. Man muss selbst in unserer Kirche durch Jahre
hindurch um die Pflege kultischer Güter sich gemüht haben,
um zu wissen, wie man da auf „Felsichtes" sät. Wer Heilers
Vorträge über das Wesen des Katholizismus liest, findet
vielleicht gerade auf die Frage eine Antwort, warum die tief
innerlichen, sogenannten „mystisch veranlagten" Katholiken
meist nie zu uns gekommen sind und wohl kaum je zu uns
kommen werden, warum gerade sie lieber in der grossen

l) Hoffmann, Heinrich: Die Aufklärung. Tübingen 1912. S.



— 245 —

Rechtskirche Roms bleiben, die eben mit dem Begriff der
hierarchischen Rechtskirche noch nicht gezeichnet ist. So fehlen
bei uns vielfach sehr stark die Voraussetzungen für das, was
wir zusammenfassen möchten in das Wort „Anbetung".
Abgeschreckt durch geschaute Missbräuche der römischen Kirche,
findet man mancherorts den Weg nicht mehr fühlt sich
oft nicht einmal veranlasst, ihn zu suchen und mit einem „Aus
der Tiefe schreie ich zu Dir" ihn gleich zu betreten. Aber
eben diese „Tiefe" ist meist nicht erfasst, und den Helfer
kennt man nicht selten nur dem Namen nach. Da kann, wie
wir es uns schon sagten, einzig Gottes freie, gütige Schöpfertat
helfen. Der Kult selbst hat nur die Aufgabe und die Möglichkeit

des eindringlichen Hinweises. Alle Sakramente, denen keine
eigengesetzliche Wirkungskraft eignet, vermögen nichts, wo
nicht Gott es ändert es stünde sonst anders um die
sakramentsgesättigte Christenheit. Wir überlassen es den Kollegen,
unsern Kult, nach diesen „Hinweisen" suchend, zu
durchforschen und zu prüfen. Es darf aber besonders darauf
aufmerksam gemacht werden, wie im Beerdigungsritus ein solcher
immer und wohl alle irgendwie ergreifender Hinweis nach der
Tiefe und der Höhe, nach dem Tod und der Auferstehung, nach
dem Karfreitag und der Ostern vorhanden ist, wenn wir bei
den drei Schaufelwürfen jene Worte sprechen: Erde zu Erde,
Asche zu Asche, Staub zu Staub — in Erwartung seliger
Auferstehung und des Lebens der zukünftigen Welt, wie du uns
verheissen durch Jesum Christum, deinen Sohn, unsern Herrn.
— Die Wald- und Feldgottesdienste sind sicherlich auch darum
so beliebt, weil Predigt und Gebet da ergreifend umgeben sind
von gewaltigen „Hinweisen". Aber wenn wir diese „Hinweise"
mächtig hervortreten lassen wollen, dann müssen wir Bedacht
darauf nehmen, sie nicht in ihrer Radikalität zu schwächen
durch Häufung von Nebenhandlungen. Ich denke, um nur eines
zu erwähnen, an unsern Taufritus. Wie wird da die wirkliche
Taufhandlung vergraben unter Seitenhandlungen, von denen

einige gewiss einen schönen Sinn bergen, aber erst im Lauf
der Jahrhunderte zugehäuft wurden. Gerade hier gilt's, dass
der Kult nicht zum Museum werden darf. Soll der Kult ferner
zur Anbetung geleiten, indem er über sich hinausweist, dann
muss alle Betriebsamkeit aus ihm verschwinden. Es müssen
vielmehr ruhende Momente dominieren. Mehr Gebet... und weniger



— 246 —

Gebete. Wir sind glücklicherweise immer mehr davon
abgekommen, dass der Priester leise seine Messteile „liest" und die
Gemeinde gleichzeitig Lieder singt. Aber führt man das durch,
dass der Priester teilnimmt am Lied der Gemeinde, die Gemeinde
am Wort des Priesters, dann wird der Gottesdienst bedeutend
verlängert und die Betriebsamkeit nicht geringer. Hier gibt es

meines Erachtens nur einen Ausweg : Man lasse grössere Freiheit

walten in bezug auf das „Lesen" verschiedener Messteile.
Was braucht man ein besonderes Glaubensbekenntnis zu beten,
wenn im Gotteshaus ein Glaubenslied ertönt? Ist es ferner
wirklich nötig, dass, wenn die Zurüstung der Gaben während
eines Liedes erfolgt, wie es ganz richtig ist, dieselbe mit Worten
begleitet werden muss, abgesehen davon, dass in unserem Oft'er-
torium der Dank der Präfation (und sagen dir Dank für alle
leiblichen und geistlichen Güter die Epiklese (sende deinen
heiligen Geist über uns) und die Segnung der Gaben (segne f,
o Gott, diese Gaben), d. h. die Konsekration, vorweggenommen
werden So Tiefes die Gebete nach der Konsekration enthalten,
soll nicht gerade hier einmal eine längere, absolute Stille das
Gotteshaus erfüllen, da Priester und Gemeinde kniend sich
versenken da Wort und Orgelton schweigen? Und warum
nach dem Vaterunser, das ja das gewaltige Tischgebet der
Abenclmablsgemeinschaft ist, noch ein Sprechen von andern
Gebeten? Ist im Vaterunser nicht alles gesagt? Höchstens
das dreimalige „0 du Lamm Gottes" und das dreimalige „0 Herr,
ich bin nicht würdig" sollten zur Kommunion überleiten. Das
alles kann geschehen, ohne dass etwas am gedruckten
Buchstaben geändert zu werden braucht.

Aber, wenn wir hier von den ruhenden Elementen reden
und von der Entfernung der Betriebsamkeit, muss dann nicht
die Predigt selbst oft störend wirken? Es gibt Predigten, die
sich still einpassen können in das Besinnliche der Abendmahlsfeier,

sofern sie Texten folgen, wie z. B. : „dass wir zu trösten
vermögen mit dem Tröste, mit dem wir selbst von Gott
getröstet werden" (II. Kor. I4). Es findet sich da und dort sogar
eine Anschauung, nach welcher die Predigt sich überhaupt ins
Kultische einfügen muss. Ihr können wir nicht beipflichten.
Die Predigt hat heute eine zu gewichtige Aufgabe zu erfüllen,
als dass wir sie liturgisch eindämmen dürfen. Gewiss, wir sind
auch der Meinung, dass viel zu viel „gepredigt" wird. Wir



— 247 —

stimmen mit ein: weniger predigen aber dann wirklich
predigen. Und da taucht nun ein neues Problem auf. Nach
einer wirklichen, in die Tiefe greifenden Predigt sind wir der-
massen mitgenommen, dass wir fortdrängen, um nun das
Gehörte still und allein in uns zu verarbeiten. Wir singen gerne
noch ein Lied, das die gegebene Bewegung aufnimmt, und mit
Gebet und Segen möchten wir von dannen ziehn. Statt dessen

folgt jetzt die ganze Abendmahlsfeier. — Dürfte ich sagen, was
ich als Ideal anschauen würde, dann musste ich gestehen:
Trennung- von Predigt-, Missions-, Katechumenengottesdienst
einerseits und Abendmahlsfeier anderseits, d. h. Rückkehr zum
urchristlichen Zustand, wie wir ihn in den paulinischen
Gemeinden getroffen bis in die Zeit des Pliniusbriefes und wie er
noch in der Zweiteilung unserer Messliturgie angedeutet ist.
Der Predigtgottesdienst gehört ins Morgenlicht die Abend-
mahlsfeier — wie der Name es sagt — in die Stille des Abends.
Da ja nun nicht Sonntag für Sonntag gepredigt zu werden
braucht, so wären vielleicht am einen Sonntag Predigtgottesdienst

am Morgen, am folgenden ergreifend ausgestaltete
Abendmahlsfeier, etwa um 8 Uhr des Abends, zu begehen. Gerade in
dea Städten, in denen die Beamten, Arbeiter und Geschäftsleute

den Sonntag nach Möglichkeit zum Wandern benützen —
und man darf es ihnen im Blick auf ihre Werktagsarbeit in
geschlossenen Räumen nicht immer verargen —, könnte in
dieser Richtung vielleicht für manches Problem eine Lösung
liegen. Zu Hausandachten und stillem Verweilen in der Kirche
während der aussergottesdienstlichen Zeit sollte es dann wieder
kommen. Doch wir sagen das nicht in der Meinung, dass die

Verwirklichung der Trennung schon morgen versucht werde,
sondern in der Absicht, einmal in dieser Sache Nachdenken
und Aussprache zu veranlassen.

Unser kultisches Feiern ist soviel wert, als das aus ihm
strömende Leben nachher wert sein wird. Das wollen wir zum
Schluss ernstlich noch hervorheben. Wenn wirklich „Jude und
Grieche, Freier und Sklave, Mann und Weib Einer sind im
Christus", dann wird man das nicht nur in der isolierten Stunde
des Kults spüren müssen, sondern besonders auch vor den
Kirchentüren. Sonst gilt uns und unserem Kult das schärfste
„Wehe" Jesu. Anbetung und Bruderdienst im Kult haben also



— 248 —

unsere Haltung entscheidend zu bestimmen im Alltag. Das ist's,
was uns der Apostel im Kolosserbrief zuruft :

Das Wort Christi soll reichlich unter euch wohnen ; in
allerlei Weisheit sollt ihr einander lehren und vermahnen
(Bruderdienst) ;

Sollt mit Psalmen, Hymnen und geisteingegebenen Liedern
Gott in Dankbarkeit in euern Herzen singen (Anbetung) ;

Und alles, was ihr tut in Wort und Werk, alles geschehe
im Namen des Herrn Jesus (Auswirkung im Alltag).


	Zur Kultfrage : Vortrag an der Generalkonferenz der christkatholischen Geistlichen der Schweiz am 29. Mai 1921 in Starrkirch

