Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 11 (1921)

Heft: 3

Artikel: Das religiose Element in der serbokroatischen Volksdichtung
Autor: Goetz, K.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403959

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403959
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— T =

Das religiose Element
in der serbokroatischen Volksdichtung .

Dass die serbokroatischen Volkslieder an poetischer Schon-
heit wie an Reichtum der Gedanken hinter keiner andern
Volksdichtung zuriickstehen, ja viele Volkslieder andrer Natio-
nen tubertreffen, ist, von Goethe angefangen, bei all denen,
leider wenigen nur, ausgemachte Sache, die sich ndher mit
der Volksdichtung der Serbokroaten in der ganzen geogra-
phischen Ausdehnung dieses Teiles der Sitidslaven beschiiftigt
haben.

Wie das religiose lement sich in diesen serbokroatischen
Volksliedern zeigt, soll hier in allgemeinen Ziigen kurz dar-
gestellt werden. Dabei sind allerdings gleich zwei Einschrin-
kungen zu machen. Einmal soll von den zwei grossen Klassen
der serbokroatischen Volkslieder, den sogenannten ,Helden-
liedern“, die Kampfe serbischer Helden vom Mittelalter an bis
zur endgiiltigen Befreiung von der Tirkenherrschaft schildern-
den Epen, und den sogenannten ,Frauenliedern“, die lyrische
Dichtung sowie Balladen und Romanzen umfassend, nur die
letztere Klasse behandelt werden. Und zweitens sind von die-
sen , Frauenliedern* wieder diejenigen nicht zu besprechen,
die im eigentlichen Sinn ihrem ganzen Inhalt nach ,fromme
Lieder“ sind, ein rein religioses Thema behandeln, Lieder zum
Preis von kirchlichen Festen oder religiosen Personen (Heili-
gen) sind.

1) Die folgende kurze Skizze ist ein kleines Stilick aus einem in Be-
arbeitung befindlichen Buch iiber serbokrcatische Volksdichtung als Bei-
trag zur serbokroatischen Volkskunde. Das Material der Arbeit, d. h. die
in ihr verwendeten Volkslieder, stammt sowohl aus den beiden Hauptsamm-
lungen: Vuk St. Kar.: Srpske Narodne Piesme und Hrvatske Narodne Pjesme
skup. i izd. Matica Hrvatska, als aus einer Reihe kleinerer, auf einzelne

serbokroatische IL.andschaften oder auf moslimisch-serbokroatische Kreise
beschrinkter Sammlungen.



— 172 —

So ist es also die Aufgabe der folgenden Skizze, zu zeigen,
wie in die weltliche Volksdichtung der serbokroatischen Siid-
slaven das religiose Element hereinspielt, wie. sowohl allge-
mein interkonfessionell religivses Fihlen als auch besondere
konfessionelle Anschauungen verschmolzen sind mit dem Emp-
findungsleben, das die serbokroatische Liebes- und Balladen-
dichtung in seiner weiten Bedeutung fiir serbokroatische Volks-
kunde darbietet. Wenn wir dabei einerseits an religiosen Gedan-
ken viel antreffen werden, was der Volksdichtung aller Volker
gemeinsam ist, weil es dem natiirlichen religiésen Empfinden
aller Menschen entspricht, so werden wir anderseits nicht
weniges vorfinden, das Ausdrueck des speziell serbokroatischen
religiosen Volksglaubens ist, besonders in der der serbokroa-
tischen Volksdichtung eigenen engen Verbindung von reli-
giosem und nationalem Element, die in dem religits nationalen
Gegensatz des serbokroatischen Sidslaven zu seinem jahrhun-
dertelangen Beherrscher, dem Tirken, begriindet ist.

Dass vor allem Gott viel erwahnt wird, bald in allgemei-
nen Wendungen, bald in seinen besondern Beziehungen zu
den Personen und Handlungen der Lyrik und Balladendichtung,
ist ganz selbstverstindlich. So haben wir eine Anzahl von oft
wiederkehrenden Versen allgemeinen Inhaltes tiber Gott, die
ich, da sie ganz stereotyp gebraucht werden, als Fiillselverse
bezeichnen mochte, wie sie oft zu Beginn oder im Verlauf der
Dichtung angewendet werden. Mit den Worten ,lieber Gott,
o seht das grosse Wunder® beginnen oft die durchweg in fiinf-
flissigen reimlosen Trochéien gehaltenen Balladen und Roman-
zen. ,Preis sei Gott“, ,lieber Gott, in allem sei dir Lobpreis¥,
,Preis sei Gott, Preis ihm dem Einz’'gen*, ,lieber Gott, Dank sei
dir fiir die Gabe“, ,Preis sei Gott, o welche schone Schonheit¥,
in Liedern der serbischen Moslims in der Form ,lieber Allah“,
usw. sind derartige vielfach zu Beginn und im Gang der Dich-
tung verwendete Fillselverse.

Der Gruss ist religios: ,Gottes Hilfe sei dir“, der Gegen-
gruss lautet ,Gott gebe Gutes“ oder ,Gottes Hilfe sei dir®,
dagegen ,Gott helfe“, oder ,Gott helfe* mit der Antwort ,sei
gesund“. Der Abschiedsgruss lautet ,bleib mit Gott“, der
Gegengruss ,sei gliicklich mit Gott“. Die Verwandten und
Familienglieder werden bezeichnet als ,Vater, Tochter, Schwie-
gertochter usw. in Gott¥, “Gottes Sonne leuchtet auf“; ,Schon-



— 1713 —

heit von Gott“ ist eine gewohnliche Wendung, die gelegentlich
auch von Menschen auf Sachen tibertragen wird: ,Gerste, du
Schonheit von Gott*,

Ein spezifisch serbischer, manchmal vorkommender Aus-
druck ist ,Gott der alte Mérder“ (wortlich: ,Blutvergiesser®);
er mag daher kommen, dass bei den Serben, zumal in der
Crna Gora (Montenegro) der Tod ausser auf dem Schlachtfeld
als Ungliick gilt, weil die Helden im Felde sterben, Feiglinge
und Weiber beim Ofen. Gott ist es oft, nach den Worten der
Lieder, der totet, der den Tod sendet, sein Engel verkiindet
den Personen im Traum den bevorstehenden Tod, der Erzengel
Michael erscheint am Bett des Sterbenden, winkt mit dem
Fliigel und der Tod tritt ein.

In der lyrischen Dichtung ist der Gedanke sehr hiufig,
dass Gott die Liebenden begilinstigt, sie zusammenfiihrt, dass
man auf seine Hilfe hoffen muss. Das héngt zusammen mit
einem andern Motiv der serbokroatischen Dichtung, wie es in
folgendem, bisher noch nicht tlbersetzten Hercegoviner Lied
ausgedriickt ist.

Der griosste Kummer.

Also sprach ein unverméhltes Biirschlein:
ysSchlimmern Kummer gibt es nicht als Liebe,
Gross're Trauer nicht als wie verliebt sein;
Hast du Trauer, wird dein Nachbar kommen
Dich beklagen und dir Gaben bringen,

Doch vom Liebeskummer weiss gar niemand
Ausser Gott und noch mein eig'nes Herzchen.”

Daher haben wir oft das Gebet zu Gott um Gewihrung
des oder der ersehnten Liebsten.

Welchen Burschen wiinschf das Méadchen ?

»Betete zu Gott das schone Médchen:

Schenke mir Gott einen schénen Burschen,
Schwarzen Bart hab’ er und schwarze Augen,
Langes Haar besitz’ er, krédft'gen Hals auch,
Der nicht Wein trinkt und nicht Tabak rauchet,
Sondern Zuckerkaffee aus der Tasse

Kaffee trinkt, aus vollem Halse lachet,

Meine Seele soll mit seiner lachen.”

Fiur sein oder ihr Wohlergehen betet man: »zu Gott bet’
ich fiir dich, wo ich gehe“, ,zu Gott bet’ ich, dass ich dich
kann sprechen®.



10 =

Uberhaupt spielt natirlich das Gebet zu Gott in den ver-
schiedensten Lagen der Personen der Dichtung eine sehr grosse
Rolle, die Erhérung des Gebetes wie auch seine Nichterhérung
durch Gott werden oft gemeldet. Eine stehende Wendung ist
dabei ,zu Gott bat sie und von Gott erbat sie’s“. Die fromme
Scheu vor dem Gebet und dem Beter zeigt sich manchmal
darin, dass jemand, der einen andern toten will, ihn doch nicht
in seinem (Gebet stort, mit der Vollendung seiner Tat wartet,
bis das Gebet beendet ist, eine Verbindung von Zartheit und
Brutalitit der Empfindung oder Tat, die gerade dem serbokroa-
tischen Volkslied vielfach eigen ist.

Im Gebet zu Gott, wie in seiner Erfiillung oder Nichter-
fillung durch Gott liegt der Gedanke, dass Gottes Wille alles
lenkt, dass alles was dem Menschen begegnet, von Gott kommt.
, Wohl dem Menschen, dem Gott gewahrt Hilfe“ figt der un-
bekannte Dichter als religiose Betrachtung in die Schilderung
der fortschreitenden Handlung ein. ,Gott ist Gott, Gerechtig-
keit gewidhrt er, mir hat gutes Gliick er zugeteilet* heisst es
einerseits, anderseits ,Gott nicht gab es und das Glick von
Gott nicht*. ,Jedem gebe Gott, was er sich winschet* lautet
ein Gedanke, der aber anderswo dahin ergénzt wird: ,Gott
wird jedem geben, was er witinschet. Wem er nicht will, der
mog’s nicht erzwingen“. Darum spricht gelegentlich die Kranke:

» Wohl vertraue ich auf Gott den Einz'gen,
Dass ich Junge wieder werd’ genesen®

oder umgekehrt heisst es ,Goldkind schweig, geschehen wird,
was Gott gibt¥, oder allgemeiner gewendet . Gott wird geben
und so wird es gut sein“. Gott ist es, der Gedanken und
Handlungen der Menschen lenkt, er weiss alles, er sendet
Boses und Gutes. Darum nennt sich die Pest, die in der serbo-
kroatischen Volksdichtung neben dem unbarmherzigen tiirkischen
Herrn und Pascha als die zweite grosse Geissel des Volkes
erscheint, die ,Pest von Gott*. Bei Erkrankung an Liebe
heisst es oft:

,1st es Krankheit die dir Gott gesendet
Oder Krankheit, die aus Liebe stammet?“

Vor allem zieht sich der Gedanke durch alle Dichtung,
dass es Gott ist, der die Belohnung oder Bestrafung fur die
Taten der Menschen vollzieht: ,Lohn von Gott sollst fur die



— 15—

Tat du finden“. FEine der am héufigsten im Serbokroatischen
sich findenden Verwliinschungen, in der tberaus langen Reihe
von Fliichen und Verwiinschungen, die der Serbokroate, wie
wohl keine andre Nation, kennt, ist ,dass dich (oder ihn, sie
usw.) Gott erschlage“ (bzw. dass Gott dich strafe oder treffe).
Dieser Fluch wird nicht nur tiber Personen ausgesprochen,
auch iiber Tiere und Sachen, z. B. Gott soll den Savefluss er-
schlagen (oder strafen, treffen), der die Liebenden trennt, die
Brombeerstaude, die das Madchen festhiilt, dass der Liebste sie
fangen kann, die Nachtigallen, die die Nacht durch singen, den
merkwiirdigen Traum, den jemand gehabt hat, die wunderbare
Liige, die einer spricht. Freilich ist das, wie auch sonst man-
cher serbische Fluch, gelegentiich harmlos, mehr scherzhaft

gemeint. ' . _
,Gott erschlage dich du Gértner Mujo,

Was du wiinschtest, war auf deinem Hofe

ruft z. B. scherzend das M#dchen, als sie verkleidet und Mujo
unerkannt geblieben ihn auf seinem Hof besucht hatte. Ausser
Gott sind es dann noch andre Dinge, die im Fluch einen
,schlagen® oder ,treffen“ sollen; so vor allem der Treuschwur,
den man jemand geleistet: ,Gottes Treuschwur moge dich nicht
treffen“, ,wo ist deine Treu’, mog’ sie dich strafen“, ,mogen
meine Seufzer dich erschlagen“, ,mégen grosse Ubel dich er-
schlagen“, ,mige dich die Finsternis erschlagen® usw. Vor allem
die Verletzung des gegebenen Treuschwurs ist es, die Gott
straft, der Treuschwur heisst daher selbst ,Gottes Treue“. Die
Fille der gottlichen Strafe wird ausgedriickt mit den Worten:

,Auf der Erde hat sie Gott gestrafet

Und im Himmel wird’s noch schlechter werden®.

So ist es oft verkiindete Pflicht des Menschen, ,sich um
Gott zu kiimmern“, d. h. seinen Willen zu tun. Die Mahnung,
wenn jemand etwas tun soll: ,wofern du Gott erkennest® ist
sehr haufig im Munde der Christen wie Tirken, ihr entspricht
die Verwiinschung: ,Gott soll dich nicht kennen“. Lobend
wird von Persomen gemeldet: ,sie kiimmerten sich um Gott“,
,sle nahmen es um Gott an“, wenn sie zur Erfillung einer
Bitte aus religiosen Grinden gemahnt wurden; ein Tadel ist
es, wenn es heisst: ,er nahm es nicht um Gott an“.

Der Verpflichtung des Menschen Gott gegeniiber entspricht
das Gefiithl der Unwiirdigkeit des Menschen vor Gott. Das ist



— 176 —

in manchen Iyrischen Gedichten in der Form ausgedriickt,
dass das vom Schlaf im Garten aufwachende Médchen, das
einen von seinem ILiebsten ihr still hingelegten Apfel findet,
spricht:

»Woher mir der Apfel in dem Busen,

Sollt’ ich sagen, dass er mir von Gotte kommt,

Solcher Gabe bin ich doch nicht wiirdig®.

Gottwird auch selbst redend in lyrischen Gedichten eingefiihrt.
Das ist z. B. der Fall in einem der hiibschesten Motive serbo-
kroatischer Dichtung, wenn das Méadchen prahlt, es sei schoner
als Sonne, Mond und Sterne, die Sonne sich dartber bei
Gott beklagt und Gott der Sonne riit, dem MiAdchen das Ge-
sicht schwarz zu briunen, er wolle dem Midchen ein ,boses
Glick®, eine schlimme Verwandtschaft in ihre Ehe geben.

Eine grosse Rolle spielt im Lied das Schicksal des Men-
schen, die tiber ihn verhingte Bestimmung, das Fatum. Offen-
bar ist hier durch das Zusammenleben der christlichen und mos-
limischen Serbokroaten, durch die innige Kulturgemeinschaft
zwischen ihnen, der tlrkische Gedanke des Kismet stdrker auch
im christlich-serbokroatischen Volkslied ausgeprigt, als dies
bei der Volksdichtung andrer Volker der Fall zu sein pflegt.
,Was sein muss, wird sein®“ tont uns in mannigfachen Wen-
dungen oft entgegen; ,vom Erzwingen hat man keinen Vorteil“
predigt uns die Ergebung in das dem Menschen nun einmal
Bestimmte. Diese Ergebung zeigt sich auch in den Balladen
durch die Selbstverstindlichkeit, mit der sich die Ehefrau in
den von ihrem Mann manchmal aus geringtligiger Ursache
tber sie verhiingten Tod ergibt, oder wenn sie zu ihrem Kind,
von dem ,bestimmten Tag zu sterben®, spricht.

yDass die Mutter dich mir nichi gegeben,
Das war uns von Gott nicht so bestimmet®

sagt der Liebende. Die Worte ,der Bestimmte“, ,mein Bestimm-
ter“ sind oft einfach identisch mit Geliebter, Brautigam, Mann.
Die Geliebte ist die ,von Gott bestimmte“, so sagt gelegentlich
das Lied:

,Gott erschlage darum jeden Burschen,
Der das Midchen heischt von der Familie
Und sie nicht verlangt vom einz’gen Gott*.

Umgekehrt wird der Jiingling, der das M&adchen seiner Sehn-
sucht nicht erlangt, der ,Nichtbestimmte® von ihr genannt,



— 177 —

ebenso wie auch er das Miadchen, das ihm nicht gegeben wird,
so heisst, oder wie ihre Mutter von nicht bestimmtem Schwie-
gersohn spricht. ‘

Das Schicksal, die tiber dem Menschen lastende Bestim-
mung, macht sich oft vernehmbar als eine unbekannte Stimme :
Letwas spricht“, , Etwas spricht“ aus dem Wald, aus dem
Grase, aus der Hohe, aus der Wolke, oder aus der Kaaba,
dem heiligen Stein der Moslims, und diese ferne oder nahe ver-
borgene Stimme, die wir besonders in moslimisch-serbokroatischen
Liedern finden, macht dem Menschen wichtige Mitteilungen.
Ein ,etwas“ spricht oft ,aus dem Grabe“, es ist dann die
Stimme der Toten, die noch mahnend und warnend, strafend
und verzeihend zu den Uberlebenden reden. So antwortet der
Mutter ,etwas“ aus dem Grab, ihr Sohn, den sie angeredet
hat und den sie zu Tod hat fluchen lassen, oder das ,etwas“
ist die Tochter, die gemeinsam mit ihrem Liebsten begraben ist.
,Etwas spricht aus dem Wasser“, das ertrinkte Kind, ,etwas
glianzt aus dem Meer®, die Augen der Frau, die ihr eigener
Mann totete, um ihre Schwester zu heiraten.

Gliick und Ungliick ruhen auf religiéser Grundlage, stam-
men von Gott; ,Wenn es Gott gibt und das Glick vom Him-
mel“ oder ,wenn es Gott und Heldengliick gewiihret® ist ein
Gedanke, der in mannigfachen Wendungen oft wiederkehrt.
Der Begriff und Inhalt des ,Gliickes®, das das Lied oft genauer
als ,gutes Gliick“ bezeichnet im Gegensatz zum ,bosen Gliick®,
,dem Ungliick, ist im lyrischen Gedicht vielfach das Erlangen
des Geliebten, die Verlobung und Heirat mit einem guten
Mann, wie die erste Ehe und der erste Mann manchmal als
,erstes Glick“ bezeichnet wird. Von ,jenem, den mir Gott
zum Glicke gibt“ spricht das Médchen, oder sie ruft aus: ‘

oLieber Gott, welch’ wunderbarer Bursche,
Dass ihn Gott mir doch zum Gliicke gibe!¥
oder sie zweifelt:

yWiirde mir ein gliicklich Los zufallen,
Wird mich doch die Mutter nicht vermihlen®.

Und der Bursche, noch ohne Liebste, hofft:

pDoch wenn Gott mir gibt das Gliick vom H1mmel
Werd’ ich eine Liebste mir erlangen,
Werd' _auch ich mich an die Meine lehnen“ usw.

Internat. kirchl. Zeitschrift, Heft 3, 1921, 13



— 1718 —

,Gliick haben“ bedeutet fiir die Midchen frith heiraten und
Kinder bekommen, umgekehrt werden einmal Midchen ver-

wiinscht:
pMiadchen, kein Glick sollt ihr haben,

Spit nur sollt ihr euch vermihlen,
Keinen Burschen sollt ihr kriegen,
Sondern Alte oder Witwer*®.

Der Inhalt und Begriff des ,schlechten Glicks", d. h. des
Ungliicks, ist dementsprechend, bei der grossen Bedeutung der
erweiterten Familie, Grossfamilie (Zadruga) der Serben, die aus
Fltern und verheirateten Sshnen besteht, fiir ein Madchen viel-
fach eine zu ihr ungute Familie ihres Mannes. Oder die Briute
werden als ,von sich selbst ungliicklich® bezeichnet, weil ihre
Briutigame sterben. ,Das bose Ungliick springt ihn an* heisst
es charakteristisch dabei manchmal, wenn der Held etwas tut,
das fir ihn tble Folgen hat. :

Glick und Unglick sind natiirlich, wie {berall in der
Welt, Gegenstand des Segenswunsches oder der Verwiinschung.
Die verlassene Braut wiinscht tliber ihre siegreiche Rivalin
und ihren friheren Liebsten: ,mog” ungliicklich ihm das Mad-
chen werden®. Die neue Schwiegermutter, die ihrem Schwieger-
sohn nicht gern ihre Tochter gibt, ruft ihm zu ,geh mit Gott,
sollst kein Glick mit ihr haben“; &hnlich sagt eine Mutter zu
ihrem Sohn ,hab sie nun, doch sei sie dir zum Unglick “.
Eine eigenartige Ungliicksverwiinschung bietet ein Lied aus
der Backa, dem friither stidungarisch-serbokroatischen Gebiet,
mit offenbar rémisch-katholischer Grundstimmung :

»S0llst kein Gliick noch Totenkerze haben,
Gutes nicht und kein Grab bel der Kirche¥.

Stinde wird im Lied, wie iiberall in der einfachen Um-
gangssprache, nicht nur im eigentlichen Sinne fiir religitse
Verfehlung gegen den Willen Gottes angewendet, wir treffen
es auch von an sich ganz harmlosen Dingen gesagt. So er-
scheint es einerseits als ,Sinde%, die eigene Mutter zur Bezah-
lung der Schulden zu verkaufen — ein Zeichen der tiirkischen
Herrschaft und des Sklavenhandels —, anderseits, die im
Garten schlafend angetroffene Liebste aufzuwecken oder zu
kiissen. Die verschiedene Bemessung von Gewinn und Siinde
beim Verkauf der Mutter oder der sich an ihrer Stelle selbst
anbietenden Frau ist ausgedriickt mit den Worten:



— 179 —

»Nicht verkauf’ die alte liebe Mutter,
Wen'ger Schiitze fiir die Mutter 16s't du,
Wen’ger Schiitze aber griss’re Siinde,
Sondern mich verkauf’, die treue Gattin,
Grossern Schatz wirst fiir die Gattin losen,
Grossern Schatz, aber gering're Siinde¥.

Stunde ist es, die Treue zu brechen, die Geliebte zu ver-
lassen; aber auch eine erzwungene Heirat erkliren die Nachti-
gallen in ihrem Gesprich als Sinde. Liebende zu trennen ist
vollends grossere Siinde als eine Kirche zu verbrennen. Vor
allem erscheint Liige und Verleumdung als Siinde; ,versiindige
dich nicht“ sagt der Sohn zu seiner Mutter, die bei ihm seine
Frau verleumden will. Auch dem Gatten, der sie téten will,
ruft seine Frau zu: ,verstindige nicht deine Seele“, und ,Seelen-
verderber® heisst im serbokroatischen Lied wie im russischen
.der Morder®.

Unserem Doppelwort ,Schmach und Schande® entspricht
etwa das serbokroatische ,Schmach vor den Leuten und Siinde
vor Gott* in Wendungen wie:

yvor den Leuten ist es Schmach und Schande,
, Doch vor Gott da ist es grosse Siinde“
oder:
pywenn es nur vor Gott nicht Siinde wire
Aber vor den Leuten grosse Schande®,

Als Strafe fiir schwere Siinde erscheint es bei einem Kir-
chenschénder, dass er lang nicht sterben kann, Meer und
Feuer werfen ihn aus, schliesslich stirbt er und versteinert.
Auch sonst wird schwere Siinde, wie die gegeniiber dem
Hochzeitsgevatter oder Wahlbruder verbotene Liebe, mit Krank-
heit bestraft.

Vergebung der Siinden, gemeint ist natiirlich ausserhalb
des Busssakraments, erlangt der Mensch fiir arge Missetat da-
durch, dass er in die Eindde, in den Bergwald geht, dort von
Krautern und Tau sich ndhrt. Oder die Verleumderin einer
unschuldig infolge der Verleumdung Getoteten kann nicht ster-
ben und Ruhe im Grab finden, bis die Stimme aus dem Grabe,
d. h. die unschuldige Tote der Verleumderin verzeiht.

- Eigenartig ist die Benennung: ,Vater aus Siinde“, ,Sohn
aus Siinde“. Sie geht offenbar darauf zuriick, dass das serbo-
kroatische Volk den Geschlechtsverkehr auch in der gesetz-



— 180 —

lichen Ehe als etwas Stundhaftes ansieht, und das mag ein Rest
der dualistisch-gnostisch-manichéischen Anschauung der Bogo-
milen sein, die ja im Mittelalter bei den Serbokroaten sehr
stark vertreten waren.

Erinnerungen an die Bibel lassen sich manche nachweisen,
sowohl was die Sprache als was die Motive der Volkslieder
betrifft. Die h#dufig vorkommende Wendung: ,Die Schlange
bigs ihn* (oder: sie usw.) zum Ausdruck dessen, dass jemand
sich verfithren liess, in eine ihm gestellte Falle hineingeriet usw.,
geht offenbar auf den biblischen Bericht vom Siindenfall Adams
und Evas zuriick. An den zwolfjihrigen Jesusknaben im Tem-
pel erinnert es, wenn das Schlangenkind sich verheiraten will,
als es zwolf Jahre alt geworden ist. Den zwolf Aposteln ent-
sprechen wohl die zwolf Helden in einem andern Gedicht.
Das siegreiche Martyrertum der drei Freunde Daniels im Feuer-
ofen mag dem Motiv zugrunde liegen, dass ecin christlicher
Bursche vom tiirkischen Sultan mitten in drei Feuer gewor-
fen, aber von Engeln zum Himmel getragen wird. Die Aus-
setzung des Moseskindes finden wir als Balladenstoff von einem
nFindling® mehrfach verwendet. Die Geschichte der Potiphar
und Josephs wird z. B. auf die Konigin von Budim (Pest) und
einen Monch, der in Wirklichkeit ein von seinem Vater ver-
kleidet in das Kloster gestecktes Médchen ist, iibertragen.

Engel spielen natiirlich auch ihre Rolle in den Balladen,
einmal wenn christliche Serben durch sie im tiurkischen Ge-
fingnis, oder unschuldig bestrafte am Leben erhalten oder
aus der Haft gerettet werden, und dann wenn sie als Boten
Gottes beim Tod eines Menschen auftreten, wie z. B. der Erz-
engel Michael, auf dessen Fligelwink hin der Tod eintritt,

Bei den Heiligen, die — wie gesagt, ausserhalb der eigent-
lichen frommen Lieder — erwihnt werden, ldsst sich eine ge-

wisse Scheidung nach orthodox-morgenlindischem und rémisch-
abendlidndischem Katholizismus verfolgen. Georg, Lukas, Niko-
laus, letzterer als der Heilige, vor dessen Bild der Treuschwur
abgelegt wird, treten mehr in Liedern orthodox-katholischer
Serben auf, Petrus, auch in Verbindung mit Gott und Maria,
mehr in Gesédngen romisch-katholischer Kroaten, zumal als der
Pfortner des Himmels. Gott und Maria zusammen werden in
orthodox - katholischen wie roémisch -katholischen Liedern ge-
nannt, spezifisch romisch-katholisch dagegen ist wohl die gemeii-
same Erwihnung von Gott, Maria und Joseph.



— 181 —

Viel Legendenhaftes, Wunderberichte, Erzidhlungen von
Himmelszeichen treten uns in den Gesiingen der Serbokroaten
aller Bekenntnisse, der beiden christlichen (orthodoxen wie
romischen) und des moslimischen entgegen. Iin Schiff droht
zu sinken, weil offenbar ein stindiger Mensch auf ihm weilt,
der ins Meer geworfen werden muss; der Moscheebau eines
Paschas sttirzt wegen der Siinden seiner Gattin immer wieder
ein, bis er seinen Sohn opfert. Ein Heiliger kommt vom Him--
mel, einen korperlich Verletzten zu heilen. Auf Gebet und
Gellibde (Kirchenbau, Altarbau, Fasten) hin erweckt Gott Er-
trunkene zum Leben. Himmelszeichen, Wolken, Blitz, Regen,
Tau, Steine vom Himmel kiinden Bestrafung von Menschen
wegen. ihrer Missetat an oder fithren sie durch; der grobe
Stinder versteinert oder wird von der berstenden Erde ver-
schlungen. Uberhaupt hat die serbokroatische Ballade eine
grosse Vorlicbe flir ungewohnliche, ans Wunderbare streifende
Ereignisse; ,lieber Gott, o seht das grosse Wunder“ ist, wie
schon oben erwihnt, eine viel gebrauchte Kingangsformel der
Gesinge, der in ihrem Verlauf die wiederholte Hervorhebung
des ,grossen Wunders“, das erzéhlt wird, entspricht.

Das Jenseits, Himmel und Holle, werden als Belohnung
und Bestrafung den Menschen angewliinscht oder zuerkannt.
.Seine Seele soll das Paradies nicht sehen®, ist eine Verwiin-
schung, "die besonders gerne iliber die Feinde und Stérer eines
Liebesverhitltnisses ausgesprochen wird. Aber auch auf den
Nebel, der ihr den Amnblick des Geliebten entzieht, legt das
Méadchen diesen Fluch, ein Zeichen, wie oft stereotype Wen-
dungen des serbokroatischen Volksliedes gedankenlos ange-
wendet werden. Konkreter, dem geistigen Gesichtskreis des
Bauern entsprechend, ist der Gedanke des Paradieses als Be-
lohnung gefasst, wenn gewiinscht wird: ,moége dich Gott in
seine weissen (d. h, schonen) Héfe aufnehmen“. Dem irdischen
oder himmlischen Gliick, Pascha oder Vezir zu werden, mit
dem Sultan zu Abend zu essen, oder ins Paradies zu kommen,
zieht es der Liebende manchmal vor, sich seiner Geliebten zu
erfreuen, ihr zu dienen. Die Holle erscheint besonders gern
als Strafe fiir diejenigen, Eltern, Neider, die die Liebenden
trennen, denn diese Stinde und die Strafe fiir sie ist eine
grossere, als wenn man selbst Kirchen verbrennt. Jenseits und
Diesseits spielen natiirlich auch bei Schwur und Fluch eine



— 182 —

grosse Rolle, man schwort bei ,beiden Welten“, ,bei Himmel
und Erde“, man verwiinscht einen ,in beiden Welten“.

Neben diesen allgemein religiosen Gedanken finden sich
nun auch zahlreiche, spezifisch konfessionelle Anschauungen,
die in ihrer Verschiedenheit dem geistigen Ursprungsgebiet
des Liedes entsprechen, in den drei religios-kulturellen Kreisen,
die hier in Betracht kommen, dem moslimischen, dem orthodox-
katholischen und dem romisch-katholischen.

Angehorige des geistlichen Standes werden manchmal
geringschitzend behandelt. Der Pope wird gelegentlich als der
strenge Herr seines Knechtes, als der reiche oder geldgierige
Mann geschildert; die Popenfrau spielt in moralischer Hinsicht
eine zweifelhafte Rolle, von der Popentochter wird ihre Schon-
heit gertihmt, wenn auch nicht so oft, als dies in den neugrie-
chischen Volksliedern der Fall ist. Dem ,schwarzen“ Monch
wird der Rat gegeben, Laie zu werden und zu heiraten, er
erscheint, freilich vergebens, neben dem Hirten als Bewerber
um die Gunst des Midchens. Der tiirkische Gemeindelehrer,
der HodZa; wird einerseits geriihmt als ,vergoldete Krone“,
der streng seinen Unterricht erteilt, anderseits wird auch un-
erlaubtes Liebesverhiltnis mit einer Ehefrau von ihm ausgesagt.
Der Hadzi, der Pilger, sei es als moslimischer zur Kaaba in
Mekka, sei es als christlicher nach Jerusalem, geniesst hohe
Achtung. Es ist ein guter Segenswunsch der zukiinftigen
Schwiegermutter iiber ein Madchen, dass dieses iibers Jahr
einen Sohn gebdren und im néchsten Jahr Pilgersgattin werden
moge. Die starke Wirkung einer Midchenschonheit wird mit
den Worten ausgedriickt: ,sie entpilgert Pilger, sie entpopt
Popen“. Pilgerfahrten zu hervorragenden Kultusstiitten der
Mutter Gottes werden auch als Mittel der Krankenheilung
genannt. Vorwiegend in kroatischen, also konfessionell romisch-
katholisch gerichteten Liedern ist von dem mehr oder weniger
freiwilligen Eintritt des Médchens in das Kloster die Rede.

Religiose Opfer werden erwihnt besonders von Tiirken,
von 30 Schafen fur Arme bei gliicklicher Geburt, oder fiir gute
Reise (Widder, Errichtung von Grabdenkmaélern). Daneben
haben wir im serbischen Lied beim Bau von Skutari auch
Menschenopfer durch Einmauerung der Gattin eines der Bau-
herrn in das immer wieder einstiirzende Mauerwerk, ein inter-
nationales Motiv, das wir z. B. bei den Nachbarn der Serben,



— 183 —

bei den Ruménen, fiir ihre berithmte Kirche von Curtea
d’Arges finden.

Man fastet bei Tiirken wie Christen fiir sich wie fiir den
Liebsten. Im kroatischen Lied verlangt ein ,heiliger Vater,
d. h. Ménch, vom Despoten Vuk drei Jahre strenges Fasten
fiir Erlaubnis zur Eingehung einer verbotenen Ehe mit seiner
Wahlschwester, der schlaue Vuk will zwei Jahre nachgelassen
haben und das dritte nach Art mittelalterlicher Redemptionen -
durch alle christlichen Armen ablegen lassen.

Das Geben des Zehnten wird im tiirkischen Lied als Ver-
pilichtung hingestellt; eine Turkin, die ihn verweigert, gebiert
eine Schlange und wird im Grab von Schlangen geplagt.

Gute Werke der Mildtiatigkeit werden gelobt, so Spenden
an Waisen, Kleidergeschenke an Arme bei Hochzeit, Pflege
Verwundeter, auch ohne Lohn, vielleicht eine Erinnerung an
den barmherzigen Samariter der Bibel. Allgemein slavisch,
z. B. auch russisch, nicht nur speziell serbisch, ist die Fiir-
sorge fiir die Gefangenen, dass z. B. die auf den Hof ihres neuen
Gatten einreitende Braut nicht eher vom Pferd steigt, als bis
ihr der Gatte die Schliissel zum Gefingnis gibt, und sie die
Gefangenen befreit, denn — sagt sie — was kann fiir Freude
auf dem Hof sein, wenn die Gefangenen im Kerker klagen.
Verméchtnisse, Gaben fir die Seelenruhe Verstorbener finden
sich natiirlich bei Christen wie Tirken. :

Die Sonntagsruhe wird streng gehalten, am Sonntag wird
nichts gearbeitet, im Laden nichts verkauft, Sonntags fahren
die Heiligen Nikolaus und Elias die Verstorbenen nicht mit
dem Schiff in das Jenseits, wohl eine Erinnerung an Charon,
den Fiahrmann der Unterwelt im Altertum. Austbung der Jagd
am Sonntag ohne vorherigen Gottesdienstbesuch, Waschung
und Gebet wird vom Himmel bestraft. Dagegen die Einbrin-
gung der Ernte am Sonntag scheint erlaubt, weil der Christ
dem Tiirken nicht trauen darf und im Feld die reife Saat nicht
warten kann, bis etwa der Tirke sie dem Christen wegnimmt.

Abfall vom Glauben in seiner jeweiligen konfessionellen
Form spielt eine ziemliche Rolle. Auch in nicht konfessionellem
Sinne als allgemeiner Vorwurt wird ,Gottabtriinnige manch-
mal verwendet. So nennt die Mutter ihre Tochter, die ihrem
Liebsten das Schweisstuch der Mutter schenkt; aber auch die
deswegen von der Mutter verwiinschte Tochter heisst ihre eigene



— 184 —

Mutter so. Ernster gemeint ist diese Bezeichnung fiir die Witwe,
die ihren Sohn zu Tode flucht, um wieder zu heiraten. ,Gottes-
unglaubiger wird entweder allgemein religits oder christlich-
antitiirkisch angewendet. Das Wort ,heidnisch®, latein. paganus,
serbisch pogan, hat seine urspriinglich religiose Bedeutung ver-
loren und ist ethisch gewendet zu ,unrein*, ,schmutzig®
geworden.

Wenn eigentlicher Abfall vom Glauben behandelt wird, so
handelt es sich immer um den Ubergang von Mohammedanis-
mus zum Christentum oder umgekehrt, und das ist nicht nur
eine rein religiose Angelegenheit, sondern es kommt dabei der
ganze national-kulturelle Gegensatz zwischen christlichen und
moslimischen Serbokroaten zum Ausdruck. Christen lieben Ttir-
kinnen und Christinnen werden von Tirken begehrt. Dabei
wird uns erzihlt, dass Christinnen es ablehnen, Turkinnen zu
werden, und lieber sterben; aber fast mit denselben Wendungen
wird uns berichtet, dass Tiurkinnen lieber in den Tod gehen,
als des Mannes wegen ihren Glauben wechseln.

Doch finden wir den tatséichlichen Verhéiltnissen entspre-
chend auch religios christlich-tiirkische Mischung. Manchmal
ist es eine Tiirkin, die einen christlichen Gefangenen aus dem
Kerker der Tiirken befreit, die dann getauft und von dem Be-
freiten geheiratet wird. Solcher Mischehen zwischen Christen
und Moslims werden manche erwihnt, der christliche Stand-
punkt des Siéngers dieser Lieder kommt darin zum Ausdruck,
dass die Christin gewordene Tiirkin den Ihrigen den Christen-
glauben rithmt, den diese gewiss auch annehmen wiirden, wiissten
sie ,wie schon er sei“. Aber manchmal schligt eine Christin
auch einen Tiirken als Mann aus: ,uns trennt der Glaube“.

Durch das enge Zusammenleben von christlichen und mos-
limischen Serben verwischt sich fiir das Volkslied und seine
Séanger auch wohl der religiose Unterschied zwischen Christen
und Tirken. So heisst es von einer Tiirkin: ,sie betet tiirkisch,
bittet zu Gott christlich“. Der Sultan ruft die Krieger, die Kreuzes-
fahne zu tragen, der Tiirke nennt gelegentlich einen Christen
seinen Wahlbruder, also auch der moslimische Serbe behilt
die christlich serbische Sitte der Wahlverbriiderung oder Wahl-
verschwesterung zwischen zwei Menschen bel.

Freilich fehlt es auch nicht an religios antitiirkischen oder
antichristlichen Stimmungen und Wendungen, die allerdings



— 185 —

nicht rein religiose, sondern auch kulturelle und politische
Gegensiatze ausdriicken. So ist die veréichtliche Bezeichnung
LAftertirke* daraus zu verstehen, dass es gerade die zum
Islam {ibergetretenen Serbokroaten waren, die ihre christlich
gebliebenen Stammesgenossen als Herren bedriickten. Dem
antitirkischen , Aftertiirken“ christlich-serbischer Lieder ent-
spricht in moslimisch-serbischen Geséingen das fiir den christ-
lichen Serben angewendete Kaur, gjaur, ,Ungldubiger®, sowie
die allgemeine Bezeichnung Raja, ,Herde", fiir alle nicht mos-
limischen Untertanen im tiirkischen Reiche, deren Rechtlosig-
keit gegeniiber den tirkischen Herren ausdriickend.

Derartige antiromisch - katholische geringschiitzige Wen-
dungen in orthodoxem Munde oder antiorthodoxe auf rémisch-
katholischer Seite sind in der Lyrik und Ballade wohl kaum
nachzuweisen. Ganz natiirlich ist es aber, dass je nach Her-
kunft der Lieder aus dem moslimischen, orthodox-katholischen
oder romisch-katholischen religiosen Kreis der Serbokroaten
die verschiedene Konfession sich in den Gesingen mehr oder
weniger bemerklich macht. Besonders die rein moslimisch-serbo-
kroatischen Volkslieder unterscheiden sich da von den andern
durch die vielfache Erwédhnung der religiosen Gedanken und
Gebrduche des Islam, der Waschungen, Gebetsstunden, Be-
schneidung, Moscheen usw. Aus den beiden christlichen Kreisen
der Serben tritt besonders in den Kroatischen, slavonischen und
stidungarischen (Bac¢ka) Liedern das romisch-katholische Ele-
ment mit Erwidhnung spezifisch romisch-katholischer Sitten und
Anschauungen stark hervor.

Endlich ist noch die dem slavischen Christen iiberhaupt
von jeher eigene grosse Mischung von spéter hinzugekommenem
Christentum und altererbtemn Heidentum, der sogenannte
Doppelglaube (Dvoeverje) der Slaven, zu beobachten. Sie zeigt
sich, um z. B. nur eines zu erwahnen, darin, dass der Serbe
gemeinsam mit den christlichen Heiligen auch die Vila, die
Berg- und Waldfee, um Hilfe in Not anruft. Die ganze Fille
religioser Gebriauche der Slaven ist ja vielfach eine solche
Mischung von Heidentum und Christentum, weit mehr als das
bei andern christlichen Vélkern vorkommt.

Donn.
Prof. Dr. K. G@ErZ.




	Das religiöse Element in der serbokroatischen Volksdichtung

