
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 11 (1921)

Heft: 3

Artikel: Das religiöse Element in der serbokroatischen Volksdichtung

Autor: Goetz, K.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403959

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403959
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 171 —

Das religiöse Element
in der serbokroatischen Volksdichtung1}.

Dass die serbokroatischen Volkslieder an poetischer Schönheit

wie an Reichtum der Gedanken hinter keiner andern
Volksdichtung zurückstehen, ja viele Volkslieder andrer Nationen

übertreffen, ist, von Goethe angefangen, bei all denen,
leider wenigen nur, ausgemachte Sache, die sich näher mit
der Volksdichtung der Serbokroaten in der ganzen
geographischen Ausdehnung dieses Teiles der Südslaven beschäftigt
haben.

Wie das religiöse Element sich in diesen serbokroatischen
Volksliedern zeigt, soll hier in allgemeinen Zügen kurz
dargestellt werden. Dabei sind allerdings gleich zwei Einschränkungen

zu machen. Einmal soll von den zwei grossen Klassen
der serbokroatischen Volkslieder, den sogenannten „Heldenliedern",

die Kämpfe serbischer Helden vom Mittelalter an bis
zur endgültigen Befreiung von der Türkenherrschaft schildernden

Epen, und den sogenannten „Frauenliedern", die lyrische
Dichtung sowie Balladen und Romanzen umfassend, nur die
letztere Klasse behandelt werden. Und zweitens sind von diesen

„Frauenliedern" wieder diejenigen nicht zu besprechen,
die im eigentlichen Sinn ihrem ganzen Inhalt nach „fromme
Lieder" sind, ein rein religiöses Thema behandeln, Lieder zum
Preis von kirchlichen Festen oder religiösen Personen (Heiligen)

sind.

') Die folgende kurze Skizze ist ein kleines Stück aus einem in
Bearbeitung befindlichen Buch über serbokroatische Volksdichtung als
Beitrag zur serbokroatischen Volkskunde. Das Material der Arbeit, d. h. die
in ihr verwendeten Volkslieder, stammt sowohl aus den beiden Hauptsammlungen

: Vuk St. Kar. : Srpske Narodne Piesme und Hrvatske Narodne Pjesme
skup. i izd. Matica Hrvatska, als aus einer Reihe kleinerer, auf einzelne
serbokroatische Landschaften oder auf moslimisch-serbokroatische Kreise
beschränkter Sammlungen.



— 172 —

So ist es also die Aufgabe der folgenden Skizze, zu zeigen,
wie in die weltliche Volksdichtung der serbokroatischen
Südslaven das religiöse Element hereinspielt, wie sowohl allgemein

interkonfessionell religiöses Fühlen als auch besondere
konfessionelle Anschauungen verschmolzen sind mit dem
Empfindungsleben, das die serbokroatische Liebes- und Balladendichtung

in seiner weiten Bedeutung für serbokroatische Volkskunde

darbietet. Wenn wir dabei einerseits an religiösen Gedanken

Adel antreffen werden, was der Volksdichtung aller Völker
gemeinsam ist, weil es dem natürlichen religiösen Empfinden
aller Menschen entspricht, so werden wir anderseits nicht
weniges vorfinden, das Ausdruck des speziell serbokroatischen
religiösen Volksglaubens ist, besonders in der der serbokroatischen

Volksdichtung eigenen engen Verbindung von
religiösem und nationalem Element, die in dem religiös nationalen
Gegensatz des serbokroatischen Südslaven zu seinem
jahrhundertelangen Beherrscher, dem Türken, begründet ist.

Dass vor allem Gott viel erwähnt wird, bald in allgemeinen

Wendungen, bald in seinen besondern Beziehungen zu
den Personen und Handlungen der Lyrik und Balladendichtung,
ist ganz selbstverständlich. So haben wir eine Anzahl von oft
wiederkehrenden Versen allgemeinen Inhaltes über Gott, die

ich, da sie ganz stereotyp gebraucht werden, als Füllselverse
bezeichnen möchte, wie sie oft zu Beginn oder im Verlauf der
Dichtung angewendet werden. Mit den Worten „lieber Gott,
o seht das grosse Wunder" beginnen oft die durchweg in fünf-
füssigen reimlosen Trochäen gehaltenen Balladen und Romanzen.

„Preis sei Gott", „lieber Gott, in allem sei dir Lobpreis",
„Preis sei Gott, Preis ihm dem Einz'gen", „lieber Gott, Dank sei

dir für die Gabe", „Preis sei Gott, o welche schöne Schönheit",
in Liedern der serbischen Moslims in der Form „lieber Allah",
usw. sind derartige vielfach zu Beginn und im Gang* der Dichtung

verwendete Füllselverse.
Der Gruss ist religiös: „Gottes Hilfe sei dir", der Gegen-

gruss lautet „Gott gebe Gutes" oder „Gottes Hilfe sei dir",
dagegen „Gott helfe", oder „Gott helfe" mit der Antwort „sei
gesund". Der Abschiedsgruss lautet „bleib mit Gott", der
Gegengruss „sei glücklich mit Gott". Die Verwandten und
Familienglieder werden bezeichnet als „Vater, Tochter,
Schwiegertochter usw. in Gott", "Gottes Sonne leuchtet auf" ; „Schön-



— 173 —

heit von Gott" ist eine gewöhnliche Wendung, die gelegentlich
auch von Menschen auf Sachen übertragen wird: „Gerste, du
Schönheit von Gott".

Ein spezifisch serbischer, manchmal vorkommender
Ausdruck ist „Gott der alte Mörder" (wörtlich: „Blutvergiesser");
er mag daher kommen, dass bei den Serben, zumal in der
Crna Gora (Montenegro) der Tod ausser auf dem Schlachtfeld
als Unglück gilt, weil die Helden im Felde sterben, Feiglinge
und Weiber beim Ofen. Gott ist es oft, nach den Worten der
Lieder, der tötet, der den Tod sendet, sein Engel verkündet
den Personen im Traum den bevorstehenden Tod, der Erzengel
Michael erscheint am Bett des Sterbenden, winkt mit dem

Flügel und der Tod tritt ein.
In der lyrischen Dichtung ist der Gedanke sehr häufig,

dass Gott die Liebenden begünstigt, sie zusammenführt, dass

man auf seine Hilfe hoffen muss. Das hängt zusammen mit
einem- andern Motiv der serbokroatischen Dichtung, wie es in
folgendem, bisher noch nicht übersetzten Hercegoviner Lied
ausgedrückt ist.

Der grösste Kummer.

Also sprach ein unvermähltes Bürschlein:
„Schlimmem Kummer gibt es nicht als Liebe,
Gröss're Trauer nicht als wie verliebt sein;
Hast du Trauer, wird dein Nachbar kommen
Dich beklagen und dir Gaben bringen,
Doch vom Liebeskummer weiss gar niemand
Ausser Gott und noch mein eig'nes Herzchen."

Daher haben wir oft das Gebet zu Gott um Gewährung
des oder der ersehnten Liebsten.

Welchen Burschen wünscht das Mädchen?

„Betete zu Gott das schöne Mädchen:
Schenke mir Gott einen schönen Burschen,
Schwarzen Bart hab' er und schwarze Augen,
Langes Haar besitz' er, kräft'gen Hals auch,
Der nicht Wein trinkt und nicht Tabak rauchet,
Sondern Zuckerkaffee aus der Tasse
Kaffee trinkt, aus vollem Halse lachet,
Meine Seele soll mit seiner lachen."

Für sein oder ihr Wohlergehen betet man: „zu Gott bet'
ich für dich, wo ich gehe", „zu Gott bet' ich, dass ich dich
kann sprechen".



— 174 —

Überhaupt spielt natürlich das Gebet zu Gott in den
verschiedensten Lagen der Personen der Dichtung eine sehr grosse
Rolle, die Erhörung des Gebetes wie auch seine Nichterhörung
durch Gott werden oft gemeldet. Eine stehende Wendung ist
dabei „zu Gott bat sie und von Gott erbat sie's". Die fromme
Scheu vor dem Gebet und dem Beter zeigt sich manchmal
darin, dass jemand, der einen andern töten will, ihn doch nicht
in seinem Gebet stört, mit der Vollendung seiner Tat wartet,
bis das Gebet beendet ist, eine Verbindung* von Zartheit und
Brutalität der Empfindung oder Tat, die gerade dem serbokroatischen

Volkslied vielfach eigen ist.
Im Gebet zu Gott, wie in seiner Erfüllung oder Nichterfüllung*

durch Gott liegt der Gedanke, dass Gottes Wille alles
lenkt, dass alles was dem Menschen begegnet, von Gott kommt.
„Wohl dem Menschen, dem Gott gewährt Hilfe" fügt der
unbekannte Dichter als religiöse Betrachtung in die Schilderung
der fortschreitenden Handlung ein. „Gott ist Gott, Gerechtigkeit

gewährt er, mir hat gutes Glück er zugeteileta heisst es

einerseits, anderseits „Gott nicht gab es und das Glück von
Gott nicht". „Jedem gebe Gott, was er sich wünschet" lautet
ein Gedanke, der aber anderswo dahin ergänzt wird: „Gott
wird jedem geben, wTas er wünschet. Wem er nicht will, der
mög's nicht erzwingen". Darum spricht gelegentlich die Kranke:

„Wohl vertraue ich auf Gott den Einz'gen,
Dass ich Junge wieder werd' genesen"

oder umgekehrt heisst es „Goldkind sclrweig, geschehen wird,
was Gott gibt", oder allgemeiner gewendet „Gott wird geben
und so wird es gut sein". Gott ist es, der Gedanken und
Handlungen der Menschen lenkt, er weiss alles, er sendet
Böses und Gutes. Darum nennt sich die Pest, die in der
serbokroatischen Volksdichtung neben dem unbarmherzigen türkischen
Herrn und Pascha als die zweite grosse Geissei des Volkes
erscheint, die „Pest von Gott". Bei Erkrankung an Liebe
heisst es oft:

„Ist es Krankheit die dir Gott gesendet
Oder Krankheit, die aus Liebe stammet "

Vor allem zieht sich der Gedanke durch alle Dichtung,
class es Gott ist, der die Belohnung oder Bestrafung für die
Taten der Menschen vollzieht: „Lohn von Gott sollst für die



— 175 —

Tat du finden". Eine der am häufigsten im Serbokroatischen
sich findenden Verwünschungen, in der überaus langen Reihe
von Flüchen und Verwünschungen, die der Serbokroate, wie
wohl keine andre Nation, kennt, ist „class dich (oder ihn, sie

usw.) Gott erschlage" (bzw. dass Gott dich strafe oder treffe).
Dieser Fluch wird nicht nur über Personen ausgesprochen,
auch über Tiere und Sachen, z. B. Gott soll den Savefluss
erschlagen (oder strafen, treffen), der die Liebenden trennt, die
Brombeerstaude, die das Mädchen festhält, dass der Liebste sie

fangen kann, die Nachtigallen, die die Nacht durch singen, den
merkwürdigen Traum, den jemand gehabt hat, die wunderbare
Lüge, die einer spricht. Freilich ist das, wie auch sonst mancher

serbische Fluch, gelegentlich harmlos, mehr scherzhaft
gemeint.

„Gott erschlage dich du Gärtner Mujo,
Was du wünschtest, war auf deinem Hofe"

ruft z. B. scherzend das Mädchen, als sie verkleidet und Mujo
unerkannt geblieben ihn auf seinem Hof besucht hatte. Ausser
Gott sind es dann noch andre Dinge, die im Fluch einen
„schlagen"- oder „treffen" sollen ; so vor allem der Treuschwur,
den man jemand geleistet: „Gottes Treuschwur möge dich nicht
treffen", „wo ist deine Treu', mög' sie dich strafen", „mögen
meine Seufzer dich erschlagen", „mögen grosse Übel dich
erschlagen", „möge dich die Finsternis erschlagen" usw. Vor allem
die Verletzung des gegebenen Treuschwurs ist es, die Gott
straft, der Treuschwur heisst daher selbst „Gottes Treue". Die
Fülle der göttlichen Strafe wird ausgedrückt mit den Worten:

„Auf der Erde hat sie Gott gestrafet
Und im Himmel wird's noch schlechter werden".

So ist es oft verkündete Pflicht des Menschen, „sich um
Gott zu kümmern", d. h. seinen Willen zu tun. Die Mahnung,
wenn jemand etwas tun soll: „wofern du Gott erkennest" ist
sehr häufig im Munde der Christen wie Türken, ihr entspricht
die Verwünschung: „Gott soll dich nicht kennena. Lobend
wird von Personen gemeldet: „sie kümmerten sich um Gott",
„sie nahmen es um Gott an", wenn sie zur Erfüllung* einer
Bitte aus religiösen Gründen gemahnt wurden ; ein Tadel ist
es, wenn es heisst: „er nahm es nicht um Gott an".

Der Verpflichtung des Mensehen Gott gegenüber entspricht
das Gefühl der Unwürdigkeit des Menschen vor Gott. Das ist



— 176 —

in manchen lyrischen Gedichten in der Form ausgedrückt,
dass das vom Schlaf im Garten aufwachende Mädchen, das
einen von seinem Liebsten ihr still hingelegten Apfel findet,
spricht :

„Woher mir der Apfel in dem Busen,
Sollt' ich sagen, dass er mir von Gotte kommt,
Solcher Gabe bin ich doch nicht würdig".

Gottwird auch selbst redend in lyrischen Gedichten eingeführt.
Das ist z. B. der Fall in einem der hübschesten Motive
serbokroatischer Dichtung, wenn das Mädchen prahlt, es sei schöner
als Sonne, Mond und Sterne, die Sonne sich darüber bei
Gott beklagt und Gott der Sonne rät, dem Mädchen das
Gesicht schwarz zu bräunen, er wolle dem Mädchen ein „böses
Glück", eine schlimme Verwandtschaft in ihre Ehe geben.

Eine grosse Rolle spielt im Lied das Schicksal des

Menschen, die über ihn verhängte Bestimmung, das Fatum. Offenbar

ist hier durch das Zusammenleben der christlichen und
muslimischen Serbokroaten, durch die innige Kulturgemeinschaft
zwischen ihnen, der türkische Gedanke des Kismet stärker auch
im christlich-serbokroatischen Volkslied ausgeprägt, als dies
bei der Volksdichtung andrer Völker der Fall zu sein pflegt.
„Was sein muss, wird sein" tönt uns in mannigfachen
Wendungen oft entgegen ; „vom Erzwingen hat man keinen Vorteil"
predigt uns die Ergebung in das dem Menschen nun einmal
Bestimmte. Diese Ergebung zeigt sich auch in den Balladen
durch die Selbstverständlichkeit, mit der sich die Ehefrau in
den von ihrem Mann manchmal aus geringfügiger Ursache
über sie verhängten Tod ergibt, oder wenn sie zu ihrem Kind,
von dem „bestimmten Tag zu sterben", spricht.

„Dass die Mutter dich mir nicht gegeben,
Das war uns von Gott nicht so bestimmet"

sagt der Liebende. Die Worte „der Bestimmte", „mein Bestimmter"

sind oft einfach identisch mit Geliebter, Bräutigam, Mann.
Die Geliebte ist die „von Gott bestimmte", so sagt gelegentlich
das Lied :

„Gott erschlage darum jeden Burschen,
Der das Mädchen heischt von der Familie
Und sie nicht verlangt vom einz'gen Gott".

Umgekehrt wird der Jüngling, der das Mädchen seiner Sehnsucht

nicht erlangt, der „Nichtbestimmte" von ihr genannt,



— 177 —

ebenso wie auch er das Mädchen, das ihm nicht gegeben wird,
so heisst, oder wie ihre Mutter von nicht bestimmtem
Schwiegersohn spricht.

Das Schicksal, die über dem Menschen lastende Bestimmung,

macht sich oft vernehmbar als eine unbekannte Stimme :

„etwas spricht", „Etwas spricht" aus dem Wald, aus dem
Grase, aus der Höhe, aus der Wolke, oder aus der Kaaba,
dem heiligen Stein der Moslims, und diese ferne oder nahe
verborgene Stimme, die wir besonders in moslimisch-serbokroatischen
Liedern finden, macht dem Menschen wichtige Mitteilungen.
Ein „etwas" spricht oft „aus dem Grabe", es ist dann die
Stimme der Toten, die noch mahnend und warnend, strafend
und verzeihend zu den Überlebenden reden. So antwortet der
Mutter „etwas" aus dem Grab, ihr Sohn, den sie angeredet
hat und den sie zu Tod hat fluchen lassen, oder das „etwas"
ist die Tochter, die gemeinsam mit ihrem Liebsten begraben ist.

„Etwas spricht aus dem Wasser", das ertränkte Kind, „etwas
glänzt aus dem Meer", die Augen der Frau, die ihr eigener
Mann tötete, um ihre Schwester zu heiraten.

Glück und Unglück ruhen auf religiöser Grundlage, stammen

von Gott; „Wenn es Gott gibt und das Glück vom Himmel"

oder „wenn es Gott und Heldenglück gewähret" ist ein
Gedanke, der in mannigfachen Wendungen oft wiederkehrt.
Der Begriff und Inhalt des „Glückes", das das Lied oft genauer
als „gutes Glück" bezeichnet im Gegensatz zum „bösen Glück",
„dem Unglück", ist im lyrischen Gedicht vielfach das Erlangen
des Geliebten, die Verlobung und Heirat mit einem guten
Mann, wie die erste Ehe und der erste Mann manchmal als

„erstes Glück" bezeichnet wird. Von „jenem, den mir Gott
zum Glücke gibt" spricht das Mädchen, oder sie ruft aus:

„Lieber Gott, welch' wunderbarer Bursche,
Dass ihn Gott mir doch zum Glücke gäbe "

oder sie zweifelt:

„Würde mir ein glücklich Los zufallen,
Wird mich doch die Mutter nicht vermählen".

Und der Bursche, noch ohne Liebste, hofft:

„Doch wenn Gott mir gibt das Glück Tom Himmel,
Werd' ich eine Liebste mir erlangen,
Werd' auch ich mich an die Meine lehnen" usw.

Internat, kirchl. Zeitschrift, lieft 3, 1921. 13



— 178 —

„Glück haben" bedeutet für die Mädchen früh heiraten und
Kinder bekommen, umgekehrt werden einmal Mädchen
verwünscht :

„Mädchen, kein Glück sollt ihr haben,
Spät nur sollt ihr euch vermählen,
Keinen Burschen sollt ihr kriegen,
Sondern Alte oder Witwer".

Der Inhalt und Begriff des „schlechten Glücks", d. h. des

Unglücks, ist dementsprechend, bei der grossen Bedeutung der
erweiterten Familie, Grossfamilie (Zadruga) der Serben, die aus
Eltern und verheirateten Söhnen besteht, für ein Mädchen
vielfach eine zu ihr ungute Familie ihres Mannes. Oder die Bräute
werden als „von sich selbst unglücklich" bezeichnet, weil ihre
Bräutigame sterben. „Das böse Unglück springt ihn an" heisst
es charakteristisch dabei manchmal, wenn der Held etwas tut,
das für ihn üble Folgen hat.

Glück und Unglück sind natürlich, wie überall in der
Welt, Gegenstand des Segenswunsches oder der Verwünschung.
Die verlassene Braut wünscht über ihre siegreiche Rivalin
und ihren früheren Liebsten : „mög' unglücklich ihm das Mädchen

werden". Die neue Schwiegermutter, die ihrem Schwiegersohn

nicht gern ihre Tochter gibt, ruft ihm zu „geh mit Gott,
sollst kein Glück mit ihr haben"- ; ähnlich sagt eine Mutter zu
ihrem Sohn „hab sie nun, doch sei sie dir zum Unglück ".
Eine eigenartige Unglücksverwünschung bietet ein Lied aus
der Backa, dem früher südungarisch-serbokroatischen Gebiet,
mit offenbar römisch-katholischer Grundstimmung :

„Sollst kein Glück noch Totenkerze haben,
Gutes nicht und kein Grab bei der Kirche".

Sünde wird im Lied, wie überall in der einfachen
Umgangssprache, nicht nur im eigentlichen Sinne für religiöse
Verfehlung gegen den Willen Gottes angewendet, wir treffen
es auch von an sich ganz harmlosen Dingen gesagt. So

erscheint es einerseits als „Sünde", die eigene Mutter zur Bezahlung

der Schulden zu verkaufen — ein Zeichen der türkischen
Herrschaft und des Sklavenhandels —, anderseits, die im
Garten schlafend angetroffene Liebste aufzuwecken oder zu
küssen. Die verschiedene Bemessung von Gewinn und Sünde
beim Verkauf der Mutter oder der sich an ihrer Stelle selbst
anbietenden Frau ist ausgedrückt mit den Worten :



— 179 —

„Nicht verkauf die alte liebe Mutter,
Wen'ger Schätze für die Mutter lös't du,
Wen'ger Schätze aber gröss're Sünde,
Sondern mich verkauf, die treue Gattin,
Grössern Schatz wirst für die Gattin lösen,
Grössern Schatz, aber gering're Sünde".

Sünde ist es, die Treue zu brechen, die Geliebte zu
verlassen ; aber auch eine erzwungene Heirat erklären die Nachtigallen

in ihrem Gespräch als Sünde. Liebende zu trennen ist
vollends grössere Sünde als eine Kirche zu verbrennen. Vor
allem erscheint Lüge und Verleumdung als Sünde; „versündige
dich nicht" sagt der Sohn zu seiner Mutter, die bei ihm seine
Frau verleumden will. Auch dem Gatten, der sie töten will,
ruft seine Frau zu: „versündige nicht deine Seele", und „Seelen-
verderber" heisst im serbokroatischen Lied wie im russischen
„der Mörder".

Unserem Doppelwort „Schmach und Schande" entspricht
etwa das serbokroatische „Schmach vor den Leuten und Sünde

vor Gott" in Wendungen wie:

oder:

„Vor den Leuten ist es Schmach und Schande,
Doch vor Gott da ist es grosse Sünde"

„wenn es nur vor Gott nicht Sünde wäre
Aber vor den Leuten grosse Schande".

Als Strafe für schwere Sünde erscheint es bei einem
Kirchenschänder, dass er lang nicht sterben kann, Meer und
Feuer werfen ihn aus, schliesslich stirbt er und versteinert.
Auch sonst wird schwere Sünde, wie die gegenüber dem

Hochzeitsgevatter oder Wahlbruder verbotene Liebe, mit Krankheit

bestraft.
Vergebung der Sünden, gemeint ist natürlich ausserhalb

des Busssakraments, erlangt der Mensch für arge Missetat
dadurch, dass er in die Einöde, in den Bergwald geht, dort von
Kräutern und Tau sich nährt. Oder die Verleumderin einer
unschuldig infolge der Verleumdung Getöteten kann nicht sterben

und Ruhe im Grab finden, bis die Stimme aus dem Grabe,
d. h. die unschuldige Tote der Verleumderin verzeiht.

Eigenartig ist die Benennung: „Vater aus Sünde", „Sohn
aus Sünde". Sie geht offenbar darauf zurück, dass das
serbokroatische Volk den Geschlechtsverkehr auch in der gesetz-



— 180 —

liehen Ehe als etwas Sündhaftes ansieht, und das mag ein Rest
der dualistisch-gnostisch-manichäischen Anschauung der Bogo-
milen sein, die ja im Mittelalter bei den Serbokroaten sehr
stark vertreten waren.

Erinnerungen an die Bibel lassen sich manche nachweisen,
sowohl was die Sprache als was die Motive der Volkslieder
betrifft. Die häufig vorkommende Wendung: „Die Schlange
biss ihn" (oder: sie usw\) zum Ausdruck dessen, dass jemand
sich verführen liess, in eine ihm gestellte Falle hineingeriet usw.,
geht offenbar auf den biblischen Bericht vom Sündenfall Adams
und Evas zurück. An den zwölfjährigen Jesusknaben im Tempel

erinnert es, wenn das Schlangenkind sich verheiraten will,
als es zwölf Jahre alt geworden ist. Den zwölf Aposteln
entsprechen wohl die zwölf Helden in einem andern Gedicht.
Das siegreiche Märtyrertum der drei Freunde Daniels im Feuerofen

mag dem Motiv zugrunde liegen, dass ein christlicher
Bursche vom türkischen Sultan mitten in drei Feuer geworfen,

aber von Engeln zum LIimmel getragen wird. Die
Aussetzung des Moseskindes finden wir als Balladenstoff von einem

„Findling" mehrfach verwendet. Die Geschichte der Potiphar
und Josephs wird z. B. auf die Königin von Budim (Pest) und
einen Mönch, der in Wirklichkeit ein von seinem Vater
verkleidet in das Kloster gestecktes Mädchen ist, übertragen.

Engel spielen natürlich auch ihre Rolle in den Balladen,
einmal wenn christliche Serben durch sie im türkischen
Gefängnis, oder unschuldig bestrafte am Leben erhalten oder
aus der LIaft gerettet werden, und dann wenn sie als Boten
Gottes beim Tod eines Menschen auftreten, wie z. B. der
Erzengel Michael, auf dessen Flügelwdnk hin der Tod eintritt.

Bei den Heiligen, die — wie gesagt, ausserhalb der eigentlichen

frommen Lieder — erwähnt werden, lässt sich eine
gewisse Scheidung nach orthodox-morgenländischem und
römischabendländischem Katholizismus verfolgen. Georg, Lukas, Nikolaus,

letzterer als der Heilige, vor dessen Bild der Treuschwur
abgelegt wird, treten mehr in Liedern orthodox-katholischer
Serben auf, Petrus, auch in Verbindung mit Gott und Maria,
mehr in Gesängen römisch-katholischer Kroaten, zumal als der
Pförtner des Himmels. Gott und Maria zusammen werden in
orthodox - katholischen wie römisch-katholischen Liedern
genannt, spezifisch römisch-katholisch dagegen ist wohl die gemeinsame

Erwähnung von Gott, Maria und Joseph.



— 181 —

Viel Legendenhaftes, Wunderberichte, Erzählungen von
Himmelszeichen treten uns in den Gesängen der Serbokroaten
aller Bekenntnisse, der beiden christlichen (orthodoxen wie
römischen) und des muslimischen entgegen. Ein Schiff droht
zu sinken, weil offenbar ein sündiger Mensch auf ihm weilt,
der ins Meer geworfen werden muss; der Moscheebau eines
Paschas stürzt wegen der Sünden seiner Gattin immer wieder
ein, bis er seinen Sohn opfert. Ein Heiliger kommt vom Himmel,

einen körperlich Verletzten zu heilen. Auf Gebet und
Gelübde (Kirchenbau, Altarbau, Fasten) hin erweckt Gott
Ertrunkene zum Leben. Himmelszeichen, Wolken, Blitz, Regen,
Tau, Steine vom Himmel künden Bestrafung von Menschen

wegen ihrer Missetat an oder führen sie durch; der grobe
Sünder versteinert oder wird von der berstenden Erde
verschlungen. Überhaupt hat die serbokroatische Ballade eine
grosse Vorliebe für ungewöhnliche, ans Wunderbare streifende
Ereignisse ; „lieber Gott, o seht das grosse Wunder" ist, wie
schon oben erwähnt, eine viel gebrauchte Eingangsformel der
Gesänge, der in ihrem Verlauf die wiederholte Hervorhebung
des „grossen Wunders", das erzählt wird, entspricht.

Das Jenseits, Himmel und Hölle, werden als Belohnung
und Bestrafung den Menschen angewünscht oder zuerkannt.
„Seine Seele soll das Paradies nicht sehen", ist eine
Verwünschung,'die besonders gerne über die Feinde und Störer eines
Liebesverhältnisses ausgesprochen wird. Aber auch auf den

Nebel, der ihr den Anblick des Geliebten entzieht, legt das
Mädchen diesen Fluch, ein Zeichen, wie oft stereotype
Wendungen des serbokroatischen Volksliedes gedankenlos
angewendet werden. Konkreter, dem geistigen Gesichtskreis des
Bauern entsprechend, ist der Gedanke des Paradieses als
Belohnung gefasst, wenn gewünscht wird: „möge dich Gott in
seine weissen (d. h, schönen) Höfe aufnehmen". Dem irdischen
oder himmlischen Glück, Pascha oder Vezir zu werden, mit
dem Sultan zu Abend zu essen, oder ins Paradies zu kommen,
zieht es der Liebende manchmal vor, sich seiner Geliebten zu
erfreuen, ihr zu dienen. Die Hölle erscheint besonders gern
als Strafe für diejenigen, Eltern, Neider, die die Liebenden
trennen, denn diese Sünde und die Strafe für sie ist eine

grössere, als wenn man selbst Kirchen verbrennt. Jenseits und
Diesseits spielen natürlich auch bei Schwur und Fluch eine



— 182 —

grosse Rolle, man schwört bei „beiden Welten", „bei Himmel
und Erde", man verwünscht einen „in beiden Welten".

Neben diesen allgemein religiösen Gedanken finden sich
nun auch zahlreiche, spezifisch konfessionelle Anschauungen,
die in ihrer Verschiedenheit dem geistigen Ursprungsgebiet
des Liedes entsprechen, in den drei religiös-kulturellen Kreisen,
die hier in Betracht kommen, dem moslimischen, dem
orthodoxkatholischen und dem römisch-katholischen.

Angehörige des geistlichen Standes werden manchmal
geringschätzend behandelt. Der Pope wird gelegentlich als der
strenge Herr seines Knechtes, als der reiche oder geldgierige
Mann geschildert; die Popenfrau spielt in moralischer Hinsicht
eine zweifelhafte Rolle, von der Popentochter wird ihre Schönheit

gerühmt, wenn auch nicht so oft, als dies in den
neugriechischen Volksliedern der Fall ist. Dem „schwarzen" Mönch
wird der Rat gegeben, Laie zu werden und zu heiraten, er
erscheint, freilich vergebens, neben dem Hirten als Bewerber
um die Gunst des Mädchens. Der türkische Gemeindelehrer,
der Hod^a, wird einerseits gerühmt als „vergoldete Krone",
der streng seinen Unterricht erteilt, anderseits wird auch
unerlaubtes Liebesverhältnis mit einer Ehefrau von ihm ausgesagt.
Der Hadzi, der Pilger, sei es als muslimischer zur Kaaba in
Mekka, sei es als christlicher nach Jerusalem, geniesst hohe
Achtung. Es ist ein guter Segenswunsch der zukünftigen
Schwiegermutter über ein Mädchen, dass dieses übers Jahr
einen Sohn gebären und im nächsten Jahr Pilgersgattin werden
möge. Die starke Wirkung einer Mädchenschönheit wird mit
den Worten ausgedrückt: „sie entpilgert Pilger, sie entpopt
Popen". Pilgerfahrten zu hervorragenden Kultusstätten der
Mutter Gottes werden auch als Mittel der Krankenheilung
genannt. Vorwiegend in kroatischen, also konfessionell
römischkatholisch gerichteten Liedern ist von dem mehr oder weniger
freiwilligen Eintritt des Mädchens in das Kloster die Rede.

Religiöse Opfer werden erwähnt besonders von Türken,
von 30 Schafen für Arme bei glücklicher Geburt, oder für gute
Reise (Widder, Errichtung von Grabdenkmälern). Daneben
haben wir im serbischen Lied beim Bau von Skutari auch
Menschenopfer durch Einmauerung der Gattin eines der
Bauherrn in das immer wieder einstürzende Mauerwerk, ein
internationales Motiv, das wir z. B. bei den Nachbarn der Serben,



— 183 —

bei den Rumänen, für ihre berühmte Kirche von Curtea
d'Arges finden.

Man fastet bei Türken wie Christen für sich wie für den
Liebsten. Im kroatischen Lied verlangt ein „heiliger Vater",
d. h. Mönch, vom Despoten Vuk drei Jahre strenges Fasten
für Erlaubnis zur Eingehung einer verbotenen Ehe mit seiner
Wahlschwester, der schlaue Vuk will zwei Jahre nachgelassen
haben und das dritte nach Art mittelalterlicher Redemptionen
durch alle christlichen Armen ablegen lassen.

Das Geben des Zehnten wird im türkischen Lied als
Verpflichtung hingestellt; eine Türkin, die ihn verweigert, gebiert
eine Schlange und wird im Grab von Schlangen geplagt.

Gute Werke der Mildtätigkeit werden gelobt, so Spenden
an Waisen, Kleidergeschenke an Arme bei Hochzeit, Pflege
Verwundeter, auch ohne Lohn, vielleicht eine Erinnerung an
den barmherzigen Samariter der Bibel. Allgemein slavisch,
z. B. auch russisch, nicht nur speziell serbisch, ist die
Fürsorge für die Gefangenen, dass z. B. die auf den Hof ihres neuen
Gatten einreitende Braut nicht eher vom Pferd steigt, als bis
ihr der Gatte die Schlüssel zum Gefängnis gibt, und sie die
Gefangenen befreit, denn — sagt sie — was kann für Freude
auf dem Hof sein, wenn die Gefangenen im Kerker klagen.
Vermächtnisse, Gaben für die Seelenruhe Verstorbener finden
sich natürlich bei Christen wie Türken.

Die Sonntagsruhe wird streng gehalten, am Sonntag wird
nichts gearbeitet, im Laden nichts verkauft, Sonntags fahren
die Heiligen Nikolaus und Elias die Verstorbenen nicht mit
dem Schiff in das Jenseits, wohl eine Erinnerung an Charon,
den Fährmann der Unterwelt im Altertum. Ausübung der Jagd
am Sonntag ohne vorherigen Gottesdienstbesuch, Waschung
und Gebet wird vom Lümmel bestraft. Dagegen die Einbringung

der Ernte am Sonntag scheint erlaubt, weil der Christ
dem Türken nicht trauen darf und im Feld die reife Saat nicht
warten kann, bis etwa der Türke sie dem Christen wegnimmt.

Abfall vom Glauben in seiner jeweiligen konfessionellen
Form spielt eine ziemliche Rolle. Auch in nicht konfessionellem
Sinne als allgemeiner Vorwurf wird „Gottabtrünnige" manchmal

verwendet. So nennt die Mutter ihre Tochter, die ihrem
Liebsten das Schweisstuch der Mutter schenkt; aber auch die
deswegen von der Mutter verwünschte Tochter heisst ihre eigene



— 184 —

Mutter so. Ernster gemeint ist diese Bezeichnung für die Witwe,
die ihren Sohn zu Tode flucht, um wieder zu heiraten.
„Gottesungläubiger" wird entweder allgemein religiös oder christlich-
antitürkisch angewendet. Das Wort „heidnisch", latein. paganus,
serbisch pògan, hat seine ursprünglich religiöse Bedeutung
verloren und ist ethisch gewendet zu „unrein", „schmutzig"
geworden.

Wenn eigentlicher Abfall vom Glauben behandelt wird, so
handelt es sich immer um den Übergang von Mohammedanismus

zum Christentum oder umgekehrt, und das ist nicht nur
eine rein religiöse Angelegenheit, sondern es kommt dabei der
ganze national-kulturelle Gegensatz zwischen christlichen und
moslimischen Serbokroaten zum Ausdruck. Christen lieben
Türkinnen und Christinnen werden von Türken begehrt. Dabei
wird uns erzählt, dass Christinnen es ablehnen, Türkinnen zu
werden, und lieber sterben; aber fast mit denselben Wendungen
wird uns berichtet, dass Türkinnen lieber in den Tod gehen,
als des Mannes wegen ihren Glauben wechseln.

Doch finden wir den tatsächlichen Verhältnissen entsprechend

auch religiös christlich-türkische Mischung. Manchmal
ist es eine Türkin, die einen christlichen Gefangenen aus dem
Kerker der Türken befreit, die dann getauft und von dem
Befreiten geheiratet wird. Solcher Mischehen zwischen Christen
und Moslims werden manche erwähnt, der christliche Standpunkt

des Sängers dieser Lieder kommt darin zum Ausdruck,
dass die Christin gewordene Türkin den Ihrigen den Christenglauben

rühmt, den diese gewiss auch annehmen würden, wüssten
sie „wie schön er sei". Aber manchmal schlägt eine Christin
auch einen Türken als Mann aus: „uns trennt der Glaube".

Durch das enge Zusammenleben von christlichen und
moslimischen Serben verwischt sich für das Volkslied und seine
Sänger auch wohl der religiöse Unterschied zwischen Christen
und Türken. So heisst es von einer Türkin : „sie betet türkisch,
bittet zu Gott christlich". Der Sultan ruft die Krieger, die Kreuzesfahne

zu tragen, der Türke nennt gelegentlich einen Christen
seinen Wahlbruder, also auch der moslimische Serbe behält
die christlich serbische Sitte der Wahlverbrüderung oder Wahl-
verschwesterung zwischen zwei Menschen bei.

Freilich fehlt es auch nicht an religiös antitürkischen oder
antichristlichen Stimmungen und Wendungen, die allerdings



— 185 —

nicht rein religiöse, sondern auch kulturelle und politische
Gegensätze ausdrücken. So ist die verächtliche Bezeichnung
„Aftertürke" daraus zu verstehen, dass es gerade die zum
Islam übergetretenen Serbokroaten waren, die ihre christlich
gebliebenen Stammesgenossen als Herren bedrückten. Dem
antitürkischen „Aftertürken" christlich-serbischer Lieder
entspricht in moslimisch-serbischen Gesängen das für den christlichen

Serben angewendete Kaur, gjaur, „Ungläubiger", sowie
die allgemeine Bezeichnung Raja, „Herde", für alle nicht
muslimischen Untertanen im türkischen Reiche, deren Rechtlosigkeit

gegenüber den türkischen Herren ausdrückend.
Derartige antirömisch - katholische geringschätzige

Wendungen in orthodoxem Munde oder antiorthodoxe auf
römischkatholischer Seite sind in der Lyrik und Ballade wohl kaum
nachzuweisen. Ganz natürlich ist es aber, dass je nach
Herkunft der Lieder aus dem moslimischen, orthodox-katholischen
oder römisch-katholischen religiösen Kreis der Serbokroaten
die verschiedene Konfession sich in den Gesängen mehr oder
weniger bemerklich macht. Besonders die rein moslimisch-serbo-
kroatischen Volkslieder unterscheiden sich da von den andern
durch die vielfache Erwähnung der religiösen Gedanken und
Gebräuche des Islam, der Waschungen, Gebetsstunden,
Beschneidung, Moscheen usw. Aus den beiden christlichen Kreisen
der Serben tritt besonders in den kroatischen, slavonischen und
südungarischen (Backa) Liedern das römisch-katholische
Element mit Erwähnung spezifisch römisch-katholischer Sitten und
Anschauungen stark hervor.

Endlich ist noch die dem slavischen Christen überhaupt
von jeher eigene grosse Mischung von später hinzugekommenem
Christentum und altererbtem Heidentum, der sogenannte
Doppelglaube (Dvoeverje) der Slaven, zu beobachten. Sie zeigt
sich, um z. B. nur eines zu erwähnen, darin, dass der Serbe

gemeinsam mit den christlichen Heiligen auch die Vila, die

Berg- und Waldfee, um Hilfe in Not anruft. Die ganze Fülle
religiöser Gebräuche der Slaven ist ja vielfach eine solche

Mischung von Heidentum und Christentum, weit mehr als das
bei andern christlichen Völkern vorkommt.

Bonn.
Prof. Dr. K. Gœtz.


	Das religiöse Element in der serbokroatischen Volksdichtung

