
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 11 (1921)

Heft: 3

Artikel: Erasmus von Rotterdam in neuer Darstellung

Autor: Prenner, Josef

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403958

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403958
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 162

Erasmus von Rotterdam in neuer Barstellung.

Desiderius Erasmus. Ein Lebensbild in Auszügen aus seinen Werken von
Prof. D. Dr. Walter Köhler. (Die Klassiker der Eeligion, herausgegeben
von Prof. Lie. theol. Gustav Pfannmüller, 12. und 13. Band.) Berlin,
Hutten-Verlag, 1917. 8°. 239 S.

Mestwerdt, Paul (gefallen 1914 in Frankreich) : Die Anfänge des Erasmus.
Humanismus und „Devotio moderna". Mit einer Lebensskizze von
G. H. Becker, herausgegeben von Hans von Schubert. (Studien zur Kultur
und Geschichte der Reformation, herausgegeben vom Verein für Refor-
mationsgeschichto, Band 2.) Leipzig, R. Haupt, 1917. 8°. XXXI, 343 S.

Schröder, Arthur : Der moderne Mensch in Erasmus. Eine Untersuchung
zur Frage nach der christlichen Weltanschauung. Leipzig, A. Deichert,
1919. 8°. 79 S. M. 6. 40.

Mnri-aij, Robert H, Litt. D.: Erasmus and Luther: Their attitude to tolera¬
tion. With portraits. London, Society for promoting Christian knowledge,
1920. 8°. XXIII, 503 S.

Walter Köhler stellt in der Einleitung zu seiner Auslese
aus den Schriften des Erasmus fest, es sei nicht Zufall, dass

die Gegenwart Erasmus neu zu schätzen gelernt habe. Es hat
dem grossen Humanisten nie an Verehrern und Schülern gerade
auch in seinen religiösen und kirchlichen Idealen gefehlt, aber
die vier Bücher, die sich mit seiner Persönlichkeit und seinem
Lebenswerke befassen, beweisen, dass gerade» die neueste Zeit
wieder von dem Wunsche beseelt ist, sich die religiöse Welt
des Erasmus lebendig zu machen. Das kann nur lebhaft
begrüsst werden, denn Erasmus hat uns sehr viel zu geben, und
wir können in vertrautem Umgang mit seiner reichen,
umfassenden, freudiges Arbeiten an den Aufgaben der Kultur und
den Ernst der Ewigkeitshoffnung des Evangeliums glücklich
vereinenden Innerlichkeit sehr Aiel für die tiefere Erfassung
der Gegenwartsaufgaben des Evangeliums lernen. Es sind drei
deutsche protestantische Theologen und ein Geistlicher der



— 163 —

englischen Kirche, die uns in die Geisteswelt des Erasmus
einführen und uns deren Inhalt, Entwicklung, Eigenart, geschichtliche

Bedingtheit und fortdauernde Bedeutung zu verdeutlichen
suchen. Man darf es im allgemeinen wohl von allen vier
Schriften sagen, dass sie uns den grossen Mann näherbringen,
und von jedem, der Erasmus kennen lernen will, beachtet
werden sollen. Köhler, der ausgezeichnete Kenner der Geschichte
der religiösen Bewegung im 16. Jahrhundert und verdiente
Forscher, sucht durch eine Lese aus Schriften des Erasmus,
die für seine Art, das religiöse Leben zu erfassen und dessen

Aufgaben zu lösen, besonders kennzeichnend sind, den Mann
deutlich vor uns hinzustellen. Man kann zugeben, dass durch
die von Köhler in Übersetzungen mitgeteilten Stellen aus dem

„Handbüchlein des christlichen Streiters", dem „Lob der
Narrheit", der „Unterweisung eines christlichen Fürsten" und einigen
andern Schriften die Gestalt des Erasmus in den Umrissen
deutlich wdrd, allerdings aber auch nur in den Umrissen. Zur
Vervollständigung hätten doch wohl so manche seiner Briefe,
in denen er oft mit so herzlicher Wärme die ganze Innigkeit seiner
Frömmigkeit ausströmen lässt, dann mehrere seiner oft so schönen
Gebete aus den Daniel Paungartner gewidmeten Precationes
aliquot und wohl auch noch besonders bedeutungsvolle Stellen
aus dem für die Beurteilung der kirchlichen Stellung des Erasmus

so wichtigen Brief an den Bischof von Basel (1522) wie
aus dem eines Neudrucks so würdigen De amabili ecclesiae
concordia liber (1533) mitgeteilt werden müssen. Aber auch in
der gegenwärtigen Form sind Köhlers Auslese zahlreiche Leser
zu wünschen. Freilich gilt es vor allem bei Erasmus, der sich
wahrhaft sprachschöpferisch aus feinstem Gefühl für den
klassischen Kanon und für die Notwendigkeit der Weiterbildung
zugleich eine wunderbar biegsame, persönliche Latinität als
das bis zu seinen letzten Briefen mit unnachahmlicher Meisterschaft

gehandhabte Ausdrucksmittel seiner Gedankenwelt schuf,
dass es keine Übertragungen gibt, die den Originaltext ersetzen
könnten. Köhler steht Erasmus als moderner Protestant gegenüber,

während ihn Arthur Schröder als der ausgesprochene
Lutheraner beurteilt. Seine Bedeutung gestehen sie zu, aber
warme Sympathien bringen sie ihm nicht entgegen. Das ist
natürlich bei Schröder, dessen kirchengeschichtliche Stellungnahme

ganz auf Luther hin orientiert ist, nicht weiter auf-



— 164 —

fallend, ja wohl kaum anders zu erwarten, es ist eben schon
der Erbfehler aller lutherischen Darstellungen des Erasmus,
sein Frömmigkeitsideal und seine persönliche Art, in der Welt
des Evangeliums heimisch zu werden, an der Art Luthers zu
messen, aber, dass ein weitschauender Historiker wie Köhler
S. 17 sagen kann, dass Erasmus „fast wie ein Johannes der
Täufer und Judas in einer Person erscheint", muss doch
entschieden bemängelt werden. Eine solche Beurteilung verdiente
Erasmus, wenn er irgendwie aus egoistischen Gründen einer
besseren Erkenntnis entgegen gehandelt hätte. Das ist bei ihm
nie der Fall gewesen. Es konnte ja doch nur eine kurze Zeit
so scheinen, als ob Erasmus und Luther zusammengehen
könnten. Auf die Belebung evangelischer Frömmigkeit und auf
die Beseelung der Kirche und der Kultur durch die Kraft des

Evangeliums ging das Bestreben des Erasmus hinaus, Luthertum,

d. i. die besondere Art christlicher Lebensauffassung und
Kirchengestaltung, wie sie in gewiss wirkungsvoller, aber
übertriebener und die Tiefen des Evangeliums wahrlich nicht
erschöpfender Einseitigkeit Luther ausprägt, war für Erasmus
1500, 1510, 1520, 1530 und 1536 genau gleich unmöglich. Die
religiöse Entwicklung des grossen Humanisten ist durchaus
konsequent. Der Gegensatz zu Luther kommt aus einem nicht
zu verwischenden Wesensunterschied, nicht aus Charakterschwäche

und Opportunitätspolitik. Ich zweifle nicht, dass Luther
trotz der Kompromisse mit der landesfürstlichen Gewalt und
trotz seines skandalösen Verhaltens bei der Doppelehe Philipps
von Hessen (1540) das Evangelium über alles ging, er gehört
für immer zu den grossen Persönlichkeiten in der Geschichte
des Christentums, aber der ihm als Skeptiker und Epikureer
geltende Erasmus ist nicht minder fest, tief und aufrichtig* im
Evangelium Jesu verankert und sieht in ihm allen natürlichen
Lebens Erhöhung und Ergänzung, ja notwendige Krönung. Das
ist das Urteil über die Frömmigkeit des Erasmus, das sich aus
wirklicher Vertiefung in seine Welt ergibt. Es ist auch durchaus
nicht gelten zu lassen, dass Erasmus eine flache, rationalistische

Frömmigkeit vertreten habe. Zu einem solchen Urteil
kann man nur gelangen, wenn man die zentrale Stellung, die
Luther dem paulinischen, nicht evangelischen, wie wir doch
endlich alle von Lagarde lernen sollten, Gedanken von der
Rechtfertigung vor Gott durch das Leiden Christi gibt, zum



— 165 —

absoluten Wertmassstab für die Beurteilung* der Frömmigkeitstypen

im Christentum macht. Von solcher Warte aus schaut
Arthur Schröder in die Welt des Erasmus hinein und
verzeichnet darum notwendig deren Grundzüge; so wird seine
sehr lebendig und anregend geschriebene Schrift zum prägnanten

Beispiel der orthodox-lutherischen Geschichtsbetrachtung.
Gerne aber mag ich, dem ein solcher Standpunkt unmöglich
wäre, bei Schröder die warme Innigkeit anerkennen, mit der
er das Recht kräftiger Frömmigkeit, die für ihn natürlich
lutherische Frömmigkeit ist, in der Gegenwart vertritt. Auch
wird er Erasmus doch darin gerecht, dass er dessen Frömmigkeit

im Unterschiede von so manchen modernen Formen der
Religiosität — für diese ist dies sonst mit Lagarde zu
verabscheuende Wort am Platze — als christlich bestimmt erkennt
und anerkennt.

Eine sehr schöne Arbeit von dauerndem Werte hat Paul
Mestwerdt geschaffen, ein am 16. Jänner 1888 in Aumund in
Hannover geborener evangelischer Theologe, der am 25.
September 1914 in Guise an der Oise den Heldentod für sein
geliebtes Volk starb. Von seinem Lehrer, Hans von Schubert,
der dem Buche ein Geleitwort gibt, das den Lehrer und den
Schüler ehrt, auf diesen Gegenstand hingewiesen, hat Mestwerdt
die Entwicklung des Frömmigkeitsideals des Erasmus bis zum
Jahre 1500 erforscht und durch eine sehr gründliche Benützung

der in Betracht kommenden Schriften desselben sehr gut
dargestellt. Erasmus scheint in eine äusserst regsame und reiche
Welt einer neuen, frischen Richtung christlicher Frömmigkeit
hineingestellt ; den Beziehungen zum italienischen Humanismus,
den Einflüssen der von den Brüdern des gemeinsamen Lebens
gepflegten, in der Imitatio Christi des Thomas von Kempen zu
einer unvergänglichen Leistung- der Erbauungsliteratur sich
aufschwingenden Mystik wird mit der vollen Gründlichkeit des

deutschen Forschers nachgegangen.
Das Buch wird fast notwendig zu einem ansehnlichen

Beitrag zur Geschichte der Frömmigkeit im ausgehenden
Mittelalter. Über manche Einzelheit würde sich rechten lassen,
aber man hat von dem Buche, durch das ein hochbegabter
tiro s. theologiae für die Erasmusforschung gewiss immer
fortlebt, den starken Eindruck, dass es uns einen Grundzug im
Wesen des Humanisten deutlich herausarbeitet. Man darf sich



— 166 —

über die Darstellung der Innerlichkeit des Erasmus durch einen
„miles christianus", der die Idealität seiner Lebensauffassung,
die Beckers aus edelster Freundschaftsgesinnung stammender
Nachruf in ergreifender Weise darstellt, durch den Opfertod
in voller Jugendblüte besiegelte, aufrichtig freuen. Dass die
Arbeit eines jungen Gelehrten auch das Gepräge der jugendlichen

Art trägt, ist selbstverständlich und soll nicht als Mangel
gebucht werden. Das Buch könnte mehr Wärme haben, aber
die volle Bedeutung erasmischer Frömmigkeit und die ihr in
der Geschichte des Christentums gebührende Ehrenstellung ist
Mestwerdt eben noch nicht zum Bewusstsein gekommen. Hierfür

ist er wie Köhler und Schröder zu sehr Protestant, aber mit
24 Jahren hat er voll und ehrlich gegeben, was er geben
konnte.

Robert Murray, der gelehrte Geistliche der Hochkirche mit
kaum sehr starker anglo-katholischer Richtung und Neigung,
wenn auch grössere Sympathie mit dem ausgeprägt
Katholischen bei ihm stellenweise durchbricht als bei den drei
deutschen Theologen, hat sich laut der Vorrede seines umfangreichen

und mit reichstem gelehrten Rüstzeug wohl versehenen
Buchs schon seit 1902 eingehendst mit dem Gedanken seiner
Arbeit beschäftigt. Sie gilt, wie schon der Titel bekundet, nicht
Erasmus allein, aber in der Gegenüberstellung zu Luther und
in der gründlichen, sorgfältigen, stellenweise vielleicht für den
unmittelbaren Zweck des Buches zu ausführlichen und zu sehr
in die Breite gehenden Zeichnung der geschichtlichen Gesamtlage

bringt sie doch die Gestalt des unermüdlichen Herausgebers

der Schriften der grossen Väter und des, wie vor allem
sein ganz einzigartiger und unvergleichlich dastehender
Briefwechsel dartut, in der Einsamkeit seiner Gelehrtenstube vom
Lärm, nicht von der wahren Not und der tiefsten Sehnsucht
seiner stürmischen Zeit geschiedenen, ihre grössten Bedürfnisse
in herzlicher Anteilnahme und warmer persönlicher Frömmigkeit

mitfühlenden, mitleidenden, in seinem Eifer für das Reich
Gottes stets durchaus selbstlosen und innerlich unabhängigen,
freilich auch in bekannter Gelehrtenart und aus persönlichem
Temperament zaghaften, vorsichtigen, vermittelnden, darum
leicht und so oft mit Unrecht missdeuteten, im Grunde eben
doch unsere tiefsten Sympathien wahrlich mit Recht weckenden
Verkünders und wahrlich hierin auch den Vergleich mit all



— 167 —

seinen Zeitgenossen sehr gut bestehenden Jüngers der philo-
sophia evangelica eindrucksvoll zur Darstellung. Es ist den
englischen Theologen immer leichter geworden als denen des
deutschen Protestantismus, zu Erasmus das rechte Verhältnis
zu finden. Sie fühlten niemals eine so starke Gebundenheit an
die Person Luthers, niemals auch die Nötigung, die spezielle
Form, in der Luther sich im Christentum zurechtfand, zur
massgebenden Norm für die Beurteilung des Verhaltens anderer
Persönlichkeiten in der grossen Bewegung des sechzehnten
Jahrhunderts zu machen, und so war es ihnen fast immer
möglich — in puritanischen Kreisen wird es natürlich anders

gewesen sein, es fehlen mir für die Würdigung des Erasmus
in ihnen die Zeugnisse —, für das reiche, innige, warme, bis
zum letzten Tage frische und freie persönliche religiöse Leben
des Erasmus und seine Stellung in der grossen kirchlichen
Bewegung Verständnis zu haben.

In einem, vom Feste der Kreuzerhöhung (14. September)
datierten Briefe aus Antwerpen spricht Erasmus 1520 an den

König Heinrich VIII. das aus dankbarer Erinnerung an die
durch Englands herzliche Gastlichkeit angeregte Schaffensfreude
der glücklichsten Periode seines Lebens stammende Wort aus :

Angliae debeo, quantum non alteri nationi. Man darf dies Wort
auch auf die literarische Würdigung des gesamten Lebenswerkes

und der religiösen Stellung des Erasmus anwenden,
und ich habe nach einer eingehenden, für die Hauptteile
wiederholten Lesung von Murrays Buch den Eindruck, dass
auch sein Verfasser, der in der vornehmen Zurückhaltung
des echten Engländers den Ton des Enthusiasmus fast nicht
kennt, dauernd in die Reihe jener Geschichtschreiber gehört,
die zur Erkenntnis der Bedeutung des Erasmus in der
Geistesgeschichte Europas einen wertvollen Beitrag liefern. Er tritt
würdig neben seine Landsleute, die vor ihm das Leben und
die Bedeutung des Erasmus darstellten : S. Knight (1726),
J. Jortin (1758), Robert Drummond (1873), J. Froude (1894),
Richard Jebb (1890) und andere. Durch die Untersuchung des

Verhältnisses des Erasmus und Luthers zum Gedanken der
Duldung bekommt Murray das Leitmotiv für seine sehr weit
ausholende Darstellung. Es kommt deutlich zum Ausdruck, dass

Erasmus persönlich viel entschiedener für religiöse Toleranz,
für Vermeidung aller Gewaltmittel auf dem Gebiete der Religion



— 168 —

eingetreten ist als Luther, der nach den niederstimmenden
Erfahrungen des Bauernkrieges und der Schwärmerei der Wiedertäufer

vom hohen Idealismus der ersten Jahre seines öffentlichen

Auftretens, 1517 bis 1525, wesentlich zurückkam und nicht
selten in den Ton eines rücksichtslosen Gewaltmenschen
verfallen konnte. Die grundverschiedene Stellung der beiden Männer

kommt in dem Abschnitt 7 über die Kontroverse vom freien
Willen zu eingehender und klarer Würdigung. Es ist allbekannt,
wie nach der unvermeidlichen, offenen Aussprache der Gegensätze

von einer Verständigung nicht mehr die Rede sein
konnte. Es erfüllt den Leser, der selbst in den Schriften des

Erasmus bewandert ist, mit aufrichtiger Freude, dass Murray
ein, wenn auch noch lange nicht volles und durchgehendes
doch grosses Verständnis für das auch vom Standpunkt wahrer,
evangelischer Frömmigkeit Berechtigte im Standpunkte des
Erasmus hat. Er vermag dies im Schlussabschnitt seines Buches
in die schönen Worte zu kleiden: „his is an influence which
grows from more to more. He brought from heaven to earth
a fresh sense of the relation of man to the unseen" 1). Wahrlich

der Mann, der in einem Briefe an Philipp Melanchthon
vom 6. September 1524 das herrliche Wort sprechen konnte :

Non ad hoc valet evangelium, ut peccemus impune, sed, ne

peccemus, etiamsi liceat impune, war nicht ferne vom Reiche
Gottes, und er hat noch eine grosse Mission in der Geschichte
des Evangeliums, in dem er lebte und aus dem er die Kraft
für seine unermüdliche Arbeit sich holte. Viel der besten
theologischen Arbeit, die im Protestantismus geleistet worden

') Zu Seite 340: Die Art, wie Zeile 3—5 oben von der Schrift de sar-
cienda ecclesiae concordia und Zeile 13, 14 von unten von der Schrift de

amabili ecclesiae concordia gesprochen wird, könnte zu der Meinung Anlass

geben, es handle sich um zwei verschiedene Abhandlungen. Die erste
Bezeichnung ist nur ein Teil des ausführlicheren Titels des Buches, das

gewöhnlich in der an zweiter Stelle gegebenen Titelform angeführt wird.
Zu S. 346, Anm. 1: Selbstverständlich June 6th, 1536. Zu S. 347, Anm. 5:
diri sunt interdum cruciatus für divi. Zu S. 394 : Nicht aus Malice muss ich
doch dem echten Goethetext (Faust, 2. Teil, 1. Akt, Verse 65351) gegenüber
der jedenfalls einem Versehen zuzuschreibenden Verballhornung : „Die
Gegenwart verführt ins Übertreiben, Ich halte mich vor allem ans Ge-
schreiben (!)" zu seinem wohlbegründeten Recht verhelfen. Der Dichter
lässt den „Gelahrten" sagen: Die Gegenwart verführt ins Übertriebne, Ich
halte mich vor allem ans Geschriebne".



— 169 —

ist, ist vom Geiste des Erasmus, nicht von dem Luthers getragen.
Welchen aufmerksamen Leser ihrer Bücher musste z. B. nicht
das Lebenswerk Karl Rudolf Hagenbachs oder Karl Hases
erasmianisch ansprechen x) Durch die Wertschätzung, die der
Arminianismus dem Erasmus widmete, ist dieser von
segensreichstem Einflüsse für das wissenschaftliche und religiöse
Leben des reformierten Holland geworden; und spricht nicht
aus dem schönen Buche Church Unity (London 1910) des
bedeutenden, edlen amerikanischen Theologen Charles Augustus
Briggs erasmianischer Geist? Darf und soll man nicht
wünschen, dass der zugleich freie und fromme, im besten Sinne
katholische und evangelische Geist des Erasmus bei jenen
Zusammenkünften herrsche, die jetzt von den Vertretern
verschiedener christlicher Gemeinschaften abgehalten werden,
um die Möglichkeit einer kirchlichen Einigung zu erörtern?
Auch für die römisch-katholische Kirche besonders hat Erasmus

noch eine grosse Mission. Der Index des Konzils von
Trient ist mit den Schriften des Erasmus sehr arg umgegangen
und hat von ihnen eigentlich nur ein völlig wertloses Skelett

') Wenn von führenden Persönlichkeiten der theologischen Wissenschaft

und des religiösen Lebens der neuesten Zeit in diesem Zusammenhang

gesprochen werden soll, dann dürfte wohl, um nur einige von den
bedeutendsten zu nennen, von einem erasmianischen Zuge auch im Lebenswerk

von Adolf Harnack und Ernst Troeltsch, von Adolf Thürlings (f 1915)
und Eduard Herzog gesprochen werden. Auch der Erzbischof von Uppsala,
Nathan Soderblom, der eine so starke Überzeugung von der religiösen
Grösse Luthers und der Eigenart der lutherischen Frömmigkeit hat,
verleugnet diesen Zug nicht. Gerade in einer wesentlichen Seite seiner Tätigkeit,

der Ausgestaltung des Ideals einer evangelischen Katholizität, die
uns Friedrich Heiler so schön dargestellt hat, und in seiner Stellung zu
den kirchlichen Einigungsbestrebungen tritt er zutage. Zur Würdigung
erasmischer Gedanken für die positive Arbeit des katholischen Modernismus

führe ich die sehr beachtenswerte Stelle aus dem Briefe George Tyrrells
an Dr. Emil Wolff vom 5. Februar 1908 an : What we need is an
understanding of the Catholicism of Erasmus—of the more or less unselfconscious
system which was germinating in his mind (and Colet's, and perhaps Sir
T. More's). It would be interesting to show the reform movement—inside
the Church (1) before the storm raised by Luther, with Nicolas of Kues
as the central figure, and (2) after this storm, and before the petrifiyng
peace of Trent—with Erasmus as central figure. If the spirit of Nicolas
and Erasmus had prevailed at Trent instead of that of Lainez we should
not find ourselves to-day at such an impasse. (M. D. Petre : Autobiography
and life of George Tyrrell. London 1912, second impression, vol. 2nd, p. 358.)



— 170 —

gelassen. Aber zum LIeile der grossen kirchlichen Gemeinschaft
ist doch der Geist des Erasmus, der die Freiheit eines
Christenmenschen und die notwendige Achtung vor der Auktorität
sehr gut zu verbinden wusste, nie völlig in ihr ausgestorben.
Die Sehnsucht nach grösserer geistiger Freiheit und nach einer
reineren, vom beengenden Druck des Ablasswesens und einer
ungesunden, abergläubischen Andächtelei befreiten Frömmigkeit
regt sich immer wieder in ihr, auch nach der Ablehnung von
Franz Xaver Kraus (f 1901), nach der Indizierung* der Werke
LIermann Schells (f 1906), auch nach dem Rundschreiben
„Pascendi dominici gregis" (8. September 1907) und nach dem
Antimodernismuseide (1910). Die Beschäftigung mit dem Lebenswerk

des Erasmus kann dazu dienen, diese Regungen zu
verstärken und ein grosses, reiches Geistesleben aus der vollen,
freudigen Ewigkeitswelt des Evangeliums heraus vorzubereiten.
Insoferne die besprochenen vier Bücher solchen vertrauteren
Umgang mit den Werken eines unserer Grössten veranlassen
können, seien sie nachdrücklich trotz der Kritik, die an ihnen
zu üben war und die offen ausgesprochen werden musste,
zum Studium empfohlen.

Wien.
Dr. theol. Josef Prenner,

Oberbibliothekar der Universitätsbibliothek.


	Erasmus von Rotterdam in neuer Darstellung

