Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 11 (1921)

Heft: 3

Artikel: Erasmus von Rotterdam in neuer Darstellung
Autor: Prenner, Josef

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403958

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403958
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Erasmus von Rotterdam in neuer Darstellung.

Desiderius Erasmus. Ein Lebensbild in Ausziigen aus seinen Werken von
Prof. D. Dr. Walter Kohler. (Die Klassiker der Religion, herausgegeben
von Prof. Lic. theol. Gustav Pfannmiiller, 12. und 13. Band.) Berlin,
Hutten-Verlag, 1917. 8°. 239 S.

Mestwerdt, Paul (gefallen 1914 in Frankreich): Die Anfinge des Erasmus.
Humanismus und , Devotio moderna® Mit einer Lebensskizze von
C. H. Becker, herausgegeben von Hans von Schubert. (Studien zur Kultur
und Geschichte der Reformation, herausgegeben vom Verein fiir Refor-
mationsgeschichte, Band 2.) Leipzig, R. Haupt, 1917. 8. XXXI, 343 S.

Schrider, Arthur: Der moderne Mensch in Erasmus. Eine Untersuchung
zur Frage nach der christlichen Weltanschauung. Leipzig, A. Deichert,
1919. 8. 79 S. M. 6. 40.

Murray, Robert H., Litt. D.: Erasmus and Luther: Their attitude to tolera-
tion. With portraits. London, Society for promoting Christian knowledge,
1920, 8, XXIII, 503 S.

Walter Kohler stellt in der Kinleitung zu seiner Auslese
aus den Schriften des Erasmus fest, es sei nicht Zufall, dass
die Gegenwart Iirasmus neu zu schitzen gelernt habe. Es hat
dem grossen Humanisten nie an Verehrern und Schiilern gerade
auch in seinen religiosen und kirchlichen Idealen gefehlt, aber
die vier Biicher, die sich mit seiner Personlichkeit und seinem
Lebenswerke befassen, beweisen, dass gerade® die neueste Zeit
wieder von dem Wunsche beseelt ist, sich die religitse Welt
des Erasmus lebendig zu machen. Das kann nur lebhaft be-
griisst werden, denn FErasmus hat uns sehr viel zu geben, und
wir konnen in vertrautem Umgang mit seiner reichen, umfas-
senden, freudiges Arbeiten an den Aufgaben der Kultur und
den Ernst der Ewigkeitshoffnung des Evangeliums glicklich
vercinenden Innerlichkeit sehr viel fiir die tiefere Erfassung
der Gegenwartsaufgaben des Iivangeliums lernen. Es sind drei
deutsche protestantische Theologen und ein Geistlicher der



— 163 —

englischen Kirche, die uns in die Geisteswelt des Erasmus ein-
filhren und uns deren Inhalt, Entwicklung, Eigenart, geschicht-
liche Bedingtheit und fortdauernde Bedeutung zu verdeutlichen
suchen. Man darf es im allgemeinen wohl von allen vier
Schriften sagen, dass sie uns den grossen Mann néiherbringen,
und von jedem, der Erasmus kennen lernen will, beachtet
werden sollen. Kohler, der ausgezeichnete Kenner der Geschichte
der religiosen Bewegung im 16. Jahrhundert und verdiente
Forscher, sucht durch eine Lese aus Schriften des Erasmus,
die fiir seine Art, das religiose Leben zu erfassen und dessen
Aufgaben zu losen, besonders kennzeichnend sind, den Mann
deutlich vor uns hinzustellen. Man kann zugeben, dass durch
die von Kohler in Ubersetzungen mitgeteilten Stellen aus dem
,Handbtichlein des christlichen Streiters“, dem ,Lob der Narr-
heit“, der ,Unterweisung eines christlichen Fiirsten“ und einigen
andern Schriften die Gestalt des Erasmus in den Umrissen
deutlich wird, allerdings aber auch nur in den Umrissen. Zur
Vervollstindigung hétten doch wohl so manche seiner Briefe,
in denen er oft mit so herzlicher Wirme die ganze Innigkeit seiner
Frommigkeit ausstromen lisst, dann mehrere seiner oftso schonen
(Gebete aus den Daniel Paungartner gewidmeten Precationes
aliquot und wohl auch noch besonders bedeutungsvolle Stellen
aus dem fur die Beurteilung der Kirchlichen Stellung des Eras-
mus so wichtigen Brief an den Bischof von Basel (1522) wie
aus dem eines Neudrucks so wiirdigen De amabili ecclesiae
concordia liber (1533) mitgeteilt werden miissen. Aber auch in
der gegenwartigen Form sind Kohlers Auslese zahlreiche Leser
zu wiinschen. Freilich gilt es vor allem bei Erasmus, der sich
wahrhaft sprachschopferisch aus feinstem Gefiihl fiir den klas-
sischen Kanon und fiir die Notwendigkeit der Weiterbildung
zugleich eine wunderbar biegsame, personliche Latinitit als
das bis zu seinen letzten Briefen mit unnachahmlicher Meister-
schaft gehandhabte Ausdrucksmittel seiner Gedankenwelt schuf,
dass es keine Ubertragungen gibt, die den Originaltext ersetzen
konnten. Kohler steht Erasmus als moderner Protestant gegen-
iber, wihrend ihn Arthur Schroder als der ausgesprochene
Lutheraner beurteilt. Seine Bedeutung gestehen sie zu, aber
warme Sympathien bringen sie ihm nicht entgegen, Das ist
natiirlich bei Schroder, dessen kirchengeschichtliche Stellung- -
nahme ganz auf Luther hin orientiert ist, nicht weiter auf-



— 164 —

fallend, ja wohl kaum anders zu erwarten, es ist eben schon
der Erbfehler aller lutherischen Darstellungen des Erasmus,
sein Frommigkeitsideal und seine personliche Art, in der Welt
des Evangeliums heimisch zu werden, an der Art Luthers zu
- messen, aber, dass ein weitschauender Historiker wie Kohler
S. 17 sagen kann, dass Erasmus ,fast wie ein Johannes der
Taufer und Judas in einer Person erscheint“, muss doch ent-
schieden bemiingelt werden. Eine solche Beurteilung verdiente
Erasmus, wenn er irgendwie aus egoistischen Griinden einer
besseren Erkenntnis entgegen gehandelt héatte. Das ist bei ihm
nie der Fall gewesen. Es konnte ja doch nur eine kurze Zeit
so scheinen, als ob Erasmus und Luther zusammengehen
kénnten. Auf die Belebung evangelischer Frommigkeit und auf
die Beseelung der Kirche und der Kultur durch die Kraft des
Evangeliums ging das Bestreben des Erasmus hinaus, Luther-
tum, d.i. die besondere Art christlicher Lebensauffassung und
Kirchengestaltung, wie sie in gewiss wirkungsvoller, aber {iber-
triebener und die Tiefen des Kvangeliums wahrlich nicht er-
schopfender Einseitigkeit Luther auspréigt, war fir Erasmus
1500, 1510, 1520, 1530 und 1536 genau gleich unmoglich. Die
religiose Entwicklung des grossen Humanisten ist durchaus
konsequent. Der Gegensatz zu Luther kommt aus einem nicht
zu verwischenden Wesensunterschied, nicht aus Charakter-
schwiche und Opportunititspolitik. Ich zweifle nicht, dass Luther
trotz der Kompromisse mit der landesfiirstlichen Gewalt und
trotz seines skandalosen Verhaltens bei der Doppelehe Philipps
von Hessen (1540) das Evangelium tber alles ging, er gehort
fir immer zu den grossen Perstnlichkeiten in der Geschichte
des Christentums, aber der ihm als Skeptiker und Epikureer
geltende Erasmus ist nicht minder fest, tief und aufrichtig im
Evangelium Jesu verankert und sieht in ihm allen natiirlichen
Liebens Erhéhung und Ergianzung, ja notwendige Kronung. Das
ist das Urteil tiber die Frommigkeit des Erasmus, das sich aus
wirklicher Vertiefung in seine Welt ergibt. Es ist auch durchaus
nicht gelten zu lassen, dass FErasmus eine flache, rationali-
stische Frommigkeit vertreten habe. Zu einem solchen Urteil
kann man nur gelangen, wenn man die zentrale Stellung, die
Luther dem paulinischen, nicht evangelischen, wie wir doch
endlich alle von Lagarde lernen sollten, Gedanken von der
Rechtfertigung vor Gott durch das Leiden Christi gibt, zum



— 160 —

absoluten Wertmassstab fiir die Beurteilung der Frommigkeits-
typen im Christentum macht. Von solcher Warte aus schaut
Arthur Schroder in die Welt des Erasmus hinein und ver-
zeichnet darum notwendig deren Grundziige; so wird seine
sehr lebendig und anregend geschriebene Schrift zum prignan-
ten Beispiel der orthodox-lutherischen Geschichtsbetrachtung.
Gerne aber mag ich, dem ein solcher Standpunkt unmdoglich
wire, bel Schroder die warme Innigkeit anerkennen, mit der
er das Recht kraftiger Frommigkeit, die fur ihn nattrlich
lutherische Frommigkeit ist, in der Gegenwart vertritt. Auch
wird er Frasmus doch darin gerecht, dass er dessen Frommig-
keit im Unterschiede von so manchen modernen Formen der
Religiositit — fir diese ist dies sonst mit Lagarde zu verab-
scheuende Wort am Platze — als christlich bestimmt erkennt
und anerkennt.

Eine sehr schone Arbeit von dauerndem Werte hat Paul
Mestwerdt geschaffen, ein am 16. Janner 1888 in Aumund in
Hannover geborener evangelischer Theologe, der am 25. Sep-
tember 1914 in Guise an der Oise den Heldentod fir sein ge-
liebtes Volk starb. Von seinem Lehrer, Hans von Schubert,
der dem Buche ein Geleitwort gibt, das den Lehrer und den
Schiiler ehrt, auf diesen Gegenstand hingewiesen, hat Mestwerdt
die Entwicklung des Frommigkeitsideals des Erasmus bis zum
Jahre 1500 erforscht und durch ecine sehr griindliche Beniit-
zung der in Betracht kommenden Schriften desselben sehr gut
dargestellt. Erasmus scheint in eine dusserst regsame und reiche
Welt einer neuen, frischen Richtung christlicher Frommigkeit
hineingestellt; den Beziehungen zum italienischen Humanismus,
den Einflissen der von den Briidern des gemeinsamen Lebens
gepflegten, in der Imitatio Christi des Thomas von Kempen zu
einer unvergénglichen Leistung der Erbauungsliteratur sich auf-
schwingenden Mystik wird mit der vollen Griindlichkeit des
deutschen Forschers nachgegangen. |

Das Buch wird fast notwendig zu einem ansehnlichen
Beitrag zur Geschichte der Frommigkeit im ausgehenden
Mittelalter. Uber manche Einzelheit wiirde sich rechten lassen,
aber man hat von dem Buche, durch das ein hochbegabter
tiro s. theologiae fiur die Erasmusforschung gewiss immer
tortlebt, den starken Eindruck, dass es uns einen Grundzug im
Wesen des Humanisten deutlich herausarbeitet. Man darf sich



— 166 —

tiber die Darstellung der Innerlichkeit des Erasmus durch einen
,miles christianus“, der die Idealitit seiner Lebensauffassung,
die Beckers aus edelster Freundschaftsgesinnung stammender
Nachruf in ergreifender Weise darstellt, durch den Opfertod
in voller Jugendblite besiegelte, aufrichtig freuen. Dass die
Arbeit eines jungen Gelehrten auch das Geprige der jugend-
lichen Art tragt, ist selbstverstdndlich und soll nicht als Mangel
gebucht werden. Das Buch koénnte mehr Wérme haben, aber
die volle Bedeutung erasmischer Frommigkeit und die ihr in
der Geschichte des Christentums gebiihrende Ehrenstellung ist
Mestwerdt eben noch nicht zum Bewusstsein gekommen. Hier-
flr ist er wie Kohler und Schroder zu sehr Protestant, aber mit
24 Jahren hat er wvoll und ehrlich gegeben, was er geben
konnte.

Robert Murray, der gelehrte Geistliche der Hochkirche mit
kaum sehr starker anglo-katholischer Richtung und Neigung,
wenn auch grossere Sympathie mit dem ausgepragt Katho-
lischen bei ihm stellenweise durchbricht als bei den drei
deutschen Theologen, hat sich laut der Vorrede seines umfang-
reichen und mit reichstem gelehrten Riistzeug wohl versehenen
Buchs schon seit 1902 eingehendst mit dem Gedanken seiner
Arbeit beschéaftigt. Sie gilt, wie schon der Titel bekundet, nicht
Erasmus allein, aber in der Gegentiberstellung zu Luther und
in der griindlichen, sorgfiltigen, stellenweise vielleicht fiir den
unmittelbaren Zweck des Buches zu ausfiihrlichen und zu sehr
in die Breite gehenden Zeichnung der geschichtlichen Gesamt-
lage bringt sie doch die Gestalt des unermiidlichen Heraus-
gebers der Schriften der grossen Viter und des, wie vor allem
sein ganz einzigartiger und unvergleichlich dastehender Brief-
wechsel dartut, in der Einsamkeit seiner Gelehrtenstube vom
Larm, nicht von der wahren Not und der tiefsten Sehnsucht
seiner stiirmischen Zeit geschiedenen, ihre grossten Bediirfnisse
in herzlicher Anteilnahme und warmer personlicher Frommig-
keit mitfiithlenden, mitleidenden, in seinem FEifer fiir das Reich
Gottes stets durchaus selbstlosen und innerlich unabhingigen,
freilich auch in bekannter Gelehrtenart und aus personlichem
Temperament zaghaften, vorsichtigen, vermittelnden, darum
leicht und so oft mit Unrecht missdeuteten, im Grunde eben
doch unsere tiefsten Sympathien wahrlich mit Recht weckenden
Verkiinders und wahriich hierin auch den Vergleich mit all



— 167 —

seinen Zeitgenossen sehr gut bestehenden Jiingers der philo-
sophia evangelica eindrucksvoll zur Darstellung. Es ist den
englischen Theologen immer leichter geworden als denen des
deutschen Protestantismus, zu Erasmus das rechte Verhiltnis
zu finden. Sie fiihlten niemals eine so starke Gebundenheit an
die Person Luthers, niemals auch die Notigung, die spezielle
Form, in der Luther sich im Christentum zurechtfand, zur
massgebenden Norm fiir die Beurteilung des Verhaltens anderer
Personlichkeiten in der grossen Bewegung des sechzehnten
Jahrhunderts zu machen, und so war es ihnen fast immer
moglich — in puritanischen Kreisen wird es natiirlich anders
- gewesen sein, es fehlen mir fir die Wirdigung des Erasmus
in ihnen die Zeugnisse —, fiir das reiche, innige, warine, bis
zum letzten Tage frische und freie personliche religiose Leben
des Frasmus und seine Stellung in der grossen kirchlichen Be-
wegung Verstindnis zu haben.

In einem, vom Feste der Kreuzerhshung (14. September)
datierten Driefe aus Antwerpen spricht Erasmus 1520 an den
Konig Heinrich VIII. das aus dankbarer Erinnerung an die
durch Englands herzliche Gastlichkeit angeregte Schaffensfreude
der gliicklichsten Periode seines Lebens stammende Wort aus:
Angliae debeo, quantum non alteri nationi. Man darf dies Wort
auch auf die literarische Wiirdigung des gesamten Lebens-
werkes und der religiosen Stellung des Frasmus anwenden,
und ich habe nach einer eingehenden, flr die Hauptteile
wiederholten Lesung von Murrays Buch den Kindruck, dass
auch sein Verfasser, der in der vornehmen Zuriickhaltung
des echten Englinders den Ton des Enthusiasmus fast nicht
kennt, dauernd in die Reihe jener Geschichtschreiber gehort,
die zur Erkenntnis der Bedeutung des Erasmus in der Geistes-
geschichte Europas einen wertvollen Beitrag liefern. Er tritt
wiirdig neben seine Landsleute, die vor ihm das [eben und
die Bedeutung des Irasmus darstellten: S. Knight (1726),
J. Jortin (17568), Robert Drummond (1873), J. Froude (1894),
Richard Jebb (1890) und andere. Durch die Untersuchung des
Verhiltnisses des Erasmus und Luthers zum Gedanken der
Duldung bekommt Murray das Leitmotiv fiir seine sehr weit
ausholende Darstellung. Es kommt deutlich zum Ausdruck, dass -
Erasmus personlich viel entschiedener fiir religivse Toleranz,
fliir Vermeidung aller Gewaltmittel auf dem Gebiete der Religion



— 168 —

eingetreten ist als Luther; der nach den niederstimmenden Er-
fahrungen des Bauernkrieges und der Schwérmerei der Wieder-
tiufer vom hohen Idealismus der ersten Jahre seines otfent-
lichen Auftretens, 1517 bis 1525, wesentlich zurtickkam und nicht
selten in den Ton eines riicksichtslosen Gewaltmenschen ver-
fallen konnte. Die grundverschiedene Stellung der beiden Mén-
ner kommt in dem Abschnitt 7 tiber die Kontroverse vom freien
Willen zu eingehender und klarer Wiirdigung. Es ist allbekannt,
wie nach der unvermeidlichen, offenen Aussprache der Gegen-
sitze von einer Verstindigung nicht mehr die Rede sein
konnte. Es erfiillt den Leser, der selbst in den Schriften des
Erasmus bewandert ist, mit aufrichtiger Freude, dass Murray -
ein, wenn auch noch lange nicht volles und durchgehendes
doch grosses Verstiandnis fiir das auch vom Standpunkt wahrer,
evangelischer Frommigkeit Berechtigte im Standpunkte des
Erasmus hat. Er vermag dies im Schlussabschnitt seines Buches
in die schonen Worte zu kleiden: ,his is an influence which
grows from more to more. He brought from heaven to earth
a fresh sense of the relation of man to the unseen“?). Wahr-
lich der Mann, der in einem Briefe an Philipp Melanchthon
vom 6. September 1524 das herrliche Wort sprechen konnte:
Non ad hoc valet evangelium, ut peccemus impune, sed, ne
peccemus, etiamsi liceat impune, war nicht ferne vom Reiche
Grottes, und er hat noch eine grosse Mission in der Gteschichte
des Evangeliums, in dem er lebte und aus dem er die Kraft
flir seine unermiidliche Arbeit sich holte. Viel der besten
theologischen Arbeit, die im Protestantismus geleistet worden

1y Zu Seite 340: Die Art, wie Zeile 3—5 oben von der Schrift de sar-
cienda ecclesiae concordia und Zeile 13, 14 von unten von der Schrift de
amabili ececlesiae concordia gesprochen wird, konnte zu der Meinung An-
lass geben, es handle sich um zwei verschiedene Abhandlungen. Die erste
Bezeichnung ist nur ein Teil des ausfiihrlicheren Titels des Buches, das
gewdhnlich in der an zweiter Stelle gegebenen Titelform angefiihrt wird.
Zu S. 346, Anm. 1: Selbstverstindlich June 6%, 1536. Zu S. 347, Anm. 5:
diri sunt interdum cruciatus fiir divi. Zu S.894: Nicht aus Malice muss ich
doch dem echten Geethetext (Faust, 2. Teil, 1. Akt, Verse 6535 f.) gegeniiber
der jedenfalls einem Versehen zuzuschreibenden Verballhornung: ,Die
Gegenwart verfithrt ins Uberfreiben, Ich halte mich vor allem ans Ge-
schreiben (1) zu seinem wohlbegriindeten Recht verhelfen. Der Dichter
lisst den ,Gelahrten® sagen: Die Gegenwart verfithrt ins Ubertriebne, Ich
halte mich vor allem ans Geschriebne“.



— 169 —

ist, ist vom Geiste des Erasmus, nicht von dem Luthers getragen.
Welchen aufmerksamen L.eser ihrer Biicher miisste z. B. nicht
das Lebenswerk Karl Rudolf Hagenbachs oder Karl Hases
erasmianisch ansprechen!)? Durch die Wertschitzung, die der
Arminjanismus dem Erasmus widmete, ist dieser von segens-
reichstem Kinflusse fiir das wissenschaftliche und religicse
Leben des reformierten Holland geworden; und spricht nicht
aus dem schonen Buche Church Unity (London 1910) des be-
deutenden, edlen amerikanischen Theologen Charles Augustus
Briggs erasmianischer Geist? Darf und soll man nicht wiin-
schen, dass der zugleich freie und fromme, im besten Sinne
katholische und evangelische Geist des Erasmus bei jenen Zu-
sammenkiinften herrsche, die jetzt von den Vertretern ver-
schiedener christlicher Gemeinschaften abgehalten werden,
um die Moglichkeit einer kirchlichen Einigung zu erdrtern?
Auch fir die romisch-katholische Kirche besonders hat Eras-
mus noch eine grosse Mission. Der Index des Konzils von
Trient ist mit den Schriften des Erasmus sehr arg umgegangen
und hat von ihnen eigentlich nur ein voéllig wertloses Skelett

1) Wenn von fiihrenden Perstnlichkeiten der theologischen Wissen-
schaft und des religiosen Lebens der neuesten Zeit in diesem Zusammen-
hang gesprochen werden soll, dann diirfte wohl, um nur einige von den
bedeutendsten zu nennen, von einem erasmianischen Zuge auch im Lebens-
werk von Adolf Harnack und Ernst Treeltsch, von Adolf Thiirlings (1 1915)
" und Eduard Herzog gesprochen werden. Auch der Erzbischof von Uppsala,
Nathan Siderblom, der eine so starke Uberzeugung von der religitsen
Grosse Liuthers und der Eigenart der lutherischen Frommigkeit hat, ver-
leugnet diesen Zug nicht. Gerade in einer wesentlichen Seite seiner Tétig-
keit, der Ausgestaltung des Ideals einer evangelischen Katholizitit, die
uns Friedrich Heiler so schén dargestellt hat, und in seiner Stellung zu
den kirchlichen Einigungsbestrebungen tritt er zutage. Zur Wiirdigung
erasmischer Gedanken fiir die positive Arbeit des katholischen Modernis-
mus fithre ich die sehr beachtenswerte Stelle aus dem Briefe George Tyrrells
an Dr. Emil Wolff vom 5. Februar 1908 an: What we need is an under-
standing of the Catholicism of Erasmus—of the more or less unselfconscious
system which was germinating in his mind (and Colet’s, and perhaps Sir
T. More’s). It would be interesting to show the reform movement—inside
the Church (1) before the storm raised by Luther, with Nicolas of Kues
as the central figure, and (2) after this storm, and before the petrifiyng
peace of Trent—with Erasmus as central figure. If the spirit of Nicolas
and Erasmus had prevailed at Trent instead of that of Lainez we should
not find ourselves to-day at such an impasse. (M.D. Petre: Autobiography
and life of George Tyrrell. London 1912, second impression, vol. 224, p. 358.)



— 170 —

gelassen. Aber zum Heile der grossen kirchlichen Gemeinschaft
ist doch der Geist des Erasmus, der die Freiheit eines Christen-
menschen und die notwendige Achtung vor der Auktoritit
sehr gut zu verbinden wusste, nie vollig in ihr ausgestorben.
Die Sehnsucht nach grosserer geistiger Freiheit und nach einer
reineren, vom beengenden Druck des Ablasswesens und einer
ungesunden, abergliubischen Andichtelei befreiten Frommigkeit
regt sich immer wieder in ihr, auch nach der Ablehnung von
Franz Xaver Kraus (+ 1901), nach der Indizierung der Werke
Hermann Schells (+ 1906), auch nach dem Rundschreiben
,Pascendi dominici gregis“ (8. September 1907) und nach dem
Antimodernismuseide (1910). Die Beschiiftigung mit dem Lebens-
werk des Erasmus kann dazu dienen, diese Regungen zu ver-
stiirken und ein grosses, reiches Geistesleben aus der vollen,
freudigen Ewigkeitswelt des Evangeliums heraus vorzubereiten.
Insoferne die besprochenen vier Biicher solchen vertrauteren
Umgang mit den Werken eines unserer Grossten veranlassen
konnen, seien sie nachdriicklich trotz der Kritik, die an ihnen
zu tben war und die offen ausgesprochen werden musste,
zum Studium empfohlen.
Wien.
Dr. theol. Josef PRENNER,
Oberbibliothekar der Universitatsbibliothel,




	Erasmus von Rotterdam in neuer Darstellung

