
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 11 (1921)

Heft: 3

Artikel: Dante und die Kirche : ein Gedenkblatt zur 600jährigen Wiederkehr
seines Todestages 14. September 1321

Autor: Keussen, R.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403957

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403957
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


145

Dante und die Kirche.
Ein Gedenkblatt zur 600jährigen Wiederkehr seines Todestages

14. September 1321.

Man hat darüber gestritten, ob Dante als ein Mensch von
modernem Empfinden gelten könne oder ob er ganz und gar
ein mittelalterlicher Denker sei. Es hat etwas Bedenkliches,
psychologische Kategorien auf geschichtlich begrenzte
Zeiträume anzuwenden und zu sagen : in diesen hatten die
Menschen eine genau bestimmbare seelische Eigenart ; sie hat sich
dann vielleicht schon innerhalb weniger Jahrzehnte verloren
und verflüchtigt und ist durch eine andere ersetzt worden und
diese wieder durch eine andere. Bedenklich ist dieses
Verfahren schon darum, weil die seelische Eigenart weitester
Kreise literarisch ausdruckslos zu bleiben pflegt und darum
nur vermutet, nicht aber sicher bestimmt werden kann ;

bedenklich aber auch darum, weil eine bestimmte seelische Eigenart

keineswegs auch über begrenzte geschichtliche Zeiträume
gleichmässig verteilt zu sein pflegt, sondern sich erheblich nach
Berufen, Klassen, Ständen abstuft, ganz abgesehen davon, dass
sie in ihrer individuellen Fassung* stets durch persönliche
Erlebnisse bedingt ist. Nur einen Blick in die seelisch so
differenzierte Welt der Göttlichen Komödie mit ihren in ihrer Eigenart

so scharf umrissenen Charakterschilderungen brauchen wir
zu werfen, um diese Tatsache zu lebendigster Anschauung
gebracht zu sehen. Jedenfalls der mittelalterliche Mensch ist
längst nicht ein so formelhaftes Wesen, wie gewisse Schriftsteller

uns glauben machen wollen, und es wäre nicht schwer,
aus mittelalterlichen Quellen eine Fülle von seelischen
Äusserungen zusammenzustellen, die ein ganz modernes Empfinden
und Gepräge zur Schau tragen. Aus dem Gesichtspunkt einer
solchen Betrachtung- mag uns die Frage, ob Dante im Grunde

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 3, 1921, 11



— 146 —

seines Wesens mittelalterlich sei oder ob in ihm sich der
moderne Individualismus ankündige, müssig erscheinen.

Doch vielleicht lässt sich der Sinn dieser Frage schärfer
fassen und gewinnt sie dann doch eine recht ernsthafte
Bedeutung. Das aber geschieht, wenn wir sie also bestimmen :

Wie ist Dantes Stellung zur Kirche Ist sie die mittelalterlich
gebundene oder die das Recht religiöser und sittlicher
Autonomie vertretende Geisteseinstellung des modernen Denkers —
Allein auch gegenüber dieser enger begrenzten Frage muss
ein Vorbehalt gemacht werden. Denn die Stellung des mittel,
alterlichen Menschen gegenüber der Kirche ist durchaus keine
einheitliche. Wohl erhebt diese den Anspruch, die
-weltumspannende Organisation zu sein, und fasst ihn schliesslich unter
Bonifaz VIII. in die despotische Formel, dass es für jede Kreatur
zum Heile notwendig sei, dem römischen Papst unterworfen
zu sein. (Subesse romano Pontifici omnem creaturam human am
declaramus esse de necessitate salutis.) Doch gerade gegen
diese politische Überspannung des kirchlichen Autoritätsgedankens

erhob sich innerhalb wie ausserhalb der Kirche der
Widerspruch ; innerhalb der Kirche aus jenen Kreisen, welche
in der Politisierung der Kirche und des kirchlichen
Einheitsgedankens eine bedrohliche Gefährdung ihres geistlichen
Lebensprinzips erblickten, ausserhalb der Kirche in den Sektenkreisen,
welche in jenen Ansprüchen geradezu ein Symptom des
antichristlichen Gottes, der die Kirche beherrsche, zu erkennen
glaubten und ihm nun ihr Evangelium des Geistes entgegenstellten.

Nicht die Unterwerfung unter die hierarchische
Organisation der Kirche, unter ihre Bussdisziplin und Sakramentsmystik

biete die Gewähr des Heiles, sondern die praktische
Bewährung des Evangeliums nach den Weisungen, welche die
Bergpredigt gebe. Kein hierarchisches Standes-, sondern ein
auf die Gleichheit der Seelen vor Gott gegründetes
Laienchristentum, das war das Ideal jener Kreise, die hauptsächlich
in den demokratischen Unterschichten des Bürgertums Boden
und Anerkennung fanden. Ihre geschichtliche Auswirkung
hat diese Gesinnung in der Waldenserbewegung gefunden. In
naher Verwandtschaft zu ihr stehen die enthusiastischen Träume
der Franziskanerspiritualen. Nur ist hier der seelische Hintergrund

des religiösen Lebens ungleich verwickelter als in der
Laienbewegung der Waldenser, und entsprechend wird die



— 147 —

Folgerung in der Stellungnahme zur kirchlichen Hierarchie
längst nicht so geradlinig gezogen wie bei diesen. Gewiss, es

gibt unter diesen Spiritualen Köpfe, welche das waldensische
Programm in asketischer Leidenschaft noch unterstreichen,
welche aus der Kirche eine Laienbruderschaft auf der Grundlage

des altchristlichen Liebeskommunismus machen wollten.
Sie waren es, die den geistigen Zündstoff verbreiteten, der
vielfach in ganz radikalen Bewegungen -— nur an Fra Dolcino
sei hier erinnert — zum Aufflammen kam. — Doch neben
diesen Männern, welche sich grundsätzlich der Autorität der
hierarchischen Kirche entwachsen fühlten, stehen die
behutsamem Geister, die, von dem mönchischen Gehorsamsgelübde
gehalten, zwar eine durchgreifende Reform der Kirche im
Sinne des apostolischen Armutsideals fordern, aber keineswegs
an einen Bruch mit ihr denken. Es ist wohl zu verstehen,
dass diese Kreise sich leicht bereit fanden, an dem Kampf
gegen die weltlichen Herrschaftsansprüche des Papsttums
lebendigsten Anteil zu nehmen. — So hat also die politische
und sittliche Einstellung der Kirche, ihr Verhältnis zu den
weltlichen Lebensordnungen zunächst in ihr krisenhafte
Bewegungen entwickelt und weite Kreise aus ihrem Schosse

hinausgetrieben.
Doch auch in der intellektuellen Welt, welche die Kirche

durch ihr Dogma zu beherrschen vermeinte, bereitet sich seit
dem 13. Jahrhundert die Krisis vor, die zur Zersetzung der
mittelalterlichen Weltanschauung führen sollte. Auch hier
vollzieht sich die Krisis einmal in einer innerkirchlichen Entwicklung,

die schliesslich zur Auflösung der scholastischen
Gleichung zwischen Glaube und Vernunft führt, mittels deren eine
rationalistische Rechtfertigung des Dogmas versucht worden
war. An seine Stelle tritt nun im Nominalismus der historische
Offenbarungsglaube, der durch die Autorität der Kirche gedeckt
wird. Doch neben diese Entwicklung tritt eine weitergreifende,
die nicht nur die Erkenntnisgrundlagen des kirchlichen Glaubens,

sondern seine Substanz selbst angreift. Sie bildet sich
in der geistigen Atmosphäre, die durch das Eindringen des
Aristotelismus in die scholastische Gedankenwelt und durch
die Berührung mit der arabischen und jüdischen Philosophie
seit den Kreuzzügen geschaffen worden war. Vorübergehend
hat sie an der Universität Paris, sodann aber auch an andern



— 148 —

Orten Frankreichs und Italiens — zumeist unter
vorsichtiggewählter Maske — ihre zersetzende Wirkung geübt. Am
Hofe Friedrichs IL in Sizilien scheint sie eine offene Freistatt
gefunden zu haben. — Mag an diesen Vorgängen auch nur
eine verhältnismässig schwache Bildungsschicht beteiligt
gewesen sein, so steht doch fest, dass die reine Gläubigkeit des

frühen Mittelalters zu Dantes Zeit längst nicht mehr bestand,
und dass die Kirche auch auf dem Gebiete des Dogmas den
Feind vor ihren Toren wusste.

Schon die hier angestellten Überlegungen machen deutlich,
dass die Frage nach der Stellung Dantes zur Kirche eine
Reihe von Beziehungspunkten zu berücksichtigen hat, und dass

es nicht angängig ist, sie dadurch zu erledigen, dass man nur
auf eine dieser Beziehungen eingeht und glaubt, damit zum
Ziele zu kommen, dass man etwa die Zweifellosigkeit von
Dantes katholischer Orthodoxie feststellt. Gewiss erleichtert
dieses Verfahren durch seine Einfachheit die Lösung der
gestellten Frage, aber zugleich gibt es eine ins Intellektualistische
verschobene Antwort, indem es aus Dante einen scholastischen
Theologen macht, womit jedenfalls nur eine Seite seines Wesens
berührt wird und keineswegs die Seite, in der das Leben dieser
Feuerseele sich am stärksten offenbart. Vielmehr ist Dante,
um von anderm zu schweigen, vor allem noch Politiker, Ethiker,
Prophet und Soziologe. Seine Soziologie aber wurzelt in seiner
religiösen Mystik. Auf allen diesen Wegen musste er der
Kirche begegnen. W^er daher das Urteil Dantes über die
Kirche seiner Zeit, wrer die grundsätzliche Bedeutung, die er
dem kirchlichen Gemeinschaftsgedanken beimass, verstehen
will, der muss die vorhin angedeuteten Seiten in Dantes Wesen
zum Ausgangspunkt nehmen, um das gesuchte Verständnis zu
erlangen.

Wir beginnen mit Dante dem Theologen. Dass sich sein
Denken in die strenge Architektonik der scholastischen Theologie

hineingefunden, dass ihre grossen Erbauer und Vollender
Augustinus, Dionysius Areopagita, Thomas von Aquin und
Bonaventura auch für ihn die massgebenden Autoritäten
gewesen sind, ist für den Leser der Göttlichen Komödie so

offensichtlich, dass es weiterer Nachweise hierfür nicht bedarf. Der
Gedanke, dass das kirchliche Dogma das Ergebnis einer
Entwicklung, eine an bestimmte geschichtliche Voraussetzungen



— 149 —

gebundene Konstruktion sein könne, liegt ausser seiner
Sehweite. Vielmehr ist es für ihn der Hinweis auf Tatsachen, die
in eherner Monumentalität das menschliche Dasein einschliessen,
ihm zugleich Richtung und Ziel weisen. Vor ihnen sich ver-
schliessen, sie leugnen, das heisst auf die menschliche Vernunft
überhaupt verzichten, auf die Stufe der Bestialität herabsinken,
auf der uns dann nur noch die entfesselten Sinnentriebe und
die Preisgabe der Vernunft an den durch sie geleiteten bösen
Willen begegnen. In diesem Sinne wird für Dante der
Unglaube zur sittlichen Schuld. Wieder kann kein ernsthafter
Zweifel darüber bestehen, dass die Seele des Dichters von
dieser Schuld unberührt geblieben ist, und dass die von Scar-
tazzini einmal geäusserte, doch im weitern Verfolg seiner Dante-
Forschungen wieder aufgegebene Meinung, die Verirrung im
dunklen Wald, von der die Eingangsverse des Inferno
berichten, habe eine philosophisch skeptische Stellung* zum Glauben

bedeutet, wirklich nicht zu halten ist. Die Philosophie,
die solche Wirkungen haben konnte, ist niemals die Begleiterin
Dantes auf seiner Lebensfahrt gewesen. Soweit sie sein Denken
gefangen nahm, stand sie für ihn, wie die Figur Vergils zeigt,
im Dienste der Gnade, war sie ihm Gottes „Schwester und vielgeliebte

Tochter" *), sah er in ihr eine Unterstützung des Glaubens,
„welcher mehr als alles andere dem ganzen menschlichen
Geschlechte nützlich ist, weil wir durch ihn dem ewigen Tode
entgehen und ewiges Leben erlangen"2). — So teilt denn Dante
durchaus die thomistische Verhältnisbestimmung der Vernunft
zum Glauben. Jene bietet für die Fundamentaldogmen des
Glaubens die erkenntnistheoretische Rechtfertigung. Sie
beweist also das Dasein Gottes, die Unsterblichkeit der Seele,
die menschliche Willensfreiheit, aber sie durchdringt nicht das
Walten der göttlichen Heilsökonomie in seinen Gründen. Sie
erkennt die substantiale Wirklichkeit, nicht aber das Wie und
Warum ihres Wirkens.

„Daher kann unser Schauen, das nur einer
Der Strahlen jenes Intellektes sein muss,
Von welchen insgesamt die Ding' erfüllt sind,
Der eignen Natur nach also mächtig
Nicht sein, dass sein Prinzip es nicht gewahre
Viel minderglänzend, als es in der Tat ist."

Convivio III, 12.
2) 1. c. III, 7.



— 150 —

„In die Gerechtigkeit, die ewig-hehre,
Dringt drum der Blick, der eurer Welt verliehen,
Nur, wie das Auge niederdringt zum Meere,
Wo es am Strand wohl bis zum Grund hinliefe,
Doch nicht auf hoher See; und er ist dennoch
Vorhanden dort, es birgt ihn nur die Tiefe l)."

Diese Einschränkung der Erkenntnismöglichkeiten gegenüber

den Mysterien des Glaubens wird für den Dichter keineswegs

zum Anlass, sich in skeptischer Stimmung zu verlieren,
sie beflügelt vielmehr seine mystische Himmelssehnsucht, der ja
im Glauben die Gewähr gegeben, dass ihre Hoffnung* auch auf
dem Gebiete des Erkennens sich erfüllen werde 2). So ist denn
der Zweifel für ihn am Fuss der Wahrheit gelagert, und an
ihm offenbart sich ein Naturtrieb, der ihn anspornt, „von Höh'
zu Höhe gipfelan zu dringen" 3). Darin aber zeigt sich ein
weiterer, für die Persönlichkeit Dantes charakteristischer Zug,
der ihn recht eigentlich zum unmittelbaren Vorläufer der vom
faustischen Wissensdrang erfüllten Gelehrtennaturen der
Renaissance macht: eine Bemerkung des Erkenntnistriebes, die
auf der übrigens auch aristotelisch-thomistischen Auffassung
beruht, dass seine Befriedigung zugleich die Vollendung der
geistigen Wesenheit des Menschen überhaupt bedeute. Bis in die
Hölle hinein begleitet Dante dieses Wertempflnden. Die
Schilderung der letzten Abenteurer- und Entdeckungsfahrt des

Odysseus im 26. Gesänge des Inferno ist augenscheinlich von
staunender Bewunderung für das menschlich Grosse in dem
Forschertriebe des sagenhaften Helden, der ihn bis in den
Gesichtskreis des Läuterungsberges treibt, getragen. Von tiefstem
Mitempfinden sind die Worte gesättigt, womit Dante des Schicksals

der vorchristlichen Philosophen und Weisen gedenkt, deren
Erkenntnistrieb das letzte Ziel — eben das Reich der Gnade
— nicht erreichen konnte 4). Daraus ergab sich dann für ihn
die harte Notwendigkeit, die vorchristlichen Dichter und Denker,
ja die Gerechten aller Zeiten, soweit sie des christlichen Glaubens

ermangeln, in die Vorhölle zu versetzen, darunter „den

*) Parad. XIX, 52—60. Die Übersetzung ist teils nach Philalethes,
teils nach Zoozmann (Herder, 1921) zitiert.

2) Vgl. die im Anschluss an Hebr. 11, 1 ff gegebene Definition des
Glaubens Parad. XXIV, 64 if.

3) Parad. IV, 132.

4) Purgat. III, 40 f.



— 151 —

Meister derer, die da wissen", Aristoteles, und seinen
vielgeliebten Führer Vergil. Diese Härte ist um so auffallender,
weil sie im Grunde genommen durch das kirchliche Dogma
nicht einmal gefordert wurde. Denn dieses liess die Möglichkeit

der Rettung und Erlösung für alle offen, die ohne eigenes
Verschulden dem christlichen Glauben ferngeblieben waren,
wofern sie nur den im Gewissen sich kundgebenden Verpflichtungen

des Sittengesetzes zu entsprechen bemüht gewesen
waren. Das schroffe Denken Dantes macht diese Möglichkeit
zur seltenen Ausnahme *). Im übrigen vermag weder rechtes
Wollen noch sittliches Verdienst für sich allein den Heilsweg
zu erschliessen, der nur denen offen steht, die durch den Glauben

und die Taufe den Zugang zu ihm gefunden haben. Dass
für eine solche Überzeugung der auf eigenem Wissen und
Wollen, auf eigener Schuld beruhende Unglaube in die Hölle
gehört, ist leicht verständlich. Immerhin verdient angemerkt
zu werden, dass Dante mit den Ungläubigen und Ketzern in
der Hölle in durchaus respektvollen Formen verkehrt. Kein
Wort der Verachtung entweiht hier seine Lippen. Er stellt
einfach unerbittliche Tatsachen fest, wenn er berichtet: diese

Männer, wie Farinata, der Vater seines Jugendfreundes Cavalcanti,

der grosse Staufenkaiser Friedrich IL und Papst
Anastasius befinden sich in der Hölle. Sein persönliches Empfinden
kommt demgegenüber gar nicht in Frage. — Nicht anders
ist sein Verhalten gegenüber den Zwietrachtstiftern und
Schismatikern in den tieferen Höllenkreisen. Die Gesinnung der
Fanatiker, die zu persönlicher Verunglimpfung der Ketzer und
Ungläubigen greift, ist dem hohen Geiste unseres Dichters
ferngeblieben. Er ist der Verkündiger des göttlichen Gerichts und
unbeweglich wie dieses. Allerdings auch die göttliche Gerechtigkeit

lässt bei Dante eine Ausnahme zu, indem er aus nicht
völlig durchsichtigen Gründen Cato zum Wächter des Purga-
toriums macht und damit trotz seines Selbstmords der
Verdammnis entzieht. Vielleicht glaubte er die Gerechtigkeit in
einen Widerspruch mit sich selbst zu bringen, wenn sie den
Helden der römischen Demokratie, den Repräsentanten der
natürlichen Gerechtigkeit, der Hölle überlieferte. Sehr fein-

') Vgl. hierzu meine Bemerkungen in der Abhandlung «Betrachtungen
über das Verhältnis der christlichen Ethik zu Staat und Kultur. VI.» Intern,
kirchl. Zeitschrift, 1918, S. 337 ff.



— 152 —

sinnig ist dann jedenfalls der Gedanke durchgedacht, dass diese
Art persönlicher Gerechtigkeit nur an die Schwelle des

Läuterungsberges und damit der Gnade gelangt und dort gleichsam
das Wort veranschaulicht, dass der Geringste im Himmelreich
vollkommener sei als sie und darum auf dem Wege zur
Vollendung vor ihr den Vortritt habe.

Dantes grundsätzliche Stellungnahme zu dem Problem des

Glaubens, seine diktatorische Verurteilung des Unglaubens und
auch des Schismas hat zur Voraussetzung die Selbstgewissheit
seiner kirchlichen Orthodoxie und zugleich die Selbstgewissheit
des Heils, die ihm auf dieser Grundlage und auf dem Grunde
sittlicher Gnadenführung gewährleistet war. Denn dass kirchliche

Rechtgiäubigkeit für sich allein das Heil noch nicht
verbürge, das weiss Dante nur zu gut A Sie ist wohl die conditio
sine qua non, nicht aber die conditio sufficiens des Heils. —
Eine Bestätigung der Danteschen Orthodoxie in Hinsicht auf
die einzelnen Dogmen, wie sie in weitestem Umfang Hettinger
gesucht und gefunden hat, können wir uns ersparen. Die
massgebende Dante-Forschung stimmt heute allgemein dem von Kraus
formulierten Urteil zu, dass das Denken des Dichters „von
dem christlichen Dogma und der kirchlichen Empfindung durch
keine, auch nicht die leiseste Kluft getrennt" war s). Dante
ist Katholik, ja für seine kirchliche Auffassungsweise ist selbst
die Beziehung* zum Papsttum wesentlich.

«Alt und neu Testament ward euch zuteile,
Und auch der Kirche Hirt, um euch zu führen :

Dies ist genug zu eurem Seelenheile» 3).

Auch der Kaiser soll dem Papste mit der Ehrfurcht
begegnen, die der erstgeborne Sohn seinem Vater schuldet *).

Durch die ihm verliehene Schlüsselgewalt ist der Nachfolger
des Petrus der Verwalter der religiösen Heilsgüter. Seine
Macht reicht hier selbst in das Jenseits hinüber. Dante deutet
das einmal dadurch an, dass die für das Purgatorium
bestimmten Seelen sich an der Tibermündung versammeln 5), um

') Paracl. XIX, 106—109.

2) F. X. Kraus, Dante. 1897. S. 747. Vgl. unter den Werken aus
neuester Zeit: Karl Jakubczyk. Dante. 1921. S. 42.

s) Parad. V, 76—79. Der Papst ist ihm «der Stellvertreter Jesu Christi».
Monarchia III, 3.

4) Monarch. III, 15.

5) Purgat. II, 103 f.



— 153 -
von dort ihre Fahrt zum Läuterungsberge anzutreten. Er
bekennt sodann einen fast vorbehaltlosen Glauben in Hinsicht
auf die Wirkung des kirchlichen Ablasses, wie der kirchlichen
Strafmassnahmen -). — Es ist ihm weiterhin zweifellos, dass
Christus in geistiger Art den allgemeinen Konzilien beigewohnt
habe 2). — In allen diesen Punkten ist Dantes Denkweise den
kirchlichen Voraussetzungen und Massstäben so sehr angepasst,
dass man Vossler beistimmen muss, wenn er die Äusserungen des
Dichters durch die Bemerkung charakterisiert: „Man kann sich
nicht katholischer ausdrücken" 3). Und doch hat derselbe
Forscher Recht, wenn er bemerkt, dass Dante zwar nicht zum
mittelalterlichen Kirchenglauben, wohl aber die moderne katholische

Kirche zu Dante in Gegensatz getreten sei *). Denn wie
scholastisch auch das Kleid der Danteschen Theologie gefärbt
ist, in ihrem Gehalt ist sie von biblischen Gedanken erfüllt5).
Man kann von einem evangelischen Katholizismus bei Dante
reden, allerdings nicht in dem Sinne, dass er den protestantischen

Lehrbegriff vorausgenommen hätte, sondern in dem Sinne,
dass sich sein Katholizismus auf das Evangelium stützt6). So

gründet er auch die Autorität der Kirche auf die Bibel und
nicht umgekehrt, wie es nach ihm der tridentinische
Katholizismus getan hat. Und niemals verwechselt er Amt und
Institution mit der Person, die sie verwaltet. Trotz seiner
Überzeugung, dass die Kirche der Llort der Wahrheit sei, trägt er
darum keine Bedenken, einen Papst wegen Häresie in die Hölle
zu verweisen7). — Mehr noch, er als Laie nimmt für sich das

') Purgat. II, 88 f.—III, 136 ff. Doch habe ich auf die Grenzen dieses
Glaubens hingewiesen. „Internat, kirchl. Zeitschrift", 1919, Heft 2, S. 146.

2) Monarch. III, 3.

3) Vossler, Die göttliche Komödie I, 1. 1907. S. 75.

*) a. a. O. S. 77.

5) Man hat in Dantes Schriften mehr als 500 Bibelzitate festgestellt.
Edw. Moore, Studies in Dante, first series, Oxford 1896. b. Vossler 1. c. S. 75.

6) Die entscheidende Stelle hierfür: De monarchia III, 3 «Est adver-
tendum, quod quaedam Scriptura est ante Ecclesiam, quaedam cum
Ecclesia, quaedam post Ecclesiam. Ante quidem Ecclesiam sunt Vetus et
Novum Testamentum, quod in aeternum mandatum est, ut ait Propheta ;

hoc enim eat, quod dicit Ecclesia, loquens ad Sponsum: Trahe me post te»
7) Inferno XI, 8 f. Dass Dante dabei einer zuerst von Gratian (Dist.

19, 8) fixierten Legende folgt, hat Döllinger in seinen Papstfabeln
nachgewiesen. Das ändert aber nichts an der Sache, dass Dante die Lehre
von der Unfehlbarkeit des Papstes nicht gekannt hat. Denn dass die
Häresie nur den Papst als Privatmann treffe, wie Jakubczyk, S. 43, und



— 154 —

Recht allersehärfster Kritik an der verweltlichten Kirche in
Anspruch, und zwar ebenso an ihren Institutionen und
Ordensgenossenschaften wie an ihrer Verwaltungspraxis und ihren
Würdenträgern. Ja, Bonifaz VIIL, seinen Zeitgenossen, hat er
.„vor Gottes Angesicht" des päpstlichen Stuhles für verlustig-
erklärt *), weil er dafür hielt, dass er durch schmählichen
Betrug von ihm erschlichen worden sei. Es ist augenscheinlich,
dass hier wie anderwärts der Theologe die „reverentia", die er
dem Nachfolger des St. Petrus schuldig zu sein glaubte, zurückstellt

und nur dem Ethiker das Wort lässt, für den der
Gedanke gilt, dass nicht der Besitz, sondern allein die sittliche
Würde Herrschaftsansprüche zu begründen und aufrechtzuhalten

vermag.
Denn himmelweit ist Dante von der modernen Theorie

entfernt, dass die Ethik nur zu beschreiben habe, was im
Bereiche des menschlichen Gemeinschaftslebens geschieht. Sie
ist bei ihm ein steter Appell an die Gewissen, eine
leidenschaftliche Kritik der amoralischen Welt, wobei die sittlich
Unentschlossenen, die ignavi, ebenso schlecht wegkommen wie
die bewussten Sünder. Der Widerspruch zwischen Idee und
Erscheinung auf dem Gebiete des Sittlichen begleitet ihn durch
fast alle Gesänge seiner grossen Dichtung. Er selbst aber fühlt
sich, nachdem er diesen Widerspruch im irdischen Paradiese
überwunden und hinter sich gelassen hat und von der sittlichen
Vernunft freigesprochen worden ist, berufen, Gottes Richteramt
auf dieser Erde auszuüben und den tiefen Gegensatz zu
offenbaren, der zwischen den Individuen, und seien sie die höchsten
Machthaber hienieden, Kaiser und Papst, weiter den menschlichen

Gemeinschaften auch in ihrer umfassendsten Verkörperung,

Staat und Kirche, und ihrer sittlichen Bestimmung
besteht. So wird die Göttliche Komödie zu dem gewaltigen „Rüge-
lied", dazu bestimmt, die Gewissen zu erschüttern. — Doch
hinter dieser Absicht steht bei Dante die der mittelalterlichen
Frömmigkeit so wesenhafte religiöse Gesinnung, die starren
Blickes auf die Schrecken und Wunder des Jenseits hinüber-

auch Sauter in seinem Kommentar zu Zoozmanns Übersetzung der
Göttlichen Komödie behauptet, S. 580, ist willkürliche Ausdeutung infallibili-
stischer Theologie. Eine so spitzfindige Zerlegung der Person ist Dante
fremd, wie besonders auch Purgat. XX, 85—90, zeigt.

l) Parad. XXVII, 22 ff.



— 155 —

schaut. Dadurch bekommen Sittlichkeit und Frömmigkeit bei
ihm in weitem Ausmass einen heteronomen Charakter, wenn
sie auch am Ende im Paradiese zu einer Geistigkeit gesteigert
sind, die ganz aus dem eigenen Triebe hervorwächst. — Doch
diese in Gott beseligte Freiheit hat auf Erden keinen Raum.
Hier beherrschen vielmehr den sündigen Menschen Leidenschaft
und Selbstsucht, die cupiditas, die Zerstörerin alles sozialen
Gemeinschaftslebens. Sie zu unterdrücken und zu hemmen,
sind die Gnadenboten des Himmels, Staat und Kirche, berufen.
Sie erscheinen darum im Tale der Versuchung im Purgatorium,
um die Schlange abzuwehren. Zugleich gehen am Himmel die
drei Sterne auf, welche das übernatürliche Tugendleben in
Glaube, Hoffnung und Liebe bedeuten x). Bedeutsam ist an
dieser Stelle, dass Dante den Staat ebenso für eine Schöpfung
des göttlichen Gnadenwillens hält wie die Kirche. Beiden ist
die Erziehung des Menschengeschlechts zu sittlicher Kultur
anvertraut, dem Staat vor allem im Bereiche der Erscheinungswelt,

indem er dort durch die von ihm geschaffene und
geschützte Gerechtigkeitsordnung- den Frieden als das höchste
irdische Gut erhält, der Kirche, indem sie die Gesinnung auf
das ewige Gut der Gottesliebe lenkt. Beide aber treten mit
ihren Gesetzen und Geboten als Autoritäten auf, die den
Menschen in Unmündigkeit lassen, solange sie ihn erziehen. Es

ist gebundene Sittlichkeit, die sie schaffen, und aus ihrer
Bindung kann der Mensch erst wieder in die Freiheit entlassen
werden, wenn er als Wissender und Überwinder aller
Versuchung wie Dante im irdischen Paradiese in den Stand der
Willensunschuld zurückgekehrt ist. Dass das unter den
Bedingungen des irdisch-sittlichen Lebens ein irrealer Fall ist,
den nur das visionäre Schauen des Dichters als Möglichkeit
erlebt, liegt auf der Hand. Somit besteht für den wirklichen
Menschen allgemein die Nötigung, sich der Rechtsordnung des

Staates und der sittlichen Disziplin der Kirche zu unterwerfen.
Wer sich gegen jene auflehnt, der verfällt der strafenden
Gerechtigkeit des Staates, während die Kirche die Übertretungen
der sittlichen Gebote durch das Busssakrament sühnt, indem
sie zugleich den Sünder läutert. — Schon aus diesen Grundzügen

der Danteschen Staats- und Sittenlehre erhellt nicht nur

Purgat. VIII, 25 ff., 88 ff.



— 156 —

ihr autoritativer Charakter, sondern wird auch verständlich»
dass sie konservativ und auf die Bewahrung der Tradition
abgestimmt ist. In der Tat ist Dante ebensosehr der Lobredner
patriarchalischer Familiensitte wie eines patriarchalischen
Staatsregiments. Aus dieser Gesinnung heraus preist er durch seinen
Ahnherrn Cacciaguida das Idyll kleinbürgerlicher Familienzucht

in vergangenen Tagen.
Aber auch dort, wo die Sittlichkeit aus dem Rahmen des

Normalen hinausfällt, bleibt sie den von Gott gestifteten
Lebensordnungen in Staat und Kirche verbunden. Auch der
weltfremde Asket bleibt Bürger. — Die Aufopferung* des sittlichen
Willens, zu der das Gelübde verpflichtet, ist gewiss dem freien
Entschluss und somit dem individuellen Belieben des Menschen
anheimgegeben. Doch der Vollzug eines solchen Gelübdes
unterliegt nun wieder der Aufsicht der Kirche, die das Recht
der Dispensation mit der Einschränkung besitzt, dass sie zwar
nicht das Gelübde als solches, wohl aber seinen Inhalt
abzuändern vermag. Mit diesen mit kanonistischer Genauigkeit
ausgeführten Gedanken bewegt sich Dante ganz im thomistischen
Geleise.

Indessen hat auch er gefühlt, dass in dieser, abmessender
Reglementierung noch zugänglichen Handlungssphäre der höchste
Erweis religiöser Sittlichkeit nicht gelegen sein könne. Das Ideal ist
auch für Dante eine einzige, von allen Normen freie Tat, und sie
hat auf kirchlichem Boden Franziskus von Assisi vollzogen, indem
er die Armut zu seiner Gefährtin erwählte. Man spürt der bewegten

Schilderung Dantes an, dass diese Tat in seinen Augen eine

Umwälzung der kirchlichen Sittlichkeit bedeutete, cl. h. eine
Umwälzung des sittlichen Geistes in der Kirche. Denn war dieser
in den Jahrhunderten seit Konstantin politisiert und in seinen
Äusserungen im kirchlichen Innenleben ins Juristische und
Kanonistische umgebildet worden, so brachte Franziskus ihn zur
Besinnung auf seine wahren Aufgaben, zum Evangelium und
zur reinen Gottes- und Menschenliebe zurück. Diese Tat, die
für weltliche Betrachtungsweise wohl immer etwas Utopisches
behalten wird, hat nun auch Dante sein im gleichen Sinne
utopisches Kirchenideal eingegeben und ihn die Forderung
erheben lassen, dass die Kirche die Entwicklung von einem
Jahrtausend rückgängig machen solle. Sie soll sich die Armut
Christi zum Vorbild nehmen und nur noch durch Lehre und



— 157 —

Beispiel wirken. So ist Dantes Kirchenideal eine unpolitische,
in der Formung ihres innern Lebens nicht mehr vom Rechts-
uud Dekretalengeist geleitete Kirche, eine Kirche, die an keinerlei
materielle Interessen ausser solchen gebunden ist, die durch
die Armenpflege geboten sind, eine Kirche also, die nur noch
aus dem religiösen Geiste des Evangeliums lebt. — An diesen
Gedanken aber haftete für ihn nicht nur ein religiöses, sondern
auch ein politisches Interesse. Denn der unselige Zwiespalt
zwischen Imperium und Sacerdotium, der seit den Tagen Gregors

VII. und länger noch beiden Mächten zum Verderben
gereichte, musste in dem Augenblick behoben sein, wo die Kirche
durch einen Verzicht auf die Güter dieser Welt bekundete,
dass sie nur noch ihren religiösen und sittlichen Aufgaben
nachgehen wolle. Dann mochte sich zwischen Kaiser und Papst
jenes Pietätsverhältnis herausbilden, das Dante in dem Schlusskapitel

der Monarchie mit so rührendem Vertrauen auf seine

Möglichkeit geschildert hat.
Indessen die geschichtliche Welt mit der breiten Fülle der

Triebe, die in ihrem Leben wirksam sind, hat sich niemals in
das Schema auch der bestgemeinten Theorie einspannen lassen.
Auch Dante erfuhr es auf Schritt und Tritt. Die Enttäuschung,
die der Ethiker und Politiker, der gläubige Anhänger der
mittelalterlichen Kirche um dessentwillen zu tragen hatte, hat der
Dichter in wehmütigen, in herben und bittern, von tiefster
sittlicher Verachtung- erfüllten Worten in der Göttlichen Komödie
niedergelegt, Worte, die uns ebenso seine religiöse und sittliche
Leidenschaftlichkeit und die Reinheit seines Wollens wie seine
im Grunde unpolitische Denkweise verraten. Denn wenn Politik
für den Staatsmann eine Kunst des Möglichen bedeutet, so

waren Dantes Theorien für seine Zeit zum wenigsten unmögliche

Gebilde.
Nicht zu verwundern ist es darum, dass die Phantasie des

Dichters, als sie insbesondere nach dem Tode Heinrichs VII.
erkannte, dass in der Welt realer politischer Kräfte kein Be-

wegungsraum für sie mehr sei, sich nach dem Vorbild des

Abtes Joachim von Fiore in eine Traumwelt flüchtete, in der
sein Auge das in der Gegenwart Unmögliche in prophetischen
Gesichten in der Zukunft vollzogen sah. Diese Flucht in das

Prophetentum war für das leidenschaftliche Empfinden des
Dichters um so mehr Bedürfnis, weil sie allein ihm die Mög-



— 158 —

lichkeit bot, die Wiederherstellung der sittlichen und religiösen
Weltordnung im Sinne seiner Ideale schon auf Erden
durchgeführt zu sehen. Allerdings nur in dunklen Worten und
unbestimmten Umrissen hat er davon geredet, so dass, sie
auszudeuten und ihren Sinn auszufüllen, auch heute noch und
wohl für immer für den auslegenden Historiker ein grosses
Rätselraten bedeutet. Immerhin scheinen für jene Auffassungwohl

berechtigte Gründe zu sprechen, die im Veltro einen
sittlichen Reformator für die Kirche erblicken wollen in der Art
des hl. Franziskus, dem dann die Aufgabe zugedacht war, den
Geist der Habsucht aus ihr zn vertreiben. Dieser religiösen
Erneuerung sollte die politische zur Seite gehen, deren
Durchführung dem Dux, einem idealen Kaiser, zufallen sollte, wobei
er nicht zuletzt Staat und Kirche in das rechte Verhältnis
zueinander zu setzen hatte. Alle diese Prophezeiungen, die Dante
zuletzt noch im Paradiese durch eine mystische Zahlenberechnung-

zu ergänzen versucht hat, sind gewiss haltlose Träume
gewesen, gemessen an der Tatsache, dass Dante ihre Erfüllung
sicher schon in einer greifbar nahen Zukunft erwartete. Und
doch wird man in diesen Träumen nicht nur Illusionen eines

religiös überreizten Gemütes sehen dürfen. Denn darin wenigstens

hat Dante Prophetenblick bewiesen, dass er aus seinem
reinen und wahrhaftigen religiösen Empfinden heraus erkannte,
dass die Zukunft die Entpolitisierung der Kirche und die
Einschränkung ihres Wirkungsbereiches auf rein religiöse
Aufgaben bringen werde.

Doch damit nicht genug Der Seherblick des Dichters hat
nicht nur in die Ferne, sondern auch in die Tiefe geschaut
und hat dort das Walten jener Gesetze durchschaut, die den
Aufbau der geistig sittlichen Welt begründen und jener, die
ihn zerstören. Ihre Grundlage findet diese Welt in dem unendlichen

Gut der Gottesliebe und in den ewigen Gütern, die in
sie eingeschlossen sind und von ihr umfasst werden. Denn
diese Güter erweisen sich auch dem unendlichen, auf sie
gerichteten Begehren als unerschöpflich, weil sie keine räumliche

Begrenzung kennen. Wieviele darum auch sie sich zu
eigen machen mögen, alle finden sich durch sie gesättigt. Ja
mehr noch, der Genuss dieser Liebe und dieser Geistesgüter
kann sich in dem Seligkeitsempfinden der einzelnen nicht ab-
schliessen; er weckt in ihnen den Drang, sich an andere mit-



— 159 —

zuteilen. Denn darin besteht das Wunder der Gottesliebe : sie

vereinigt alle in sich, die auf sie gerichtet sind. Sie schafft
zwischen ihnen eine Bindekraft, die immer mehr in die Tiefe
geht, weil das Erlebnis, in dem sie ruht, zu immer grössern
Tiefen des Verständnisses, zu einer immer mehr sich ausweitenden

Gemeinsamkeit geistigen Besitzes führt1). — Diese Erlebnisse

aber, so innerlich sie ursprünglich sind, können nicht in
sich verschlossen bleiben. Sie führen notwendig zur Abzeichnung

ihrer selbst, zu ihrer symbolischen, begrifflichen,
künstlerischen Bezeichnung in Religion, Wissenschaft und Kunst und
damit zu einer gemeinsamen Geisteswelt, sie führen vor allem
auch zur sittlichen Tat und damit zur sittlichen Ausgestaltung
des sozialen Organismus der Menschheit in allen Formen des

Gemeinschaftslebens, die ihm eigen sind, in Familie, Volk,
Gesellschaft, Staat und Kirche. Denn zunächst muss die Einheit
der Menschheit auf religiöser Grundlage erlebt worden sein,
damit dieses Erlebnis zur Triebkraft einer Gliederung des

Gesellschaftskörpers werden kann, die allen gerecht wird, weil
sie alle liebt. Und umgekehrt wird in einem so aufgebauten
Gesellschaftskörper jeder sich verpflichtet fühlen, seine Stelle,
seinen Beruf so auszufüllen, dass damit allen gedient wird.
Wie Paulus hat auch Dante das System des sittlichen Solidaris-
mus verkündigt. Damit aber hat er ausgesprochen, dass die
Soziologie sittlich, und tiefer noch, religiös begründet werden
müsse. In diesem Gedanken aber offenbart sich wieder Dantes
Katholizität mit ihren alle Gebiete des Lebens umfassenden
Geltungsansprüchen. Die Religion ist ihm kein isoliertes Gebiet
des Geisteslebens, sondern der mütterliche Boden, aus dem das
Streben nach Erkenntnis und nach künstlerischer Gestaltung
ebenso hervorwachsen wie alle Gestaltungen des sozialen,
rechtlichen und politischen Lebens. — Für diese Auffassung ist der
Versuch, die Bindungen des sozialen Lebens aus einem
Ausgleich materieller Interessen verständlich zu machen, von
vornherein zur Unfruchtbarkeit verurteilt. Recht und Gerechtigkeit,

die Ordnung des bürgerlichen und politischen Lebens tragen
den Keim der Zersetzung in sich, wenn sie nichts weiter zu
befriedigen haben als die selbstsüchtigen Sorgen der einzelnen

') Die Hauptstelle findet sich Purgat. XV, 49—72 ; vgl. zu obigen
Ausführungen F. Kern, Humana civilitas, Eine Dante-Untersuchung, 1913, S. 69 f..



— 160 —

wie der Parteien, Denn das Recht ist dann nur noch ein
Anspruch auf die Durchsetzung von Forderungen, deren Geltung
sich hebt und wieder sinkt je nach dem Ausmass der materiellen
Machtmittel, die hinter ihnen stehen. Das politische Leben aber
muss sich selbst zerstören, wenn in ihm sich nur noch die
selbstsüchtigen Interessen der Individuen ausleben, die von unendlicher

Gier erfüllt sich auf den notwendigerweise begrenzten
Kreis der wirtschaftlichen Güter stürzen. Denn das Ergebnis
muss der bald versteckte, bald offene Kampf aller gegen alle
sein. Dieses grauenvolle Schicksal der „Materialistengesellschaft"

'), für welches mehrere hundert Jahre später Hobbes
die viel berufene philosophische Formel erfand, hat Dante ebenso
sicher theoretisch erkannt wie in den plastischen Bildern des

Inferno eindringlich dargestellt. Und nicht der geringste Schmerz
in der kummererfüllten Seele des Dichters war aus der
Beobachtung hervorgewachsen, dass auch die Vertreter des
kirchlichen Lebens sich von der Avaritia hatten anstecken lassen,
welche das Denken der sinnlich-selbstsüchtigen Welt erfüllt.
Fast alle Anklagen, die Dante gegen die Kirche seiner Zeit
erhebt, die furchtbaren Zornesworte, die er gegen Päpste und
Geistliche schleudert, sind der Ausdruck einer Gesinnung, die
hier nicht nur ein Parteiinteresse, sondern die Grundlagen des

sittlich-religiösen und des sozialen Gemeinschaftslebens
überhaupt gefährdet sah. An seinen Verdammungsurteilen ist ebenso
der Christ, wie der Ethiker, wie der Politiker und Soziologe
beteiligt. — Dabei mag allerdings die Frage aufgeworfen werden,
ob nicht Dantes radikaler Lösungsversuch, welcher der Kirche,
damit sie sich selbst in ihrer Idealität wiederfinde, den Weg
des hl. Franziskus gehen hiess, die mittelalterliche Kirche
zerbrochen haben würde.

Dem Dichter ist dieser Gedanke zweifellos ganz fern
gelegen. Er hat im Gegenteil gemeint, die Macht der Kirche
über die Seelen um so mehr zu festigen, je mehr sie sich auf
ihre ideale Aufgabe, religiöse Gesinnungsbildnerin und Erzieherin
zu sein, beschränke. — Doch auch dieser Aufgabe hat er Grenzen
gewiesen. Sie sollte in dem Augenblick beendigt sein, wo die
Seele den Läuterungsweg' hinter sich gelassen und sittlich
mündig geworden, keiner äussern Weisung mehr bedurfte. Was

') a. a. 0,, S. 71.



— 161 —

ihr dann noch widerfahren konnte, war die Mystik religiöser
Offenbarungserlebnisse, wde sie in steigender Entfaltung das
Paradies uns schildert. Sie aber spielen sich letzten Endes nur
zwischen der Menschenseele und ihrem Gott ab, mag auch ihr
ausdeutendes Verständnis von Beatrice, hier als Symbol der
göttlichen Weisheit gedacht, und einzelnen bevorzugten LIeiligen
übernommen werden. Wieder lag die Frage nahe genug, ob
nicht der Mystiker, dem in solchen Gesichten die höchsten Werte
religiösen Erlebens entgegentraten, der kirchlichen Leitung für
sein Innenleben überhaupt entbehren könne. Diese Frage, die
der religiöse Individualismus stets bejaht hat, ist Dante
überhaupt nicht zum Bewusstsein gekommen. Seine Mystik bewegte
sich eben durchaus im Rahmen kirchlicher Anschauungsweisen.
Sie tastete weder das Dogma noch die Symbolsprache der Kirche
an. Im übrigen hat Dante zwar die Religion mit der ganzen
Intensität seiner leidenschaftlichen Seele erlebt, aber er hat
sie nicht individualistisch als ein isolierendes, sondern im Gegenteil

als ein alle soziale Bindungen begründendes Faktum erlebt,
und eben darum hat er in den sittlich-religiösen Lehren und
Weisungen der Kirche nur wiedergefunden, was sein eigenes
Gewissen ihm mit unnachgiebigem Ernst verkündete. Aus dieser
Geistes- und Gewissenslage ergibt sich, dass Dante den Zwiespalt

zwischen kirchlich gebundener und autonomer Sittlichkeit
und Religiosität noch gar nicht empfunden, dass er vielmehr
in glücklicher „Unschuld" — um diese geschichtliche Bewusst-
seinslage mit Fichtes Worten zu bezeichnen — beides miteinander

zu vereinigen gewusst hat.
R. Keussen.

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 3, 1921. 12


	Dante und die Kirche : ein Gedenkblatt zur 600jährigen Wiederkehr seines Todestages 14. September 1321

