Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 11 (1921)

Heft: 3

Artikel: Dante und die Kirche : ein Gedenkblatt zur 600jahrigen Wiederkehr
seines Todestages 14. September 1321

Autor: Keussen, R.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403957

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403957
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 145 —

Dante und die Kirche.

Ein Gedenkblatt zur 600jahrigen Wiederkehr seines Todestages
14. September 1321.

Man hat dartber gestritten, ob Dante als ein Mensch von
modernem Empfinden gelten koénne oder ob er ganz und gar
cin mittelalterlicher Denker sei. ks hat etwas Bedenkliches,
psychologische Kategorien auf geschichtlich begrenzte Zeit-
riume anzuwenden und zu sagen: in diesen hatten die Men-
schen eine genau bestimmbare scelische Iligenart; sie hat sich
dann vielleicht schon innerhalb weniger Jahrzehnte verloren
und verfliichtigt und ist durch eine andere ersetzt worden und
diese wieder durch eine andere. Bedenklich ist dieses Ver-
fahren schon darum, weil die seelische Kigenart weitester
Kreise literarisch ausdruckslos zu bleiben pflegt und darum
nur vermutet, nicht aber sicher bestimmt werden kann; be-
denklich aber auch darum, weil eine bestimmte seelische Eigen-
art keineswegs auch iiber begrenzte geschichtliche Zeitrdume
gleichméssig verteilt zu sein pflegt, sondern sich erheblich nach
Berufen, Klassen, Stinden abstuft, ganz abgesehen davon, dass
sie in ihrer individuellen Fassung stets durch personliche Er-
lebnisse bedingt ist. Nur einen Blick in die seelisch so diffe-
renzierte Welt der Gottlichen Komdodie mit ihren in ihrer Eigen-
art so scharf umrissenen Charakterschilderungen brauchen wir
zu werlfen, um diese Tatsache zu lebendigster Anschauung ge-
bracht zu sehen. Jedenfalls der mittelalterliche Mensch ist
langst nicht ein so formelhaftes Wesen, wie gewisse Schrift-
steller uns glauben machen wollen, und es wire nicht schwer,
aus mittelalterlichen Quellen eine Fiille von seelischen Ausse-
rungen zusammenzustellen, die ein ganz modernes Empfinden
und Geprige zur Schau tragen. Aus dem Gesichtspunkt einer
solchen Betrachtung mag uns die Frage, ob Dante im Grunde

Internat, kirehl. Zeitschrift, Heft 3, 1921, 11



— 146 —

seines Wesens mittelalterlich sei oder ob in ihm sich der mo-
derne Individualismus ankiindige, miissig erscheinen.

Doch vielleicht ldsst sich der Sinn dieser Frage schirfer
fassen und gewinnt sie dann doch eine recht ernsthafte Be-
deutung. Das aber geschieht, wenn wir sie also bestimmen:
Wie ist Dantes Stellung zur Kirche? Ist sie die mittelalterlich
gebundene oder die das Recht religioser und sittlicher Aufo-
nomie vertretende Geisteseinstellung des modernen Denkers? —
Allein auch gegeniiber dieser enger begrenzten Frage muss
ein Vorbehalt gemacht werden. Denn die Stellung des mittel.
alterlichen Menschen gegeniiber der Kirche ist durchaus keine
e¢inheitliche. Wohl erhebt diese den Anspruch, die weltum-
spannende Organisation zu sein, und fasst ihn schliesslich unter
Bonifaz VIII. in die despotische Formel, dass es fiir jede Kreatur
zum Heile notwendig sei, dem romischen Papst unterworfen
zu sein. (Subesse romano Pontifici omnem creaturam humanam
declaramus . . . esse de necessitate salutis.) Doch gerade gegen
diese politische Uberspannung des kirchlichen Autoritiits-
gedankens erhob sich innerhalb wie ausserhalb der Kirche der
Widerspruch; innerhalb der Kirche aus jenen Kreisen, welche
in der Politisierung der Kirche und des kirchlichen Einheits-
gedankens eine bedrohliche Gefdhrdung ihres geistlichen Lebens-
prinzips erblickten, ausserhalb der Kirche in den Sektenkreisen,
welche in jenen Anspriichen geradezu ein Symptom des anti-
christlichen Gottes, der die Kirche beherrsche, zu erkennen
glaubten und ihm nun ihr Evangelium des Geistes entgegen-
stellten. Nicht die Unterwerfung unter die hierarchische Or-
ganisation der Kirche, unter ihre Bussdisziplin und Sakraments-
mystik biete die Gewihr des Heiles, sondern die praktische
Bewiihrung des Evangeliums nach den Weisungen, welche die
Bergpredigt gebe. Kein hierarchisches Standes-, sondern ein
auf die Gleichheit der Seelen vor Gott gegrindetes Laien-
christentum, das war das Ideal jener Kreise, die hauptséchlich
in den demokratischen Unterschichten des Biirgertums Boden
und Anerkennung fanden. TIhre geschichtliche Auswirkung
hat diese Gesinnung in der Waldenserbewegung gefunden. In
naher Verwandtschaft zu ihr stehen die enthusiastischen Triume
der Franziskanerspiritualen. Nur ist hier der seelische Hinter-
grund des religiosen Lebens ungleich verwickelter als in der
Laienbewegung der Waldenser, und entsprechend wird die



— 147 —

Folgerung in der Stellungnahme zur kirchlichen Hierarchie
lingst nicht so geradlinig gezogen wie bei diesen. Gewiss, es
¢ibt unter diesen Spiritualen Kopfe, welche das waldensische
Programm in asketischer Leidenschaft noch unterstreichen,
welche aus der Kirche eine Laienbruderschaft auf der Grund-
lage des altchristlichen Liebeskommunismus machen wollten.
Sie waren es, die den geistigen Ziindstoff verbreiteten, der
vielfach in ganz radikalen Bewegungen — nur an Fra Dolcino
sel hier erinnert — zum Aufflammen kam. — Doch neben
diesen Minnern, welche sich grundsitzlich der Autoritit der
hierarchischen Kirche entwachsen fiihlten, stehen die behut-
samern (eister, die, von dem ménchischen Gehorsamsgeliibde
gehalten, zwar eine durchgreifende Reform der Kirche im
Sinne des apostolischen Armutsideals fordern, aber keineswegs
an einen Bruch mit ihr denken. Ks ist wohl zu verstehen,
dass diese Kreise sich leicht bereit fanden, an dem Kampf
gegen die weltlichen Herrschaftsanspriiche des Papsttums
lebendigsten Anteil zu nehmen. — So hat also die politische
und sittliche Einstellung der Kirche, ihr Verhiltnis zu den
weltlichen Lebensordnungen zunéchst in ihr krisenhafte Be-
wegungen entwickelt und weite Kreise aus ihrem Schosse
hinausgetrieben.

Doch auch in der intellektuellen Welt, welche die Kirche
durch ihr Dogma zu beherrschen vermeinte, bereitet sich seit
dem 13. Jahrhundert die Krisis vor, die zur Zersetzung der
mittelalterlichen Weltanschauung fithren sollte. Auch hier voll-
zieht sich die Krisis einmal in einer innerkirchlichen Entwick-
lung, die schliesslich zur Auflésung der scholastischen Glei-
chung zwischen Glaube und Vernunft fithrt, mittels deren eine
rationalistische Rechtfertigung des Dogmas versucht worden
war. An seine Stelle tritt nun im Nominalismus der historische
Offenbarungsglaube, der durch die Autoritit der Kirche gedeckt
wird. Doch neben diese Entwicklung tritt eine weitergreifende,
die nicht nur die Erkenntnisgrundlagen des kirchlichen Glau-
bens, sondern seine Substanz selbst angreift. Sie bildet sich
in der geistigen Atmosphire, die durch das Eindringen des
Aristotelismus in die scholastische Gedankenwelt und durch
die Beriihrung mit der arabischen und jlidischen Philosophie
seit den Kreuzziigen geschaffen worden war. Voriibergehend
hat sie an der Universitit Paris, sodann aber auch an andern



— 148 —

Orten Frankreichs und Ttaliens — zumeist unter vorsichtig
gewihlter Maske — ihre zersetzende Wirkung geiibt. Am
Hofe Friedrichs II. in Sizilien scheint sie eine offene Freistatt
gefunden zu haben. — Mag an diesen Vorgingen auch nur
eine verhdiltnisméssig schwache Bildungsschicht beteiligt ge-
wesen sein, so steht doch fest, dass die reine Glaubigkeit des
frihen Mittelalters zu Dantes Zeit lingst nicht mehr bestand,
und dass die Kirche auch auf dem Gebiete des Dogmas den
Feind vor ihren Toren wusste.

Schon die hier angestellten Uberlegungen machen deutlich,
dass die Frage nach der Stellung Dantes zur Kirche eine
Reihe von Beziehungspunkten zu beriicksichtigen hat, und dass
es nicht angiingig ist, sie dadurch zu erledigen, dass man nur
auf eine dieser Beziehungen eingeht und glaubt, damit zum
Ziele zu kommen, dass man etwa die Zweifellosigkeit von
Dantes katholischer Orthodoxie feststellt. Gewiss erleichtert
dieses Verfahren durch seine Einfachheit die Losung der ge-
stellten Frage, aber zugleich gibt es eine ins Intellekiualistische
verschobene Antwort, indem es aus Dante einen scholastischen
Theologen macht, womit jedenfalls nur eine Seite seines Wesens
berthrt wird und keineswegs die Seite, in der das Leben dieser
Feuerseele sich am stéirksten offenbart. Vielmehr ist Dante,
um von anderm zu schweigen, vor allem noch Politiker, Ethiker,
Prophet und Soziologe. Seine Soziologie aber wurzelt in seiner
religiosen Mystik. Aul allen diesen Wegen musste er der
Kirche begegnen. Wer daher das Urteil Dantes tber die
Kirche seiner Zeit, wer die grundsitzliche Bedeutung, die er
dem Kirchlichen Gemeinschaftsgedanken beimass, verstehen
will, der muss die vorhin angedeuteten Seiten in Dantes Wesen
zum Ausgangspunkt nehmen, um das gesuchte Verstindnis zu
erlangen.

Wir beginnen mit Dante dem Theologen. Dass sich sein
Denken in die strenge Architektonik der scholastischen Theo-
logie hineingefunden, dass ihre grossen Erbauer und Vollender
Augustinus, Dionysius Areopagita, Thomas von Aquin und
Bonaventura auch fiir ihn die massgebenden Autorititen ge-
wesen sind, ist fir den Leser der Goéttlichen Komdodie so offen-
sichtlich, dass es weiterer Nachweise hierfiir nicht bedarf. Der
Gedanke, dass das kirchliche Dogma das Irgebnis einer Ent-
wicklung, eine an bestimmte geschichtliche Voraussetzungen



— 149 —

cebundene Konstruktion sein konne, liegt ausser seiner Seh-
weite. Vielmehr ist es fiir ihn der Hinweis auf Tatsachen, die
in eherner Monumentalitit das menschliche Dasein einschliessen,
ihm zugleich Richtung und Ziel weisen. Vor ihnen sich ver-
schliessen, sie leugnen, das heisst auf die menschliche Vernunft
liberhaupt verzichten, auf die Stufe der Bestialitiit herabsinken,
auf der uns dann nur noch die entfesselten Sinnentriebe und
die Preisgabe der Vernunft an den durch sie geleiteten bosen
Willen begegnen. In diesem Sinne wird fiir Dante der Un-
glaube zur sittlichen Schuld. Wieder kann kein ernsthafter
Zweifel dariiber bestehen, dass die Seele des Dichters von
dieser Schuld unberiihrt geblieben ist, und dass die von Scar-
tazzini einmal gedusserte, doch im weitern Verfolg seiner Dante-
Forschungen wieder aufgegebene Meinung, die Verirrung im
dunklen Wald, von der die Eingangsverse des Inferno be-
richten, habe eine philosophisch skeptische Stellung zum Glau-
ben bedeutet, wirklich nicht zu halten ist. Die Philosophie,
die solche Wirkungen haben konnte, ist niemals die Begleiterin
Dantes auf seiner Lebensfahrt gewesen. Soweit sie sein Denken
gefangen nahm, stand sie fir ihn, wie die Figur Vergils zeigt,
im Dienste der Gnade, war sie ihm Gottes ,Schwester und vielge-
liebte Tochter“ ), sah er in ihr eine Unterstitzung des Glaubens,
,welcher mehr als alles andere dem ganzen menschlichen Ge-
schlechte niitzlich ist, weil wir durch ibhn dem ewigen Tode
entgehen und ewiges Leben erlangen“?). — So teilt denn Dante
durchaus die thomistische Verhiltnisbestimmung der Vernunft
zum Glauben. Jene bietet fiir die Fundamentaldogmen des
Glaubens die erkenntnistheoretische Rechtfertigung. Sie be-
weist also das Dasein Gottes, die Unsterblichkeit der Seele,
die menschliche Willensfreiheit, aber sie durchdringt nicht das
Walten der gottlichen Heilsékonomie in seinen Griinden. Sie
erkennt die substantiale Wirklichkeit, nicht aber das Wie und
Warum ihres Wirkens.

»Daher kann unser Schauen, das nur einer

Der Strahlen jencs Intellektes sein muss,

Von welchen insgesamt die Ding’ erfiillt sind,

Der eignen Natur nach also michtig

Nicht sein, dass sein Prinzip es nicht gewahre
Viel minderglinzend, als es in der Tat ist.*

1) Convivio III, 12.
% 1. c. III, 7.



— 150 —

»In die Gerechtigkeit, die ewig-hehre,

Dringt drum der Blick, der eurer Welt verliehen,
Nur, wie das Auge niederdringt zum Meere,

Wo es am Strand wohl bis zum Grund hinlicfe,
Doch nicht auf hoher See; und er ist dennoch
Vorhanden dort, es birgt ihn nur die Tiefe?).*

Diese Einschrankung der Erkenntnismoglichkeiten gegen-
tiber den Mysterien des (Glaubens wird fiir den Dichter keines-
wegs zum Anlass, sich in skeptischer Stimmung zu verlieren,
sie befliigelt vielmehr seine mystische Himmelssehnsucht, der ja
im Glauben die Gewihr gegeben, dass ihre Hoffnung auch auf
dem Gebiete des Erkennens sich erfiillen werde ). So ist denn
der Zweifel fiir ihn am Fuss der Wahrheit gelagert, und an
ihm offenbart sich ein Naturtrieb, der ihn anspornt, ,von Hoh’
zu Hohe gipfelan zu dringen“ ). Darin aber zeigt sich ein
weiterer, fiir die Personlichkeit Dantes charakteristischer Zug,
der ihn recht eigentlich zum unmittelbaren Vorliaufer der vom
faustischen Wissensdrang ertillten Gelehrtennaturen der Re-
naissance macht: eine Bemerkung des Erkeunntnistriebes, die
auf der tibrigens auch aristotelisch-thomistischen Auffassung be-
ruht, dass seine Befriedigung zugleich die Vollendung der gei-
stigen Wesenheit des Menschen iiberhaupt bedeute. Bis in die
Holle hinein begleitet Dante dieses Wertempfinden. Die Schil-
derung der letzten Abenteurer- und Entdeckungsfahrt des
Odysseus im 26. Gesange des Inferno ist augenscheinlich von
staunender Bewunderung fiir das menschlich Grosse in dem
Forschertriebe des sagenhaften Helden, der ihn bis in den Ge-
sichtskreis des Liauterungsberges treibt, getragen. Von tiefstem
Mitempfinden sind die Worte gesiittigt, womit Dante des Schick-
sals der vorehristlichen Philosophen und Weisen gedenkt, deren
Erkenntnistrieb das letzte Ziel — eben das Reich der Gnade
— nicht erreichen konnte ), Daraus ergab sich dann fir ihn
die harte Notwendigkeit, die vorchristlichen Dichter und Denker,
ja die Gerechten aller Zeiten, soweit sie des christlichen Glau-
bens ermangeln, in die Vorholle zu versetzen, darunter ,den

) Parad. XIX, 52—60. Die Ubersetzung ist teils nach Philalethes,
teils nach Zoozmann (Herder, 1921) zitiert.

%) Vgl. die im Anschluss an Hebr. 11, 1ff gegebene Definition des
Glaubens Parad. XXIV, 64 ff.

%) Parad. IV, 132.

%) Purgat. III, 40 f.



+

— 151 —

Meister derer, die da wissen®, Aristoteles, und seinen viel-
geliebten Fiihrer Vergil. Diese Hirte ist um so auffallender,
weil sie im Grunde genommen durch das Kkirchliche Dogma
nicht einmal gefordert wurde. Denn dieses liess die Moglich-
keit der Rettung und Erlosung fiir alle offen, die ohne eigenes
Verschulden dem christlichen Glauben ferngeblieben waren,
wofern sie nur den im Gewissen sich kundgebenden Verpflich-
tungen des Sittengesetzes zu entsprechen bemiiht gewesen
waren. Das schroffe Denken Dantes macht diese Moglichkeit
zur seltenen Ausnahme?!). Im tibrigen vermag weder rechtes
Wollen noch sittliches Verdienst fiir sich allein den Heilsweg
zu erschliessen, der nur denen offen steht, die durch den Glau-
ben und die Taufe den Zugang zu ihm gefunden haben. Dass
fiir eine solche Uberzeugung der auf eigenem Wissen und
Wollen, auf eigener Schuld beruhende Unglaube in die Holle
gehort, ist leicht verstéindlich. Immerhin verdient angemerkt
zu werden, dass Dante mit den Ungldubigen und Ketzern in
der Holle in durchaus respektvollen Formen verkehrt. Kein
Wort der Verachtung entweiht hier seine Lippen. Er stellt
einfach unerbittliche Tatsachen fest, wenn er berichtet: diese
Manner, wie Farinata, der Vater seines Jugendfreundes Caval-
canti, der grosse Staufenkaiser Friedrich II. und Papst Ana-
stasius befinden sich in der Holle. Sein personliches Empfinden
kommt demgegeniiber gar nicht in Frage. — Nicht anders
ist sein Verhalten gegeniiber den Zwietrachtstiftern und Schis-
matikern in den tleferen Hollenkreisen. Die Gesinnung der
Fanatiker, die zu personlicher Verunglimpfung der Ketzer und
Unglaubigen greift, ist dem hohen Geiste unseres Dichters fern-
geblieben. Er ist der Verkiindiger des gottlichen Gerichts und
unbeweglich wie dieses. Allerdings auch die géttliche Gerech-
tigkeit lédsst bei Dante eine Ausnahme zu, indem er aus nicht
villig durchsichtigen Griinden Cato zum Wéichter des Purga-
toriums macht und damit trotz seines Selbstmords der Ver-
dammnis entzieht. Vielleicht glaubte er die Gerechtigkeit in
einen Widerspruch mit sich selbst zu bringen, wenn sie den
Helden der romischen Demokratie, den Repréisentanten der
nattirlichen Gerechtigkeit, der Holle ftberlieferte. Sehr fein-

1) Vgl hierzu meine Bemerkungen in der Abhandlung <Betrachtungen
iiber das Verhiltnis der christlichen Ethik zu Staat und Kultur. VI.» Intern.
kirchl. Zeitschrift, 1918, S. 337 ff.



— 152 —

sinnig ist dann jedenfalls der Gedanke durchgedacht, dass diese
Art personlicher Gerechtigkeit nur an die Schwelle des Liiute-
rungsberges und damit der Gnade gelangt und dort gleichsam
das Wort veranschaulicht, dass der Geringste im Himmelreich
vollkommener sei als sie und darum auf dem Wege zur Voll-
endung vor ihr den Vortritt habe.

Dantes grundsitzliche Stellungnahme zu dem Problem des
(zlaubens, seine diktatorische Verurteilung des Unglaubens und
auch des Schismas hat zur Voraussetzung die Selbstgewissheit
seiner kirchlichen Orthodoxie und zugleich die Selbstgewissheit
des Heils, die ihm auf dieser Grundlage und auf dem Grunde
sittlicher Gnadenfithrung gewihrleistet war. Denn dass kirch-
liche Rechtgliubigkeit fiir sich allein das Heil noch nicht ver-
biirge, das weiss Dante nur zu gut !). Sie ist wohl die conditio
sine qua non, nicht aber die conditio sufficiens des Heils. —
Kine Bestitigung der Danteschen Orthodoxie in Hinsicht auf
die einzelnen Dogmen, wie sie in weitestem Umfang Hettinger
gesucht und gefunden hat, konnen wir uns ersparen. Die mass-
gebende Dante-Forschung stimmt heute allgemein dem von Kraus
formulierten Urteil zu, dass das Denken des Dichters ,von
dem christlichen Dogma und der kirchlichen Empfindung durch
keine, auch nicht die leiseste Kluft getrennt“ war ?). Dante
ist Katholik, ja fiuir seine kirchliche Auffassungsweise ist selbst
die Beziehung zum Papsttum wesentlich.

«Alt und neu Testament ward euch zuteile,
Und auch der Kirche Hirt, um euch zu fiithren:
Dies ist genug zu eurem Seelenheile» ?),

Auch der Kaiser soll dem Papste mit der Ehrfurcht be-
cegnen, die der erstgeborne Sohn seinem Vater schuldet*),
Durch die ihm verliehene Schliisselgewalt ist der Nachfolger
des Petrus der Verwalter der religiosen Heilsgliter. Seine
Macht reicht hier selbst in das Jenseits hintiber. Dante deutet
das einmal dadurch an, dass die flir das Purgatorium be-
stimmten Seelen sich an der Tibermiindung versammeln %), um

1y Parad. XIX, 106—109.

%) F. X. Kraus, Dante. 1897. S.747. Vgl. unter den Werken aus
neuester Zeit: Karl Jakubeczyk. Dante. 1921. S, 42.

3) Parad. V, 76—79. Der Papst ist ihm «der Stellvertreter Jesu Christi».
Monarehia III, 3.

4} Monarch. III, 15.

®) Purgat. II, 103 f.



— 153 —

von dort ihre Fahrt zum Liuterungsberge anzutreten. Er be-
kennt sodann einen fast vorbehaltlosen Glauben in Hinsicht
auf die Wirkung des kirchlichen Ablasses, wie der kirehlichen
Strafmassnahmen !). — ks ist ithm weiterhin zweifellos, dass
Christus in geistiger Art den allgemeinen Konzilien beigewohnt
habe 2). — In allen diesen Punkten ist Dantes Denkweise den
kirchlichen Voraussetzungen und Massstiben so sehr angepasst,
dass man Vossler beistimmen muss, wenn er die Ausserungen des
Dichters durch die Bemerkung charakterisiert: ,Man kann sich
nicht katholischer ausdriicken“ ®). Und doch hat derselbe For-
scher Recht, wenn er bemerkt, dass Dante zwar nicht zum
mittelalterlichen Kirchenglauben, wohl aber die moderne katho-
lische Kirche zu Dante in Gegensatz getreten sei?). Denn wie
scholastisch auch das Kleid der Danteschen Theologie gefirbt
ist, in ihrem Gehalt ist sie von biblischen Gedanken erfiillt ®).
Man kann von einem evangelischen Katholizismus bei Dante
reden, allerdings nicht in dem Sinne, dass er den protestanti-
schen T.ehrbegriff vorausgenommen hiitte, sondern in dem Sinne,
dass sich sein Katholizismus auf das Evangelium stiitzt ¢). So
grindet er auch die Autoritit der Kirche auf die Bibel und
nicht umgekehrt, wie es nach ihm der tridentinische Katho-
lizismus getan hat. Und niemals verwechselt er Amt und In-
stitution mit der Person, die sic verwaltet. Trotz seiner Uber-
zeugung, dass die Kirche der Hort der Wahrheit sei, tragt er
darum keine Bedenken, einen Papst wegen Hiresie in die Héolle
zu verweisen 7). — Mehr noch, er als Laie nimmt fiir sich das

1) Purgat. 11, 98 £.—III, 136 ff. Doch habe ich auf die Grenzen dieses
(Glaubens hingewiesen. ,,Internat. kirchl. Zeitschrift®, 1919, Heft 2, S. 146.

%) Monarch. III, 3.

®) Vossler, Die géttliche Komddie I, 1. 1907. S. 75.

Y a, a. 0. S. 77,

%) Man hat in Dantes Schriften mehr als 500 Bibelzitate festgestellt.
Edw. Moore, Studies in Dante, first series, Oxford 1896. b. Vossler L. ¢. S. 75.

%) Die entscheidende Stelle hierfiir: De monarchia IIT, 3 «Est adver-
tendum, quod quaedam Scriptura est ante Ecclesiam, quaedam cum Ec-
clesia, quaedam post Ecclesiam. Ante quidem Ecclesiam sunt Vetus et
Novum Testamentum, quod in aeternum mandatum est, ut ait Propheta;
hoe enim est, quod dicit Ecclesia, loquens ad Sponsum: Trahe me post te»

) Inferno XI, 8 f. Dass Dante dabei einer zuerst von Gratian (Dist.
19, 8) fixierten Legende folgt, hat Doéllinger in seinen Papstfabeln nach-
gewiesen. Das #ndert aber nichts an der Sache, dass Dante die Lehre
von der Unfehlbarkeit des Papstes nicht gekannt hat. Denn dass die
Héresie nur den Papst als Privatmann treffe, wie Jakubezyk, S. 43, und



— 154 —

Recht allerschérfster Kritik an der verweltlichten Kirche in
Anspruch, und zwar ebenso an ihren Institutionen und Ordens-
genossenschaften wie an ihrer Verwaltungspraxis und ihren
Wiirdentragern. Ja, Bonifaz VIII., seinen Zeitgenossen, hat er
,vor Gottes Angesicht“ des pépstlichen Stuhles fiir verlustig
erkléirt ¥), weil er dafiir hielt, dass er durch schméihlichen Be-
trug von ihm erschlichen worden sei. Es ist augenscheinlich,
dass hier wie anderwirts der Theologe die ,reverentia“, die er
dem Nachfolger des St. Petrus schuldig zu sein glaubte, zuriick-
stellt und nur dem Ethiker das Wort lisst, fiir den der Ge-
danke gilt, dass nicht der Besitz, sondern allein die sittliche
Wiirde Herrschaftsanspriiche zu begrinden und aufrechtzuhal-
ten vermag.

Denn himmelweit ist Dante von der modernen Theorie
entfernt, dass die Ethik nur zu beschreiben habe, was im Be-
reiche des menschlichen Gemeinschaftslebens geschieht. Sie
ist bei ihm ein steter Appell an die Gewissen, eine leiden-
schaftliche Kritik der amoralischen Welt, wobei die sittlich
Unentschlossenen, die ignavi, ebenso schlecht wegkommen wie
die bewussten Stinder. Der Widerspruch zwischen Idee und
Erscheinung auf dem Gebiete des Sittlichen begleitet ihn durch
fast alle Gesdnge seiner grossen Dichtung. Er selbst aber fiihlt
sich, nachdem er diesen Widerspruch im irdischen Paradiese
tiberwunden und hinter sich gelassen hat und von der sittlichen
Vernunft freigesprochen worden ist, berufen, Gottes Richteramt
auf dieser Erde auszuiiben und den tiefen Gegensatz zu offen-
baren, der zwischen den Individuen, und seien sie die hiéchsten
Machthaber hienieden, Kaiser und Papst, weiter den mensch-
lichen Gemeinschaften auch in ihrer umfassendsten Verkorpe-
rung, Staat und Kirche, und ihrer sittlichen Bestimmung be-
steht. So wird die Gottliche Komédie zu dem gewaltigen , Riige-
lied“, dazu bestimmt, die Gewissen zu erschiittern. — Doch
hinter dieser Absicht steht bei Dante die der mittelalterlichen
Frommigkeit so wesenhafte religiose Gesinnung, die starren
Blickes aut die Schrecken und Wunder des Jenseits hiniiber-

auch Sauter in seinem Kommentar zu Zoozmanns Ubersetzung der Gott-
lichen Komdédie behauptet, S. 580, ist willkiirliche Ausdeutung infallibili-
stischer Theologie. Eine so spitzfindige Zerlegung der Person ist Dante
fremd, wie besonders auch Purgat. XX, 85—90, zeigt.

1) Parad. XXVII, 22 ff.



— 156 —

schaut. Dadurch bekommen Sittlichkeit und Frommigkeit bei
ihm in weitem Ausmass einen heteronomen Charakter, wenn
sie auch am Ende im Paradiese zu einer Geistigkeit gesteigert
sind, die ganz aus dem eigenen Triebe hervorwiichst. — Doch
diese in Gott beseligte Freiheit hat auf Erden keinen Raum.
Hier beherrschen vielmehr den stindigen Menschen Leidenschaft
und Selbstsucht, die cupiditas, die Zerstérerin alles sozialen
Gemeinschaftslebens. Sie zu unterdriicken und zu hemmen,
sind die Gnadenboten des Himmels, Staat und Kirche, berufen.
Sie erscheinen darum im Tale der Versuchung im Purgatorium,
um die Schlange abzuwehren. Zugleich gehen am Himmel die
drei Sterne auf, welche das tubernatirliche Tugendleben in
Glaube, Hoffnung und Liebe bedeuten!). Bedeutsam ist an
dieser Stelle, dass Dante den Staat ebenso fiir eine Schopfung
des gottlichen Gnadenwillens hilt wie die Kirche. Beiden ist
die Erziehung des Menschengeschlechts zu sittlicher Kultur an-
vertraut, dem Staat vor allem im Bereiche der Erscheinungs-
welt, indem er dort durch die von ihm geschaffene und ge-
schiitzte Gerechtigkeitsordnung den Frieden als das hochste
irdische Gut erhilt, der Kirche, indem sie die Gesinnung auf
das ewige Gut der Gottesliebe lenkt. Beide aber treten mit
ihren Gesetzen und Geboten als Autorititen auf, die den Men-
schen in Unmindigkeit lassen, solange sie ihn erziehen. KEs
ist gebundene Sittlichkeit, die sie schaffen, und aus ihrer Bin-
dung kann der Mensch erst wieder in die Freiheit entlassen
werden, wenn er als Wissender und Uberwinder aller Ver-
suchung wie Dante im irdischen Paradiese in den Stand der
Willensunschuld zurtickgekehrt ist. Dass das unter den Be-
dingungen des irdisch-sittlichen Lebens ein irrealer Fall ist,
den nur das visiondre Schauen des Dichters als Moglichkeit
erlebt, liegt auf der Hand. Somit besteht fiir den wirklichen
Menschen allgemein die Notigung, sich der Rechtsordnung des
Staates und der sittlichen Disziplin der Kirche zu unterwerfen.
Wer sich gegen jene auflehnt, der verfallt der strafenden Ge-
rechtigkeit des Staates, withrend die Kirche die Ubertretungen
der sittlichen Gebote durch das Busssakrament siithnt, indem
sie zugleich den Siinder lautert. — Schon aus diesen Grund-
zigen der Danteschen Staats- und Sittenlehre erhellt nicht nur

') Purgat. VIII, 25 ff,, 88 ff.



— 1566 —

ihr autoritativer Charakter, sondern wird auch verstindlich,
dass sie konservativ und auf die Bewahrung der Tradition ab-
gestimmt ist. In der Tat ist Dante ebensosehr der Lobredner
patriarchalischer Familiensitte wie eines patriarchalischen Staats-
regiments. Aus dieser Gesinnung heraus preist er durch seinen
Ahnherrn Cacciaguida das Idyll kleinbiirgerlicher Familien-
zucht in vergangenen Tagen.

Aber auch dort, wo die Sittlichkeit aus dem Rahmen des
Normalen hinaustillt, bleibt sie den von Gott gestifteten Lebens-
ordnungen in Staat und Kirche verbunden. Auch der welt-
fremde Asket bleibt Biirger. — Die Aufopferung des sittlichen
Willens, zu der das Geliibde verpflichtet, ist gewiss dem freien
Entschluss und somit dem individuellen Belieben des Menschen
anheimgegeben. Doch der Vollzug eines solchen Geliibdes
unterliegt nun wieder der Aufsicht der Kirche, die das Recht
der Dispensation mit der Einschriankung besitzt, dass sie zwar
nicht das Geliibde als solches, wohl aber seinen Inhalt abzu-
andern vermag. DMit diesen mit kanonistischer Genauigkeit aus-
gefiihrten Gedanken bewegt sich Dante ganz im thomistischen
Geleise.

Indessen hat auch er gefiihlt, dass in dieser, abmessender
Reglementierung noch zuginglichen Handlungssphére der hochste
Erweisreligioser Sittlichkeit nicht gelegen sein konne. Das Ideal ist
auch fiir Dante eine einzige, von allen Normen freie Tat, und sie
hat auf kirchlichem Boden Franziskus von Assisi vollzogen, indem
er die Armut zu seiner Gefdhrtin erwéahlte. Man spiirt der beweg-
ten Schilderung Dantes an, dass diese Tat in seinen Augen eine
Umwiillzung der kirchlichen Sittlichkeit bedeutete, d. h. eine
Umwélzung des sittlichen Geistes in der Kirche. Denn war dieser
in den Jahrhunderten seit Konstantin politisiert und in seinen
Ausserungen im kirchlichen Innenleben ins Juristische und Ka-
nonistische umgebildet worden, so brachte Franziskus ihn zur
Besinnung auf seine wahren Aufgaben, zum Evangelium und
zur reinen Gottes- und Menschenliebe zuriick. Diese Tat, die
tiir weltliche Betrachtungsweise wohl immer etwas Utopisches
behalten wird, hat nun auch Dante sein im gleichen Sinne
utopisches Kirchenideal eingegeben und ihn die Forderung er-
bheben lassen, dass die Kirche die Entwicklung von einem Jahr-
tausend rickgéngig machen solle. Sie soll sich die Armut
Christi zum Vorbild nehmen und nur noch durch Lehre und



— 157 —

Beispiel wirken. So ist Dantes Kirchenideal eine unpolitische,
in der Formung ihres.innern Lebens nicht mehr vom Rechts-
und Dekretalengeist geleitete Kirche, eine Kirche, die an keinerlei
materielle Interessen ausser solechen gebunden ist, die durch
die Armenpflege geboten sind, eine Kirche also, die nur noch
aus dem religiosen Geiste des Evangeliums lebt. — An diesen
Gedanken aber haftete fir ihn nicht nur ein religioses, sondern
auch ein politisches Interesse. Denn der unselige Zwiespalt
zwischen Imperium und Sacerdotium, der seit den Tagen Gre-
gors VII. und lianger noch beiden Méichten zum Verderben ge-
reichte, musste in dem Augenblick behoben sein, wo die Kirche
durch einen Verzicht auf die Giiter dieser Welt bekundete,
dass sie nur noch ihren religiosen und sittlichen Aufgaben nach-
gehen wolle. Dann mochte sich zwischen Kaiser und Papst
jenes Pietiitsverhiltnis herausbilden, das Dante in dem Schluss-
kapitel der Monarchie mit so riihrendem Vertrauen auf seine
Moglichkeit geschildert hat. '

Indessen die geschichtliche Welt mit der breiten Iftlle der
Triebe, die in ihrem Leben wirksam sind, hat sich niemals in
das Schema auch der bestgemeinten Theorie einspannen lassen.
Auch Dante erfuhr es auf Schritt und Tritt. Die Enttiuschung,
die der Ethiker und Politiker, der gliubige Anhinger der mittel-
alterlichen Kirche um dessentwillen zu tragen hatte, hat der
Dichter in wehmiitigen, in herben und bittern, von tielster
sittlicher Verachtung erfiillten Worten in der Gottlichen Komodie
niedergelegt, Worte, die uns ebenso seine religiose und sittliche
Leidenschaftlichkeit und die Reinheit seines Wollens wie seine
im Grunde unpolitische Denkweise verraten. Denn wenn Politik
fir den Staatsmann eine Kunst des Moglichen bedeutet, so
waren Dantes Theorien fir seine Zeit zum wenigsten unmog-
liche Gebilde.

Nicht zu verwundern ist es darum, dass die Phantasie des
Dichters, als sie insbesondere nach dem Tode Heinrichs VII.
erkannte, dass in der Welt realer politischer Krifte kein Be-
wegungsraum fiir sie mehr sei, sich nach dem Vorbild des
Abtes Joachim von Fiore in eine Traumwelt fliichtete, in der
sein Auge das in der Gegenwart Unmdgliche in prophetischen
Gesichten in der Zukunft vollzogen sah. Diese Flucht in das
Prophetentum war fiir das leidenschaftliche Empfinden des
Dichters um so mehr Bediirfnis, weil sie allein ihm die Mog-



— 168 —

lichkeit bot, die Wiederherstellung der sittlichen und religiosen
Weltordnung im Sinne seiner Ideale schon auf Erden durch-
gefithrt zu sehen. Allerdings nur in dunklen Worten und un-
bestimmten Umrissen hat er davon geredet, so dass, sie aus-
zudeuten und ihren Sinn auszufiillen, auch heute noch und
wohl fur immer fir den auslegenden Historiker ein grosses
Rétselraten bedeutet. Immerhin scheinen fiir jene Auffassung
wohl berechtigte Griinde zu sprechen, die im Veltro einen sitt-
lichen Reformator fiir die Kirche erblicken wollen in der Art
des hl. Franziskus, dem dann die Aufgabe zugedacht war, den
(eist der Habsucht aus ihr zu vertreiben. Dieser religitsen
Erneuerung sollte die politische zur Seite gehen, deren Durch-
fihrung dem Dux, einem idealen Kaiser, zufallen sollte, wobei
er nicht zuletzt Staat und Kirche in das rechte Verhéltnis zu-
einander zu setzen hatte. Alle diese Prophezeiungen, die Dante
zuletzt noch im Paradiese durch eine mystische Zahlenberech-
nung zu ergénzen versucht hat, sind gewiss haltlose Triume
gewesen, gemessen an der Tatsache, dass Dante ihre Erfullung
sicher schon in einer greifbar nahen Zukunft erwartete. Und
doch wird man in diesen Triumen nicht nur Illusionen eines
religios iiberreizten Gemiites sehen dirfen. Denn darin wenig-
stens hat Dante Prophetenblick bewiesen, dass er aus seinem
reinen und wahrhaftigen religiosen Empfinden heraus erkannte,
dass die Zukunft die Entpolitisierung der Kirche und die Ein-
schrankung ihres Wirkungsbereiches auf rein religiose Auf-
gaben bringen werde, '

Doch damit nicht genug! Der Seherblick des Dichters hat
nicht nur in die Ferne, sondern auch in die Tiefe geschaut
und hat dort das Walten jener (iesetze durchschaut, die den
Aufbau der geistig sittlichen Welt begriinden und jener, die
ihn zerstoren. Thre Grundlage findet diese Welt in dem unend-
lichen Gut der Gottesliebe und in den ewigen Giitern, die in
sie eingeschlossen sind und von ihr umfasst werden. Denn
diese Giiter erweisen sich auch dem unendlichen, auf sie ge-
richteten Begehren als unerschopflich, weil sie keine raum-
liche Begrenzung kennen. Wieviele darum auch sie sich zu
eigen machen mogen, alle finden sich durch sie geséattigt., Ja
mehr noch, der Genuss dieser Liebe und dieser Geistesgiiter
kann sich in dem Seligkeitsempfinden der einzelnen nicht ab-
schliessen; er weckt in ihnen den Drang, sich an andere mit-



— 159 —

zuteilen. Denn darin besteht das Wunder der Gottesliebe: sie
vereinigt alle in sich, die auf sie gerichtet sind. Sie schafft
zwischen ihnen eine Bindekraft, die immer mehr in die Tiefe
geht, weil das Erlebnis, in dem sie ruht, zu immer gréssern
Tiefen des Verstindnisses, zu einer immer mehr sich ausweiten-
den Gemeinsamkeit geistigen Besitzes fithrt!). — Diese Erleb-
nisse aber, so innerlich sie urspringlich sind, kénnen nicht in
sich verschlossen bleiben. Sie fiihren notwendig zur Abzeich-
nung ihrer selbst, zu ihrer symbolischen, begrifflichen, kiinst-
lerischen Bezeichnung in Religion, Wissenschaft und Kunst und
damit zu einer gemeinsamen Geisteswelt, sie fiihren vor allem
auch zur sittlichen Tat und damit zur sittlichen Ausgestaltung
des sozialen Organismus der Menschheit in allen Formen des
(xemeinschaftslebens, die ihm eigen sind, in Familie, Volk, Ge-
sellschaft, Staat und Kirche. Denn zunidchst muss die Einheit
der Menschheit auf religioser Grundlage erlebt worden sein,
damit dieses Erlebnis zur Triebkraft einer Gliederung des Ge-
sellschaftskorpers werden kann, die allen gerecht wird, weil
sie alle liebt. Und umgekehrt wird in einem so aufgebauten
Gresellschaftskorper jeder sich verpflichtet fiihlen, seine Stelle,
seinen Beruf so auszufiillen, dass damit allen gedient wird.
Wie Paulus hat auch Dante das System des sittlichen Solidaris-
mus verkiindigt. Damit aber hat er ausgesprochen, dass die
Soziologie sittlich, und tiefer noch, religios begriindet werden
miisse. In diesem Gedanken aber offenbart sich wieder Dantes
Katholizitdt mit ihren alle Gebiete des Lebens umfassenden
Geltungsanspriichen. Die Religion ist ihm kein isoliertes Gebiet
des Geisteslebens, sondern der mitterliche Boden, aus dem das
Streben nach Erkenntnis und nach Kkiinstlerischer Gestaltung
ebenso hervorwachsen wie alle Gestaltungen des sozialen, recht-
lichen und politischen Lebens. — Fiir diese Auffassung ist der
Versuch, die Bindungen des sozialen Lebens aus einem Aus-
gleich materieller Interessen verstédndlich zu machen, von vorn-
herein zur Unfruchtbarkeit verurteilt. Recht und Gerechtig-
keit, die Ordnung des biirgerlichen und politischen Lebens tragen
den Keim der Zersetzung in sich, wenn sie nichts weiter zu
befriedigen haben als die selbststichtigen Sorgen der einzelnen

1) Die Hauptstelle findet sich Purgat.. XV,49—72; vgl. zu obigen Aus-
fiihrungen F. Kern, Humana civilitas, Eine Dante-Untersuchung, 1912, S. 69 f..



— 160 —

wie der Parteien. Denn das Recht ist dann nur noch ein An-
spruch auf die Durchsetzung von Forderungen, deren Geltung
sich hebt und wieder sinkt je nach dem Ausmass der materiellen
Machtmittel, die hinter ihnen stehen. Das politische Leben aber
muss sich selbst zerstéren, wenn in ihm sich nur noch die selbst-
stichtigen Interessen der Individuen ausleben, die von unend-
licher Gier erfiillt sich auf den notwendigerweise begrenzten
Kreis der wirtschaftlichen Giliter stiirzen. Denn das Ergebnis
muss der bald versteckte, bald offene Kampf aller gegen alle
sein. Dieses grauenvolle Schicksal der ,Materialistengesell-
schaft“ 1), fiir welches mehrere hundert Jahre spiter Hobbes
die viel berufene philosophische Formel erfand, hat Dante ebenso
sicher theorefisch erkannt wie in den plastischen Bildern des
Inferno eindringlich dargestellt. Und nicht der geringste Schmerz
in der kummererfiillten Seele des Dichters war aus der Beob-
achtung hervorgewachsen, dass auch die Vertreter des kirch-
lichen Lebens sich von der Avaritia hatten anstecken lassen,
welche das Denken der sinnlich-selbststichtigen Welt erfallt.
Fast alle Anklagen, die Dante gegen die Kirche seiner Zeit
erhebt, die furchtbaren Zornesworte, die er gegen Pépste und
(Geistliche schleudert, sind der Ausdruck einer Gesinnung, die
hier nicht nur ein Parteiinteresse, sondern die Grundlagen des
sittlich-religiosen und des sozialen Gemeinschaftslebens tiber-
haupt gefahrdet sah. An seinen Verdammungsurteilen ist ebenso
der Christ, wie der Ethiker, wie der Politiker und Soziologe
beteiligt. — Dabei mag allerdings die Frage aufgeworfen werden,
ob nicht Dantes radikaler Lisungsversuch, welcher der Kirche,
damit sie sich selbst in ihrer Idealitit wiederfinde, den Weg
des hl. Franziskus gehen hiess, die mittelalterliche Kirche zer-
brochen haben wirde.

Dem Dichter ist diecser Gedanke zweifellos ganz fern ge-
legen. Er hat im Gegenteil gemeint, die Macht der Kirche
tiber die Seelen um so mehr zu festigen, je mehr sie sich auf
ihre ideale Aufgabe, religiose Gesinnungsbildnerin und Erzieherin
zu sein, beschranke. — Doch auch dieser Aufgabe hat er Grenzen
gewiesen. Sie sollte in dem Augenblick beendigt sein, wo die
Seele den Léuterungsweg hinter sich gelassen und sittlich
miindig geworden, keiner dussern Weisung mehr bedurfte. Was

) a a 0,8 7.



— 161 —

ihr dann noch widerfahren konnte, war die Mystik religioser
Offenbarungserlebnisse, wie sie in steigender Entfaltung das
Paradies uns schildert. Sie aber spielen sich letzten Endes nur
zwischen der Menschenseele und ihrem Gott ab, mag auch ihr
ausdeutendes Verstandnis von Beatrice, hier als Symbol der
gottlichen Weisheit gedacht, und einzelnen bevorzugten Heiligen
tibernommen werden. Wieder lag die Frage nahe genug, ob
nicht der Mystiker, dem in solchen Gesichten die hochsten Werte
religiosen Erlebens entgegentraten, der kirchlichen Leitung fir
sein Innenleben liberhaupt entbehren kénne. Diese Frage, die
der religiose Individualismus stets bejaht hat, ist Dante tiber-
haupt nicht zum Bewusstsein gekommen, Seine Mystik bewegte
sich eben durchaus im Rahmen kirchlicher Anschauungsweisen.
Sie tastete weder das Dogma noch die Symbolsprache der Kirche
an. Im tbrigen hat Dante zwar die Religion mit der ganzen
Intensitat seiner leidenschaftlichen Seele erlebt, aber er hat
sie nicht individualistisch als ein isolierendes, sondern im Gegen-
teil als ein alle soziale Bindungen begriindendes Faktum erlebt,
und eben darum hat er in den sittlich-religiosen Lehren und
Weisungen der Kirche nur wiedergefunden, was sein eigenes
Grewissen ihm mit unnachgiebigem Ernst verkiindete. Aus dieser
Geistes- und Gewissenslage ergibt sich, dass Dante den Zwie-
spalt zwischen kirchlich gebundener und autonomer Sittlichkeit
und Religiositit noch gar nicht empfunden, dass er vielmehr
in glucklicher ,Unschuld® — um diese geschichtliche Bewusst-
seinslage mit Fichtes Worten zu bezeichnen — beides mitein-
ander zu vereinigen gewusst hat.
R. KEUSSEN.

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 3, 1921. 12



	Dante und die Kirche : ein Gedenkblatt zur 600jährigen Wiederkehr seines Todestages 14. September 1321

