
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 11 (1921)

Heft: 2

Rubrik: Kirchliche Chronik

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


125

KIRCHLICHE CHRONIK.

Beziehungen zwischen den Kirchen des Ostens und des
Westens. Es liegen eine Reihe wertvoller Zeugnisse und Ereignisse
vor, dass der Unionsgedanke Fortschritte macht. Der russische
Erzbischof Alexander Nemolovsky in Nordamerika erliess am 26.
Oktober des letzten Jahres im Namen der russischen, serbischen
und syrischen Bischöfe Nordamerikas eine Kundgebung mit dem
Wunsche, es möchte in Amerika die Arbeit der Wiedervereinigung
der Kirchen, die in Europa auf Konferenzen begonnen sei, durch
brüderlichen Verkehr aller Bischöfe, die an der apostolischen
Sukzession festhalten und frei sind von ultramontaner Usurpation,
fortgesetzt werden. Er machte die Anregung, es möchte ein Tag
festgesetzt werden, an dem in den Gotteshäusern der orthodoxen und
amerikanisch-bischöflichen Kirche gemeinsam für die Wiederherstellung

der Hagia Sophia und die Rückgabe von Konstantinopel
gebetet werde. Die Anregung wurde vom Haus der Bischöfe
reundlich aufgenommen und der erste Sonntag im Januar als Tag
gemeinsamen Gottesdienstes und des Predigeraustausches bestimmt.
Wie die amerikanischen Kirchenzeitungen berichteten, fanden
tatsächlich solche Gottesdienste statt. An verschiedenen Orten wurden
auch Resolutionen gefasst, die die Rückgabe von Konstantinopel
fordern. Auf der Jahresversammlung der Eastern Society, die
anfangs Januar in Philadelphia abgehalten wurde, stellten die
Referenten das Fortschreiten der Unionsarbeit fest und nannten manche
Fälle tatsächlicher Interkommunion. Gegen diese Bestrebungen
erhob « The Churchman > in einem Artikel < Time to stop j in der
Nummer vom 18. Januar seine Stimme, kritisierte das Konkordat
von Bischof Darlington und berief sich auf eine Erklärung des
Bischofs Tucker von Southern Virginia, der, weil er dem Konkordat
seine Zustitnmmung nicht geben konnte, aus der Unionskommission
ausgetreten war. Der Artikel wandte sich insbesondere auch gegen
die Verquickung von kirchlichen und politischen Fragen, so gegen
die Resolutionen über die Rückgabe Konstantinopels. In der darauf

folgenden Diskussion ergriff auch der russische Bischof
Alexander Nemolovsky das Wort, um Bischof Darlington zu verteidigen
und hervorzuheben, dass das Konkordat kein offizielles Aktenstück
sei und dass die Orthodoxen glauben, die Zeit der Zusammenarbeit der



— 126 —

Kirchen sei gekommen. Wenn aber die Stimmung des «Churchman»,
die der ganzen bischöflichen Kirche sei, sei nicht nur die Arbeit
Darlington's, sondern auch die der Lambethkonferenz umsonst
gewesen.

Einen wichtigen Brief hat die amerikanische Unionskommission
im Auftrage des LIauses der Bischöfe an das Patriarchat und den
hl. Synod von Konstantinopel am 5. Mai abgeschickt. Der Brief
ist von den Präsidenten des LIauses der Bischöfe, des Nationalen
Rates und der Unionskommission der bischöflichen Kirche
unterschrieben. Eingangs wird der Empfang des Schreibens des Patriarchates

vom September verdankt, der Hoffnung Ausdruck verliehen,
dass die Verfolgungen der Christen bald ein Ende nehmen und
mitgeteilt, dass der Präsident der Unionskommission bei der
amerikanischen Regierung wegen Einstellung der Verfolgungen vorstellig
geworden sei. Ferner wird vom Beschluss des Hauses der Bischöfe
über den gemeinsamen Bettag Kenntnis gegeben und eine Reihe
von Kirchen erwähnt, wo gemeinsamer Gottesdienst mit besondern
Gebeten für die Wiedervereinigung abgehalten worden sind. Aus
dem Inhalt der wichtigen Kundgebung erwähnen wir insbesondere
die Anregungen, die zur LIerbeiführung eines engern Zusammenschlusses

der Kirchen gemacht werden. Es werden folgende Punkte
aufgezählt: Einführung eines gemeinsamen Kalenders zur
gleichzeitigen Feier der grossen christlichen Feste durch alle Kirchen,
Austausch brüderlicher Schreiben, sofern solche üblich sind, an den

grossen Festen des Kirchenjahres und bei andern ausserordentlichen
Gelegenheiten, freundschaftlicher Verkehr zwischen den Vertretern
der verschiedenen Kirchen, Verkehr zwischen den theologischen
Lehranstalten und den Vertretern der theologischen Wissenschaft
und Austausch der theologischen und kirchlichen Zeitschriften und
Werke, die in jeder Kirche publiziert werden, Austausch von
Studenten an den Seminarien der verschiedenen Kirchen, Veranstaltung
von allchristlichen Konferenzen zur Prüfung von Fragen
allgemeinen Interesses aller Kirchen, unparteiische Prüfung der
Lehrdifferenzen — mehr nach historischer Methode — auf dem Katheder
und in wissenschaftlichen Abhandlungen, gegenseitige Achtung der
Gewohnheiten und Gebräuche, wie sie jeder Kirche eigentümlich
sind, gegenseitiges Überlassen von Gebetslokalen und von Friedhöfen

zu Beerdigung von Personen anderer Konfessionen, die in
fremdem Lande gestorben sind, Behandlung der Frage der
gemischten Ehen zwischen Angehörigen verschiedener Gemeinschaften
und endlich gegenseitige Unterstützung der Werke religiösen Glaubens
und der Liebe. Beigefügt wird noch, dass eine Kommission der
bischöflichen und orthodoxen Kirche eingesetzt worden ist, um eine

zweisprachige Ausgabe der Liturgien vorzubereiten.



— 127 —

An der Lambethkonferenz wurde eine Delegation des Patriarchates

empfangen. Zu deren Ehren wurde in der Southwark Kathedrale

ein feierlicher Gottesdienst abgehalten, in welchem der
unterdrückten christlichen Völker des Ostens und der Unionsbestrebungen
gedacht wurde. Der Bischof von Southwark hiess den Vertreter
des Patriarchates, den Metropoliten von Demotikon und seine
Begleitung willkommen und sagte u. A. : Wir glauben, dass eine
Wiedervereinigung nicht in weiter Ferne liegt. Gemeinsam ist unser
Glaube an Jesus Christus in den Worten des nizäischen Bekenntnisses,

gemeinsam der Glaube, dass Christus durch seine Sakramente
uns Gnade und Leben gibt, gemeinsam der Glaube, dass die Kirche
der Leib Christi ist, dem die Lebenden und Entschlafenen in der
einen mystischen Mitgliedschaft und Gemeinschaft angehören.
Gemeinsam bewahren wir das dreifache Amt der Bischöfe, Priester
und Diakone durch LIandauflegung durch die Jahrhunderte. Wir
sind einig in der Ablehnung der Suprematie des Bischofs von Rom.
Da wir in so vielen wesentlichen Punkten des Glaubens und der
Verfassung einig gehen, glauben wir, dass Missverständnisse und
Differenzen, die uns noch trennen, zu der von Gott gegebenen Zeit
aufhören und dass sie in absehbarer Zeit die Freundschaft und
Sympathie, welche die Kirchen des Ostens und die unsrige
verbindet, sich zu einer endgültigen und sichtbaren Wiedervereinigung
entwickle, die so ernstlich ersehnt wird und für welche wir
beständig beten. Der Metropolit erwiderte die freundliche Begrüssung
und glaubt ebenfalls, wenn verschiedene Differenzen behandelt seien,
«wir mit Hilfe des hl. Geistes dem Tage der völligen Wiedervereinigung

näher kommen. »

Der stellvertretende Patriarch von Konstantinopel, Metropolit
Dorotheos, der seit dem Rücktritt des Patriarchen Germanos V.
die Geschäfte des Patriarchates führt, nahm im März an der
Balkankonferenz in London teil, um die Interessen der Griechen und
Armenier wahrzunehmen. Bei dieser Gelegenheit machte er dem
Erzbischof von Canterbury einen offiziellen Besuch, der ihn im
Lambeth Palace empfing. Er übergab ihm im Einverständnis mit
dem hl. Synod und dem Rat des Patriarchates ein wertvolles En-
kolpion mit den Emblemen des Patriarchates als Pfand der brüderlichen

Sympathie der orthodoxen Kirche, das als Hinweis auf die
Union dienen soll. Der Erzbischof nahm das Geschenk als Zeichen
der engen Freundschaft der beiden Kirchen entgegen. Zu Ehren
des h. Würdenträgers veranstaltete die Londonergruppe der World
Alliance for Promoting International Friendship unter der Leitung
des Erzbischofs von Canterbury eine Versammlung. Leider erkrankte
der hohe Gast und starb wenige Tage darauf.

Die vom Erzbischof von Canterbury ernannte Kommission, die



- 128 —

die Frage der Union mit der morgenländischen orthodoxen Kirche
studieren soll, hat einige Sätze aufgestellt, die als Grundlage der
Verhandlungen dienen können. Sie lauten nach dem « Guardian » :

« Der christliche Glaube : Wir nehmen den Glauben an Christus
an, wie er in der hl. Schrift gelehrt und wie er uns in dem
Glaubensbekenntnis der katholischen Kirche überliefert und wie er in
den dogmatischen Entscheiden der ökumenischen Konzilien erklärt
worden ist, die von der ungeteilten Kirche angenommen sind.

Der Kanon der hl. Schrift: Wir nehmen den Kanon der hl.
Schrift an, wie er vom hl. Athanasius festgesetzt und wie er von
der ganzen katholischen Kirche angenommen worden ist, nämlich
die Bücher des alten Testamentes, welche im hebräischen Kanon
enthalten sind, und die 27 Bücher des neuen Testamentes.

Die Suffizienz der hl. Schrift: Wir glauben, dass die hl. Schrift
alle zum Heile notwendigen Gegenstände enthält.

Das Glaubensbekenntnis der Kirchen : Wir nehmen als das

Bekenntnis der katholischen Kirche dasjenige an, das mitunter das

konstantinopolitanische und in den Formularien der Kirche von
England das nizäische genannt wird. Wir nehmen die Auslegung
des Bekenntnisses an, wie sie auf dem Konzil von Chalcedon
festgesetzt worden ist.

Die Gültigkeit anderer Bekenntnisse : Wir anerkennen, dass

es einer Kirche nicht erlaubt ist, eine weitere Feststellung des Glaubens
als notwendige Bedingung der Interkommunion zu verlangen, aber
dass es für einige Kirchen nicht unerlaubt ist, als Taufsymbol ein
anderes Bekenntnis zu gebrauchen, das mit der Tradition der Kirche
übereinstimmt, wie dasjenige in der abendländischen Kirche, das
das apostolische genannt wird und immer im Gebrauch gewesen ist.

Der Zusatz filioque : Da in der abendländischen Kirche zu
Zeiten des sechsten oder siebenten Jahrhunderts die Worte filioque
zum Bekenntnis hinzugefügt worden sind, stimmen wir der
Erkenntnis zu, dass dieser Zusatz nicht ,in kirchlich regelmässiger
Form' gemacht worden ist, und dass in Versammlungen von
Morgen- und Abendländern das Bekenntnis der Universalkirche ohne
diese Worte rezitiert werden sollte, aber wir stimmen zu, dass, sofern
der Zusatz in orthodoxem Sinn gebraucht wird, jeder Kirche, die das

Bekenntnis mit diesen Worten empfangen hat, erlaubt ist, es weiter
im kirchlichen Gottesdienst zu rezitieren.

Verschiedenheit der Gebräuche: Wir stimmen zu, solche
Gebräuche zu anerkennen, welche die Autorität unseres Herrn, der
hl. Schrift und der universalen Kirche haben ; bezüglich solcher
Gebräuche, welche verschieden in den verschiedenen Teilen der
christlichen Welt sind, und für welche es keine Autorität der hl.



— 129 —

Schrift oder eines allgemeinen Konzils gibt, stimmen wir bei, dass

jede Kirche sie beibehält.

Die sieben Sakramente : Wir stimmen bei, dass der Ausdruck
.Sakrament' auf andere Riten und Zeremonien angewendet werden
kann, bei welchen ein äusseres sichtbares Zeichen und eine innere
und geistige Gnade vorhanden ist, und dass er in diesem Sinne
bei anderen Einrichtungen richtig gebraucht wird wie Ordination,
Busse, Firmung, Ehe und Krankenölung ; bezüglich einiger dieser
Sakramente stimmen wir bei, sofern die Gewohnheiten der
verschiedenen Kirchen auseinandergingen und noch auseinandergehen,
dass jede Kirche die Freiheit hat, ihre eigenen Gebräuche zu
behalten.

Die hl. Eucharistie : Wir stimmen bei, dass sie ein göttliches
Geheimnis ist, das über die Grenzen des menschlichen Verständnisses

hinausgeht, und dass die Kirche ihren Glauben genügend
in den Liturgien ausgedrückt hat. Wir stimmen ferner bei, dass
die Lehre über die hl. Eucharistie, wie sie in den Liturgien der
orthodoxen Kirche und in den Liturgien der Kirche von England
und solcher Kirchen enthalten ist, die mit ihr in Gemeinschaft
tehen, hinreichend und genügend ist. >

Einen bedeutsamen Ostergruss entbot der neu ernannte
Stellvertreter des Patriarchates dem Bischof der schweizerischen
Christkatholiken. Das Schreiben, dem wir die Antwort folgen lassen,
lautet :

An den hochwürdigsten Bischof der Altkatholiken in der
Schweiz, unsern in Christus, Gott, sehr geliebten und
hochgeschätzten Bruder, Eduard Herzog.

Gnade Eurer Hochwürden und Friede von Gott und dem Herrn
Jesus Christus

Da heute in den christlichen Kirchen, die sich des neuen
Kalenders bedienen, das grosse Fest der Auferstehung unseres Herrn
Jesus Christus, der von den Toten Leben an das Licht gebracht,
begangen wird, erachten wir es als passend, an Eure geehrten
Hochwürden und die hochwürdige Kirche daselbst die brüderlichen
Glückwünsche, Grüsse und Gebete unserer Kirche und unserer
Person zu übermitteln. Wir beten, dass unser Erlöser, der dem
Tode die Macht genommen und der Welt Leben geschenkt hat,
über die dortige heilige Kirche, Eurer von uns sehr geschätzten
Hochwürden und das ganze christliche Volk daselbst die reichen
Gnadengaben und seinen Segen ausgiessen möge, indem Er der
ganzen Welt seine Gnade und sein Heil schenkt.

Indem wir Sie abermals mit heiligem Kuss umarmen,
verbleiben wir in brüderlicher Liebe Eurer sehr geschätzten Hochwürden



— 130 —

in Christo geliebter und ganz bereitwilliger Bruder, der Verweser
des ökumenischen Thrones.

Konstantinopel, 14. März (a. St.) 1921.

Nikolaos, Erzbischof von Cäsarea.

Antwort des christkatholischen Bischofs :

Bern, den 6. April 1921.
An Se. Heiligkeit, den Verweser des ökumenischen Stuhls,

Nikolaos, Erzbischof von Cäsarea, in Konstantinopel.
Eurer Heiligkeit spreche ich für die Segenswünsche, die Sie

am Ostertag der abendländischen Kirche an mich und meine
Glaubensgenossen gerichtet haben, meinen tiefen Dank aus.

Das gütige Schreiben Eurer Heiligkeit ist mir ein tröstlicher
Beweis, dass die «Scheidewand», die nun schon so lange die
morgenländische und abendländische Kirche getrennt hat, zwischen

uns kaum mehr vorhanden ist. Dafür danke ich Gott.

Möge der Herr Jesus Christus, dessen Sieg über Tod und
Sünde wir am Osterfest verkünden und der bei seinen Gläubigen
bleiben will bis ans Ende der Welt, die Bestrebungen, Arbeiten
und Leiden der heiligen orthodoxen Kirche, in deren Sprache
das Evangelium nach dem Westen gekommen ist und die sich im
Lauf der Jahrhunderte als ein so mächtiges Bollwerk zur Rettung
des Christentums erwiesen hat, auch unter den heutigen
Zeitverhältnissen segnen, damit im Osten und Westen einmütig der
apostolische Jubelruf ertöne: Âvxoç ydg iaxiv rj sirjvr] rjfxwv.

Ich bin Eurer Heiligkeit demütiger, in Christo ergebener Diener
und Bruder. Eduard HERZOG, Bischof.

Die tschechoslowakische Nationaikirche *). Im Januar hielt
die Kirche ihre Synode. Es waren 109 Gemeinden mit 193,615
Mitgliedern durch 300 Abgeordnete vertreten. Gewählt wurden die
obersten kirchlichen Behörden. Über die Verhandlungen ist nichts
veröffentlicht worden. Nach Nr. 1 des amtlichen Anzeigers zählte
die Kirche Ende März 234 Gemeinden. Freilich fehlt es an vielen
Orten an Seelsorgern. An der Spitze der Kirche steht der
Zentralrat der Ältesten mit 34 ordentlichen Mitgliedern, darunter zwölf
Geistliche und einige Frauen, und der bischöfliche Rat (Konsistorium)
mit 9 Mitgliedern, wovon fünf Geistliche. Der bischöfliche Rat hat
am 12. April beschlossen, die Wahl zweier Bischöfe vorzubereiten,
einer für Böhmen und der andere für Mähren. Die 59 Gemeinden
in Mähren haben einen Kandidaten bestimmt.

*) Vgl. 1. K. Z., 1920, s. 137 ff.



— 131 —

Die Behörden stehen seit geraumer Zeit mit der orthodoxen
Kirche Serbiens in Unterhandlung über die Frage eines Anschlusses
und der bischöflichen Konsekration. Der heilige Synod hat am
18. November/1. Dezember darüber an die tschechoslowakische
Kirche folgende Kundgebung erlassen :

Der heilige Synod der orthodoxen serbischen Kirche A. S.

Nr. 132 am 18. November/1. Dezember 1920 in Sr. Karlowiz an den
obersten Kirchenrat der tschechoslowakischen Nationalkirche.

Der heilige Synod der orthodoxen serbischen Kirche begrüsst
mit Freuden die Bewegung der Geistlichen und des Volkes im
tschechoslowakischen Staate zum Übertritt in die orthodoxe Kirche,
jener Kirche, der sie ursprünglich auch angehört haben und die

eng verbunden ist mit den Namen der grossen, heiligen apostolischen

Lehrer Cyril und Method.

Der heilige Synod begrüsst diese Bewegung, treu der
Tradition und dem Geiste der heiligen orthodoxen Kirche. Es liegt
ihm jede Absicht fern, irgendeiner Kirche oder christlichen Gemeinschaft

die Grundlagen zu untergraben oder die Bedeutung
abzusprechen, besonders in jetziger Zeit, da das Christentum auf dem
weiten Erdenrund im schweren Kampfe dem Geist der Negation zu
widerstehen hat und da die Zusammenarbeit und engste Annäherung
aller Kirchen Gottes so not tut.

Getreu seiner Tradition und dem Geiste der orthodoxen
serbischen Kirche, liegt es dem heiligen Synod fern, in irgendeiner andern
christlichen Kirche Proselyten zu machen. Andrerseits aber betrachtet
es der heilige Synod als seine Pflicht, die ernste Bewegung zum
Übertritt zur Orthodoxie zu unterstützen, insbesondere da die Initiative

dazu spontan aus der Mitte des tschechoslowakischen Klerus
und des Volkes hervorgegangen ist. Die orthodoxe serbische Kirche
darf um so weniger diese erwünschte Hilfe den Tschechen
verweigern, weil das tschechische Volk in alten Zeiten des XV.
Jahrhunderts ernstlich schon über diese Sache verhandelt hat; diese

Verhandlungen wurden durch den Fall Konstantinopels unterbrochen.
Der heilige Synod findet, dass, wenn er dem Gesuche der Tschechen

entspricht, er pflichtgemäss nur das längst begonnene, aber
durch schwere Vorkommnisse unterbrochene Werk fortsetzt.

Daher wurde beschlossen : Auf das wiederholte Gesuch hin
des obersten Kirchenrates dieser Bewegung ordnet der heilige
Synod sein Mitglied S. Excellenz Herrn Dositej, Bischof von Nisch,
ab, als getreuen Dolmetsch der Lehre der heiligen synodalen und
apostolischen orientalischen Kirche und als weiser Ratgeber in den

Angelegenheiten der inneren Einrichtung der neuen Schwesterkirche
der Tschechoslowakei.



— 132 —

Auf die einzelnen in dieser Angelegenheit von seiten des obersten

Kirchenrates der tschechoslowakischen Kirche vorgetragenen
Wünsche und Begehren antwortet der heiligeSynod im aufrichtigen

Bestreben, diesen Wünschen nachzukommen und einzig im
Hinblick auf das Wohl und Gedeihen der Kirche :

1. Die liturgischen Bücher in tschechoslowakischer Sprache werden

mit dem Vorbehalt erlaubt, dass die oberste Kirchenverwaltung
die Übersetzung genehmigt.

2. Bei der Spendung der Sakramente ist das nach der Lehre
der orthodoxen Kirche Wesentliche einzuführen und zu beobachten.

3. Wir stimmen zu, dass die Verfassung der tschechoslowakischen

Kirche synodal sei und dass die Seelsorge nach dem Muster
der Pfarrgemeinden eingerichtet werde. Was die Wahl der
Pfarrgeistlichkeit anbelangt, so kann es dem Volke überlassen werden,
die geeigneten Personen zu wählen, die der Bischof weiht (durch
Handauflegung). Klerus und Volk können die Bischofskandidaten
vorschlagen und wählen, damit aus diesen Kandidaten der kompetente
heilige Synod die würdigsten zum Bischofsamt berufe.

4. Die Bemerkung, dass dem Bischof besondere Instruktionen
gegeben werden, wird angenommen.

5. Dem tschechischen Klerus wird, wie dem unsrigen, die
Ehe erlaubt. Über eine zweite Ehe des Klerus wird verhandelt und
die Entscheidung, die getroffen wird, soll für die ganze orthodoxe
Kirche Geltung haben.

6. Unsere orthodoxe serbische Kirche setzt voraus, dass die
tschechische Schwesterkirche eine genügende Anzahl ausgebildeter
und nach den Kanones qualifizierter Kandidaten für die Bischofswürde

wie die übrigen orthodoxen Kirchen besitzt.

7. Nach Wunsch wird S. Excellenz Dositej, Bischof von Nisch,
als Dolmetsch der Lehre der orthodoxen Kirche und Ratgeber in
den Organüationsfragen der tschechischen Kirche abgesandt.

8. Die orthodoxe serbische Kirche, getragen von brüderlicher
Liebe zum tschechischen Volke, hat nur die einzige Absicht und
das Ziel im Auge, geleitet von Gottes Geist, ihren Brüdern zu Hilfe
zu kommen, damit sie in möglichst kurzer Frist eine autokephale
tschechoslowakische orthodoxe Kirche, ähnlich den andern
orthodoxen Kirchen, organisieren können.

9. Die orthodoxe serbische Kirche hofft, dass die tschechoslowakische

Regierung die Errichtung einer neuen orthodoxen Kirche in
der tschechoslowakischen Republik anerkennen werde und dass demnach

auch die materielle Stellung der Geistlichkeit gerecht geordnet
werde wie von Seiten der Regierung so auch von seiten der
Gläubigen.



— 133 —

io. Der heilige Synod wird die nötigen Schritte tun, dass

den weitern Wünschen entsprochen werde.

il. und 12. Die serbische Kirche ist, wie auch die übrigen,
orthodox.

Der oberste Kirchenrat der tschechoslowakischen Nationalkirche
wendet sich an die serbische Kirche und wenn sie mit ihren
Gläubigen in die Jurisdiktion der serbischen Kirche aufgenommen sein

wird, wird sie um die tschechoslowakische Kirche mütterlich
besorgt sein und dahin arbeiten, dass sich eine besondere orthodoxe

autokephale tschechoslowakische Kirche bilde, sie wird dann
ihre innere Organisation durch führen können im Sinne der
kirchlichen Kanones und wie es am besten den Bedürfnissen der Kirche
entsprechen wird.

Diese Kirche soll den Namen führen : « Orthodoxe
tschechoslowakische Kirche der heiligen Cyril und Method».

Der Vorsitzende des heiligen Synods der orthodoxen serbischen

Kirche, Erzbischof von Belgrad und serbischer Patriarch :

Dimitrij L. S.

Der Sekretär: Dimitrij Rosu.

Zu diesem Dokument bemerkt die Redaktion des « Cesky
Zapas » : « Wir veröffentlichen heute die Antwort des heiligen
Synods der orthodoxen serbischen Kirche, welche der oberste
Kirchenrat, der durch die Vollversammlung zu weitern Verhandlungen

bevollmächtigt war, als unannehmbar erklärt hat. Warum
wohl, das wird jeder urteilsfähige Bruder und jede Schwester
beim ersten Lesen einsehen. Zur Antwort bemerken wir, dass es

nicht möglich war, auf mündliche, unoffizielle Erklärungen der
nicht angenommenen Bedingungen Rücksicht zu nehmen, Welche
wir durch den Herrn Bischof erhielten, der an und für sich sicher»
lieh ein moderner und fortschrittlicher Mann ist. Die geschriebene
Antwort gilt, das geschriebene Wort bindet und nicht die mündliche

Erklärung. Die Zusicherungen, die der Herr Bischof geben
würde, würde er als einzelner für seine Person geben, während
die Annahme der Antwort unsere Kirche der ganzen serbischen
Kirche verbindlich machen würde, die da meint, sie gäbe uns viel,
und nicht voraussetzt, dass uns dies unmöglich wenig ist, oder
viel, weil sie uns eigentlich die nichtverlangte ganze Orthodoxie
anbietet. Wir gestehen, dass die Abfassung unseres ersten
Memorandums teilweise Schuld daran trägt. Es scheint auch, dass die
massgebenden Persönlichkeiten in der serbischen orthodoxen Kirche
über die tschechische religiöse Seele und über die Wünsche unseres
kaum von geistigen Fesseln befreiten Volkes unrichtig informiert
worden sind. Wieviel unserer Anhänger könnten das annehmen f



— 134 —

Vielleicht nur einige wenige. Ein neues Memorandum, das dem
Herrn Bischof schon überreicht worden ist, wird, wie wir hoffen,
bald Klarheit schaffen. Darin sind unsere Gedankengänge, die auf
dem grossen Kongress festgestellt worden sind, genau enthalten,
wie auch das unerschütterliche Beharren an der Eigenartigkeit,
Selbständigkeit und freien Entwicklung der tschechischen Nationalkirche.»

Das neue Memorandum wurde am 23. März von der obersten

kirchlichen Behörde beschlossen und der serbischen kirchlichen
Behörde eingereicht.

Der serbische Bischof Dositeij, der im Frühjahr 1921 die
tschechoslowakische Kirche aufs neue besuchte, schreibt im «Cesky
Zapas> über das Verhältnis zur serbischen Kirche :

« Mit Rücksicht auf die umgehenden Gerüchte erkläre ich
für jeder Grundlage entbehrend die Behauptung, das bischöfliche
Kollegium der serbischen Kirche fordere als Bedingung der Union,
dass die Angehörigen der tschechischen Kirche aus dieser
austreten und in die orthodoxe Kirche eintreten und zu diesem
Zwecke etwa den Behörden die Änderung ihres Bekenntnisses
anmelden. Ebensowenig entspricht der Wahrheit die Behauptung,
es werde die Verschmelzung der tschechischen Kirche mit der
orthodoxen Kirche gefordert, am allerwenigsten aber die Behauptung,

die orthodoxe Kirche verlange von der tschechischen Kirche,
dass diese die Formen der kirchlich-orthodoxen Verhältnisse in
Serbien oder Russland annehmen möge.

Dieses alles lag den Repräsentanten der serbischen orthodoxen
Kirche damals fern, als sie das Memorandum des Zentralausschusses
der tschechischen Kirche beantworteten. Desgleichen bin auch ich
nicht zu dem Zwecke nach Böhmen gekommen, um für die
Verschmelzung der beiden Kirchen zu arbeiten, sondern um dem im
Memorandum geäusserten Wunsche gemäss bei der Organisierung
der tschechischen Kirche behilflich zu sein. — Uns Orthodoxen
wird schon im zartesten Alter eingeimpft, was die Tradition
unserer ganzen Kirche ist, nämlich, dass in Sachen der Religion

wie ja auch in den übrigen Sachen der inneren Kultur jedes
Volk den ihm von seiner Individualität und seiner geschichtlichen
Entwicklung gewiesenen Weg geht. Dabei aber ist es uns klar,
dass die christlichen Völker einen gemeinsamen Grund haben, die
Lehre Jesu Christi, dessen Namen sie tragen, und dass einzelne
christliche Völker ihre kirchlichen Angelegenheiten durch die
demokratische Synodalverfassung regeln, wie sich diese in den
ersten Zeiten der Kirche Christi entwickelt hatte. Es war uns wie
jedem Kenner der Geschichte der Christenheit klar, dass das Abendland

von dieser ursprünglichen Verwaltungsform abgewichen ist,



— 135 —

während die Kirchen des Morgenlandes, die wir die orthodoxen
nennen, jene ursprüngliche Verwaltungsform bewahrt haben. Diese
Form aber ist es, welche die christlichen Völker, so verschieden sie
auch sein mögen, mit Rücksicht auf ihre Individualität und
Regelung der Einzelheiten, ähnlich wie die Kinder einer und
derselben Mutter in ihrer Veranlagung sich unterscheiden, zu einer
gemeinsamen christlichen Familie vereinigt. Wohlan denn, in diese
Familie demokratischer, nationaler und christlicher, religiöser
Gesellschaften wollten wir Serben als die nächsten und am engsten
befreundeten orthodoxen Slawen die tschechoslowakische Kirche
aufnehmen, und zwar als eine gleichberechtigte Schwester, der
wir unsere Liebe auch dadurch bekundet haben, dass wir — nach
den russischen Kirchen die numerisch grösste slawische orthodoxe
Kirche des Morgenlandes — sie zu einer Zeit, da andere sie nur
eine < Sekte » nannten und sie « zur Ketzerei » stempelten, als

Kirche anerkannt haben. Wir wollen deswegen der tschechoslowakischen

Kirche die möglichst grösste Hilfe leisten, und in allen
Punkten des Memorandums gingen wir so weit, wie nur irgendeine
Kirche, die auf dem Boden des Gesetzes steht, gehen konnte. Was
nicht in unserer Macht stand, konnten wir nicht geben, doch auch
hier erklärten wir die Bereitwilligkeit, die Änderung der bisherigen
Praxis im ordentlichen Wege, wie er in demokratischen Kirchen
selbstverständlich ist, anzustreben. Wir dachten uns die
tschechoslowakische Kirche im Rahmen der grossen christlichen Familie
der Kirchen Christi als eine vollständig selbständige, autokephale
Kirche, die sich im Einklang mit ihrer Tradition und ihrer nationalen

Geschichte selbständige Formen der christlichen Religion
bildet, die den Grundsätzen der einen, heiligen, allgemeinen,
apostolischen Kirche entsprechen. Es war unser Bestreben, dass sie
zu dieser Selbständigkeit so schnell wie möglich gelangen möge,
und dabei wollten wir ihr mit unseren Erfahrungen und mit unserem
Rat behilflich sein, ähnlich wie auch uns einst aus dem
grossmährischen Reiche eine solche Hilfe durch die Schüler des hl.
Cyrill und Method zuteil wurde. Wir hoffen, uns den Tschechen
auch dadurch nützlich zu erweisen, dass wir sie in enge religiöse
Verbindung mit dem slawischen Morgenlande bringen, wo die
Tschechen als das unter den slawischen Brüdern kulturell am
weitesten fortgeschrittene Volk auf dem Gebiete der nicht bloss
politischen, sondern auch der kulturellen Verbrüderung des Slawentums

eine ungeheuer wichtige Rolle spielen könnten. Wir hofften,
dem tschechischen Volke auch in religiöser Hinsicht noch viel
geben zu können, denn bei uns, wie bei den übrigen orthodoxen
slawischen Völkern ist noch die lebendige Religion zu finden, die
reiche Quelle, die alles nährt, was ihr nahet, die tief im Herzen



— 136 —

wurzelnde und tief im sittlichen Leben gelebte Religion, die durch
den Einfluss des Nationalismus noch nicht angesteckte Religion
Christi. Unser Streben, unsere Ziele waren die reinsten, ein Ausfluss
menschlicher, brüderlicher, slawischer Herzen. Mehr suchten und
suchen wir nicht und in diesem aufrichtigen Bestreben legen wir
unser Werk voll und ganz in Gottes Hand. »

Bis jetzt ist als Ergebnis der Unterhandlungen bekannt
geworden, dass die tschechische Kirche im Verkehr mit der
orthodoxen den offiziellen Namen «tschechoslowakische orthodoxe Kirche»
führt und als Basis einer Übereinkunft das nizäische
Glaubensbekenntnis und die sieben allgemeinen Konzilien anerkennt. Der
serbische Bischof spendete einigen Priesteramtskandidaten die
hl. Weihen. In seiner Sitzung vom 15. Juni genehmigte der oberste
Kirchenrat die von den Gemeinden vollzogenen Bischofswahlen.
Es wurden als Bischöfe für Böhmen Dr. theol. Karl Farsky und
Emil Dlouhy-Pokorny und zum bischöflichen Administrator für
Mähren Pfarrer Mathias Pavlik gewählt.

Zur Genfer Vorversammlung der Weltkonferenz über Glauben

und Verfassung. — Der Präsident der Versammlung, Bischof
C. H. Brent, hat in Form einer Botschaft einen kurzen Bericht über
die Tagung in Genf erlassen, der in deutscher Übersetzung lautet1):

Eine Pilgerfahrt zur Einheit. Vor zehn Jahren fasste eine
kleine Schar von Christen den Plan, der sich bei einer Frühmesse
zuerst gestaltete, sich zusammenzufinden zu einer besonderen
Pilgerfahrt, um die Einheit der zerstörten Kirche Christi
wiederherzustellen. Es war nicht ein Plan, von Menschen gemacht,
sondern ein demütiges Bemühen, uns in Einklang zu setzen mit dem
Geist unseres Llerrn, wie er sich kundtut in seinem Gebet, dass sie
alle eines seien. Aus jenen bescheidenen Anfängen ist eine Bewegung

hervorgegangen, welche die ganze Welt umfasst, so dass auf
der vorbereitenden Zusammenkunft der Weltkonferenz für Glauben
und Kirchenverfassung, die soeben in Genf ihr Ende gefunden hat,
80 Kirchen und 40 Nationen vertreten waren. Diese Konferenz
bedeutet eine Station auf unserer Fahrt und bringt den Geist der
Pilger zum Ausdruck, von denen einige, wie die Deutschen und
die Rumänen, unter grossen Schwierigkeiten gekommen waren.

Unsere Fahrt ist lang. Die Christen haben mehr als iooo
Jahre gebraucht, um das ferne Land der Uneinigkeit zu erreichen,
in dem sie jetzt wohnen. Wir können nicht in einem Augenblick

wieder nach Hause zurückkehren. Einige der Pilger, die vor
zehn Jahren zuerst das neue Bild in sich trugen, hatten kaum ge-

') Vgl. «Eiche» 1921, S. 127 ff.



— 137 —

hofft, so weit zu gelangen, als sie in dieser kurzen Zeit gelangt
sind. Die Versuchung liegt nahe, mit langsamen Fortschritten
zufrieden zu sein und sich mit etwas Geringerem zu begnügen als

dem Ziel, das Gott gesetzt hat — L^ine Kirche auf Erden, unter
den Menschen, sichtbar und organisch eins. Teilvereinigungen
scheinen eher möglich zu sein und Föderationen haben etwas
Verlockendes, aber sie entsprechen nicht dem, was ein Zuhause ist.
Auch ist nach Gottes Plan das Unmögliche das einzige Ziel, das

dem Vermögen des Menschen hoch genug ist. Wir haben uns
leider daran gewöhnt, die Notwendigkeit der Uneinigkeit unter den
Christen als selbstverständlich anzusehen, blind gegenüber der
Tatsache, dass Einheit das erste und nicht das letzte Erfordernis dafür
ist, dass Gott unter den Menschen festen Fuss fasse. Der laute
Ehrgeiz der Trennung ist verletzend angesichts einer zerrütteten,
verwirrten Welt, die sich nach Führerschaft sehnt und sie nicht
findet. Das, was die Kirchen leisten, vorn und hinten, einzeln und
in der Gesamtheit, ist armselig, gemessen an ihren hochtönenden
Versicherungen und Ansprüchen. Das Versagen des Christentums

—¦ und es hat versagt — ist das unvermeidliche Versagen
eines Reiches, das in sich selbst uneins ist. Es wird weiter
versagen, bis es eine Einheit offenbart und bis all die Vorrechte und
der Reichtum, deren sich ein jeder einzeln erfreut, allen zur
Verfügung stehen.

Die Pilger behaupten nicht, dass die Methoden ihrer Pilgerfahrt

die einzigen sind: mittelst Verhandlungen über Glauben und
Kirchenordnung; aber sie behaupten wohl, class ihr Ziel das
einzige ist, und dass der Geist, für den diese Konferenz eintritt, der
einzige Geist ist, von dem ein Pilger, der nach der Einheit reist,
beseelt sein muss — der Sohnesgeist, der Gottes Absichten als die
seinen ergreift, und der brüderliche Geist, der fordert, dass jeder
Christ ein geliebter Bruder sei. Einen langen Zeitraum hindurch
hat der Glaubensstreit mit gieriger Flamme in den Kirchen gebrannt,
in den grossen und den kleinen, und hat manchen schönen Gegenstand

geschwärzt und versengt. Noch ist die Flamme nicht gelöscht.
Der Geist des Streites flammt noch auf im Sieg der Dialektik —
was für ein schaler Triumph ist dies — und weidet sich an einem
besiegten Feinde. Der Geist der Verhandlung aber ist der Sklave
der Wahrheit und weint, weil Kluften unüberbrückt bleiben und
gute Menschen einander entfremdet werden. Der Glaubensstreit
liebt den Krieg und die Verhandlung liebt den Frieden. Der Streit
hat grosse Achtung vor den eigenen Ueberzeugungen und wenig
vor denen der anderen. Die Verhandlung wendet die Goldene
Regel auf die Getrennten an und verlangt gegenseitige Achtung
der Überzeugenden.

Internat, kirchl, Zeitschrift Heft 2, 1921. 10



— 138 —

Eine Woche lang hatten die Pilger eine Verhandlung in Genf.
Meinungsverschiedenheiten wurden scharf umrissen, auch erschien
eine unmittelbare Versöhnung nicht am Horizont, aber nie gab es

ein Wort der Härte oder des Eigenwillens. Die gemeinsame
Überzeugung war im Wesenskern die, dass Schwierigkeiten, die kühn
dargelegt wurden und denen man offen begegnete, die einzigen
Schwierigkeiten auf einem aufrichtigen Wege zur Regelung seien.
Die Widersprüche, die erschienen, waren in dem Geheimnis ihrer
Kraft Reichtümer, die, wenn sie schliesslich in eine harmonische
Beziehung zu dem Ganzen des göttlichen Planes gesetzt werden,
sich als ergänzende Elemente offenbaren werden, die zur
Vollkommenheit notwendig sind. Das Studium der Kirche, wie sie
im Sinne Gottes besteht, das, was wir unter Einheit begreifen, die
Quellen der göttlichen Kraft, welche die Kirche besitzt, der beste

sprachliche Ausdruck eines lebendigen Glaubens, beschäftigten die
Gebete und Gedanken der Pilger während der Konferenz und werden

sie für eine lange Zeit hinaus noch beschäftigen. Der Glauben
zuerst und dann die Kirchenordnung. Das innere Prinzip des Lebens,
das Ideal und dann die Art und Weise der Ausbreitung und des

Schutzes durch organische Verwaltung dessen, was innen ist.
Der Wettbewerb der Kirchen erhielt einen kräftigen Stoss

durch das gemeinsame Vorgehen der Pilger. Es ist eine Sünde

gegen die Liebe, sich zu bemühen, einen Christen von seiner eigenen

Kirche loszulösen, um einer anderen Kirche zu helfen, ihre
Reihen zu vermehren. Aus der Viehherde Schafe zu stehlen, wird
als ein Verbrechen angesehen. Wie sollten dann die Unterhirten
des Guten Hirten diesen Diebstahl betrachten Das ist eine Frage,
welche die Pilger an alle Kirchen stellen. Es ist nicht, als ob die

ganze Welt evangelisiert wäre, oder als ob irgendwo ein Mangel
an Gelegenheit wäre. Die Unbekehrten und Unberührten in fast

jeder gegebenen Gemeinde bilden die Mehrzahl jeder Gemeinde.
Gemeinsame Anstrengungen in Richtung auf diejenigen, welche
Christus nicht kennen, sind unsere Pflicht.

Der Geist Gottes war die Kraft der Pilger. Er machte uns
eins in unserer Gemeinschaft. Die Konferenz war ein lebendiges
Ganze. Leben berührte Leben, Nation berührte Nation, der Geist
des Ostens hatte Gemeinschaft mit dem Geist des Westens wie
vielleicht nie zuvor. Auf eine Einladung hin versammelten wir uns
am letzten Konferenztage —¦ es war das L'est der Verklärung im
Kalender des Ostens — in einer russisch-orthodoxen Kirche in
Genf zu einem feierlichen Gottesdienst der heiligen Liturgie. Angli
kaner, Baptisten, Altkatholiken, Presbyterianer, Wesleyaner, Lutheraner,

Quäker waren alle da, und waren da, um anzubeten. Der
Metropolit von Seleucia sprach mit geisterfüllten Worten zu den



- 139 —

Pilgern von seiner eigenen Freude darüber, dass er die Einheit
schaue, und sagte, wie aus den verklärten Mühen und Schmerzen
der Gegenwart die Herrlichkeit der Zukunft aufsteigen werde.
Wir aus dem Westen brauchen den duftenden, anmutigen Gottesdienst

des Ostens. Die Schönheit Gottes füllte seinen Tempel.
Wir empfanden, dass wir in die Perlentore der Apokalypse eingezogen

waren, und wir gingen fort mit gesegnetem Brot und Wein
in unseren Händen und Süssigkeit in unseren Seelen, unter dem
Zauber des mystischen Ostens. Es war angebracht, dass wir nun,
gesund und stark, gewisse Vorschläge der orthodoxen Kirchen
hinsichtlich Zusammenarbeit und Gemeinschaft erwogen. Einige
Minuten später, und die Konferenz wurde ein geschichtliches Ereignis,

eine Hoffnung und ein Zukunftsbild.
Die Pilger gehen nach Hause reicher an Eingebung,

Überzeugung und Verantwortlichkeit. Keiner ging unbewegt hinweg.
Wer kann sagen, was ein weiteres Jahrzehnt in dieser Bewegung
hervorbringen wird Aber das liegt in der Hand Gottes, von dem
sie kam und zu dem sie gehört. Sie ist die unsere nur soweit,
als wir die seine erkennen. Direkt und indirekt reicht sie schon
weit. Ihre Möglichkeiten können nur gemessen werden an unserer
Bereitwilligkeit, sie zu erkunden. Sie werden voll verwirklicht werden,

wenn wir Pilger fortfahren, danach zu streben, unseren kleinen
Anteil beizutragen, wie Gott, dessen Mitarbeiter wir sind, seinen

grossen Anteil. Eines Tages wird es eine Herde unter einem Hirten
geben, Wir Pilger verzeichnen unseren tätigen Glauben an diese
Tatsache und versprechen, unsere Fahrt fortzusetzen, bis wir den
Himmel erreichen, in dem wir sein möchten.

Die Konferenz hat in der Tagespresse wie in den kirchlichen
Zeitschriften grosse Beachtung gefunden, selbst von den Kreisen,
die ihr skeptisch gegenüberstanden. So schrieb die «Semaine
religieuse» in Genf in Nr. 34 vom 21. August: L'Eglise nationale
protestante de Genève n'est pas restée indifférente à ces manifestations

religieuses. Non seulement elle avait délégué des «témoins
sympathiques» aux séances du Congrès, mais elle a tenu à faire
pour celui-ci ce qu'elle avait fait pour le précédent, et à envoyer
une invitation à ses membres. Elle les a donc conviés, le mercredi
soir, 18 août, à l'un des beaux concerts d'orgue de M. Barblan
suivi d'une réception très cordiale. Il y a environ 200 invités.

Über die Versammlung selbst urteilt das Blatt : « Malgré cet
aspect un peu episcopal de l'assemblée, il est juste d'apprécier la
largeur avec laquelle on a accordé toute la place qu'ils ont
demandée aux presbytériens, aux congrégationalistes, aux baptistes,



— 140 —

même aux disciples de Jésus-Christ. Un bienfaisant esprit de
tolérance et d'affection fraternelle n'a cessé de régner dans toutes les
séances, préparées chaque matin par un culte en commun offert
aux délégués et même aux simples visiteurs par l'Eglise episcopale
américaine ».

Die « Christlichen Stimmen >, Mitteilungen der Schweizergruppe
des Weltbundes für Freundschaftsarbeit der Kirchen, bemerken in
No. 12, Okt. 1920: «Die schweizerischen Kirchen stehen dieser
« Faith and Order Bewegung » wegen ihrer ausgesprochenen
Vorliebe für eine bischöfliche, also unreformierte und undemokratische
Gestaltung der Kirche, vorläufig noch abwartend gegenüber. »

Pfarrer A. Keller kommentiert im < Kirchenblatt für die
reformierte Schweiz » in Nr. 40 vom 30. Sept. 1920 die Genfer
Kongresse :

An diese Konferenz schloss sich der Kongress für « Glauben
und Verfassung > an. Er erstrebt eine wirkliche organische Einheit
der Kirche, statt einer blossen Föderation. Eine Zusammenfassung
der praktischen Kräfte des Christentums scheint ihm peripherisch
und unwirksam, wenn nicht zuvor eine Einigung im Zentrum
stattgefunden hat. Als solches betrachtet er die Anerkennung gewisser
grundlegender Tatsachen des Glaubens und der kirchlichen
Verfassung. Als Glaubensgrundlage schlägt er die Tatsache der
Inkarnation vor, ohne übrigens dabei auch eine Auslegung zu fordern.
Ebenso wichtig erscheint ihm aber die Anerkennung einer gewissen
kirchlichen Ordnung. Hier kommt das starke anglikanische Interesse

zum Vorschein, das die treibende Kraft des Kongresses ist.
Ohne die bischöfliche Ordnung und den dadurch gesicherten
Zusammenhang mit der Urchristenheit, scheint ihr eine Einigungsbewegung

unsicher und unwirksam. Praktisch folgt daraus die
Forderung, dass die nicht bischöflich ordinierten Geistlichen sich noch
einmal rite ordinieren lassen sollen. Doch soll das nicht als

Geringschätzung oder eigentliche Differenz betrachtet werden, sondern
als eine Ergänzung, die der Einheit zu liebe zu leisten wäre.

Dieser Auffassung gegenüber vertreten aber die eigentlichen
protestantischen Vertreter, namentlich die Methodisten und
Kongregationalisten, kräftig den evangelischen Gesichtspunkt des
allgemeinen Priestertums und den evangelischen Gemeindebegriff. Zwei
Religionsauffassungen stehen sich da gegenüber : Die institutionelle
Religion, der es ankommt auf die rechte Form, die rechte
Überlieferung, die rechte Verfassung, den rechten historischen
Zusammenhang — und anderseits die prophetische Religion, die aus der
inneren Ergriffenheit heraus, aus dem persönlichen Glauben und
Gewissen sowohl zur Gemeindebildung wie zum Handeln kommt
und in der Hingabe an das dargebotene Heil das WTesen des



— 141 —

Christentums erblickt. Dieser Gegensatz wurde an einem Zentral-
problem deutlich sichtbar, an der Diskussion des Kirchenbegriffs.
Hier steigen für uns reformierte Protestanten ganz neue praktische
und theoretische Probleme herauf, die wir jahrhundertelang über
dogmatischen Erörterungen vergassen. Der Protestantismus hat die
Kirche langsam in Kirchen aufgelöst und diese in Gruppen und
Individuen weiter zersplittert. An dieser auflösenden Wirkung wird
die eigentliche Sünde des Protestantismus sichtbar, der selbstherrliche

subjektivistische Individualismus. Aber das Kirchenproblem
ist nicht umzubringen. Es taucht immer wieder auf, auch wo vor
« neuen kirchlichen Versuchungen » gewarnt wird.

Der Kongress for faith and order, darin durchaus anglikanisch
gerichtet, sieht in der Kirche den Leib Christi, die mystische
LIeilanstalt, der ein bestimmter göttlicher Lebensgehalt anvertraut
ist. Ihre Reinheit und Einheit wird garantiert durch diese Einheit
des geistlichen Amtes.

So scharf die Gegensätze sich hier gegenübertraten, so wich
der Geist herzlicher Brüderlichkeit doch nicht einen Augenblick
von der Versammlung. Ein gegenseitiges Verstehenwollen, ein
Hauch von Liebe belebte die Konferenz bis zum Schlüsse. Neben
dem Kirchenproblem traten die eigentlich dogmatischen Fragen
noch nicht hervor, höchstens in der Besprechung der Bedeutung
des Credo. Aber auch hierin spiegelte sich die eigentümliche
Problematik der heutigen Lage, indem sowohl der Gesichtspunkt
der Autorität wie der Freiheit auch in dieser Hinsicht durchaus
zum Wort kam.

An dem Kongress war vor allem stark die bischöflich
interessierte Christenheit vertreten, viel anglikanische, aber auch eine

ganze Reihe von griechisch-katholischen Bischöfen und Metropoliten
aus dem ganzen Orient, Die schweizerischen Kirchen liessen sich

wegen der dogmatischen Grundlage und dieser bischöflichen
Tendenzen nicht offiziell vertreten, liessen aber aus Interesse für die
Einigungsbewegungen überhaupt dem Kongress, der in einer
Schweizerstadt tagte, ihre Grüsse und besten Wünsche aussprechen.
Der Erzbischof von Jerusalem lud den Kongress nach der heiligen
Stadt ein. Ein Fortsetzungskomitee wird auch diese Bewegung im
Flusse halten.

War der letzte Kongress ganz vorwärts gerichtet auf baldiges
praktisches Handein und Sammlung der lebendigen Kräfte des

Christentums, der Kraft des Geistes vertrauend, der durch alle
Zeiten hindurch wirkt, so schaute dieser Kongress zunächst
rückwärts und sicherte sich vor allem den rechten Zusammenhang mit
der Geschichte, aus der alle Zukunft heraus wachsen soll

Eine zweite denkwürdige Tatsache war die Teilnahme des



- 142 —

Orients, der sich seit Jahrhunderten trotz verschiedener Versuche
der abendländischen Entwicklung ferngehalten hatte. Mag die
Furcht vor Rom mitspielen, oder der Wunsch, die evangelische
Propaganda im Orient einzuschränken — es war ein Ereignis, dass
sich Abgesandte des Patriarchates und der autokephalen Kirchen
des Balkans mit evangelischen Vertretern zu gemeinsamen
Beratungen zusammenfanden. Damit trat eine Anschauung alter
institutioneller Religion vor uns, aber auch eine Ahnung, dass diese

Religion neben der persönlichen und prophetischen ihre
wohlberechtigte pädagogische Bedeutung hat.

Sodann ist auf dem Kontinent vielleicht kaum je die
weltgeschichtliche Bedeutung der anglikanischen Kirche beleuchtet worden
wie auf einigen dieser Kongresse. Was uns Protestanten gerade
als Hemmnis und Erstarrung erscheint, wie das Beharren auf alt-
christlichen Glaubenssymbolen und zwar nicht nur auf dem
Apostolikum, oder der Sacerdotalismus und Sakramentalismus, das
erweist sich nach einer andern Linie als Brückenrest zu den
altehrwürdigen katholischen Kirchen und als Möglichkeit einer späten
versöhnenden Synthese. Es ist aber vorläufig wohl eher denkbar,
dass der Protestantismus auf dem Wege des Symbolismus zu einer
verständnisvollen Auffassung des Anglikanismus gelange, als dass
die römische Kirche der Einigung zuliebe auf ein Jota ihres
Anspruches verzichte. Deshalb werden die Einigungsbestrebungen
wohl dann das unmittelbar mögliche erreichen, wenn die Bildung
zweier grosser christlicher Gruppen neben der römischen angestrebt
wird, die der protestantischen Kirchen und eine andere der epis-
kopalistisch-griechischen Kirche, die Anglikaner und Orthodoxen
umfassen würde.

Bei allen den Kongressen stimmte nachdenklich, wie wenig
gemeinschaftsbildende Kraft die neuere wissenschaftliche Theologie
aufweisen konnte. Hier aber liegt das grosse Problem des

Protestantismus, und damit kommt gerade eine Frage, die unsern Zwingli
bewegte, wieder stark in den Vordergrund : Wie kommen wir zu
einer grossen umfassenden wirkungsfähigen evangelischen Gemeinschaft?

Sie soll weder durch den Zwang noch durch den Traum
von Macht und Grösse gebildet werden, sondern durch ein tieferes
Verständnis des Gebetes Jesu: ut omnes unum sint.»

Allgemeine Konferenz der Kirche Christi über Leben und
Wirken. — Der Gedanke, eine ökumenische Konferenz der Kirchen
einzuberufen, ist vom Erzbischof Soderblom von Upsala ausgegangen.
Zur praktischen Durchführung des Planes wurde der erste Schritt
getan, als die Konferenz des Weltbundes für Freundschaftsarbeit
der Kirchen im Jahre 1919 in einer Resolution der Idee beipflichtete.



— 143 —

In Genf fand nun letztes Jahr im August eine Vorbesprechung der
interessierten Kreise statt. Einen ausführlichen Bericht hat die «Eiche»

1921, S. 98 ff, gebracht. Über das Verhältnis der Konferenz zu
ähnlichen Bestrebungen, die Einheit der Kirchen herbeizuführen,
äusserte sich Erzbischof Soderblom, es gebe drei Wege zur Einigkeit:

den römischen Weg der Exklusivität, indem die römische
Kirche einfach verlangt, dass alles in ihren Schoss zurückkehre,
den «Faith and Order Weg», wonach die christlichen Gemeinschaften
zusammenkommen sollen, um festzustellen, was sie gemeinsames
haben und wie sich die Gegensätze überwinden lassen. Man könne
aber nicht warten, bis eine solche Übereinstimmung gefunden sei ;

den evangelischen Weg, den diese Konferenz zu gehen sucht :

nämlich bestimmte praktische Arbeiten zu besprechen, ohne auf
dogmatische oder konstitutionelle Fragen einzugehen, Dr. Lynch
stimmte dem zu, die Aufgabe der Konferenz sei nicht ein Versuch
der Herstellung «organischer Einheit» (Faith and Order), nicht
Friedensarbeit (Weltbund), sondern eine Vereinigung über alle
Arbeitsfragen der Kirchen. Es wurde beschlossen, alle Kirchen zur
Konferenz einzuladen, die ein Exekutivkomitee vorzubereiten hat.

Ende April hielt dieses Komitee in Peterborough in England
Sitzung. Über die Verhandlungen wurde folgendes bekanntgegeben:

Die Christenheit, die zu der Weltkirchenkonferenz eingeladen
werden soll, wurde in drei Gruppen geteilt, eine europäische, eine
britische und eine amerikanische, zu welchen als eine besondere
Gruppe auch die orientalischen Kirchen noch kommen sollen, die
neuerdings einen engern Anschluss an das abendländische Christentum
anstreben. Jede dieser Gruppen wählt unter sich ein Vorbereitungskomitee,

das die Bewegung innerhalb der Kirchen zu vertreten hat.
Erzbischof Soderblom ist Vorsitzender der europäischen Gruppe.
Das Exekutivkomitee, das sich auf 12 europäische, 10 britische
und 10 amerikanische Mitglieder erweitern soll, leitet die eigentlichen

Vorbereitungsarbeiten für die Konferenz selbst. Dem
Exekutivkomitee wird auch ein Vertreter des ökumenischen Patriarchats
in Konstantinopel beigefügt. Dem Komitee von Peterborough la<>-

es sehr daran, eine Verbindung unter den einzelnen
Einigungsbewegungen herzustellen, damit nicht eine Zersplitterung einreisst,
sondern ein gemeinsames Ziel trotz aller Verschiedenheiten im Auo-e
behalten wird. Die Resultate der Beratungen anderer vorausgehender
Weltkongresse, wie die des Reformierten Weltbundes, des Pan-
lutheranischen Kongresses und anderer, sollen von der Weltkirchenkonferenz,

die eine offizielle Vertretung der Kirchen anstrebt, benützt
werden, und ihr selbst sollen nationale, konfessionelle und denomi-
nationelle Konferenzen vorausgehen, um das Ziel der Sammlung der
Christenheit auch in das kirchliche Volksbewusstsein hineinzutragen,



— 144 —

Das Programm der Konferenz wurde durchberaten. Es umfasst
drei Gruppen von Traktanden : Internationale, industrielle und soziale
Fragen. Die Weltkirchenkonferenz, die sich auf den Boden gemeinsamer

praktischer Bestrebungen stellt, soll die Stimme der Kirchen
in den praktischen Nöten der Zeit zum Ausdruck bringen und
gleichsam ein soziales Kredo schaffen, an dem sich alle
praktischen Anstrengungen der Kirche orientieren können. Es wurde
die Schaffung eines permanenten «Rates der Christenheit» in Aussicht

genommen, der die dauernde Verbindung unter den christlichen

Kirchen zu pflegen hätte und in interkirchlichen Streitigkeiten,

wie z. B. in den polnischen kirchlichen Wirren, eine
Vermittlung und Beratung übernehmen könnte. Die Arbeit der
Vorbereitung und die Rücksicht auf die andern vorausgehenden
Konferenzen bringt es mit sich, dass die WFeltkirchenkonferenz nicht
vor Herbst 1923 wird einberufen werden können. Einstweilen erlässt
das Komitee die offiziellen Einladungen an die Kirchen mit einem
Aufruf zu Gebet und Busse und innerer Sammlung.

Im Anschluss an diese Versammlung hielt Erzbischof Soderblom
in der anglo-schwedischen Gesellschaft in London am 15. April
einen Vortrag über die Wiedervereinigung der Kirchen. Seiner
Meinung nach sollte immer nur von der Kirche in der Einzahl
ohne besondern Zusatz — anglikanische, schwedische, lutherische,
kalvinische, römischkatholische, presbyterianische Kirche usw. —
gesprochen werden, so dass in jedem Land «die Kirche» lediglich
die Gemeinschaft der Jünger Christi bedeute, die sich aufrichtig
in den Dienst des Reiches Gottes stellen. Er preist die anglikanische
Gemeinschaft, die auf ihrer letzten Lambethkonferenz die «grosse
Glocke» habe ertönen lassen, die die ganze Christenheit zur Einigung
rief. «Zu diesem Zweck bedürfen wir eines neuen Glaubensbekenntnisses.

Ich meine nicht irgendwelche Veränderungen an den alten
Bekenntnissen der Kirche noch Zusätze zu denselben, sondern einen
klaren Ausdruck der Lehre Christi und unserer Christenpflicht in

bezug auf die Brüderschaft der Nationen und die fundamentalen
Moralgesetze der menschlichen Gesellschaft.» Der Herstellung kirchlicher

Einigung müssen Verhandlungen vorausgehen, die der
Erzbischof unter die Leitung eines <ökumenischen Kirchenrates» stellen
möchte. Er hat diesen Gedanken schon bei anderer Gelegenheit
ausgesprochen und will dafür eintreten, solange er reden und
wirken könne.

Adolf Küry.

Druck von Stämpfli & Cie, in Bern.


	Kirchliche Chronik

