Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 11 (1921)
Heft: 2
Rubrik: Kirchliche Chronik

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 125 -

KIRCHLICHE CHRONIK.

Beziehungen zwischen den Kirchen des Ostens und des
Westens. Es liegen eine Reihe wertvoller Zeugnisse und Ereignisse
vor, dass der Unionsgedanke Fortschritte macht. Der russische Erz-
bischof Alexander Nemolovsky in Nordamerika erliess am 26. Ok-
tober des letzten Jahres im Namen der russischen, serbischen
und syrischen Bischofe Nordamerikas eine Kundgebung mit dem
Wunsche, es mochte in Amerika die Arbeit der Wiedervereinigung
der Kirchen, die in Europa auf Konferenzen begonnen sei, durch
briiderlichen Verkehr aller Bischofe, die an der apostolischen Suk-
zession festhalten und frei sind von ultramontaner Usurpation, fort-
gesetzt werden. Er machte die Anregung, es mochte ein Tag fest-
gesetzt werden, an dem in den Gotteshdusern der orthodoxen und
amerikanisch-bischoflichen Kirche gemeinsam fiir die Wiederher-
stellung der Hagia Sophia und die Riickgabe von Konstantinopel
gebetet werde. Die Anregung wurde vom Haus der Bischofe
reundlich aufgenommen und der erste Sonntag im Januar als Tag
gemeinsamen Gottesdienstes und des Predigeraustausches bestimmt.
Wie die amerikanischen Kirchenzeitungen berichteten, fanden tat-
sdachlich solche Gottesdienste statt. An verschiedenen Orten wurden
auch Resolutionen gefasst, die die Riickgabe von Konstantinopel
fordern. Auf der Jahresversammlung der Eastern Society, die an-
fangs Januar in Philadelphia abgehalten wurde, stellten die Refe-
renten das Fortschreiten der Unionsarbeit fest und nannten manche
Falle tatsdchlicher Interkommunion. Gegen diese Bestrebungen
erhob « The Churchman» in einem Artikel « Time to stop» in der
Nummer vom 18. Januar seine Stimme, kritisierte das Konkordat
von Bischof Darlington und berief sich auf eine Erklirung des
Bischofs Tucker von Southern Virginia, der, weil er dem Konkordat
seine Zustimmmung nicht geben konnte, aus der Unionskommission
ausgetreten war. Der Artikel wandte sich insbesondere auch gegen
die Verquickung von kirchlichen und politischen Fragen, so gegen
die Resolutionen iiber die Riickgabe Konstantinopels. In der dar-
auf folgenden Diskussion ergriff auch der russische Bischof Ale-
xander Nemolovsky das Wort, um Bischof Darlington zu verteidigen
und hervorzuheben, dass das Konkordat kein offizielles Aktenstiick
sei und dass die Orthodoxen glauben, die Zeit der Zusammenarbeit der



— [P =

Kirchen sei gekommen. Wenn aber die Stimmung des «Churchman»,
die der ganzen bischoflichen Kirche sei, sei nicht nur die Arbeit
Darlington’s, sondern auch die der Lambethkonferenz umsonst
gewesen.

Einen wichtigen Brief hat die amerikanische Unionskommission
im Auftrage des Hauses der Bischofe an das Patriarchat und den
hl. Synod von Konstantinopel am 5. Mai abgeschickt. Der Brief
ist von den Prasidenten des Hauses der Bischofe, des Nationalen
Rates und der Unionskommission der bischoflichen Kirche unter-
schrieben. Eingangs wird der Empfang des Schreibens des Patriar-
chates vom September verdankt, der Hoffnung Ausdruck verliehen,
dass die Verfolgungen der Christen bald ein Ende nehmen und
mitgeteilt, dass der Prisident der Unionskommission bei der ameri-
kanischen Regierung wegen Einstellung der Verfolgungen vorstellig
geworden sei. Ferner wird vom Beschluss des Hauses der Bischofe
iiber den gemeinsamen Bettag Kenntnis gegeben und eine Reihe
von Kirchen erwidhnt, wo gemeinsamer Gottesdienst mit besondern
Gebeten fiir die Wiedervereinigung abgehalten worden sind. Aus
dem Inhalt der wichtigen Kundgebung erwihnen wir insbesondere
die Anregungen, die zur Herbeifiihrung eines engern Zusammen-
schlusses der Kirchen gemacht werden. Es werden folgende Punkte
aufgezdhlt: Einfilhrung eines gemeinsamen Kalenders zur gleich-
zeitigen Feier der grossen christlichen Feste durch alle Kirchen,
Austausch briiderlicher Schreiben, sofern solche iiblich sind, an den
grossen Festen des Kirchenjahres und bei andern ausserordentlichen
Gelegenheiten, freundschaftlicher Verkehr zwischen den Vertretern
der verschiedenen Kirchen, Verkehr zwischen den theologischen
Lehranstalten und den Vertretern der theologischen Wissenschalft
und Austausch der theologischen und kirchlichen Zeitschriften und
Werke, die in jeder Kirche publiziert werden, Austausch von Stu-
denten an den Seminarien der verschiedenen Kirchen, Veranstaltung
von allchristlichen Konferenzen zur Priifung von Fragen all-
gemeinen Interesses aller Kirchen, unparteiische Priifung der Lehr-
differenzen — mehr nach historischer Methode — auf dem Katheder
und in wissenschaftlichen Abhandlungen, gegenseitige Achtung der
Gewohnheiten und Gebrauche, wie sie jeder Kirche eigentiimlich
sind, gegenseitices Uberlassen von Gebetslokalen und von Fried-
hofen zu Beerdigung von Personen anderer Konfessionen, die in
fremdem ILande gestorben sind, Behandlung der Frage der ge-
mischten Ehen zwischen Angehorigen verschiedener Gemeinschaften
und endlich gegenseitige Unterstiitzung der Werke religisen Glaubens
und der Liebe. Beigefiigt wird noch, dass eine Kommission der
bischoflichen und orthodoxen Kirche eingesetzt worden ist, um eine
zweisprachige Ausgabe der Liturgien vorzubereiten.




— [T ==

An der Lambethkonferenz wurde eine Delegation des Patriar-
chates empfangen. Zu deren Ehren wurde in der Southwark Kathe-
drale ein feierlicher Gottesdienst abgehalten, in welchem der unter-
driickten christlichen Vélker des Ostens und der Unionsbestrebungen
gedacht wurde. Der Bischof von Southwark hiess den Vertreter
des Patriarchates, den Metropoliten von Demotikon und seine Be-
gleitung willkommen und sagte u. A.: Wir glauben, dass eine
Wiedervereinigung nicht in weiter Ferne liegt. Gemeinsam ist unser
Glaube an Jesus Christus in den Worten des nizdischen Bekennt-
nisses, gemeinsam der Glaube, dass Christus durch seine Sakramente
uns Gnade und Leben gibt, gemeinsam der Glaube, dass die Kirche
der lL.eib Christi ist, dem die Lebenden und Entschlafenen in der
einen mystischen Mitgliedschaft und Gemeinschaft angehoren. Ge-
meinsam bewahren wir das dreifache Amt der Bischofe, Priester
und Diakone durch Handauflegung durch die Jahrhunderte. Wir
sind einig in der Ablehnung der Suprematie des Bischofs von Rom.
Da wir in so vielen wesentlichen Punkten des Glaubens und der
Verfassung einig gehen, glauben wir, dass Missverstindnisse und
Differenzen, die uns noch trennen, zu der von Gott gegebenen Zeit
aufhoren und dass sie in absehbarer Zeit die Freundschaft und
Sympathie, welche die Kirchen des Ostens und die unsrige ver-
bindet, sich zu einer endgiiltigen und sichtbaren Wiedervereinigung
entwickle, die so ernstlich ersehnt wird und fiir welche wir be-
standig beten. Der Metropolit erwiderte die freundliche Begriissung
und glaubt ebenfalls, wenn verschiedene Differenzen behandelt seien,
ewir mit Hilfe des hl. Geistes dem Tage der volligen Wiederver-
einigung naher kommen. » 4

Der stellvertretende Patriarch von Konstantinopel, Metropolit
Dorotheos, der seit dem Riicktritt des Patriarchen Germanos V.
die (eschifte des Patriarchates fithrt, nahm im Marz an der Bal-
kankonferenz in London teil, um die Interessen der Griechen und
Armenier wahrzunehmen. Bei dieser Gelegenheit machte er dem
Erzbischof von Canterbury einen offiziellen Besuch, der ihn im
Lambeth Palace empfing. Er ubergab ihm im Einverstindnis mit
dem hl Synod und dem Rat des Patriarchates ein wertvolles En-
kolpion mit den Emblemen des Patriarchates als Pfand der briider-
lichen Sympathie der orthodoxen Kirche, das als Hinweis auf die
Union dienen soll. Der Erzbischof nahm das Geschenk als Zeichen
der engen Freundschaft der beiden Kirchen entgegen. Zu Ehren
des h. Wiirdentragers veranstaltete die Londonergruppe der World
Alliance for Promoting International Friendship unter der Leitung
des Erzbischofs von Canterbury eine Versammlung. Leider erkrankte
der hohe Gast und starb wenige Tage darauf.

Die vom Erzbischof von Canterbury ernannte Kommission, die



— 128 —

die Frage der Union mit der morgenlindischen orthodoxen Kirche
studieren soll, hat einige Sitze aufgestellt, die als Grundlage der
Verhandlungen dienen konnen. Sie lauten nach dem « Guardian »:

¢ Der christliche Glaube: Wir nehmen den Glauben an Christus
an, wie er in der hl. Schrift gelehrt und wie er uns in dem Glau-
bensbekenntnis der katholischen Kirche iiberliefert und wie er in
den dogmatischen Entscheiden der okumenischen Konzilien erklart
worden ist, die von der ungeteilten Kirche angenommen sind.

Der Kanon der hl. Schrift: Wir nehmen den Kanon der hl
Schrift an, wie er vom hl. Athanasius festgesetzt und wie er von
der ganzen katholischen Kirche angenommen worden ist, ndmlich
die Biicher des alten Testamentes, welche im hebridischen Kanon
enthalten sind, und die 27 Bilicher des neuen Testamentes.

Die Suffizienz der hl. Schrift: Wir glauben, dass die hl. Schrift
alle zum Heile notwendigen Gegenstinde enthilt.

Das Glaubensbekenntnis der Kirchen: Wir nehmen als das
Bekenntnis der katholischen Kirche dasjenige an, das mitunter das
konstantinopolitanische und in den Formularien der Kirche von
England das nizdische genannt wird. Wir nehmen die Auslegung
des Bekenntnisses an, wie sie auf dem Konzil von Chalcedon fest-
gesetzt worden ist.

Die Giiltigkeit anderer Bekenntnisse: Wir anerkennen, dass
es einer Kirche nicht erlaubt ist, eine weitere Feststellung des Glaubens
als notwendige Bedingung der Interkommunion zu verlangen, aber
dass es fiir einige Kirchen nicht unerlaubt ist, als Taufsymbol ein
anderes Bekenntnis zu gebrauchen, das mit der Tradition der Kirche
ibereinstimmt, wie dasjenige in der abendldndischen Kirche, das
das apostolische genannt wird und immer im Gebrauch gewesen ist.

Der Zusatz filioque: Da in der abendldndischen Kirche zu
Zeiten des sechsten oder siebenten Jahrhunderts die Worte filioque
zum Bekenntnis hinzugefligt worden sind, stimmen wir der Er-
kenntnis zu, dass dieser Zusatz nicht ,in kirchlich regelméssiger
Form‘ gemacht worden ist, und dass in Versammlungen von
Morgen- und Abendlindern das Bekenntnis der Universalkirche ohne
diese Worte rezitiert werden sollte, aber wit stimmen zu, dass, sofern
der Zusatz in orthodoxem Sinn gebraucht wird, jeder Kirche, die das
Bekenntnis mit diesen Worten empfangen hat, erlaubt ist, es weiter
im kirchlichen Gottesdienst zu rezitieren.

Verschiedenheit der Gebrauche: Wir stimmen zu, solche Ge-
brauche zu anerkennen, welche die Autoritit unseres Herrn, der
hl. Schrift und der universalen Kirche haben; beziiglich solcher
Gebriauche, welche verschieden in den verschiedenen Teilen der
christlichen Welt sind, und fir welche es keine Autoritit der hl.



— B —

Schrift oder eines allgemeinen Konzils gibt, stimmen wir bei, dass
jede Kirche sie beibehilt.

Die sieben Sakramente: Wir stimmen bei, dass der Ausdruck
,Sakrament‘ auf andere Riten und Zeremonien angewendet werden
kann, bei welchen ein &dusseres sichtbares Zeichen und eine innere
und geistise Gnade vorhanden ist, und dass er in diesem Sinne
bei anderen Einrichtungen richtig gebraucht wird wie Ordination,
Busse, Firmung, Ehe und Krankenélung; beziiglich einiger dieser
Sakramente stimmen wir bei, sofern die Gewohnheiten der ver-
schiedenen Kirchen auseinandergingen und noch auseinandergehen,
dass jede Kirche die Freiheit hat, ihre eigenen Gebrduche zu be-
halten.

Die hl. Eucharistie: Wir stimmen bei, dass sie ein gottliches
Geheimnis ist, das iiber die Grenzen des menschlichen Verstind-
nisses hinausgeht, und dass die Kirche ihren Glauben geniigend
in den Liturgien ausgedriickt hat. Wir stimmen ferner bei, dass
die L.ehre iiber die hl. Eucharistie, wie sie in den Liturgien der
orthodoxen Kirche und in den Liturgien der Kirche von England
und solcher Kirchen enthalten ist, die mit ihr in Gemeinschaft
tehen, hinreichend und geniigend ist. »

Einen bedeutsamen Ostergruss entbot der neu ernannte Stell-
vertreter des Patriarchates dem Bischof der schweizerischen Christ-
katholiken. Das Schreiben, dem wir die Antwort folgen lassen,
lautet :

An den hochwiirdigsten Bischof der Altkatholiken in der
Schweiz, unsern in Christus, Gott, sehr geliebten und hochge-
schitzten Bruder, Eduard Herzog.

Gnade Eurer Hochwiirden und Friede von Gott und dem Herrn
Jesus Christus!

Da heute in den christlichen Kirchen, die sich des neuen
Kalenders bedienen, das grosse Fest der Auferstehung unseres Herrn
Jesus Christus, der von den Toten I.eben an das Licht gebracht,
begangen wird, erachten wir es als passend, an Eure geehrten
Hochwirden und die hochwiirdige Kirche daselbst die briiderlichen
Gliickwiinsche, Griisse und Gebete unserer Kirche und unserer
Person zu iibermitteln. Wir beten, dass unser Erloser, der dem
Tode die Macht genommen und der Welt Leben geschenkt hat,
iber die dortige heilige Kirche, Eurer von uns sehr geschitzten
Hochwiirden und das ganze christliche Volk daselbst die reichen
Gnadengaben und seinen Segen ausgiessen moge, indem Er der
ganzen Welt seine Gnade und sein Heil schenkt.

Indem wir Sie abermals mit heiligem Kuss umarmen, ver-
bleiben wir in briiderlicher Liebe Eurer sehr geschitzten Hochwiirden



— 130 —

in Christo geliebter und ganz bereitwilliger Bruder, der Verweser
des okumenischen Thrones.

Konstantinopel, 14. Marz (a. St.) 1921.
Nikolaos, Erzbischof von Cisarea,

Antwort des christkatholischen Bischofs:

Bern, den 6. April 1921.

An Se. Heiligkeit, den Verweser des okumenischen Stuhls,
Nikolaos, Erzbischof von Cisarea, in Konstantinopel.

Furer Heiligkeit spreche ich fiir die Segenswiinsche, die Sie
am Ostertag der abendlandischen Kirche an mich und meine Glau-
bensgenossen gerichtet haben, meinen tiefen Dank aus.

Das giitige Schreiben Eurer Heiligkeit ist mir ein trostlicher
Beweis, dass die «Scheidewand », die nun schon so lange die
morgenldndische und abendldndische Kirche getrennt hat, zwischen
uns kaum mehr vorhanden ist. Dafiir danke ich Gott.

Moge der Herr Jesus Christus, dessen Sieg iber Tod und
Siinde wir am Osterfest verkiinden und der bei seinen Gldaubigen
bleiben will bis ans Ende der Welt, die Bestrebungen, Arbeiten
und Leiden der heiligen orthodoxen Kirche, in deren Sprache
das Evangelium nach dem Westen gekommen ist und die sich im
Lauf der Jahrhunderte als ein so maéachtiges Bollwerk zur Rettung
des Christentums erwiesen hat, auch unter den heutigen Zeitver-
haltnissen segnen, damit im Osten und Westen einmiitig der apo-
stolische Jubelruf ertone: dirog ydo somy 1 vy Hudy.

Ich bin Eurer Heiligkeit demiitiger, in Christo ergebener Diener
und Bruder. Eduard HERzOG, Bischof.

Die tschechoslowakische Nationalkirche *). Im Januar hielt
die Kirche ihre Synode. Es waren 109 Gemeinden mit 193,615
Mitgliedern durch 300 Abgeordnete vertreten. Gewahlt wurden die
obersten kirchlichen Behorden. Uber die Verhandlungen ist nichts
verbffentlicht worden. Nach Nr. 1 des amtlichen Anzeigers zahlte
die Kirche Ende Mairz 234 Gemeinden. Freilich fehlt es an vielen
Orten an Seelsorgern. An der Spitze der Kirche steht der Zen-
tralrat der Altesten mit 34 ordentlichen Mitgliedern, darunter zwdlf
Geistliche und einige Frauen, und der bischofliche Rat (Konsistorium)
mit ¢ Mitgliedern, wovon fiinf Geistliche. Der bischofliche Rat hat
am 12. April beschlossen, die Wahl zweier Bischofe vorzubereiten,
einer fiir Bohmen und der andere fiir Mdhren, Die 59 Gemeinden
in Mdhren haben einen Kandidaten bestimmt.

) Vgl 1. K. Z., 1920, é 137 (.



— 131 —

Die Behorden stehen seit geraumer Zeit mit der orthodoxen
Kirche Serbiens in Unterhandlung tber die Frage eines Anschlusses
und der bischoflichen Konsekration. Der heilige Synod hat am
18. November/1. Dezember dariiber an die tschechoslowakische
Kirche folgende Kundgebung erlassen:

Der heilige Synod der orthodoxen serbischen Kirche A. S.
Nr. 132 am 18. November/i. Dezember 1920 in Sr. Karlowiz an den
obersten Kirchenrat der tschechoslowakischen Nationalkirche.

Der heilige Synod der orthodoxen serbischen Kirche begriisst
mit Freuden die Bewegung der Geistlichen und des Volkes im
tschechoslowakischen Staate zum Ubertritt in die orthodoxe Kirche,
jener Kirche, der sie urspriinglich auch angehért haben und die
eng verbunden ist mit den Namen der grossen, heiligen apostoli-
schen Lehrer Cyril und Method.

Der heilige Synod begriisst diese Bewegung, treu der Tra-
dition und dem Geiste der heiligen orthodoxen Kirche. Es liegt
ihm jede Absicht fern, irgendeiner Kirche oder christlichen Gemein-
schaft die Grundlagen zu untergraben oder die Bedeutung abzu-
sprechen, besonders in jetziger Zeit, da das Christentum auf dem
weiten Erdenrund im schweren Kampfe dem Geist der Negation zu
widerstehen hat und da die Zusammenarbeit und engste Annizherung
aller Kirchen (ottes so not tut.

Getreu seiner Tradition und dem Geiste der orthodoxen serbi-
schen Kirche, liegt es dem heiligen Synod fern, in irgendeiner andern
christlichen Kirche Proselyten zu machen. Andrerseits aber betrachtet
es der heilige Synod als seine Pflicht, die ernste Bewegung zum
Ubertritt zur Orthodoxie zu unterstiitzen, insbesondere da die Initia-
tive dazu spontan aus der Mitte des tschechoslowakischen Xlerus
und des Volkes hervorgegangen ist. Die orthodoxe serbische Kirche
darf um so weniger diese erwiinschte Hilfe den Tschechen ver-
weigern, weil das tschechische Volk in alten Zeiten des XV. Jahr-
hunderts ernstlich schon iiber diese Sache verhandelt hat; diese
Verhandlungen wurden durch den Fall Konstantinopels unterbrochen.
Der heilige Synod findet, dass, wenn er dem Gesuche der Tsche-
chen entspricht, er pflichtgemiss nur das lingst begonnene, aber
durch schwere Vorkommnisse unterbrochene Werk fortsetzt.

Daher wurde beschlossen: Auf das wiederholte Gesuch hin
des obersten Kirchenrates dieser Bewegung ordnet der heilige
Synod sein Mitglied S. Excellenz Herrn Dositej, Bischof von Nisch,
ab, als getreuen Dolmetsch der Lehre der heiligen synodalen und
apostolischen orientalischen Kirche und als weiser Ratgeber in den
Angelegenheiten der inneren Einrichtung der neuen Schwesterkirche
der Tschechoslowakei.



— 132 —

Auf die einzelnen in dieser Angelegenheit von seiten des ober-
sten Kirchenrates der tschechoslowakischen Kirche vorgetragenen
Winsche und Begehren antwortet der heiligeSynod im aufrich-
tigen Bestreben, diesen Wiinschen nachzukommen und einzig im
Hinblick auf das Wohl und Gedeihen der Kirche:

1. Die liturgischen Bucher in tschechoslowakischer Sprache wer-
den mit dem Vorbehalt erlaubt, dass die oberste Kirchenverwaltung
die Ubersetzung genehmigt.

2. Bei der Spenduung der Sakramente ist das nach der Lehre
der orthodoxen Kirche Wesentliche einzufithren und zu beobachten.

3. Wir stimmen zu, dass die Verfassung der tschechoslowa-
kischen Kirche synodal sei und dass die Seelsorge nach dem Muster
der Pfarrgemeinden eingerichtet werde. Was die Wahl der Pfarr-
geistlichkeit anbelangt, so kann es dem Volke iiberlassen werden,
die geeigneten Personen zu wihlen, die der Bischof weiht (durch
Handauflegung). Klerus und Volk konnen die Bischofskandidaten
vorschlagen und wihlen, damit aus diesen Kandidaten der kompetente
heilige Synod die wiirdigsten zum Bischofsamt berufe.

4. Die Bemerkung, dass dem Bischof besondere Instruktionen
gegeben werden, wird angenommen.

5. Dem tschechischen Klerus wird, wie dem unsrigen, die
Ehe erlaubt. Uber eine zweite Ehe des Klerus wird verhandelt und
die Entscheidung, die getroffen wird, soll fiir die ganze orthodoxe
Kirche Geltung haben.

6. Unsere orthodoxe serbische Kirche setzt voraus, dass die
tschechische Schwesterkirche eine geniigende Anzah! ausgebildeter
und nach den Kanones qualifizierter Kandidaten fiir die Bischofs-
wiirde wie die iibrigen orthodoxen Kirchen besitzt.

7. Nach Wunsch wird S. Excellenz Dositej, Bischof von Nisch,
als Dolmetsch der Lehre der orthodoxen Kirche und Ratgeber in
den Organisationsfragen der tschechischen Kirche abgesandt,

8. Die orthodoxe serbische Kirche, getragen von briiderlicher
Liebe zum tschechischen Volke, hat nur die einzige Absicht und
das Ziel im Auge, geleitet von Gottes Geist, ihren Briidern zu Hilfe
zu kommen, damit sie in moglichst kurzer Frist eine autokephale
tschechoslowakische orthodoxe Kirche, ahnlich den andern ortho-
doxen Kirchen, organisieren koénnen.

9. Die orthodoxe serbische Kirche hofft, dass die tschechoslowa-
kische Regierung die Errichtung einer neuen orthodoxen Kirche in
der tschechoslowakischen Republik anerkennen werde und dass dem-
nach auch die materielle Stellung der Geistlichkeit gerecht geordnet
werde wie von seiten der Regierung so auch von seiten der Glau-
bigen.



— 133 —

10. Der heilige Synod wird die nétigen Schritte tun, dass
den weitern Wiinschen entsprochen werde.

11. und 12. Die serbische Kirche ist, wie auch die iibrigen,
orthodox.

Der oberste Kirchenrat der tschechoslowakischen Nationalkirche
wendet sich an die serbische Kirche und wenn sie mit ihren Glau-
bigen in die Jurisdiktion der serbischen Kirche aufgenommen sein
wird, wird sie um die tschechoslowakische Kirche miitterlich
besorgt sein und dahin arbeiten, dass sich eine besondere ortho-
doxe autokephale tschechoslowakische Kirche bilde, sie wird dann
ihre innere Organisation durch fithren konnen im Sinne der kirch-
lichen Kanones und wie es am besten den Bedirfnissen der Kirche
entsprechen wird.

Diese Kirche soll den Namen fithren: « Orthodoxe tschecho-
slowakische Kirche der heiligen Cyril und Method ».

Der Vorsitzende des heiligen Synods der orthodoxen serbi-
schen Kirche, Erzbischof von Belgrad und serbischer Patriarch:
Dimitrij L. S.
Der Sekretdr: Dimitrij Rosu.
Zu diesem Dokument bemerkt die Redaktion des < Cesky
Zépas»: « Wir veroffentlichen heute die Antwort des heiligen
Synods der orthodoxen serbischen Kirche, welche der oberste
Kirchenrat, der durch die Vollversammlung zu weitern Verhand-
lungen bevollmichtigt war, als unannehmbar erklart hat. Warum
wohl, das wird jeder urteilsfihige Bruder und jede Schwester
beim ersten Lesen einsechen. Zur Antwort bemerken wir, dass es
nicht moglich war, auf miindliche, unoffizielle Erklirungen der
nicht angenommenen Bedingungen Riicksicht zu nehmen, welche
wir durch den Herrn Bischof erhielten, der an und fiir sich sichers
lich ein moderner und fortschrittlicher Mann ist. Die geschriebene
Antwort gilt, das geschriebene Wort bindet und nicht die miind-
liche Erklarung. Die Zusicherungen, die der Herr Bischof geben
wiirde, wiirde er als einzelner fiir seine Person geben, wihrend
die Annahme der Antwort unsere Kirche der ganzen serbischen
Kirche verbindlich machen wiirde, die da meint, sie gabe uns viel,
und nicht voraussetzt, dass uns dies unmoéglich wenig ist, oder
viel, weil sie uns eigentlich die nichtverlangte ganze Orthodoxie
anbietet. Wir gestehen, dass die Abfassung unseres ersten Memo-
randums teilweise Schuld daran trigt. Es scheint auch, dass die
massgebenden Personlichkeiten in der serbischen orthodoxen Kirche
iiber die tschechische religiose Seele und iiber die Wiinsche unseres
kaum von geistigen Fesseln befreiten Volkes unrichtig informiert
worden sind. Wieviel unserer Anhinger konnten das annehmen?



— 134 —

Vielleicht nur einige wenige. Ein neues Memorandum, das dem
Herrn Bischof schon iiberreicht worden ist, wird, wie wir hoffen,
bald Klarheit schaffen. Darin sind unsere (Gedankenginge, die auf
dem grossen Kongress festgestellt worden sind, genau enthalten,
wie auch das unerschiitterliche Beharren an der Eigenartigkeit,
Selbstandigkeit und freien Entwicklung der tschechischen National-
kirche.» Das neue Memorandum wurde am 23. Marz von der obet-
sten kirchlichen Behorde beschlossen und der serbischen kirchlichen
Behorde eingereicht.

Der serbische Bischof Dositeij, der im Friithjahr 1921 die
tschechoslowakische Kirche aufs neue besuchte, schreibt im «Cesky
Zapas» uber das Verhiltnis zur serbischen Kirche :

¢« Mit Riicksicht auf die umgehenden Geriichte erklire ich
fur jeder Grundlage entbehrend die Behauptung, das bischofliche
Kollegium der serbischen Kirche fordere als Bedingung der Union,
dass die Angehorigen der tschechischen Kirche aus dieser aus-
treten und in die orthodoxe Kirche eintreten und zu diesem
Zwecke etwa den Behorden die Anderung ihres Bekenntnisses
anmelden. Ebensowenig entspricht der Wahrheit die Behauptung,
es werde die Verschmelzung der tschechischen Iirche mit der
orthodoxen Kirche gefordert, am allerwenigsten aber die Behaup-
tung, die orthodoxe Kirche verlange von der tschechischen Kirche,
dass diese die FFormen der kirchlich-orthodoxen Verhaltnisse in
Serbien oder Russland annehmen mdge.

Dieses alles lag den Reprasentanten der serbischen orthodoxen
Kirche damals fern, als sie das Memorandum des Zentralausschusses
der tschechischen Kirche beantworteten. Desgleichen bin auch ich
nicht zu dem Zwecke nach Bohmen gekommen, um fiir die Ver-
schmelzung der beiden Kirchen zu arbeiten, sondern um dem im-
Memorandum gedusserten Wunsche gemaiass bei der Organisierung
der tschechischen Kirche behilflich zu sein. — Uns Orthodoxen
wird schon im zartesten Alter eingeimpft, was die Tradition
unserer ganzen Kirche ist, niamlich, dass in Sachen der Reli-
gion wie ja auch in den ubrigen Sachen der inneren Kultur jedes
Volk den ihm von seiner Individualitit und seiner geschichtlichen
Entwicklung gewiesenen Weg geht. Dabei aber ist es uns klar,
dass die christlichen Volker einen gemeinsamen Grund haben, die
Lehre Jesu Christi, dessen Namen sie tragen, und dass einzelne
christliche Volker ihre kirchlichen Angelegenheiten durch die
demokratische Synodalverfassung regeln, wie sich diese in den
ersten Zeiten der Kirche Christi entwickelt hatte. Es war uns wie
jedem Kenner der Geschichte der Christenheit klar, dass das Abend-
land von dieser urspriinglichen Verwaltungsform abgewichen ist,



— 135 —

wahrend die Kirchen des Morgenlandes, die wir die orthodoxen
nennen, jene urspriingliche Verwaltungsform bewahrt haben. Diese
Form aber ist es, welche die christlichen Vélker, so verschieden sie
auch sein moégen, mit Riicksicht auf ihre Individualitit und Re-
gelung der Einzelheiten, dhnlich wie die Kinder einer und der-
selben Mutter in ihrer Veranlagung sich unterscheiden, zu einer
cemeinsamen christlichen FFamilie vereinigt. Wohlan denn, in diese
Familie demokratischer, nationaler und christlicher, religioser Ge-
sellschaften wollten wir Serben als die nidchsten und am engsten
befreundeten orthodoxen Slawen die tschechoslowakische Kirche
aufnehmen, und zwar als eine gleichberechtigte Schwester, der
wir unsere Liebe auch dadurch bekundet haben, dass wir — nach
den russischen Kirchen die numerisch grosste slawische orthodoxe
Kirche des Morgenlandes — sie zu einer Zeit, da andere sie nur
eine ¢ Sekte» nannten und sie «zur Ketzerei» stempelten, als
Kirche anerkannt haben. Wir wollen deswegen der tschechoslowa-
kischen Kirche die moglichst grosste Hilfe leisten, und in allen
Punkten des Memorandums gingen wir so weit, wie nur irgendeine
Kirche, die auf dem Boden des Gesetzes steht, gehen konnte. Was
nicht in unserer Macht stand, konnten wir nicht geben, doch auch
hier erklirten wir die Bereitwilligkeit, die Anderung der bisherigen
Praxis im ordentlichen Wege, wie er in demokratischen Kirchen
selbstverstandlich ist, anzustreben. Wir dachten uns die tschecho-
slowakische Kirche im Rahmen der grossen christlichen Familie
der Kirchen Christi als eine vollstindig selbstdndige, autokephale
Kirche, die sich im Einklang mit ihrer Tradition und ihrer natio-
nalen Geschichte selbstandige Formen der christlichen Religion
bildet, die den Grundsitzen der einen, heiligen, allgemeinen, apo-
stolischen Kirche entsprechen. Es war unser Bestreben, dass sie
zu dieser Selbstandigkeit so schnell wie moglich gelangen moge,
und dabei wollten wir ihr mit unseren Erfahrungen und mit unserem
Rat behilflich sein, Zhnlich wie auch uns’ einst aus dem gross-
mahrischen Reiche eine solche Hilfe durch die Schiiler des hl.
Cyrill und Method zuteil wurde. Wir hoffen, uns den Tschechen
auch dadurch niitzlich zu erweisen, dass wir sie in enge religiGse
Verbindung mit dem slawischen Morgenlande bringen, wo die
Tschechen als das unter den slawischen Briidern kulturell am
weitesten fortgeschrittene Volk auf dem Gebiete der nicht bloss
politischen, sondern auch der kulturellen Verbriderung des Slawen-
tums eine ungeheuer wichtige Rolle spielen kénnten. Wir hofften,
dem tschechischen Volke auch in religioser Hinsicht noch viel
geben zu konnen, denn bei uns, wie bei den iibrigen orthodoxen sla-
wischen Volkern ist noch die lebendige Religion zu finden, die
reiche Quelle, die alles nahrt, was ihr nahet, die tief im Herzen



— 136 —

wurzelnde und tief im sittlichen Leben gelebte Religion, die durch
den Einfluss des Nationalismus noch nicht angesteckte Religion
Christi. Unser Streben, unsere Ziele waren die reinsten, ein Ausfluss
menschlicher, briiderlicher, slawischer Herzen. Mehr suchten und
suchen wir nicht und in diesem aufrichtigen Bestreben legen wir
unser Werk voll und ganz in Gottes Hand. »

Bis jetzt ist als Ergebnis der Unterhandlungen bekannt ge-
worden, dass die tschechische Kirche im Verkehr mit der ortho-
doxen den offiziellen Namen «tschechoslowakische orthodoxe Kirche»
filhrt und als Basis einer Ubereinkunft das niziische Glaubens-
bekenntnis und die sieben allgemeinen Konzilien anerkennt. Der
serbische Bischof spendete einigen Priesteramtskandidaten die
hl. Weihen. In seiner Sitzung vom 15. Juni genehmigte der oberste
Kirchenrat die von den Gemeinden vollzogenen Bischofswahlen.
Es wurden als Bischofe fiir Bohmen Dr. theol. Karl Farsky und
Emil Dlouhy-Pokorny und zum bischoflichen Administrator fiir
Maihren Pfarrer Mathias Pavlik gewahlt.

Zur Genfer Vorversammlung der Weltkonferenz tiber Glau~
ben und Verfassung. — Der Prisident der Versammlung, Bischof
C. H. Brent, hat in Form einer Botschaft einen kurzen Bericht iiber
die Tagung in Genf erlassen, der in deutscher Ubersetzung lautet?):

Lane Prigevfahrt sur Linheit. Vor zehn Jahren fasste eine
kleine Schar von Christen den Plan, der sich bei einer Frithmesse
zuerst gestaltete, sich zusammenzufinden zu einer besonderen Pil-
gerfahrt, um die Einheit der zerstorten Kirche Christi wieder-
herzustellen. Es war nicht ein Plan, von Menschen gemacht, son-
dern ein demiitiges Bemiihen, uns in Einklang zu setzen mit dem
Geist unseres Herrn, wie er sich kundtut in seinem Gebet, dass sie
alle eines seien. Aus jenen bescheidenen Anfangen ist eine Bewe-
gung hervorgegangen, welche die ganze Welt umfasst, so dass auf
der vorbereitenden Zusammenkunft der Weltkonferenz fiir Glauben
und Kirchenverfassung, die soeben in Genf ihr Ende gefunden hat,
8o Kirchen und 40 Nationen vertreten waren. Diese Konferenz
bedeutet eine Station auf unserer Fahrt und bringt den Geist der
Pilger zum Ausdruck, von denen einige, wie die Deutschen und
die Ruménen, unter grossen Schwierigkeiten gekommen waren.

Unsere Fahrt ist lang. Die Christen haben mehr als 1000
Jahre gebraucht, um das ferne L.and der Uneinigkeit zu erreichen,
in dem sie jetzt wohnen. Wir konnen nicht in einem Augen-
blick wieder nach Hause zuriickkehren. Einige der Pilger, die vor
zehn Jahren zuerst das neue Bild in sich trugen, hatten kaum ge-

1) Vgl. «Eiche» 1921, S. 127 ff.



— 137 —

hofft, so weit zu gelangen, als sie in dieser kurzen Zeit gelangt
sind. Die Versuchung liegt nahe, mit langsamen Fortschritten zu-
frieden zu sein und sich mit etwas Geringerem zu begniigen als
dem Ziel, das Gott gesetzt hat — Eine Kirche auf Erden, unter
den Menschen, sichtbar und organisch eins. Teilvereinigungen
scheinen eher moglich zu sein und Foderationen haben etwas
Verlockendes, aber sie entsprechen nicht dem, was ein Zuhause ist.
Auch ist nach Gottes Plan das Unmogliche das ecinzige Ziel, das
dem Vermogen des Menschen hoch genug ist. Wir haben uns
leider daran gewohnt, die Notwendigkeit der Uneinigkeit unter den
Christen als selbstverstindlich anzusehen, blind gegeniiber der Tat-
sache, dass Einheit das erste und nicht das letzte Erfordernis dafiir
ist, dass Gott unter den Menschen festen IFuss fasse. Der laute
Ehrgeiz der Trennung ist verletzend angesichts einer zerriitteten,
verwirrten Welt, die sich nach Fihrerschaft sehnt und sie nicht
findet. Das, was die Kirchen leisten, vorn und hinten, einzeln und
in der (Gesamtheit, ist armselig, gemessen an ihren hochtonenden
Versicherungen und Anspriichen. Das Versagen des Christen-
tums — und es hat versagt — ist das unvermeidliche Versagen
eines Reiches, das in sich selbst uneins ist. s wird weiter ver-
sagen, bis es eine Einheit offenbart und bis all die Vorrechte und
der Reichtum, deren sich ein jeder einzeln erfreut, allen zur Ver-
fligung stehen.

Die Pilger behaupten nicht, dass die Methcden ihrer Pilger-
fahrt die einzigen sind: mittelst Verhandlungen tber Glauben und
Kirchenordnung; aber sie behaupten wohl, dass ihr Ziel das ein-
zige ist, und dass der Geist, fur den diese Konferenz eintritt, der
einzige (eist ist, von dem ein Piiger, der nach der Einheit reist,
beseelt sein muss — der Sohnesgeist, der Gottes Absichten als die
seinen ergreift, und der briderliche Geist, der fordert, dass jeder
Christ ein geliebter Bruder sei. Einen langen Zeitraum hindurch
hat der Glaubensstreit mit gieriger Flamme in den Kirchen gebrannt,
in den grossen und den kleinen, und hat manchen schonen Gegen-
stand geschwirzt und versengt. Noch ist die Flamme nicht geldscht.
Der Geist des Streites flammt noch auf im Sieg der Dialektik —
was flr ein schaler Triumph ist dies! — und weidet sich an einem
besiegten Feinde. Der Geist der Verhandlung aber ist der Sklave
der Wahrheit und weint, weil Kluften uniiberbriickt bleiben und
gute Menschen einander entfremdet werden. Der Glaubensstreit
liebt den Krieg und die Verhandlung liebt den Frieden. Der Streit
hat grosse Achtung vor den eigenen Ueberzeugungen und wenig
vor denen der anderen. Die Verhandlung wendet die Goldene

Regel auf die Getrennten an und verlangt gegenseitige Achtung
der Uberzeugenden.
Internat, kirchl, Zeitschrift Heft 2, 1921, 10



— 138 —

Hine Woche lang hatten die Pilger eine Verhandlung in Genf.
Meinungsverschiedenheiten wurden scharf umrissen, auch erschien
eine unmittelbare Versohnung nicht am Horizont, aber nie gab es
ein Wort der Hirte oder des Figenwillens. Die gemeinsame Uber-
zeugung war im Wesenskern die, dass Schwierigkeiten, die kiithn
dargelegt wurden und denen man offen begegnete, die einzigen
Schwierigkeiten auf einem aufrichtigen Wege zur Regelung seien.
Die Widerspriiche, die erschienen, waren in dem Geheimnis ihrer
Kraft Reichtiimer, die, wenn sie schliesslich in eine harmonische
Beziehung zu dem (Ganzen des gottlichen Planes gesetzt werden,
sich als erginzende Elemente offenbaren werden, die zur Voll-
kommenheit notwendig sind. Das Studium der Xirche, wie sie
im Sinne Gottes besteht, das, was wir unter Einheit begreifen, die
Quellen der gottlichen Kraft, welche die Kirche besitzt, der beste
sprachliche Ausdruck eines lebendigen Glaubens, beschiftigten die
Gebete und Gedanken der Pilger wiahrend der Konferenz und wer-
den sie fur eine lange Zeit hinaus noch beschiftigen. Der Glauben
zuerst und dann die Kirchenordnung. Das innere Prinzip des Lebens,
das Ideal und dann die Art und Weise der Ausbreitung und des
Schutzes durch organische Verwaltung dessen, was innen ist.

Der Wettbewerb der Kirchen erhielt einen kriftigen Stoss
durch das gemeinsame Vorgehen der Pilger. Es ist eine Siinde
cgegen die Liebe, sich zu bemiihen, einen Christen von seiner eige-
nen Kirche loszulosen, um einer anderen Kirche zu helfen, ihre
Reihen zu vermehren. Aus der Viehherde Schafe zu stehlen, wird
als ein Verbrechen angesehen. Wie sollten dann die Unterhirten
des Guten Hirten diesen Diebstahl betrachten? Das ist eine I'rage,
welche die Pilger an alle Kirchen stellen. Es ist nicht, als ob die
canze Welt evangelisiert wire, oder als ob irgendwo ein Mangel
an Gelegenheit wire. Die Unbekehrten und Unberiihrten in fast
jeder gegebenen Gemeinde bilden die Mehrzahl jeder Gemeinde.
Gemeinsame Anstrengungen in Richtung auf dicjenigen, welche
Christus nicht kennen, sind unsere PPflicht.

Der Geist Gottes war die Kraft der Pilger. Er machte un®
eins in unserer Gemeinschaft. Die Konferenz war ein lebendiges
Ganze. Leben berithrte Leben, Nation beriihrte Nation, der Geist
des Ostens hatte Gemeinschaft mit dem Geist des Westens wie
vielleicht nic zuvor. Auf eine Einladung hin versammelten wir uns

am letzten Konferenztage — es war das Fest der Verklirung im
Kalender des Ostens — in einer russisch-orthodoxen Kirche in

Genf zu einem feierlichen Gottesdienst der heiligen Liturgie. Angli
kaner, Baptisten, Altkatholiken, Presbyterianer, Wesleyaner, Luthe-
raner, Quiker waren alle da, und waren da, um anzubeten. Der
Metropolit von Seleucia sprach mit geisterflillten Worten zu den



— 139 —

Pilgern von seiner eigenen Freude dariiber, dass er die Einheit
schaue, und sagte, wie aus den verklirten Miihen und Schmerzen
der Gegenwart die Herrlichkeit der Zukunft aufsteigen werde.
Wir aus dem Westen brauchen den duftenden, anmutigen Gottes-
dienst des Ostens. Die Schonheit Gottes fiillte seinen Tempel.
Wir empfanden, dass wir in die Perlentore der Apokalypse einge-
zogen waren, und wir gingen fort mit gesegnetem Brot und Wein
in unseren Hianden und Siissigkeit in unseren Seelen, unter dem
Zauber des mystischen Ostens. Es war angebracht, dass wir nun,
gesund und. stark, gewisse Vorschlige der orthodoxen Kirchen
hinsichtlich Zusammenarbeit und Gemeinschaft crwogen. Einige
Minuten spiter, und die Konferenz wurde ein geschichtliches Ereig-
nis, eine Hoffnung und ein Zukunftsbild.

Die Pilger gehen nach Hause reicher an Eingebung, Uber-
zeugung und Verantwortlichkeit. Keiner ging unbewegt hinweg.
Wer kann sagen, was ein weiteres Jahrzehnt in dieser Bewegung
hervorbringen wird? Aber das liegt in der Hand Gottes, von dem
sie kam und zu dem sie gehort. Sie ist die unsere nur soweit,
als wir die seine erkennen. Direkt und indirekt reicht sie schon
weit. Thre Moglichkeiten konnen nur gemessen werden an unserer
Bereitwilligkeit, sie zu erkunden. Sie werden voll verwirklicht wer-
den, wenn wir Pilger fortfahren, danach zu streben, unseren kleinen
Anteil beizutragen, wie Gott, dessen Mitarbeiter wir sind, seinen
orossen Anteil. Eines Tages wird es eine Herde unter einem Hirten
geben, Wir Pilger verzeichnen unseren titigen Glauben an diesc
Tatsache und versprechen, unsere Fahrt fortzusetzen, bis wir den
Himmel erreichen, in dem wir sein mochten.

3 B3
*

Die Konferenz hat in der Tagespresse wie in den kirchlichen
Zeitschriften grosse Beachtung gefunden, selbst von den Kreisen,
die ihr skeptisch gegenuberstanden. So schrieb die «Semaine
religieuse» in Genf in Nr. 34 vom 21. August: I’Eglise nationale
protestante de Geneéve n’est pas restée indifférente 4 ces manifesta-
tions religieuses. Non seulement elle avait délégué des «témoins
sympathiques» aux séances du Congrés, mais elle a tenu & faire
pour celui-ci ce qu’elle avait fait pour le précédent, et 4 envoyer
une invitation a ses membres. Elle les a donc conviés, le mercredi
soir, 18 aoft, a l'un des beaux concerts d’orgue de M. Barblan
suivi d’'une réception trés cordiale. Il y a environ 200 invités,

Uber die Versammlung selbst urteilt das Blatt: « Malgré cet
aspect un peu €piscopal de l'assemblée, il est juste d’apprécier la
largeur avec laquelle on a accordé toute la place qu’ils ont de-
mandée aux presbytériens, aux congrégationalistes, aux baptistes,



— 140 —

meéme aux disciples de Jésus-Christ. Un bienfaisant esprit de tolé-
rance et d’affection fraternelle n’a cessé de régner dans toutes les
séances, préparées chaque matin par un culte en commun offert
aux délégués et méme aux simples visiteurs par I’Eglise épiscopale
américaine »,

Die ¢ Christlichen Stimmen », Mitteilungen der Schweizergruppe
des Weltbundes fiir Freundschaftsarbeit der Kirchen, bemerken in
No. 12, Okt. 1920: <« Die schweizerischen Kirchen stehen dieser
¢ Faith and Order Bewegung » wegen ihrer ausgesprochenen Vor-
liebe fiir eine bischofliche, also unreformierte und undemokratische
Gestaltung der Kirche, vorldufig noch abwartend gegeniiber. »

Pfarrer A. Keller kommentiert im « Kirchenblatt fiir die refor-
mierte Schweiz» in Nr. 40 vom 30. Sept. 1920 die Genfer Kon-
gresse:

An diese Konferenz schloss sich der Kongress fiir « Glauben
und Verfassung » an. Ir erstrebt eine wirkliche organische Einheit
der Kirche, statt einer blossen Fdderation. Eine Zusammenfassung
der praktischen Krifte des Christentums scheint ihm peripherisch
und unwirksam, wenn nicht zuvor eine Einigung im Zentrum statt-
gefunden hat. Als solches betrachtet er die Anerkennung gewisser
grundlegender Tatsachen des Glaubens und der kirchlichen Ver-
fassung. Als Glaubensgrundlage schligt er die Tatsache der In-
karnation vor, ohne iibrigens dabei auch eine Auslegung zu fordern.
Ebenso wichtig erscheint thm aber die Anerkennung einer gewissen
kirchlichen Ordnung. Hier kommt das starke anglikanische Inter-
esse zum Vorschein, das die treibende Kraft des Kongresses ist.
Ohne die bischofliche Ordnung und den dadurch gesicherten Zu-
sammenhang mit der Urchristenheit, scheint ihr eine Einigungsbe-
wegung unsicher und unwirksam. Praktisch folgt daraus die For-
derung, dass die nicht bischoflich ordinierten Geistlichen sich noch
einmal rite ordinieren lassen sollen. Doch soll das nicht als Gering-
schitzung oder eigentliche Differenz betrachtet werden, sondern
als eine Ergdnzung, die der Einheit zu liebe zu leisten ware.

Dieser Auffassung gegeniiber vertreten aber die eigentlichen
protestantischen Vertreter, namentlich die Methodisten und Kon-
gregationalisten, kriftig den evangelischen Gesichtspunkt des allge-
meinen Priestertums und den evangelischen Gemeindebegriff. Zwei
Religionsauffassungen stehen sich da gegentiber: Die institutionelle
Religion, der es ankommt auf die rechte Form, die rechte Uber-
lieferung, die rechte Verfassung, den rechten historischen Zusam-
menhang — und anderseits die prophetische Religion, die aus der
inneren Ergriffenheit heraus, aus dem personlichen Glauben und
Gewissen sowohl zur Gemeindebildung wie zum Handeln kommt
und in der Hingabe an das dargebotene Heil das Wesen des



Christentums erblickt. Dieser (Gegensatz wurde an einem Zentral-
problem deutlich sichtbar, an der Diskussion des Kirchenbegriffs.
Hier steigen fiir uns reformierte Protestanten ganz neue praktische
und theoretische Probleme herauf, die wir jahrhundertelang iiber
dogmatischen Erdrterungen vergassen. Der Protestantismus hat die
Kirche langsam in Kirchen aufgelost und diese in Gruppen und
Individuen weiter zersplittert. An dieser auflosenden Wirkung wird
die eigentliche Siinde des Protestantismus sichtbar, der selbstherr-
liche subjektivistische Individualismus. Aber das Kirchenproblem
ist nicht umzubringen. s taucht immer wieder auf, auch wo vor
«neuen kirchlichen Versuchungen » gewarnt wird.

Der Kongress for faith and order, darin durchaus anglikanisch
gerichtet, sieht in der Kirche den Leib Christi, die mystische
Heilanstalt, der ein bestimmter gottlicher Lebensgehalt anvertraut
ist. JThre Reinheit und Einheit wird garantiert durch diese Einheit
des geistlichen Amtes.

So scharf die Gegensitze sich hier gegeniibertraten, so wich
der Geist herzlicher Briiderlichkeit doch nicht einen Augenblick
von der Versammlung. Ein gegenseitiges Verstehenwollen, ein
Hauch von Liebe belebte die Konferenz bis zum Schlusse. Neben
dem Kirchenproblem traten die eigentlich dogmatischen Fragen
noch nicht hervor, héchstens in der Besprechung der Bedeutung
des Credo. Aber auch hierin spiegelte sich die eigentiimliche
Problematik der heutigen I.age, indem sowohl der Gesichtspunkt
der Autoritdt wie der Freiheit auch in dieser Hinsicht durchaus
zum Wort kamn.

An dem Kongress war vor allem stark die bischoflich inter-
essierte Christenheit vertreten, viel anglikanische, aber auch eine
ganze Reihe von griechisch-katholischen Bischofen und Metropoliten
aus dem ganzen Orient. Die schweizerischen Kirchen liessen sich
wegen der dogmatischen Grundlage und dieser bischoflichen Ten-
denzen nicht offiziell vertreten, liessen aber aus Interesse fur die
Einigungsbewegungen iiberhaupt dem Kongress, der in einer
Schweizerstadt tagte, ihre Griisse und besten Wiinsche aussprechen.
Der Erzbischof von Jerusalem lud den Kongress nach der heiligen
Stadt ein. Ein Fortsetzungskomitee wird auch diese Bewegung im
Flusse halten.

War der letzte Kongress ganz vorwirts gerichtet auf baldiges
praktisches Handeln und Sammlung der lebendigen Krifte des
Christentums, der Kraft des Geistes vertrauend, der durch alle
Zeiten hindurch wirkt, so schaute dieser Kongress zunichst riick-
warts und sicherte sich vor allem den rechten Zusammenhang mit
der Geschichte, aus der alle Zukunft heraus wachsen soll . . .

Eine zweite denkwiirdige Tatsache war die Teilnahme des



— 142 —

Orients, der sich seit Jahrhunderten trotz verschiedener Versuche
der abendlindischen Entwicklung ferngehalten hatte. Mag die
Furcht vor Rom mitspielen, oder der Wunsch, die evangelische
Propaganda im Orient einzuschrinken —— es war ein Ereignis, dass
sich Abgesandte des Patriarchates und der autokephalen Kirchen
des Balkans mit evangelischen Vertretern zu gemeinsamen Bera-
tungen zusammenfanden. Damit trat eine Anschauung alter insti-
tutioneller Religion vor uns, aber auch eine Ahnung, dass diese
Religion neben der persénlichen und prophetischen ihre wohlbe-
rechtigte padagogische Bedeutung hat.

Sodann ist auf dem Kontinent vielleicht kaum je die weltge-
schichtliche Bedeutung der anglikanischen Kirche beleuchtet worden
wie auf einigen dieser Kongresse. Was uns Protestanten gerade
als Hemmnis und Erstarrung erscheint, wie das Beharren auf alt-
christlichen (laubenssymbolen und zwar nicht nur auf dem Apo-
stolikum, oder der Sacerdotalismus und Sakramentalismus, das er-
weist sich nach einer andern Linie als Briickenrest zu den altehr-
wiirdigen katholischen Kirchen und als Moglichkeit einer spiten
versdhnenden Synthese. KEs ist aber vorliufig wohl eher denkbar,
dass der Protestantismus auf dem Wege des Symbolismus zu einer
verstindnisvollen Auffassung des Anglikanismus gelange, als dass
die romische Kirche der Einigung zuliebe auf ein Jota thres An-
spruches verzichte. Deshalb werden die Einigungsbestrebungen
wohl dann das unmittelbar mogliche erreichen, wenn die Bildung
zweier grosser christlicher Gruppen neben der romischen angestrebt
wird, die der protestantischen Kirchen und eine andere der epis-
kopalistisch-griechischen Kirche, die Anglikaner und Orthodoxen
umfassen wiirde.

Bei allen den Kongressen stimmte nachdenklich, wie wenig
gemeinschaftsbildende Kraft die neuere wissenschaftliche Theologie
aufweisen konnte. Hier aber liegt das grosse Problem des Prote-
stantismus, und damit kommt gerade eine Frage, die unsern Zwingli
bewegte, wieder stark in den Vordergrund: Wie kommen wir zu
einer grossen umfassenden wirkungsfihigen evangelischen Gemein-
schaft? Sie soll weder durch den Zwang noch durch den Traum
von Macht und Grosse gebildet werden, sondern durch ein tieferes
Verstandnis des Gebetes Jesu: ut omnes unum sint.»

Allgemeine Konferenz der Kirche Christi iiber L.eben und
Wirken. — Der Gedanke, eine okumenische Konferenz der Kirchen
einzuberufen, ist vom Erzbischof Soderblom von Upsala ausgegangen.
Zur praktischen Durchfiihrung des Planes wurde der erste Schritt
getan, als die Konferenz des Weltbundes fiir Freundschaftsarbeit
der Kirchen im Jahre 1919 in einer Resolution der Idee beipflichtete.



— 143 —

In Genf fand nun letztes Jahr im August eine Vorbesprechung der
interessierten Kreise statt. Einen ausfithrlichen Bericht hat die «Eiche»
1921, S. 98 ff.,, gebracht. Uber das Verhiltnis der Konferenz zu
ahnlichen Bestrebungen, die Einheit der Kirchen herbeizufiihren,
ausserte sich Erzbischof Soderblom, es gebe drei Wege zur Einig-
kkeit: den romischen Weg der Exklusivitit, indem die romische
Kirche einfach verlangt, dass alles in ihren Schoss zuriickkehre,
den «Faith and Order Weg», wonach die christlichen Gemeinschaften
zusammenkommen sollen, um festzustellen, was sie gemeinsames
haben und wie sich die Gegensitze Uberwinden lassen. Man konne
aber nicht warten, bis eine solche Ubereinstimmung gefunden sei;
den evangelischen Weg, den diese Konferenz zu gehen sucht:
namlich bestimmte praktische Arbeiten zu besprechen, ohne auf
dogmatische oder konstitutionelle Fragen ecinzugehen, Dr. Lynch
stimmte dem zu, die Aufgabe der Konferenz sei nicht ein Versuch
der Herstellung «organischer FEinheit» (Faith and Order), nicht
Friedensarbeit (Weltbund), sondern eine Vereinigung iiber alle
Arbeitsfragen der Kirchen. Es wurde beschlossen, alle Kirchen zur
Konferenz einzuladen, die ein Exekutivkomitee vorzubereiten hat.

Ende April hielt dieses Komitee in Peterborough in Ingland
Sitzung. Uber die Verhandlungen wurde folgendes bekanntgegeben

Die Christenheit, die zu der Weltkirchenkonferenz eingeladen
werden soll, wurde in drei Gruppen geteilt, eine europiische, eine
britische und eine amerikanische, zu welchen als eine besondere
Gruppe auch die orientalischen Kirchen noch kommen sollen, die
neuerdings einen engern Anschluss an das abendldndische Christentum
anstreben. Jede dieser Gruppen wahlt unter sich cin Vorbereitungs-
komitee, das die Bewegung inncrhalb der Kirchen zu vertreten hat.,
Trzbischof Soderblom ist Vorsitzender der europiischen Gruppe.
Das Exekutivkomitee, das sich auf 12 europdische, 10 britische
und 10 amerikanische Mitglieder erweitern soll, leitet die eigent-
lichen Vorbereitungsarbeiten fiir die Konferenz selbst. Dem Exe-
kutivkomitee wird auch ein Vertreter des Skumenischen Patriarchats
in Konstantinopel beigefiigt. Dem Komitee von Peterborough lag
es sehr daran, eine Verbindung unter den einzelnen Einigungs-
bewegungen herzustellen, damit nicht eine Zersplitterung einreisst,
sondern ein gemeinsames Ziel trotz aller Verschiedenheiten im Auge
behalten wird. Die Resultate der Beratungen anderer vorausgehender
Weltkongresse, wie die des Reformicrten Weltbundes, des Pan-
lutheranischen Kongresses und anderer, sollen von der Weltkirchen-
konferenz, die eine offizielle Vertretung der Kirchen anstrebt, beniitzt
werden, und ihr selbst sollen nationale, konfessionelle und denomi-
nationelle Konferenzen vorausgehen, um das Ziel der Sammlung der
Christenheit auch in das kirchliche Volksbewusstsein hineinzutragen.



— 1 e

Das Programm der Konferenz wurde durchberaten. Es umfasst
drei Gruppen von Traktanden: Internationale, industrielle und soziale
Fragen. Die Weltkirchenkonferenz, die sich auf den Boden gemein-
samer praktischer Bestrebungen stellt, soll die Stimme der Kirchen
in den praktischen Noten der Zeit zum Ausdruck bringen und
cgleichsam ein soziales Kredo schaffen, an dem sich alle prak-
tischen Anstrengungen der Kirche orientieren konnen. Es wurde
die Schaffung eines permanenten «Rates der Christenheit> in Aus-
sicht genommen, der die dauernde Verbindung unter den christ-
lichen Kirchen zu pflegen hitte und in interkirchlichen Streitig-
keiten, wie z. B. in den polnischen kirchlichen Wirren, eine Ver-
mittlung und Beratung {ibernehmen konnte. Die Arbeit der Vor-
bereitung und die Riicksicht auf die andern vorausgehenden Kon-
ferenzen bringt es mit sich, dass die Weltkirchenkonferenz nicht
vor Herbst 1923 wird einberufen werden konnen. Einstweilen erldsst
das Komitee die offiziellen Einladungen an die Kirchen mit einem
Aufruf zu Gebet und Busse und innerer Sammlung.

Im Anschluss an diese Versammlung hielt Erzbischof Soderblom
in der anglo-schwedischen Gesellschaft in London am 15. April
einen Vortrag iber die Wiedervereinigung der Kirchen. Seiner
Meinung nach sollte immer nur von der Kirche in der Einzahl
ohne besondern Zusatz — anglikanische, schwedische, lutherische,
kalvinische, romischkatholische, presbyterianische Kirche usw. —
gesprochen werden, so dass in jedem Land «die Kirche» lediglich
die Gemeinschaft der Jiinger Christi bedeute, die sich aufrichtig
~in den Dienst des Reiches Gottes stellen. Er preist die anglikanische
(Gemeinschaft, die auf ihrer letzten Lambethkonferenz die «grosse
Glocke» habe ertonen lassen, die die ganze Christenheit zur Einigung
rief, «Zu diesem Zweck bediirfen wir eines neuen (Glaubensbekennt-
nisses. Ich meine nicht irgendwelche Verdnderungen an den alten
Bekenntnissen der Kirche noch Zusatze zu denselben, sondern einen
klaren Ausdruck der I.ehre Christi und unserer Christenpflicht in
bezug auf die Briuderschaft der Nationen und die fundamentalen
Moralgesetze der menschlichen Gesellschaft.» Der Herstellung kirch-
licher Einigung miissen Verhandlungen vorausgehen, die der Iirz-
bischof unter die Leitung eines «okumenischen Kirchenrates» stellen
mochte. Er hat diesen Gedanken schon bei anderer Gelegenheit
ausgesprochen und will dafiir eintreten, solange er reden und

wirken konne.
ADOLF KURY,

Druck von Stampfli & Cie. in Bern,



	Kirchliche Chronik

