Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 11 (1921)

Heft: 2

Artikel: Glaubenspsychologie und Glaubenspadagogik
Autor: Feldkeller, Paul

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403956

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403956
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 109 —

Glaubenspsychologie und Glaubenspidagogik.

Seit Jahrhunderten befindet sich der wissenschaftlich ge-
bildete Mensch unseres Kulturkreises, soweit er zugleich religiose
Tiefe besitzt, in einem Dilemma. Zwei antagonistische Kriifte
zerren an seinem Verstande, an seinem Weltbilde als der Vor-
zeichnung moglichen Handelns und stiirzen das Gemiit in tausend
Engen und Beklemmungen. Ks ist eine unmoglich mehr zu
leugnende geschichtliche und psychologische Tatsache, dass
Glaube und Wissenschaft unaufhorlich in Konflikt geraten sind
und geraten. Und in den Fillen, da von diesem Konflikt wenig
oder nichts an die Oberfliche dringt, wird der EKinklang von
(Glauben und Wissen nur vorgetiuscht, besteht der Konflikt
latent weiter und gelangt nur nicht zum Austrag. Denn ent-
weder leidet der Glaube oder die wissenschaftliche Ixaktheit.
Setzen wir némlich auch voraus, dass beide inhaltlich tiber-
einstimmen (der ideale Falll), so bleibt immer noch die Differenz
in der Form des Denkens. Die logische Vernunft behauptet
nun einmal das Monopol des begrifflichen Firwahrhaltens und
gesteht keiner andern, also ihr zu koordinierenden nichtwissen-
schaftlichen Urteilsform ein Daseinsrecht zu. Die Zulassung des
Glaubens kommt demnach praktisch und psychologisch einer
Absetzung der wissenschaftlichen Vernunft und einer Leugnung
des Autonomieprinzips (des Gedankens der Eigengesetzlichkeit
der Vernunft) gleich. Ist schon dies ein Verstoss gegen den
Geist der Wissenschaft, so ist anderseits dem Glauben mit dem
an Stelle der eigengesetzlichen wissenschaftlichen Vernunft
gesetzten Autorititsprinzip ebenso wenig gedient. Ist doch die
Frage nach dem Triger dieser Autoritit eine der allerschwie-
rigsten! Freilich, wer innerhalb der Kirche geboren ist und nie
das Schicksal erfuhr, an ihrem autoritativen Charakter zweifeln
zu missen, hat es gut. Wir aber sprechen hier ja gerade von
demjenigen so verbreiteten und fiir unsere Kultur charakte-



— 110 —

ristischen Menschentypus, ffir den sich die Rechtsfrage nach
der Legitimitit der Autoritit ungesucht, unwillkirlich und ge-
bieterisch einmal stellt. Der Zweifel an sich steht jenseits von
Gut und Bose, ist lediglich eine psychologische Tatsache. Der
miindig gewordene Intellekt schafft eine neue Situation, fiir die
der Mensch nicht verantwortlich zu machen ist. Jetzt verlangt
die Rechtsfrage eine Antwort, der Zweifel seine Beschwichtigung.
Damit aber wird der ganze seelische Habitus des Menschen,
wie er bisher bestand, umgestossen. Denn die Autoritit, die
sich legitimiert, ist keine Autoritit mehr. Sie kann daher auch
das nicht leisten, was von ihr verlangt wird: die Legitimation
als Autoritat. Denn ein Rechisgrund fir diese konnte nur durch
einen Schriftbeweis gefunden werden (z. B. Matth. 18, 17), die
Schrift aber muss sich ebenfalls als zustdndig legitimieren und
kann es nur wiederum durch die Lehrautoritit, die durch jene
legitimiert werden sollte. Dieser Zirkelschluss ist darum unver-
meidlich, sobald der Intellekt im religiosen Menschen eine ge-
wisse Stufe erklommen hat. Dies ist die Tragddie aller religitsen
und zugleich denkenden Menschen, deren Glaube mit einem
bestimmten Lehrgebiude assoziiert ist. IEs ist doch kein Ge-
heimnis, dass der moderne Mensch immer mehr intellektualisiert
und entseelt wird.

Da dréngt sich denn doch die Frage auf, ob wir Gebildeten
mit unserer auf den Glaubensinhalt {ibertragenen wissenschaft-
lichen Methode auf dem richtigen Wege sind. Der von vielen
vorgeschlagene Weg einfacher Um- und Riickkehr in den naiven
Glaubenszustand ist eine psychologische Unmoglichkeit. Ver-
suchen wir es, so kime etwas anderes heraus, als beabsichtigt
ist. Keine Station seelischer Entwicklung lasst sich ignorieren.
Darum kann es sich niemals darum handeln, den Intellekt ab-
zutéten, sondern nur, ihn anders zu behandeln als bisher. In
verschiedener Weise hat man versucht, die Glaubenszuversicht
mit dem wissenschaftlichen Bewusstsein auszusohnen: mit Hilfe
der Lehre von der doppelten Wahrheit, probabilistisch, tutio-
ristisch, pragmatistisch und symbolistisch. Namentlich der Sym-
bolismus erfreut sich grosser Beliebtheit. Mit seiner Hilfe sucht
man bekanntlich auch in gut katholischen Kreisen die Paradies-
erziihlung u. a. der wissenschaftlichen Kritik mundgerecht zu
machen.

Wir halten diesen Weg fiir keinen gliicklichen. Der ,Sym-



— 111 —

bolismus® verldsst meistens die rein religiése Sphire (zugunsten
der moralischen, sozialen usw.). Mindestens aber laugt er die
Kraft religioser Vorstellungen zugunsten blosser Abstraktionen
aus. Kr miindet damit zwar in die ,negative Theologie“ ein
und bereitet eine religitse Philosophie vor, die moglicherweise
ein guter Ausdruck des Religiosen werden kann, niemals aber
fiir die Masse auch nur der Gebildeten der Vermittlung religioser
Wahrheit dient. Der Pragmatismus aber kommt ob seiner
Leugnung einer absolut geltenden religitsen Wahrheit gar nicht
in Frage. '

Diese Ausfiihrungen sollen zeigen, welch ungeheures in-
teresse die Theologie an der Psychologie, namentlich der Denk-
vorgiange, hat. Die Frage nach den seelischen Vorgingen beim
Glauben, insbesondere nach der Bedeutung des Intellekts fiir
die Erkenntnis der religitsen Wahrheit und die Glaubens-
zuversicht, ist solange nicht wichtig, als man schlicht glaubt
und nur mit schlicht Glaubenden zu tun hat. Dies ist jedoch
heute nicht mehr der Fall. Kein Priester, kein Prediger des
Abendlandes glaubt mehr ,schlicht®, weil sein Glaube tiglich
gezwungen ist, sich mit dem wissenschaftlich geschulten Intellekt
auseinanderzusetzen. Und das Volk, das der Seelsorger zu be-
treuven hat, ist zu grossem Teil intellektuell miindig und zur
Kritik aufgelegt und soll doch zur religiosen Einstellung ange-
halten werden. Mit diesem heute mehr und mehr in den Vorder-
grund tretenden Problem der Glaubenspiidagogik, die ein seinem
Umfange nach noch unabsehbares und dabei {iberaus wichtiges
und zukunftsbedeutsames Wissensgebiet darstellt, dringt sich
die glaubenspsychologische Frage nach dem Wesen des Glaubens
von selbst auf.

Wenn man freilich sieht, wie weit es noch ist, bis alle, die
es angeht, die Berechtigung wie die ausserordentliche Bedeut-
samkeit dieser Frage auch nur erst ahnen, mochte einem angst
und bange werden. Man scheint in weiten Kreisen nichts davon
zu wissen, dass Glaube und Theorie vom (lauben zweierlei ist,
dass man ein glaubiger Mensch sein kann und doch nicht zu
wissen braucht, was ,Glaube“ ist. Das alte rationalistische Vor-
urteil, dass dem seelischen Habitus seine Erkenntnis gleichsam
immanent sei, dass das ,Haben“ und Erleben seelischer Inhalte
mit ihrem Begriffen- und Erkannthaben zusammenfalle, hat na-
mentlich im Protestantismus, worauf zuletzt Max Scheler tiber-



— 112 —

zeugend hingewiesen hat, die folgenschwersten Irrtiimer ver-
anlasst. Namentlich fir das Gebiet der Denkerlebnisse (des
Glaubens, des Gewissens, der Motive, der Begriffe, Vorstellungen
usw.) ist ja die Verlockung, die eigenen seelischen Zustinde
auch fiir gewusste und erkannte zu halten, und Tatsachen wie
das irrende Gewissen zu leugnen, ausserordentlich gross. Und
dennoch ist es fiir kein Gebiet wie gerade das der Denkvor-
giange so wichtig, zu wissen, dass Erlebnis und Interpretation des
Erlebnisses grundsitzlich auseinandertreten. Die Rede von
Jeigener Uberzeugung¥, ,Souverinitit des Gewissens®, »Auto-
nomije des sittlichen Willens® ist zuniichst nur Interpretation
der seelischen Wesenheiten: ob sie auch richtige Interpretation
sei, ist damit noch gar nicht gesagt und protestantischerseits
viel zu wenig bedacht worden. Somit hat man hier das mani-
feste intellektuelle Bewusstsein an der Oberfliche der Seele
zumeist idealisiert und das bornierte Wissen des individuelien
und als Individualitdt immer beschrinkten Menschen unter den
Decknamen ,Gewissen, , Uberzeugung®, ,Personlichkeit* usw.
heilig gesprochen.

Anderseits welss die katholische Kirche von der meta-
physischen Tiefe der Seele wenig oder nichts; wohlgemerkt:
im wissenschaftlichen, lehrhaften Sinne weiss sie davon nichts.
Alle im Laufe der Jahrtausende innerhalb der katholischen
Kirche zum Durchbruch gekommene tiefe Religiositit hat daran
nichts dndern koénnen, dass die kirchliche Psychologie spurlos
an ihr vorliberging. Wohl hat die fundamentale Tatsache, dass
(laube und Theorie vom Glauben zweierlei ist, seelenkundige
Beichtviter ihr gemdiss handeln lassen, aber in die kirchliche
Psychologie und Dogmatik fand sie keinen Eingang. Und doch
hat die Dogmatik sich von je mit der Frage der Gliaubigkeit,
der Tugend des Glaubens und der Siinde des Unglaubens be-
schiftigt. Man mache sich nur die eminente Bedeutsamkeit
dieser Tatsache klar! Mit diesem Verfahren der Kkirchlichen
Dogmatiker ist namlich die Theorie des Glaubens zu einer
Angelegenheit des Glaubens selbst geworden; ein unhaltbarer
Zustand. Ganz abgesehen ndmlich davon, dass iiber diese Dinge
niemals etwas geoffenbart ist, beriihren sie auch nirgends die
Sphéare glaubenswichtiger Gegenstinde. Denn die Theorie vom
Glauben kann unmoglich ein Gegenstand des Glaubens selbst,
also auch nicht eines Dogmas sein. Nur tiber den Inhalt, nicht



— 113 —

dagegen iuber das Psychologische und Naturwissenschaftliche,
gleichsam das Technische des Glaubensvorgangs kann die Re-
ligion als solche, sei es Theorien aufstellen, sei es Vorschriften
machen. Alle ihre Glaubensvorschriften sind vielmehr inhalt-
licher Natur und setzen zu ihrer Befolgung das Technische und
Psychologische ja gerade voraus. Auch beginge man andernfalls
einen groben logischen Fehler. Die logische Form des Glaubens
kann ndmlich nicht zugleich dessen Inhalt sein, muss vielmehr
unabhingig vom Inhalt bestehen. Ein Urteil aus blosser Materie
ohne Urteilsform ist logisch unmoglich. Wird die Form in den
Inhalt aufgenommen, so bedarf das Ganze an Stelle des Form
gewordenen Inhalts eben einer neuen Form, mit der dasselbe
geschehen kann, und so in infinitum. Um also den Dogmen-
inhalt gliubig aufnehmen zu koénnen, muss die Glaubensform
als ein nicht lehrbares, undiskutables Ding unabhéingig von dem
aunfzunchmenden Glaubensinhait im Glaubigen bereits fertig
vorliegen. Es darf also logischerweise nicht umgekehrt, die
wahre Art zu glauben, durch einen Dogmeninhalt dem Gliaubigen
beigebracht werden. Diese geht nicht entfernt den Dogmatiker,
sondern nur den Glaubenspidagogen etwas an. Sie ist eine rein
praktische, pastorale Angelegenheit.

Damit ist die Bahn frei fiir die Erkenntnis, dass der frommste
Mensch und die anerkannteste dogmatische Lehrautoritiat fir
die Beantwortung der Frage nach der psychologischen Be-
schatffenheit des (zlaubens nicht zustiandig sind, Nur der Inhalt
z. B. der Transsubstantiationslehre kann im Gewissen ver-
pflichten : das Wie der Erfiilllung dieser Verpflichtung ist, von
Au_sserlichkeiten abgesehen, kein Gegenstand der autoritativen
Lehre und damit der Verpflichtung mehr. Wie die weisesten
und erleuchtetsten Manner der Kirche im Punkte der ptole-
méaischen Weltanschauung, des Alters der FErde, des naiven
erkenntnistheoretischen Realismus und vieler anderer profaner
Dinge geirrt haben, so haben sie auch im Punkte ihrer Theorie
vom (lauben geirrt, insofern sie diesen in logisch-formaler
Hinsicht dem wissenschaftlichen Fiirwahrhalten gleichsetzten.
Und sie durften es, insofern auch diese Theorie etwas rein
Profanes darstellt. Aber schon der eigene (Glaube all dieser
Méanner strafte ihren Glauben vom Glauben Ligen.

Denn die religiése und die wissenschaftliche Einstellung
sind voneinander grundverschieden und gehorchen ganz ver-



— 114 —

schiedenen Gesetzen. In beiden Fiillen formal gleich ist nur
der manifeste Gedankentext als fertiges Produkt, nicht mehr
dagegen die Genese sowie die seelische Funktion und Zweck-
erfilllung. Die offizielle Meinung, dass Glaube intellektuelles
Firwahrhalten sei, bedarf einer griindlichen Korrektur. Krei-
lich ist gegeniiber Darstellungen von protestantisch-philosophi-
scher Seite unbedingt an zweierlei festzuhalten: am Erkennt-
nischarakter des Glaubens und an der wesentlichen Beteiligung
des Intellekts. Negativ ausgedriickt heisst das: der (laube
ist keine blosse Fiktion zum Zwecke der Einleitung bloss bio-
logisch wertvollen oder selbst anerkannt sittlichen Handelns,
und er lost sich in keinem Falle in blosse Gefilihlsergiisse ohne
feste und intellektuell genau bestimmte Gegenstiinde auf. Das
alles ist zuzugeben. Wohl ist der Glaube KErkenntnis, wohl
bedarf er der Mithilfe des Intellekis; aber der Glaubensgegen-
stand selbst ist intellektuell nicht fassbar. Eigentlich lehrt ja
die Kirche etwas Ahnliches, indem sie die Inkommensurabilitit
des menschlichen Verstandes und des hochsten Gutes behauptet.
Indem sie aber einen vollkommenen, gottlichen Intellekt kon-
struiert, legt sie die Meinung nahe, dass wenigstens prinzipiell
Gott in Begriffen fassbar sei. Nun gibt es tatsichlich einen
»,Gott“ im Begriffe, aber er ist nicht der ,Gott“, den der Fromme
schaut und lebt. Dieser geht vielmehr in den Verstand nicht
ein. Er bleibt draussen, aber dafiir dem religiosen Sinn nahe.
Praktisch ist es so, dass der religitse Sinn seinen Gott hat und
der Verstand den seinen. Dieser muss gleichsam beschiftigt,
yunterhalten® werden, damit er, also festgehalten und absorbiert,
nicht die Erkenntnisarbeit in einer ganz anderen Tiefe der
Seele — mit noch nicht erforschten Kréften — store. Der
Intellekt lauft also gleichsam leer mit. Er braucht nicht not-
wendig mit dogmatischem Inhalt beschéftigt zu sein. Kr kann,
geniigende religiose Tiefe vorausgesetzt, sich auch mit anderen
Dingen, gewerblichen, wissenschaftlichen, kinstlerischen, be-
schiiftigcen — solchen Menschen wird das ganze Leben zum
GGebet —, aber in hervorragendem Masse die Erkenninisarbeit
der Seelentiefe stiitzen tut er doch nur, wenn er selbst auch
religios eingestellt ist und sich mit entsprechenden religiosen
Vorstellungen und Begriffen erfiillt. Diese aber sind solche,
die erfahrungsgemaiss bei moglichst héufiger Versenkung in sie
die unbegriffliche religiose Erkenntnis des Seelenzentrums, der



— 116 —

,oeele der Seele*, am kriftigsten befordern, weshalb sie autori-
tativ gesammelt, kanonisiert, formuliert werden und zu ,glauben*,
d. h. zundéchst intellektuell fir wahr zu bhalten sind. Nicht etwa
ist dies ,Furwahrzuhalten“ bereits der Zweck (auch die Teufcl
,glauben“ in solchem Sinne!). Hs muss also noch die ,religivse
Intention“ hinzukommen. Diese aber liegt nicht mehr im in-
tellektuellen Firwahrhalten, sondern ganz wo anders. Soll die
intellektuelle Einstellung und damit die intellektuelle Intention
nicht zugleich die religiose Einstellung oder Intention sein,
so kann dies nur heissen, dass die religidse Meinung, die erst
dem intellektuelien Furwahrhalten ihren letzten und tiefsten,
ihren ,leitenden“ Sinn gibt, mit der intellektuellen Meinung
des manifesten Denktextes nicht zusammenfallen kann. Es sind
demnach zwei Intentionen zu unterscheiden, und die religitse
Intention ist ,l.eitintention“.

Wihrend also die offiziellen Lehren dahin neigen, das in-
tellektuelle mit dem religiosen Denken zu identifizieren, kon-
statieren wir eine flur die Glaubenspidagogik hochst bedeut-
same Zweideutigkeit der Glaubensinhalte. Sie haben zweierlei
Meinung, von denen freilich nur eine einzige die letzte und
tiefste darstellt, die andere bloss manifest ist. Damit jedoch
hat sich die Bedeutung und Funktion des im Dienste der Reli-
gion stehenden Intellekts im Verhéltnis zum rein wissenschaft-
lichen wesentlich verschoben: er ist nicht mehr der Triger
der spezifischen — hier also religitsen — Irkenntnis, sondern
eine blosse psychologische Komponente zur Zubereitung dieser
- Erkenntnis. Der Intellekt sinkt damit zum Range eines blossen
Instrumentes herab, dessen Inhalt bis zu einem gewissen Grade
der Auswechselbarkeit unterliegt.

Dieser letzte Punkt ist besonders wichtig, weil ja die
Kirchen gerade auf das Intellektuelle des Glaubensinhaltes
den Hauptton legen. Dieser Ton ist berechtigt, nur ist er eine
reine Sache des Intellektes selbst, und der Mensch soll diesen
gewidhren lassen. Aber der Mensch ist mehr als sein Intellekt,
und seine letzte und tiefste Meinung (seine Leitintention) ist
nicht identisch mit der Meinung des blossen Intellekts. Hier
kommen wir an einen wichtigen Punkt, der das Verhdltnis
der Kirchenlehre zum Kantianismus berithrt. Weil die autori-
tativen Weisungen der Kirche ja immer nur dem Intellekt,
mithin der Individualitit, gelten, kommt sie an das Tiefste der



— 116 —

Personlichkeit gar nicht oder nur mittelbar heran. In der
Tat muss der Mensch zur religiosen Wahrheit bereits neigen,
muss ein religioser Sinn, eine Glaubensdisposition (die ,,Gnade¥)
vorhanden sein, wenn die Glaubensgebote der Kirche in ihrer
letzten religiosen Meinung aufgenommen werden sollen. Wird
der kirchliche Glaubensbefehl richtig verstanden, dann beein-
trichtigt er die Autonomie der religiosen Personlichkeit in keiner
Weise: deren religiose Meinung gilt vielmehr unabhingig von
jedem Gebot und jedem Dogma. Der Befehl bezieht sich nur
auf den intellektuellen Glaubensinhalt und betrifft in seiner
wohlverstandenen letzten Meinung nichts anderes, als was der
religiose Sinn des Gliubigen ohnedies erkannt hat oder was
zu erkennen er disponiert ist, was ihm nur ohne die dogma-
tischen Vorstellungen und Begriffe nicht zu so intellektuellem, d.h.
vorstellungs- und begriffsmissicem Bewusstsein kommt wie mit
ihnen. Freilich unterscheidet man das lumen naturale und das
lumen supranaturale. Aber das heisst doch nur, dass der natiir-
liche Intellekt auf gewisse Wahrheiten nicht von selber kommen
kann; es heisst nicht, dass es kein tieferes Organ gibt, das
von den ,lbernatiirlichen Wahrheiten, statt kalt und unbe-
rithrt zu bleiben, vielmehr eigenartig ergriffen wird und ein
heiliges und erschiitterndes Wiedersehen feiert, das der nie
vergisst, der es jemals erlebte. Man kann tausendmal etwas
,wissen® und beweisen konnen: es wird dadurch und durch
den zufillig sakralen Charakter seines Inhalts noch nicht im
geringsten zu einer ,religiosen Erkenntnis“ bzw. zu einer
Jreligivsen Wahrheit“. Dazu gehoren ganz andere Fahigkeiten
der Seele. Iis gibt einen ,Glauben* hinter dem vulgo Glauben.
Und alles fleissige Flirwahrhalten in dem letztgenannten Sinne
kann den Firwahrhalter zu keinem religiosen Menschen zaubern.
Die Kirche hat in einer wunderbaren ,instinktiven“ Psycho-
logie das auch zum Ausdruck gebracht, indem sie iiber den
blossen Intellektualglauben hinaus auf die Notwendigkeit ,guter
Werke“ und der Erweckung der ,guten Meinung® hinwies.
Nur ihre wissenschaftliche Psychologie war und ist unglaublich
riickstindig, indem sie hinter den manifesten Oberfiichen-
phénomenen ,Intellektualglauben®, ,guten Werken* und der
allenfalls vieldeutigen ,guten Meinung® die tieferen Regionen
vergass; — ,vergass“, aber nur im intellektuellen wissenschaft-
lichen Sinne, denn religios lebendig war die leitende metaphy-



— 117 —

sische Intention in ihr von je. Den Unterschied der katho-
lischen und der lutherischen Glaubens- und Rechtfertigungslehre
sehe ich daher mehr in einer psychologischen als in einer
metaphysischen und religiésen Differenz. Luther verinderte
den Begriff vom ,Glauben“; er fasste ihn tiefer, weniger in-
tellektuell (obwohl noch immer missverstindlich); den Glauben,
selbst aber hat auch er nicht reformiert; er ist im Katholizis-
mus frotz seiner intellektuellen Interpretation nicht weniger
tief als im Protestantismus. Denn ein seelischer Vorgang und
seine Interpretation sind zweierlei. Insofern hat Luther die
Glaubensbedingungen der verdnderten seelischen Lage eines
Teiles der Menschen (nichts steht still) psychologisch angepasst
und vielen das Glauben erleichtert. Aber das ist wiederum
nur ein rein pastoraler, ein glaubenspidagogischer Fortschritt.
Einen religiosen Fortschritt sehen wir darin nicht.

Nur bei Zugrundelegung eines tieferen Erkenntnisorgaus,
als es der Intellekt ist, losen sich ja die Paradoxien, wieso der
kindliche, ja der autoritative und mithin den Intellekt bindende
Glaube dennoch die tiefste Einsicht und Gewissheit verkorpern
kann. Anders wird die Tatsache, die fiur den wahrhaft From-
men eine Binsenwahrheit darstellt: dass nidmlich Unterwerfung
des Intellekts im Glauben und Autonomie der erkennenden
Personlichkeit miteinander vertriglich sein konnen (konnent!),
ja dass jene die Bedingung fur dieses sein kann, niemals be-
griffen werden. Wir wissen, dass mit der Unterwerfung der
Individualitdt, wo sie freiwillig, d. h. ,von innen her¥, also
durch Selbstzucht geschieht, ein Wachsen und Vertiefen der
Personlichkeit verbunden ist. Freilich muss ein ,Innen“ vor-
handen sein, welches die Vorstellungen und Begriffe kalt lassen,
fiur das der Intellekt lediglich Instrument ist, von dem er ,Di-
stanz“ zu halten versteht (den man also nicht bis zuletzt ernst
nimmt). Diese Glaubensparadoxie ordnet sich damit von selbst
einem grosseren Zusammenhang anderer lingst bekannter Para-
doxien ein, die alle nur in der Doppeldeutigkeit des mensch-
lichen Seins, das in Wahrheit ein amphibisches ist, ihre Auf-
l6sung finden. Wie anders wire es zu erkliren, dass voll-
kommene Freiheit und Autonomie der Personlichkeit mit dem
absoluten Gehorsam gegen Gott zusammenfallt, dass die tiefste
Demut mit dem koniglichsten Stolz identisch ist, dass dussere
Gebundenheit und Eigengesetzlichkeit zusammenbestehen kon-



— 118 —

nen; wie anders wire die ganze wundersame coincidentia
oppositorum zu erklidren, wenn nicht durch die Doppeldeutig-
keit alles religiosen . Glaubens®, der zweierlei Sinn, zwel
parallel laufende Meinungen hat: eine intellektuelle, die auf die
Vorstellungen und Begriffe geht, und eine pneumatische, deren
Gegenstand sich in keinem Bild, keiner Vorstellung, keinem
Begriff wiedergeben ldsst und doch dem Glaubigen so klar, so
tief und wahr ist, dass er ihn als ens realissimum verehrt?
Das Denken, mithin auch das religiose Fiirwahrhalten ist selbst
nur Ausdruck und lisst dann natiirlich mehrere Deutungen
zu. Es kann z. B. Ausdruck des blossen Lebenswillens wie der
tiefempfundenen, aber unaussprechlichen religisen Wahrheit
wie auch von beiden zugleich sein, wovon der Mensch selbst
nichts zu wissen braucht.

s gibt also einen religiosen Denkstil, der sich von dem
wissenschaftlichen wie dem kiinstlerischen ganz bestimmt unter-
scheidet (wie ich in meiner ,Idee der richtigen Religion“, Perthes,
Gotha 1920, in ausfihrlicher Analyse gezeigt habe). Der reli-
giose Denkstil aber ldsst wieder mehrere Denkdialekte zu: so
ist z. B. derjenige, in welchem die Psalmen gedacht sind, von
demjenigen des Thomas von Kempen grundverschieden. Clemens
Alexandrinus dachte anders als Tertullian, die (tedanken des
Paulus zeigen andere begriffiiche Struktur als diejenigen Christi.
Das feine Stilgefiihl gar, auch nach der intellektuellen Seite
hin, das die Denkdialekte der Kvangelien auszeichnet (von
denen wieder der des Johannes eine Sonderstellung einnimmt),
entgeht keinem reiferen Leser. Von je sind daher die Evan-
gelien wie auch die Schriften der Mystiker als hervorragende
Mittel zur Vertiefung der religivsen Erkenntnis geschétzt wor-
den. Auffallig ist demgegeniiber die Abneigung, welcher die
scholastischen Schriftsteller gerade in der Neuzeit begegnen.
Sie wire gerechtfertigt, sofern sie kein Werturteil enthielte,
sondern lediglich die Tatsache ausdrickte, dass der Denk-
dialekt der Gegenwart dem der Kvangelien und der Mystiker
niher liegt als dem der Scholastiker. Aber ungerecht ist deren
Geringschéitzung, als hitten sie alle die Religion mit der Wissen-
schaft, namentlich der Philosophie, identifiziert und somit ver-
wechselt. .

Uns liegt es darum ob, die Gedanken der Scholastiker
religios richtig zu deuten. Sicher ist darunter vieles, das mit



— 119 —

wahrer Religion nichts zu tun hat. Aber die Form des Denkens
darf fur diese Vermutung niemals ausschlaggebend sein. Ge-
wiss besteht ein grosser Unterschied zwischen der Liogik Thomas’
von Aquino und derjenigen Meister Eckeharts, wenn wir nur
dessen exoterische Schriften und Predigten im Auge haben.
Hier denkt Kckehart in einem ganz merkwiirdigen freien, der
Untersuchung durch einen [ogiker dringend bediirftigen Denk-
dialekt, der an das spezifisch orientalische Denken mit seiner
Neigung, durch eine Fille logisch unverbundener, eben nur
koordinierter Bilder, Vorsteilungen und Begriffe ein und das-
selbe zu sagen, erinnert. Aber es darf niemals iibersehen
werden, dass diese Denkweise Eckeharts keinen religiosen
Gegensatz zu Thomas bedeutet; denn auch er hat genau wie
dieser den Denkdialekt beherrscht, der fiir die Abfassung theo-
logischer und philosophischer Werke charakteristisch ist: den
scholastischen Formalismus mit seinen Definitionen, Deduktionen
und Beweisen. Soll man annehmen, dass aus diesen ein
flacherer religioser Geist spricht als aus den mehr populiren
Schriften? Die so — ausgesprochen oder unausgesprochen —
denken, sind gar sehr auf dem Holzwege. Auch miissten sie
Fckehart der Unwahrhaftigkeit zeihen, dass er aus KFeigheit
vor der kirchlichen Autoritit in seinen offiziellen und gelehrten
Arbeiten wider besseres Wissen reifere Iirkenntnisse verleugnet
habe. Das kann nur meinen, wer in den manifesten Gedanken-
texten allein dic Wahrheit sieht, wer im Begriffe befangen
bleibt und in ihm mehr sieht als einen blossen Ausdruck fiir
das Leben in Gott. Natiirlich ist die logische Struktur dort
und hier grundverschieden, und Eckehart hatte wohl seine
Griinde, hier anders als dort zu sprechen; aber mit seiner re-
ligivsen Erkenntnis hat dieser Unterschied nichts zu tun. Er
reicht nicht bis in die Sphire metaphysischer Wahrheit. Nur
die Denkdialekte sind verschieden, deren Iickehart zwei be-
herrschte (daher seine ungeheure Wirkung auf das Volk),
Thomas nur einen. Auf Grund dieser denktechnischen Unter-
schiede eine verschiedene Tiefe der Religion und der Person-
lichkeit beider zu begriinden, geht nicht an. Die heutige Mode-
anschauung, die ,Mystiker® miissten religios tiefer sein als die
Scholastiker, ist ein Méarchen. Sie dachten in einem anderen
Denkdialekt, das ist alles. Auch konnte man, wie das Beispiel
gerade Eckeharts und Bonaventuras zeigt, Mystiker und Scho-



— 120 —

lastiker in einer Person sein. Die moderne Anschauung ist zu-
dem nicht selten verdédchtig, an einem angeblichen Skeptizimus
Eckeharts einen Gefallen zu finden. Man bringt ihn in Zu-
sammenhang mit dem Symbolismus und dichtet ihm aufklire-
rische Anschauungen an, die er nun und nimmer besass, einzig
und allein, weil der oberflichliche Wortlaut zur Not auch solche
modernen Ansichten gestattet. Da muss denn doch betont
werden, dass Eckehart in keinem Sinne Symbolist war und
ganz die gleichen religiosen und dogmatischen Grundanschau-
ungen hatte wie Thomas auch, nur dass seine Gedankenorgel
polyphoner war, d. h. mehr Register besass als diejenige des
Doctor angelicus. Die religiose Mentalitat beider war eine, nur
zwischen ihr und der Geistesverfassung moderner Schéngeister
und Aufkléarer, die vor jedem Wunderbericht davonlaufen, ist
alle Vermittlung Flickwerk. Freilich war Eckehart in stirkerem
Grade Missdeutungen ausgesetzt als andere Lehrer, und dies
gab die Ursache fiir das pipstliche Einschreiten ab.
Anderseits wird man dem hl. Thomas nicht gerecht, wenn
man seinem gross angelegten (edankensystem einen ausschliess-
lich wissenschaftlichen Geltungsanspruch vindiziert. Solchen
G eltungsanspruch hat es freilich in der Meinung des Thomas
wie der ganzen Scholastik und der katholischen Christenheit
bis zum heutigen Tage besessen. Aber man erinnere sich
unserer These: das Denken und die Interpretation des Denkens
ist zweierlei. Die Meinung der Autoren, und wire es die der
heiligsten, tiber das logische Wesen ihres Glaubens kann fir
uns nicht massgebend sein. Wir achten ihr fachménnisches
Urteil tiber den Glaubensinhalt, Das Psychologische des Glau-
bens, die Glaubensform dagegen ist Gegenstand eines vorerst
ganz jungen Forschungszweiges, auf dem es noch gar keine
Autorititen geben kann. Unser ist daher die Aufgabe, das
Lehrsystem des hl. Thomas richtig zu deuten. Wir behaupten,
es ist nicht Wissenschaft im heutigen Forschungssinne, sondern
ein besonderer, gerade im abendlandischen Mittelalter und
sonst nirgend ausgebildeter religioser Denkdialekt, der sich an
den wissenschaftlichen angelehnt, ihn gleichsam kopiert hat
und ihm daher Ausserlich gleichsieht. Den Beweis dafiir ent-
nehmen wir der Tatsache, dass der hl. Thomas ein frommer
Mann gewesen ist, dessen ganzes Leben von der religiosen
Einstellung so stark erfiillt war, dass diese keine andere Ein-



— 121 —

stellung vorherrschen liess. Waren doch die Vorbedingungen
zu ausschliesslich wissenschaftlicher, d. h, von jedem, auch dem
religiosen Interesse befreiter Iinstellung im ganzen Mittelalter
nicht gegeben, sondern mussten in der humanistischen An-
kniipfung an die Antike erst wieder neu geschaffen werden.
Auch die mittelalterliche Rezeption des Aristoteles blieb von
dessen ausschliesslich wissenschaftlicher Tendenz unberiihrt;
die grundverschiedene hellenische und mittelalterliche Mentalitéit
dachten aneinander vorbei. Als Wissenschaft kann die Scho-
lastik den Wettbewerb mit moderner Forschung nicht aushalten,
aber als besondere religidose Sprache, als treffender Gedanken-
ausdruck fir die unbegriffiichen und unbegreifbaren religitsen
Wahrheiten, als Hilfsmittel fiir deren Ireanntnis sucht sie
ihresgleichen. Den Schliissel zu Thomas’ Summa’ gibt die rich-
tige Perspektive. Stellen wir uns wissenschaftlich ein, so ist
es selbstverstindlich, dass wir vor lauter Begriffen keine re-
ligiocse Wahrheit sehen, wihrend die nur kiinstlerische FKin-
stellung alle Wirklichkeit aufklirerisch zu (symbolischen) Ab-
straktionen wverfliichtigt.

Denn man muss den Intelickt wie ein Instrument hand-
haben, um ihn richtig einstellen zu koénnen. Alle grossen re-
ligiosen Naturen haben das gekonnt, und der Morgenlinder
kann es heute noch. Das Befremden der Modernen riihrt uns
daher gar nicht, sondern ist uns nur ein Zeichen der Befangen-
heit in ihrem historisch bedingten Denkdialekt. Heute ist man,
einseitig von den wissenschaftlichen Methoden und Erfolgen
der letztvergangenen Jahrhunderte beeinflusst, der festen Uber-
zeugung, in den intellektuellen Gebilden, den Begriffen, letzte,
unverinderliche, absolut geltende Wahrheiten vor sich zu haben.
Dabei gehort es zu den schwierigsten erkenntniskritischen Pro-
blemen, zu erforschen, was eigentlich das Wesen der ,wissen-
schaftlichen Wahrheit“ sei. Dies Phéanomen ist ja noch so jung,
nicht alter als Thales! Was dagegen ,religiose Wahrheit“ ist,
wissen wir ganz genau; natirlich unbegrifflich, weil sie
sonst auf die Wissenschaft, das Bekannte auf das Unbekannte
reduziert wiirde. Der Begriffsaberglaube der Gegenwart ist
also gar nichts Selbstverstdndliches. Die Verstandesprodukte :
Vorstellungen, Begriffe, Urteile, Denkdialekte sind nichts Un-
verdnderliches, sondern dem historischen Wechsel unterworfen,
wahrend die religiose Wahrheit beharrt: die #ltesten Schriften

Internat, kirehl. Zeitschrift, Heft 2, 1921, 9



— 122 —

des Alten Testamentes ,meinen“ die gleiche metaphysische
Wirklichkeit wie der heutige Glaubige, obwohl wir ihren Denk-
dialekt kaum noch verstchen. Werden daher die religitsen
Begriffe so ernst genommen wie die wissenschaftlichen, werden
sie unser Schicksal, und vermégen wir nicht mehr selbstherr-
lich mit ihnen zu schalten wie noch die Propheten des Alten
Bundes, Christus selbst, Johannes u. a., dann muss die Religion
darunter leiden. Der Nurdogmatiker krankt an der gleichen
Befangenheit im Begriff wie der Aufklarer. Dessen begriffs-
stiirmerische Tendenzen sind daher nicht anders zu beurteilen
als die Bilderstirme in der alten Kirche und wéhrend der Re-
formation. Dort wie hier wurde die sachnotwendige Distanz
zu den lHilfsmittelu der Religion nicht gewahrt und deren
Wesen in minder Wichtigem gesehen. Luther und Eck nahmen
die religiosen Begriffe tiefernst; Ickehart dagegen hiitte nie-
mals um der blossen Begriffe willen der Kirche den Riicken
gekehrt. Aber mit der Religion selbst hat dies alles nichts zu
tun. Niemals wird der Begriffsstiirmer z. B. dem ontologischen
Argument gerecht werden. Als philosophischer ,Beweis“ ist
dieses Argument natirlich verfehlt. Aber nur wenige wissen,
dass es noch eine zweite und weit wichtigere Bedeutung als
religioses Stilelement besitzt. Als solches ist es bereits im
Jehova-Namen enthalten, und die syllogistische Ausfiihrung hat
keine andere als idiomatische Bedeutung. Gibt es nicht zu
denken, dass die Scholastik, die in Anselm von Canterbury
das ontologische Argument aufgestellt hatte, mit wachsender
wissenschaftlicher Einstellung seine ausschliesslich religiose Be-
deutung nicht mehr verstand und es daher verwarf, dass dagegen
Hegel, derjenige Philosoph, der bisher die meiste Distanz zum
Arbeitsintellekt und seiner Logik gewonnen hat, das Argument
wieder in seine Rechte einsetzte?

Denn die Wahrheit ist dem Begriffe transzendent und
daher mit einer Mehrzahl nicht immer iibereinstimmender Be-
griffe wohl wvertriiglich., Widerspriiche tun nichts zur Sache,
weil der Begriff in der Religion nicht das Letzte ist. Wir
sehen das am Trinititsdogma, an der Transsubstantiations-
lehre u. a. Die Widerspriiche heben sich bei richtiger Per-
spektive auf. Das liegt an der ,Transparenz“ der religiosen
Begriffe. Wéahrend nédmlich der wissenschaftliche Begriff dem
Blick eine Grenze setzt, von der er abprallt, schaut der reli-



— 123 —

giose Sinn — die beste Diagnose fiir sein Vorhandensein! —
durch den Begriff, der nun zum religiosen wird, gleichsam fern-
sichtig hindurch und entdeckt dort ¢ine neue Sphire der Wahr-
heit, die bel wissenschaftlicher Kinstellung des Intellekts nicht
sichtbar wird. Der Religitse, der seinen Intellekt souverin
beherrscht und auf ihm spielt wie der Kinstler auf seinem
Instrument, der aber zugleich ein guter Logiker ist — Augu-
stinus und Kckehart waren solche! —, sieht in den Gebilden
des blossen Verstandes nichts Indgultiges, Absolutes. Bei
einiger Ubung im transparenten Sehen gelingt es ihm, den
Begriffen gleichsam in den Riicken zu kommen — was fir
die Wissenschaft ein Ding der Unmoglichkeit ist —, also
gewissermassen den Verstand zu umsegeln, etwa wie Hegel
den globus intellectualis umschiffte, und damit seine unter-
geordnete Bedeutung zu erkennen. Wihrend nimlich sonst
selbst der Religiose seiner religiosen Wahrheit nur am Rande
des Bewusstseins inne wird, da ja seine Vorstellungen und Be-
griffe im Vordergrunde stehen und die Auffassung absorbieren,
gelingt es dem im DMeditieren Geiibten mehr oder weniger, die
religiose ,,Leitintention® in den Mittelpunkt des Bewusstseins
zu riicken und die intellektuellen Intentionen daraus zu ver-
dringen. Diese Zustdnde sind als Verzickung, Intuition, in-
tellektuelle Anschauung seit langem bekannt. Sie sind theo-
retischer (wissender), nicht gefiihlsmiissiger Natur und haben
daher an sich mit Affekten nichts zu tun. Natirlich kommen
sie fiir die Mehrheit der Menschen nicht in Betracht. Wir
fiihren diese psychologischen Tatsachen nur als Beweis dafir
an, dass das religiose Meinen nicht auf Vorstellungen oder
Begriffe geht, sondern sich dieser entiussern kann, ohne die
Beziclung auf seinen Gegenstand deswegen zu verlieren.
Diese logischen Forschungen zum Gegenstand der reli-
giosen Erkenntnis besitzen eine grosse Zukunft. Zunéchst frei-
lich haben sie den intellektualistischen Zeitgeist zum Feinde,
Denn dem modernen Occidentalen ist die Welt mit Begriffen
vernagelt. Diese biologisch (technisch und geschiftlich) fir
ihn erfolgreich gewesene und damit durch natiirliche Auslese
befestigte Gewohnheit ldsst sich nicht von heute zu morgen
verindern. Das gilt namentlich fir die protestantische Welt.
Sie bringt in ihrer Begriffsbefangenheit der intellektualistischen
Gegenwart das Apostolikum und nach und nach alle religiosen



— 1P

Vorstellungen zum Opfer. Der romische und der griechische
Katholizismus ist in diesem Masse nicht vom Intellektualismus
berihrt. Das zeigt sich vor allem im Festhalten am Dogma,
Aber innerhalb dieser vom Dogma gezogenen Grenzen ist die
Begriffsbefangenheit nicht minder wirksam. Mindestens Rom
wiirde das freie Schalten mit dem Intellekt als einem blossen
Instrument heute nicht mehr gestatten. Wer also kann sich
heute mit diesen Forschungen befassen, die an den lebendigen
Christenglauben ankniipfen, wie er zu den klassischen Zeiten
der christlichen Religion bestand? Nur derjenige, welcher
dem protestantischen Intellektualismus ebenso tiberlegen gegen-
tibersteht wie der autoritativen Gebundenheit durch den rémi-
schen Katholizismus. Ausser dieser nicht gewdhnlichen geistigen
Freiheit sind jedoch auch psychologischer Instinkt und philo-
sophische Schulung, zumal logischer Scharfsinn erforderlich.
So wollen wir die Zeit herauffithren helfen, da die religivs
Impotenten, die keine Kraft besitzen, den Begriff zu beseelen
und ihn damit zu verifizieren, dem verdienten Geldchter anheim-
fallen, wenn sie aus ihrer Unfahigkeit eine Tugend machen,
und der mit der Wissenschaft vom menschlichen Denken aus-
geriistete und philosophisch geschulte Theologe und Glaubens-
lehrer seine alte Stellung als Kulturpionier wieder einnimmt,

die er ehedem besessen hat.

Berlin.
Paul FELDKELLER.




	Glaubenspsychologie und Glaubenspädagogik

