
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 11 (1921)

Heft: 2

Artikel: Glaubenspsychologie und Glaubenspädagogik

Autor: Feldkeller, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403956

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403956
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


109

fiaubenspsycliologie nod Glaubenspädagogik.

Seit Jahrhunderten befindet sich der wissenschaftlich
gebildete Mensch unseres Kulturkreises, soweit er zugleich religiöse
Tiefe besitzt, in einem Dilemma. Zwei antagonistische Kräfte
zerren an seinem Verstände, an seinem Weltbilde als der
Vorzeichnung- möglichen Handelns und stürzen das Gemüt in tausend
Engen und Beklemmungen. Es ist eine unmöglich mehr zu
leugnende geschichtliche und psychologische Tatsache, dass

Glaube und Wissenschaft unaufhörlich in Konflikt geraten sind
und geraten. Und in den Fällen, da von diesem Konflikt wenig
oder nichts an die Oberfläche dringt, wird der Einklang von
Glauben und Wissen nur vorgetäuscht, besteht der Konflikt
latent weiter und gelangt nur nicht zum Austrag. Denn
entweder leidet der Glaube oder die wissenschaftliche Exaktheit.
Setzen wir nämlich auch voraus, dass beide inhaltlich
übereinstimmen (der ideale Fall!), so bleibt immer noch die Differenz
in der Form des Denkens. Die logische Vernunft behauptet
nun einmal das Monopol des begrifflichen Fürwahrhaltens und
gesteht keiner andern, also ihr zu koordinierenden nichtwissenschaftlichen

Urteilsform ein Daseinsrecht zu. Die Zulassung des
Glaubens kommt demnach praktisch und psychologisch einer
Absetzung der wissenschaftlichen Vernunft und einer Leugnung
des Autonomieprinzips (des Gedankens der Eigengesetzlichkeit
der Vernunft) gleich. Ist schon dies ein Verstoss gegen den
Geist der Wissenschaft, so ist anderseits dem Glauben mit dem
an Stelle der eigengesetzlichen wissenschaftlichen Vernunft
gesetzten Autoritätsprinzip ebenso wenig gedient. Ist doch die
Frage nach dem Träger dieser Autorität eine der allerschwie-
rigsten Freilich, wer innerhalb der Kirche geboren ist und nie
das Schicksal erfuhr, an ihrem autoritativen Charakter zweifeln
zu müssen, hat es gut. Wir aber sprechen hier ja gerade von
demjenigen so verbreiteten und für unsere Kultur charakte-



— 110 —

ristischen Menschentypus, für den sich die Rechtsfrage nach
der Legitimität der Autorität ungesucht, unwillkürlich und
gebieterisch einmal stellt. Der Zweifel an sich steht jenseits von
Gut und Böse, ist lediglich eine psychologische Tatsache. Der
mündig gewordene Intellekt schafft eine neue Situation, für die
der Mensch nicht verantwortlich zu machen ist. Jetzt verlangt
die Rechtsfrage eine Antwort, der Zweifel seine Beschwichtigung.
Damit aber wird der ganze seelische Habitus des Menschen,
wie er bisher bestand, umgestossen. Denn die Autorität, die
sich legitimiert, ist keine Autorität mehr. Sie kann daher auch
das nicht leisten, was von ihr verlangt wird: die Legitimation
als Autorität. Denn ein Rechtsgrund für diese könnte nur durch
einen Schriftbeweis gefunden werden (z. B. Matth. 18, 17), die
Schrift aber muss sich ebenfalls als zuständig legitimieren und
kann es nur wiederum durch die Lehrautorität, die durch jene
legitimiert werden sollte. Dieser Zirkelschluss ist darum
unvermeidlich, sobald der Intellekt im religiösen Menschen eine
gewisse Stufe erklommen hat. Dies ist die Tragödie aller religiösen
und zugleich denkenden Menschen, deren Glaube mit einem
bestimmten Lehrgebäude assoziiert ist. Es ist doch kein
Geheimnis, dass der moderne Mensch immer mehr intellektualisiert
und entseelt wird.

Da drängt sich denn doch die Frage auf, ob wir Gebildeten
mit unserer auf den Glaubensinhalt übertragenen wissenschaftlichen

Methode auf dem richtigen Wege sind. Der von vielen
vorgeschlagene Weg einfacher Um- und Rückkehr in den naiven
Glaubenszustand ist eine psychologische Unmöglichkeit.
Versuchen wir es, so käme etwas anderes heraus, als beabsichtigt
ist. Keine Station seelischer Entwicklung lässt sich ignorieren.
Darum kann es sich niemals darum handeln, den Intellekt
abzutöten, sondern nur, ihn anders zu behandeln als bisher. In
verschiedener Weise hat man versucht, die Glaubenszuversicht
mit dem wissenschaftlichen Bewusstsein auszusöhnen : mit Hilfe
der Lehre von der doppelten Wahrheit, probabilistisch, tutio-
ristisch, pragmatistisch und symbolistisch. Namentlich der
Symbolismus erfreut sich grosser Beliebtheit. Mit seiner Hilfe sucht
man bekanntlich auch in gut katholischen Kreisen die
Paradieserzählung u. a. der wissenschaftlichen Kritik mundgerecht zu
machen.

Wir halten diesen Weg für keinen glücklichen. Der „Sym-



— Ill —

bolismus" verlässt meistens die rein religiöse Sphäre (zugunsten
der moralischen, sozialen usw.). Mindestens aber laugt er die
Kraft religiöser Vorstellungen zugunsten blosser Abstraktionen
aus. Er mündet damit zwar in die „negative Theologie" ein
und bereitet eine religiöse Philosophie vor, die möglicherweise
ein guter Ausdruck des Religiösen werden kann, niemals aber
für die Masse auch nur der Gebildeten der Vermittlung religiöser
Wahrheit dient. Der Pragmatismus aber kommt ob seiner
Leugnung einer absolut geltenden religiösen Wahrheit gar nicht
in Frage.

Diese Ausführungen sollen zeigen, welch ungeheures
Interesse die Theologie an der Psychologie, namentlich der
Denkvorgänge, hat. Die Frage nach den seelischen Vorgängen beim
Glauben, insbesondere nach der Bedeutung des Intellekts für
die Erkenntnis der religiösen Wahrheit und die
Glaubenszuversicht, ist solange nicht wichtig, als man schlicht glaubt
und nur mit schlicht Glaubenden zu tun hat. Dies ist jedoch
heute nicht mehr der Fall. Kein Priester, kein Prediger des
Abendlandes glaubt mehr „schlicht", weil sein Glaube täglich
gezwungen ist, sich mit dem wissenschaftlich geschulten Intellekt
auseinanderzusetzen. Und das Volk, das der Seelsorger zu
betreuen hat, ist zu grossem Teil intellektuell mündig und zur
Kritik aufgelegt und soll doch zur religiösen Einstellung
angehalten werden. Mit diesem heute mehr und mehr in den Vordergrund

tretenden Problem der Glaubenspädagogik, die ein seinem
Umfange nach noch unabsehbares und dabei überaus wichtiges
und zukunftsbedeutsames Wissensgebiet darstellt, drängt sich
die glaubenspsychologische Frage nach dem Wesen des Glaubens
von selbst auf.

Wenn man freilich sieht, wie weit es noch ist, bis alle, die
es angeht, die Berechtigung wie die ausserordentliche
Bedeutsamkeit dieser Frage auch nur erst ahnen, möchte einem angst
und bange werden. Man scheint in weiten Kreisen nichts davon
zu wissen, dass Glaube und Theorie vom Glauben zweierlei ist,
dass man ein gläubiger Mensch sein kann und doch nicht zu
wissen braucht, was „Glaube" ist. Das alte rationalistische
Vorurteil, dass dem seelischen Habitus seine Erkenntnis gleichsam
immanent sei, dass das „Haben" und Erleben seelischer Inhalte
mit ihrem Begriffen- und Erkannthaben zusammenfalle, hat
namentlich im Protestantismus, worauf zuletzt Max Scheler über-



— 112 —

zeugend hingewiesen hat, die folgenschwersten Irrtümer
veranlasst. Namentlich für das Gebiet der Denkerlebnisse (des
Glaubens, des Gewissens, der Motive, der Begriffe, Vorstellungen
usw.) ist ja die Verlockung, die eigenen seelischen Zustände
auch für gewusste und erkannte zu halten, und Tatsachen wie
das irrende Gewissen zu leugnen, ausserordentlich gross. Und
dennoch ist es für kein Gebiet wie gerade das der Denkvorgänge

so wichtig, zu wissen, dass Erlebnis und Interpretation des
Erlebnisses grundsätzlich auseinandertreten. Die Rede von
„eigener Überzeugung", „Souveränität des Gewissens", „Autonomie

des sittlichen Willens" ist zunächst nur Interpretation
der seelischen Wesenheiten : ob sie auch richtige Interpretation
sei, ist damit noch gar nicht gesagt und protestantischerseits
viel zu wenig bedacht worden. Somit hat man hier das manifeste

intellektuelle Bewusstsein an der Oberfläche der Seele
zumeist idealisiert und das bornierte Wissen des individuellen
und als Individualität immer beschränkten Menschen unter den
Decknamen „Gewissen", „Überzeugung", „Persönlichkeit" usw.
heilig gesprochen.

Anderseits weiss die katholische Kirche von der
metaphysischen Tiefe der Seele wenig oder nichts; wohlgemerkt:
im wissenschaftlichen, lehrhaften Sinne weiss sie davon nichts.
Alle im Laufe der Jahrtausende innerhalb der katholischen
Kirche zum Durchbruch gekommene tiefe Religiosität hat daran
nichts ändern können, dass die kirchliche Psychologie spurlos
an ihr vorüberging. Wohl hat die fundamentale Tatsache, dass
Glaube und Theorie vom Glauben zweierlei ist, seelenkundige
Beichtväter ihr gemäss handeln lassen, aber in die kirchliche
Psychologie und Dogmatik fand sie keinen Eingang. Und doch
hat die Dogmatik sich von je mit der Frage der Gläubigkeit,
der Tugend des Glaubens und der Sünde des Unglaubens
beschäftigt. Man mache sich nur die eminente Bedeutsamkeit
dieser Tatsache klar Mit diesem Verfahren der kirchlichen
Dogmatiker ist nämlich die Theorie des Glaubens zu einer
Angelegenheit des Glaubens selbst geworden; ein unhaltbarer
Zustand. Ganz abgesehen nämlich davon, dass über diese Dinge
niemals etwas geoffenbart ist, berühren sie auch nirgends die

Sphäre glaubenswiehtiger Gegenstände. Denn die Theorie vom
Glauben kann unmöglich ein Gegenstand des Glaubens selbst,
also auch nicht eines Dogmas sein. Nur über den Inhalt, nicht



— 113 —

dagegen über das Psychologische und Naturwissenschaftliche,
gleichsam das Technische des Glaubensvorgangs kann die
Religion als solche, sei es Theorien aufstellen, sei es Vorschriften
machen. Alle ihre Glaubensvorschriften sind vielmehr inhaltlicher

Natur und setzen zu ihrer Befolgung das Technische und
Psychologische ja gerade voraus. Auch beginge man andernfalls
einen groben logischen Fehler. Die logische Form des Glaubens
kann nämlich nicht zugleich dessen Inhalt sein, muss vielmehr
unabhängig vom Inhalt bestehen. Ein Urteil aus blosser Materie
ohne Urteilsform ist logisch unmöglich. Wird die Form in den
Inhalt aufgenommen, so bedarf das Ganze an Stelle des Form
gewordenen Inhalts eben einer neuen Form, mit der dasselbe

geschehen kann, und so in infinitum. Um also den Dogmeninhalt

gläubig aufnehmen zu können, muss die Glaubensform
als ein nicht lehrbares, undiskutables Ding unabhängig von dem
aufzunehmenden Glaubensinhalt im Gläubigen bereits fertig
vorliegen. Es darf also logischerweise nicht umgekehrt, die
wahre Art zu glauben, durch einen Dogmeninhalt dem Gläubigen
beigebracht werden. Diese geht nicht entfernt den Dogmatiker,
sondern nur den Glaubenspädagogen etwas an. Sie ist eine rein
praktische, pastorale Angelegenheit.

Damit ist die Bahn frei für die Erkenntnis, dass der frömmste
Mensch und die anerkannteste dogmatische Lehrautorität für
die Beantwortung der Frage nach der psychologischen
Beschaffenheit des Glaubens nicht zuständig sind. Nur der Inhalt
z. B. der Transsubstantiationslehre kann im Gewissen
verpflichten : das Wie der Erfüllung dieser Verpflichtung ist, von
Äusserlichkeiten abgesehen, kein Gegenstand der autoritativen
Lehre und damit der Verpflichtung mehr. Wie die weisesten
und erleuchtetsten Männer der Kirche im Punkte der ptole-
mäischen Weltanschauung, des Alters der Erde, des naiven
erkenntnistheoretischen Realismus und vieler anderer profaner
Dinge geirrt haben, so haben sie auch im Punkte ihrer Theorie
vom Glauben geirrt, insofern sie diesen in logisch-formaler
Hinsicht dem wissenschaftlichen Fürwahrhalten gleichsetzten.
Und sie durften es, insofern auch diese Theorie etwas rein
Profanes darstellt. Aber schon der eigene Glaube all dieser
Männer strafte ihren Glauben vom Glauben Lügen.

Denn die religiöse und die wissenschaftliche Einstellung
sind voneinander grundverschieden und gehorchen ganz ver-



— 114 -
schiedenen Gesetzen. In beiden Fällen formal gleich ist nur
der manifeste Gedankentext als fertiges Produkt, nicht mehr
dagegen die Genese sowie die seelische Funktion und
Zweckerfüllung. Die offizielle Meinung, dass Glaube intellektuelles
Fürwahrhalten sei, bedarf einer gründlichen Korrektur. Freilich

ist gegenüber Darstellungen von protestantisch-philosophischer
Seite unbedingt an zweierlei festzuhalten: am

Erkenntnischarakter des Glaubens und an der wesentlichen Beteiligung
des Intellekts. Negativ ausgedrückt heisst das: der Glaube
ist keine blosse Fiktion zum Zwecke der Einleitung bloss
biologisch wertvollen oder selbst anerkannt sittlichen Handelns,
und er löst sich in keinem Falle in blosse Gefühlsergüsse ohne
feste und intellektuell genau bestimmte Gegenstände auf. Das
alles ist zuzugeben. Wohl ist der Glaube Erkenntnis, wohl
bedarf er der Mithilfe des Intellekts; aber der Glaubensgegenstand

selbst ist intellektuell nicht fassbar. Eigentlich lehrt ja
die Kirche etwas Ähnliches, indem sie die Inkommensurabilität
des menschlichen Verstandes und des höchsten Gutes behauptet.
Indem sie aber einen vollkommenen, göttlichen Intellekt
konstruiert, legt sie die Meinung nahe, dass wenigstens prinzipiell
Gott in Begriffen fassbar sei. Nun gibt es tatsächlich einen
„Gott" im Begriffe, aber er ist nicht der „Gott", den der Fromme
schaut und lebt. Dieser geht vielmehr in den Verstand nicht
ein. Er bleibt draussen, aber dafür dem religiösen Sinn nahe.
Praktisch ist es so, dass der religiöse Sinn seinen Gott hat und
der Verstand den seinen. Dieser muss gleichsam beschäftigt,
„unterhalten" werden, damit er, also festgehalten und absorbiert,
nicht die Erkenntnisarbeit in einer ganz anderen Tiefe der
Seele — mit noch nicht erforschten Kräften — störe. Der
Intellekt läuft also gleichsam leer mit. Er braucht nicht
notwendig mit dogmatischem Inhalt beschäftigt zu sein. Er kann,
genügende religiöse Tiefe vorausgesetzt, sich auch mit anderen
Dingen, gewerblichen, wissenschaftlichen, künstlerischen,
beschäftigen — solchen Menschen wird das ganze Leben zum
Gebet —, aber in hervorragendem Masse die Erkenntnisarbeit
der Seelentiefe stützen tut er doch nur, wenn er selbst auch
religiös eingestellt ist und sich mit entsprechenden religiösen
Vorstellungen und Begriffen erfüllt. Diese aber sind solche,
die erfahrungsgemäss bei möglichst häufiger Versenkung in sie
die unbegriffliche religiöse Erkenntnis des Seelenzentrums, der



— 115 —

„Seele der Seele", am kräftigsten befördern, weshalb sie autoritativ

gesammelt, kanonisiert, formuliert werden und zu „glauben",
d. h. zunächst intellektuell für wahr zu halten sind. Nicht etwa
ist dies „Fürwahrzuhalten" bereits der Zweck (auch die Teufel
„glauben" in solchem Sinne Es muss also noch die „religiöse
Intention" hinzukommen. Diese aber liegt nicht mehr im
intellektuellen Fürwahrhalten, sondern ganz wo anders. Soll die
intellektuelle Einstellung und damit die intellektuelle Intention
nicht zugleich die religiöse Einstellung oder Intention sein,
so kann dies nur heissen, dass die religiöse Meinung, die erst
dem intellektuellen Fürwahrhalten ihren letzten und tiefsten,
ihren „leitenden" Sinn gibt, mit der intellektuellen Meinung
des manifesten Denktextes nicht zusammenfallen kann. Es sind
demnach zwei Intentionen zu unterscheiden, und die religiöse
Intention ist „Leitintention".

Während also die offiziellen Lehren dahin neigen, das
intellektuelle mit dem religiösen Denken zu identifizieren,
konstatieren wir eine für die Glaubenspädagogik höchst bedeutsame

Zweideutigkeit der Glaubensinhalte. Sie haben zweierlei
Meinung, von denen freilich nur eine einzige die letzte und
tiefste darstellt, die andere bloss manifest ist. Damit jedoch
hat sich die Bedeutung* und Funktion des im Dienste der Religion

stehenden Intellekts im Verhältnis zum rein wissenschaftlichen

wesentlich verschoben : er ist nicht mehr der Träger
der spezifischen — hier also religiösen — Erkenntnis, sondern
eine blosse psychologische Komponente zur Zubereitung dieser
Erkenntnis. Der Intellekt sinkt damit zum Range eines blossen
Instrumentes herab, dessen Inhalt bis zu einem gewissen Grade
der Auswechselbarkeit unterliegt.

Dieser letzte Punkt ist besonders wichtig, weil ja die
Kirchen gerade auf das Intellektuelle des Glaubensinhaltes
den Hauptton legen. Dieser Ton ist berechtigt, nur ist er eine
reine Sache des Intellektes selbst, und der Mensch soll diesen
gewähren lassen. Aber der Mensch ist mehr als sein Intellekt,
und seine letzte und tiefste Meinung (seine Leitintention) ist
nicht identisch mit der Meinung des blossen Intellekts. Hier
kommen wir an einen wichtigen Punkt, der das Verhältnis
der Kirchenlehre zum Kantianismus berührt. Weil die
autoritativen Weisungen der Kirche ja immer nur dem Intellekt,
mithin der Individualität, gelten, kommt sie an das Tiefste der



— 116 —

Persönlichkeit gar nicht oder nur mittelbar heran. In der
Tat muss der Mensch zur religiösen Wahrheit bereits neigen,
muss ein religiöser Sinn, eine Glaubensdisposition (die „Gnade")
vorhanden sein, wenn die Glaubensgebote der Kirche in ihrer
letzten religiösen Meinung aufgenommen werden sollen. Wird
der kirchliche Glaubensbefehl richtig verstanden, dann
beeinträchtigt er die Autonomie der religiösen Persönlichkeit in keiner
Weise: deren religiöse Meinung gilt vielmehr unabhängig von
jedem Gebot und jedem Dogma. Der Befehl bezieht sich nur
auf den intellektuellen Glaubensinhalt und betrifft in seiner
wohlverstandenen letzten Meinung nichts anderes, als was der
religiöse Sinn des Gläubigen ohnedies erkannt hat oder was
zu erkennen er disponiert ist, was ihm nur ohne die dogmatischen

Vorstellungen und Begriffe nicht zu so intellektuellem, d.h.
vorstellungs- und begriffsmässigem Bewusstsein kommt wie mit
ihnen. Freilich unterscheidet man das lumen naturale und das
lumen supranaturale. Aber das heisst doch nur, dass der natürliche

Intellekt auf gewisse Wahrheiten nicht von selber kommen
kann ; es heisst nicht, dass es kein tieferes Organ gibt, das

von den „übernatürlichen Wahrheiten", statt kalt und unberührt

zu bleiben, vielmehr eigenartig- ergriffen wird und ein
heiliges und erschütterndes Wiedersehen feiert, das der nie
vergisst, der es jemals erlebte. Man kann tausendmal etwas
„wissen" und beweisen können: es wird dadurch und durch
den zufällig sakralen Charakter seines Inhalts noch nicht im
geringsten zu einer „religiösen Erkenntnis" bzw. zu einer
„religiösen Wahrheit". Dazu gehören ganz andere Fähigkeiten
der Seele. Es gibt einen „Glauben" hinter dem vulgo Glauben.
Und alles fleissige Fürwahrhalten in dem letztgenannten Sinne
kann den Fürwahrhalter zu keinem religiösen Menschen zaubern.
Die Kirche hat in einer wunderbaren „instinktiven" Psychologie

das auch zum Ausdruck gebracht, indem sie über den
blossen Intellektualglauben hinaus auf die Notwendigkeit „guter
Werke" und der Erweckung der „guten Meinung" hinwies.
Nur ihre wissenschaftliche Psychologie war und ist unglaublich
rückständig, indem sie hinter den manifesten Oberfiächen-
phänomenen „Intellektualglauben", „guten Werken" und der
allenfalls vieldeutigen „guten Meinung" die tieferen Regionen
vergass; — „vergass", aber nur im intellektuellen wissenschaftlichen

Sinne, denn religiös lebendig war die leitende metaphy-



— 117 —

sische Intention in ihr von je. Den Unterschied der
katholischen und der lutherischen Glaubens- und Rechtfertigungslehre
sehe ich daher mehr in einer psychologischen als in einer
metaphysischen und religiösen Differenz. Luther veränderte
den Begriff vom „Glauben"- ; er fasste ihn tiefer, weniger
intellektuell (obwohl noch immer missverständlich) ; den Glauben,
selbst aber hat auch er nicht reformiert; er ist im Katholizismus

trotz seiner intellektuellen Interpretation nicht weniger
tief als im Protestantismus. Denn ein seelischer Vorgang und
seine Interpretation sind zweierlei. Insofern hat Luther die
Glaubensbedingungen der veränderten seelischen Lage eines
Teiles der Menschen (nichts steht still) psychologisch angepasst
und vielen das Glauben erleichtert. Aber das ist wiederum
nur ein rein pastoraler, ein glaubenspädagogischer Fortschritt.
Einen religiösen Fortschritt sehen wir darin nicht.

Nur bei Zugrundelegung eines tieferen Erkenntnisorgans,
als es der Intellekt ist, lösen sich ja die Paradoxien, wieso der
kindliche, ja der autoritative und mithin den Intellekt bindende
Glaube dennoch die tiefste Einsicht und Gewissheit verkörpern
kann. Anders wird die Tatsache, die für den wahrhaft Frommen

eine Binsenwahrheit darstellt: dass nämlich Unterwerfung
des Intellekts im Glauben und Autonomie der erkennenden
Persönlichkeit miteinander verträglich sein können (können!),
ja dass jene die Bedingung für dieses sein kann, niemals
begriffen werden. Wir wissen, dass mit der Unterwerfung der
Individualität, wo sie freiwillig, d. h. „von innen her", also
durch Selbstzucht geschieht, ein Wachsen und Vertiefen der
Persönlichkeit verbunden ist. Freilich muss ein „Innen"
vorhanden sein, welches die Vorstellungen und Begriffe kalt lassen,
für das der Intellekt lediglich Instrument ist, von dem er
„Distanz" zu halten versteht (den man also nicht bis zuletzt ernst
nimmt). Diese Glaubensparadoxie ordnet sich damit von selbst
einem grösseren Zusammenhang anderer längst bekannter
Paradoxien ein, die alle nur in der Doppeldeutigkeit des menschlichen

Seins, das in Wahrheit ein amphibisches ist, ihre
Auflösung finden. Wie anders wäre es zu erklären, dass
vollkommene Freiheit und Autonomie der Persönlichkeit mit dem
absoluten Gehorsam gegen Gott zusammenfällt, dass die tiefste
Demut mit dem königlichsten Stolz identisch ist, dass äussere
Gebundenheit und Eigengesetzlichkeit zusammenbestehen kön-



— 118 -
nen ; wie anders wäre die ganze wundersame coincidentia
oppositorum zu erklären, wenn nicht durch die Doppeldeutigkeit

alles religiösen „Glaubens", der zweierlei Sinn, zwei
parallel laufende Meinungen hat: eine intellektuelle, die auf die

Vorstellungen und Begriffe geht, und eine pneumatische, deren
Gegenstand sich in keinem Bild, keiner Vorstellung, keinem
Begriff wiedergeben lässt und doch dem Gläubigen so klar, so

tief und wahr ist, dass er ihn als ens realissimum verehrt?
Das Denken, mithin auch das religiöse Fürwahrhalten ist selbst

nur Ausdruck und lässt dann natürlich mehrere Deutungen
zu. Es kann z. B. Ausdruck des blossen Lebenswillens wie der
tiefempfundenen, aber unaussprechlichen religiösen Wahrheit
wie auch von beiden zugleich sein, wovon der Mensch selbst
nichts zu wissen braucht.

Es gibt also einen religiösen Denkstil, der sich von dem
wissenschaftlichen wie dem künstlerischen ganz bestimmt
unterscheidet (wie ich in meiner „Idee der richtigen Religion", Perthes,
Gotha 1920, in ausführlicher Analyse gezeigt habe). Der
religiöse Denkstil aber lässt wieder mehrere Denkdialekte zu: so

ist z. B. derjenige, in welchem die Psalmen gedacht sind, von
demjenigen des Thomas von Kempen grundverschieden. Clemens
Alexandrinus dachte anders als Tertullian, die Gedanken des
Paulus zeigen andere begriffliche Struktur als diejenigen Christi.
Das feine Stilgefühl gar, auch nach der intellektuellen Seite
hin, das die Denkdialekte der Evangelien auszeichnet (von
denen wieder der des Johannes eine Sonderstellung einnimmt),
entgeht keinem reiferen Leser. Von je sind daher die Evangelien

wie auch die Schriften der Mystiker als hervorragende
Mittel zur Vertiefung der religiösen Erkenntnis geschätzt worden.

Auffällig ist demgegenüber die Abneigung, welcher die
scholastischen Schriftsteller gerade in der Neuzeit begegnen.
Sie wäre gerechtfertigt, sofern sie kein Werturteil enthielte,
sondern lediglich die Tatsache ausdrückte, dass der
Denkdialekt der Gegenwart dem der Evangelien und der Mystiker
näher liegt als dem der Scholastiker. Aber ungerecht ist deren
Geringschätzung, als hätten sie alle die Religion mit der Wissenschaft,

namentlich der Philosophie, identifiziert und somit
verwechselt.

Uns liegt es darum ob, die Gedanken der Scholastiker
religiös richtig zu deuten. Sicher ist darunter vieles, das mit



— 119 —

wahrer Religion nichts zu tun hat. Aber die Form des Denkens
darf für diese Vermutung niemals ausschlaggebend sein.
Gewiss besteht ein grosser Unterschied zwischen der Logik Thomas'
von Aquino und derjenigen Meister Eckeharts, wenn wir nur
dessen exoterische Schriften und Predigten im Auge haben.
Hier denkt Eckehart in einem ganz merkwürdigen freien, der
Untersuchung durch einen Logiker dringend bedürftigen
Denkdialekt, der an das spezifisch orientalische Denken mit seiner
Neigung, durch eine Fülle logisch unverbundener, eben nur
koordinierter Bilder, Vorstellungen und Begriffe ein und
dasselbe zu sagen, erinnert. Aber es darf niemals übersehen
werden, dass diese Denkweise Eckeharts keinen religiösen
Gegensatz zu Thomas bedeutet; denn auch er hat genau wie
dieser den Denkdialekt beherrscht, der für die Abfassung
theologischer und philosophischer Werke charakteristisch ist : den
scholastischen Formalismus mit seinen Definitionen, Deduktionen
und Beweisen. Soll man annehmen, dass aus diesen ein
flacherer religiöser Geist spricht als aus den mehr populären
Schriften? Die so — ausgesprochen oder unausgesprochen —

denken, sind gar sehr auf dem Holzwege. Auch mussten sie

Eckehart der Unwahrhaftigkeit zeihen, dass er aus Feigheit
vor der kirchlichen Autorität in seinen offiziellen und gelehrten
Arbeiten wider besseres Wissen reifere Erkenntnisse verleugnet
habe. Das kann nur meinen, wer in den manifesten Gedanken-
texten allein die Wahrheit sieht, wer im Begriffe befangen
bleibt und in ihm mehr sieht als einen blossen Ausdruck für
das Leben in Gott. Natürlich ist die logische Struktur dort
und hier grundverschieden, und Eckehart hatte wohl seine

Gründe, hier anders als dort zu sprechen; aber mit seiner
religiösen Erkenntnis hat dieser Unterschied nichts zu tun. Er
reicht nicht bis in die Sphäre metaphysischer Wahrheit. Nur
die Denkdialekte sind verschieden, deren Eckehart zwei
beherrschte (daher seine ungeheure Wirkung auf das Volk),
Thomas nur einen. Auf Grund dieser denktechnischen
Unterschiede eine verschiedene Tiefe der Religion und der
Persönlichkeit beider zu begründen, geht nicht an. Die heutige
Modeanschauung, die „Mystiker" mussten religiös tiefer sein als die
Scholastiker, ist ein Märchen. Sie dachten in einem anderen
Denkdialekt, das ist alles. Auch konnte man, wie das Beispiel
gerade Eckeharts und Bonaventuras zeigt, Mystiker und Scho-



— 120 —

lastiker in einer Person sein. Die moderne Anschauung ist
zudem nicht selten verdächtig, an einem angeblichen Skeptizimus
Eckeharts einen Gefallen zu finden. Man bringt ihn in
Zusammenhang mit dem Symbolismus und dichtet ihm aufklärerische

Anschauungen an, die er nun und nimmer besass, einzig
und allein, weil der oberflächliche Wortlaut zur Not auch solche
modernen Ansichten gestattet. Da muss denn doch betont
werden, dass Eckehart in keinem Sinne Symbolist war und

ganz die gleichen religiösen und dogmatischen Grundanschau-
ungen hatte wie Thomas auch, nur dass seine Gedankenorgel
polyphoner war, d. h. mehr Register besass als diejenige des

Doctor angeiicus. Die religiöse Mentalität beider war eine, nur
zwischen ihr und der Geistesverfassung moderner Schöngeister
und Aufklärer, die vor jedem Wunderbericht davonlaufen, ist
alle Vermittlung Flickwerk. Freilich war Eckehart in stärkerem
Grade Missdeutungen ausgesetzt als andere Lehrer, und dies

gab die Ursache für das päpstliche Einschreiten ab.
Anderseits wird man dem hl. Thomas nicht gerecht, wenn

man seinem gross angelegten Gedankensystem einen ausschliesslich

wissenschaftlichen Geltungsanspruch vindiziert. Solchen
Geltungsanspruch hat es freilich in der Meinung des Thomas
wie der ganzen Scholastik und der katholischen Christenheit
bis zum heutigen Tage besessen. Aber man erinnere sich
unserer These : das Denken und die Interpretation des Denkens
ist zweierlei. Die Meinung der Autoren, und wäre es die der
heiligsten, über das logische Wesen ihres Glaubens kann für
uns nicht massgebend sein. Wir achten ihr fachmännisches
Urteil über den Glaubensinhalt. Das Psychologische des Glaubens,

die Glaubensform dagegen ist Gegenstand eines vorerst
ganz jungen Forschungszweiges, auf dem es noch gar keine
Autoritäten geben kann. Unser ist daher die Aufgabe, das

Lehrsystem des hl. Thomas richtig zu deuten. Wir behaupten,
es ist nicht Wissenschaft im heutigen Forschungssinne, sondern
ein besonderer, gerade im abendländischen Mittelalter und
sonst nirgend ausgebildeter religiöser Denkdialekt, der sich an
den wissenschaftlichen angelehnt, ihn gleichsam kopiert hat
und ihm daher äusserlich gleichsieht. Den Beweis dafür
entnehmen wir der Tatsache, dass der hl. Thomas ein frommer
Mann gewesen ist, dessen ganzes Leben von der religiösen
Einstellung so stark erfüllt war, dass diese keine andere Ein-



— 121 —

Stellung vorherrschen liess. Waren doch die Vorbedingungen
zu ausschliesslich wissenschaftlicher, d. h. von jedem, auch dem

religiösen Interesse befreiter Einstellung im ganzen Mittelalter
nicht gegeben, sondern mussten in der humanistischen
Anknüpfung an die Antike erst wieder neu geschaffen werden.
Auch die mittelalterliche Rezeption des Aristoteles blieb von
dessen ausschliesslich wissenschaftlicher Tendenz unberührt ;

die grundverschiedene hellenische und mittelalterliche Mentalität
dachten aneinander vorbei. Als Wissenschaft kann die
Scholastik den Wettbewerb mit moderner Forschung nicht aushalten,
aber als besondere religiöse Sprache, als treffender Gedankenausdruck

für die unbegrifflichen und unbegreifbaren religiösen
Wahrheiten, als Hilfsmittel für deren Ereanntnis sucht sie
ihresgleichen. Den Schlüssel zu Thomas' Summa" gibt die richtige

Perspektive. Stellen wir uns wissenschaftlich ein, so ist
es selbstverständlich, dass wir vor lauter Begriffen keine
religiöse Wahrheit sehen, während die nur künstlerische
Einstellung alle Wirklichkeit aufklärerisch zu (symbolischen)
Abstraktionen verflüchtigt.

Denn man muss den Intellekt wie ein Instrument
handhaben, um ihn richtig einstellen zu können. Alle grossen
religiösen Naturen haben das gekonnt, und der Morgenländer
kann es heute noch. Das Befremden der Modernen rührt uns
daher gar nicht, sondern ist uns nur ein Zeichen der Befangenheit

in ihrem historisch bedingten Denkdialekt. Heute ist man,
einseitig von den wissenschaftlichen Methoden und Erfolgen
der letztvergangenen Jahrhunderte beeinflusst, der festen
Überzeugung, in den intellektuellen Gebilden, den Begriffen, letzte,
unveränderliche, absolut geltende Wahrheiten vor sich zu haben.
Dabei gehört es zu den schwierigsten erkenntniskritischen
Problemen, zu erforschen, was eigentlich das Wesen der
„wissenschaftlichen Wahrheit" sei. Dies Phänomen ist ja noch so jung,
nicht älter als Thaies Was dagegen „religiöse Wahrheit" ist,
wissen wir ganz genau; natürlich unbegrifflich, weil sie
sonst auf die Wissenschaft, das Bekannte auf das Unbekannte
reduziert würde. Der Begriffsaberglaube der Gegenwart ist
also gar nichts Selbstverständliches. Die Verstandesprodukte :

Vorstellungen, Begriffe, Urteile, Denkdialekte sind nichts
Unveränderliches, sondern dem historischen Wechsel unterworfen,
während die religiöse Wahrheit beharrt: die ältesten Schriften

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 1921. 9



— 122 —

des Alten Testamentes „meinen" die gleiche metaphysische
Wirklichkeit wie der heutige Gläubige, obwohl wir ihren
Denkdialekt kaum noch verstehen. Werden daher die religiösen
Begriffe so ernst genommen wie die wissenschaftlichen, werden
sie unser Schicksal, und vermögen wir nicht mehr selbstherrlich

mit ihnen zu schalten wie noch die Propheten des Alten
Bundes, Christus selbst, Johannes u. a., dann muss die Religion
darunter leiden. Der Nurdogmatiker krankt an der gleichen
Befangenheit im Begriff wie der Aufklärer. Dessen begriffs-
stürmerische Tendenzen sind daher nicht anders zu beurteilen
als die Bilderstürme in der alten Kirche und während der
Reformation. Dort, wie hier wurde die sachnotwendige Distanz
zu den Hilfsmitteln der Religion nicht gewahrt und deren
Wesen in minder Wichtigem gesehen. Luther und Eck nahmen
die religiösen Begriffe tiefernst; Eckehart dagegen hätte
niemals um der blossen Begriffe willen der Kirche den Rücken
gekehrt. Aber mit der Religion selbst hat dies alles nichts zu
tun. Niemals wird der Begriffsstürmer z. B. dem ontologischen
Argument gerecht werden. Als philosophischer „Beweis" ist
dieses Argument natürlich verfehlt. Aber nur wenige wissen,
dass es noch eine zweite und weit wichtigere Bedeutung als
religiöses Stilelement besitzt. Als solches ist es bereits im
Jehova-Namen enthalten, und die syllogistische Ausführung hat
keine andere als idiomatische Bedeutung*. Gibt es nicht zu
denken, dass die Scholastik, die in Ànselm von Canterbury
das ontologische Argument aufgestellt hatte, mit wachsender
wissenschaftlicher Einstellung seine ausschliesslich religiöse
Bedeutung nicht mehr verstand und es daher verwarf, dass dagegen
Hegel, derjenige Philosoph, der bisher die meiste Distanz zum
Arbeitsintellekt und seiner Logik gewonnen hat, das Argument
wieder in seine Rechte einsetzte?

Denn die Wahrheit ist dem Begriffe transzendent und
daher mit einer Mehrzahl nicht immer übereinstimmender
Begriffe wohl verträglich. Widersprüche tun nichts zur Sache,
weil der Begriff in der Religion nicht das Letzte ist. Wir
sehen das am Trinitätsdogma, an der Transsubstantiationslehre

u. a. Die Widersprüche heben sich bei richtiger
Perspektive auf. Das liegt an der „Transparenz" der religiösen
Begriffe. Während nämlich der wissenschaftliche Begriff dem
Blick eine Grenze setzt, von der er abprallt, schaut der reli-



— 123 —

giöse Sinn — die beste Diagnose für sein Vorhandensein —
durch den Begriff, der nun zum religiösen wird, gleichsam
fernsichtig hindurch und entdeckt dort eine neue Sphäre der Wahrheit,

die bei wissenschaftlicher Einstellung des Intellekts nicht
sichtbar wird. Der Religiöse, der seinen Intellekt souverän
beherrscht und auf ihm spielt wie der Künstler auf seinem

Instrument, der aber zugleich ein guter Logiker ist — Augustinus

und Eckehart waren solche! —, sieht in den Gebilden
des blossen Verstandes nichts Endgültiges, Absolutes. Bei

einiger Übung im transparenten Sehen gelingt es ihm, den

Begriffen gleichsam in den Rücken zu kommen — was für
die Wissenschaft ein Ding der Unmöglichkeit ist —, also

gewissermassen den Verstand zu umsegeln, etwa wie Hegel
den globus intellectualis umschiffte, und damit seine
untergeordnete Bedeutung zu erkennen. Während nämlich sonst
selbst der Religiöse seiner religiösen Wahrheit nur am Rande
des Bewusstseins inne wird, da ja seine Vorstellungen und
Begriffe im Vordergründe stehen und die Auffassung absorbieren,
gelingt es dem im Meditieren Geübten mehr oder weniger, die
religiöse „Leitintention" in den Mittelpunkt des Bewusstseins
zu rücken und die intellektuellen Intentionen daraus zu
verdrängen. Diese Zustände sind als Verzückung, Intuition,
intellektuelle Anschauung seit langem bekannt. Sie sind
theoretischer (wissender), nicht gefühlsmässiger Natur und haben
daher an sich mit Affekten nichts zu tun. Natürlich kommen
sie für die Mehrheit der Menschen nicht in Betracht. Wir
führen diese psychologischen Tatsachen nur als Beweis dafür
an, dass das religiöse Meinen nicht auf Vorstellungen oder
Begriffe geht, sondern sich dieser entäussern kann, ohne die
Bezielung auf seinen Gegenstand deswegen zu verlieren.

Diese logischen Forschungen zum Gegenstand der
religiösen Erkenntnis besitzen eine grosse Zukunft. Zunächst freilich

haben sie den intellektualistischen Zeitgeist zum Feinde.
Denn dem modernen Occidentalen ist die Welt mit Begriffen
vernagelt. Diese biologisch (technisch und geschäftlich) für
ihn erfolgreich gewesene und damit durch natürliche Auslese
befestigte Gewohnheit lässt sich nicht von heute zu morgen
verändern. Das gilt namentlich für die protestantische Welt.
Sie bringt in ihrer Begriffsbefangenheit der intellektualistischen
Gegenwart das Apostolikum und nach und nach alle religiösen



— 124 —

Vorstellungen zum Opfer. Der römische und der griechische
Katholizismus ist in diesem Masse nicht vom Intellektualismus
berührt. Das zeigt sich vor allem im Festhalten am Dogma.
Aber innerhalb dieser vom Dogma gezogenen Grenzen ist die
Begriffsbefangenheit nicht minder wirksam. Mindestens Rom
würde das freie Schalten mit dem Intellekt als einem blossen
Instrument heute nicht mehr gestatten. Wer also kann sich
heute mit diesen Forschungen befassen, die an den lebendigen
Christenglauben anknüpfen, wie er zu den klassischen Zeiten
der christlichen Religion bestand? Nur derjenige, welcher
dem protestantischen Intellektualismus ebenso überlegen
gegenübersteht wie der autoritativen Gebundenheit durch den
römischen Katholizismus. Ausser dieser nicht gewöhnlichen geistigen
Freiheit sind jedoch auch psychologischer Instinkt und
philosophische Schulung, zumal logischer Scharfsinn erforderlich.
So wollen wir die Zeit heraufführen helfen, da die religiös
Impotenten, die keine Kraft besitzen, den Begriff zu beseelen
und ihn damit zu verifizieren, dem verdienten Gelächter anheimfallen,

wenn sie aus ihrer Unfähigkeit eine Tugend machen,
und der mit der Wissenschaft vom menschlichen Denken
ausgerüstete und philosophisch geschulte Theologe und Glaubenslehrer

seine alte Stellung als Kulturpionier wieder einnimmt,
die er ehedem besessen hat.

Berlin.
Paul Feldkellek.


	Glaubenspsychologie und Glaubenspädagogik

