
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 11 (1921)

Heft: 2

Artikel: Vier Werke über kirchliche Wiedervereinigung

Autor: E.H.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403952

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403952
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 73 —

Vier Werke über kirchliche Wiedervereinigung.

Gobe, Charles, D. D., Bishop of Oxford: The Church and the
Ministry. New Edition revised by C. H. Turner, M. A. Longmans,

Green and Co., London, 1919, XVII und 390 S.

Der Bischof von Oxford ist einer der ersten Würdenträger
der Kirche Englands. Zu den Dingen, die seine Stellung zu
einer besonders glanzvollen machen, gehört u. a. auch, dass er
Mitglied des Oberhauses ist und in dieser Eigenschaft an der
Lenkung der Geschicke Englands teilnimmt. Dr. Gore hat aber
letztes Jahr auf den Bischofsstuhl und alle damit verbundenen
Ehren und Rechte und Einkünfte verzichtet, um sich künftig
nur noch der Predigt, öffentlichen Vorträgen und wissenschaftlichen

Studien zu widmen. Wenn er also in einer umfangreichen

und gelehrten Schrift für die katholische
Kirchenverfassung eintritt, so darf man ihm nicht den frivolen
Vorwurf machen, es sei ihm eben um die Rechtfertigung der eigenen
vorteilhaften Stellung zu tun.

Das oben angezeigte Werk ist zum erstenmal 1888

erschienen, als Dr. Gore noch Mitglied des „Pusey-Hauses" war,
die vierte Auflage 1899. Der Verfasser hatte, wie sich das
von selbst versteht, in jeder neuen Ausgabe auf Besprechungen
Rücksicht genommen, in denen die eine oder andere der von
ihm vertretenen Anschauungen abgelehnt wurde, jedoch noch
in der Vorrede zur vierten Auflage erklärt, dass er sich nicht
veranlasst sehe, seine Auffassung in irgendeinem wichtigen
Punkt zu ändern. Namentlich erklärt er das von den folgenden
vier Sätzen, auf die er grosses Gewicht legt: 1. Christus hat
eine organisierte Kirche gestiftet. 2. Die von ihm eingesetzten
Organe haben die erhaltenen Befugnisse in bewusster Absicht
auf Nachfolger übertragen. 3. Es lässt sich nicht beweisen,
dass das Erfordernis einer solchen direkten oder indirekten

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 1921. 6



— 74 —

Übertragung zur Ausübung des geistlichen Amtes in der Kirche
jemals ausser acht gelassen worden ist. 4. Der Verfasser wäre
wTohl geneigt, als Organ der Übertragung das Kollegium der
Presbyter sive Episkopen anzuerkennen, aber er sieht sich
immer noch gezwungen, als solche Organe die „Bischöfe" im
Sinne des nachapostolischen Zeitalters anzusehen.

Damit ist der Standpunkt des Verfassers genügend
gekennzeichnet. Zu einer neuen Ausgabe hat sich nun Dr. Gore keineswegs

etwa aus dem Grunde entschlossen, weil er inzwischen
zur Einsicht gekommen wäre, seine Anschauung bedürfe in
wesentlichen Punkten der Korrektur, sondern er lässt sein
Werk wieder erscheinen, erstens, weil er findet, es gebe die
vollständigste Übersicht über die Geschichte des geistlichen
Verwaltungsamtes (Ministry) bis zum Ende der patristischen
Periode, und zweitens, weil sich der hervorragende
Kirchenhistoriker Cuthbert Turner die Mühe genommen hat, sein Buch
sorgfältig zu durchgehen und in gewissen Teilen umzuarbeiten,
zu präzisieren und zu ergänzen. Die betreffenden Abschnitte,
Anmerkungen und Zusätze werden genau angegeben. Dr. Gore
übernimmt freilich die volle Verantwortlichkeit für die im Buche
vorgetragenen Ansichten; er ist aber der Meinung, dass er in
allen wesentlichen Punkten mit Turner übereinstimme. Daher
habe jetzt sein Werk eine Bedeutung gewonnen, die es ohne
Turners Durchsicht nicht gehabt hätte.

Man braucht nun bloss das Inhaltsverzeichnis zu
überblicken, um von der Fülle der Studien einen Begriff zu
erhalten, deren Ergebnisse in dem vorliegenden Werke niedergelegt

sind. Der Verfasser geht aus von der Stiftung der
christliehen Kirche, behandelt die Lehre von der apostolischen
Sukzession, geht dann auf die Zeugnisse der Geschichte für
die Verbindlichkeit der Sukzession ein und kehrt hierauf wieder
zum Apostolat und zu den Trägern der geistlichen Ämter im
apostolischen Zeitalter zurück, um endlich die KirchenVerfassung
im nachapostolischen Zeitalter darzustellen. Der Anhang bringt
zwölf Abhandlungen, in denen auf abweichende Ansichten näher
eingegangen wird und einschlägige Fragen ausführlicher
erörtert werden. Unter den deutschen Theologen, die berücksichtigt

werden, steht Harnack in allererster Reihe.
Man musste Abhandlungen schreiben, w7enn man den wichtigen

Problemen, die hier behandelt werden, auch nur ein wenig



— 75 —

nachgehen wollte. Obwohl wir aber Dr. Gores Anschauung
im allgemeinen für vollkommen richtig halten, müssen wir doch
bekennen, dass es uns schwer fallen würde, allen seinen
Ausführungen zu folgen. Von wesentlicher Bedeutung ist namentlich,

wie man im Gegensatz zur römischen Theorie von der
sichtbaren Kirche denkt. Dass es der Intention des Herrn nicht
entspreche, nur von einer unsichtbaren Kirche zu reden, steht
dem Verfasser von vornherein fest. Christus ist die Rebe, die
Gläubigen sind die Schosse ; diese müssen mit der Rebe in
normaler Verbindung stehen, um selbst Leben zu haben. Christus
hat Sakramente eingesetzt, um den Gläubigen die Möglichkeit
zu verschaffen, mit ihm in Lebensgemeinschaft zu stehen. Die
Sakramente gehören zu den sichtbaren Dingen, die nur von
einer sichtbaren Vereinigung verwaltet und vermittelt werden
können ; aber die Lebensgemeinschaft mit Christus ist eben doch
das Werk des Heiligen Geistes. Wie ein Geist ist, so ein Leib ;

das Haupt aber ist der zur Rechten Gottes erhöhte Christus.
Statt die Einheit des Geistes und die Gemeinschaft mit Christus
zu betonen, legt Rom von jeher das Hauptgewicht auf die Einheit

der Regierung. Es hat vom alten Kaisertum die Idee
übernommen: „Römer, denke daran, dass du die Völker
beherrschest; schone, wer dir gehorcht; schlage darnieder den
Trotz." Darum ist für Rom der Weg der Untersuchung und
der brüderlichen Verhandlung zu lang und zu mühsam ; es
bedarf weder 'des Zeugnisses der Schrift noch dessen der
Überlieferung, denn es ist die lebendige Stimme Gottes und macht
auch die Glaubenslehre zum Gegenstand seiner unwidersprech-
lichen und unabänderlichen Befehle (S. 47 ff.).

Ist denn Rom nicht berechtigt, über die Christenheit eine
solche Herrschaft in Anspruch zu nehmen? Wie es sich darüber
sogar unter Berufung auf Worte des Herrn auszuweisen sucht,
braucht hier nicht ausgeführt zu werden. Aber es scheint uns,
die römische Anschauung werde recht plausibel, wenn Dr. Gore
die klassische Stelle Matth. 16, 16—19 richtig deutet. Er setzt
die Authentizität des Textes voraus (vgl. S. 5), was wir für
begründet halten, versteht aber Jesu Versprechen, dem Petrus
die „Schlüssel" zu geben, von einer in Aussicht gestellten
Übertragung der Hausverwaltung. Dafür beruft er sich auf Js. 22,
20—22. Demgemäss ist ihm dann che Binde- und Lösegewalt
die Befugnis, „zu verbieten und zu gestatten, mit einem Wort:



— 76 —

gesetzgeberische Entscheidungen zu erlassen", für die göttliche
Autorität in Anspruch genommen werden darf (S. 206 ff.). Wenn
Dr. Gore dann weiter sagt, Petrus habe bei jenem Anlass das

Apostelkollegium repräsentiert — Augustin pflegt mit viel mehr
Grund zu sagen, Petrus repräsentiere in solchen Fällen die
Kirche; was zu ihm persönlich gesprochen zu sein scheine,
gelte der ganzen christlichen Kirche — so ändert das, wie uns
scheint, die Bedeutung der Stelle nicht : Ist Petrus von Christus
als Hausverwalter der ganzen christlichen Familie vorgesetzt,
hat er die Befugnis, mit göttlicher Autorität Gesetze zu geben
und von Gesetzen zu entbinden, und ist der römische Papst
der Nachfolger Petri mit allen Rechten und Pflichten, die Jesus
dem „Apostelfürsten" übertragen hat, so wird man wohl
zugeben müssen, es entspreche jenen Worten Jesu, wenn heute
der Papst die Unfehlbarkeit und die absolute Jurisdiktionsgewalt
über die ganze Kirche in Anspruch nimmt. Steht das aber
einmal fest, so ist es ziemlieh gleichgültig, wie man Joh. 20, 23

auslege. Dr. Gore sieht auch hier den Beweis für die
Übertragung* einer „richterlichen" Gewalt auf die zwölf Apostel
(S. 207).

Es ist ja gewiss zuzugeben, dass mit der Bildrede: „Dir
werde ich die Schlüssel übergeben", gesagt sein könnte: Du
wirst der Hausverwalter sein, der darüber zu entscheiden hat,
wer zu den Hausbewohnern gehört und wer nicht. Allein es

dürfte doch wohl richtiger sein, das Bild in einem Sinne zu
verstehen, der auch sonst in den Evangelien zur Anwendungkommt.

Von der Schlüsselgewalt ist nun in Jesu Reden
allerdings wiederholt so und anders gesprochen, immer jedoch im
Sinne des Rechts und der Befähigung, andern zur guten
Einsicht zu verhelfen. Der „Schlüssel der Erkenntnis"- (vgl. Luk. 11,

52), den Petrus erhalten hat und den er am Pfingstfest zu
gebrauchen anfing, war aber die Erkenntnis, dass Jesus nicht
bloss ein Vorläufer des Messias sei, sondern Christus, der Sohn
des lebendigen Gottes. Und wie das Bild von den Schlüsseln
auf die Pfingstpredigt des Apostels zu beziehen ist, so hat man
beim „Binden und Lösen" an die Taufe „zur Vergebung der
Sünden"- zu denken ; denen, die das Evangelium von sich weisen,
müssen die Sünden behalten werden, den Gläubigen hingegen
werden sie erlassen. Es ist darüber in dieser Zeitschrift so

viel gesagt worden, dass wir uns hier keine weitern Erörte-



— 77 —

rungen erlauben dürfen. Dr. Gore nimmt auf unsere Abhandlungen

keine Rücksicht.
Wann ist aber eigentlich die „sichtbare Kirche" gebaut

worden? Offenbar nicht schon damals, als Petrus die Frage
beantwortete, was von Christus zu halten sei. Von dieser
Antwort durfte einstweilen nicht gesprochen werden (Matth. 16, 20),
und Jesus nimmt die Erbauung der Kirche erst für die Zukunft
in Aussicht (olxoôo/xrjom). Erst als mit dem Bekenntnis der
Messianität Jesu der Anfang gemacht werden durfte, gab es

offenkundige Christgläubige, die sich zu einer sichtbaren
Gemeinschaft vereinigen konnten. Pfingsten ist der Gründungstag

der christlichen Kirche (vgl. Apg. 2, 42). In die Zeit, in
der die Kirche sichtbare Gestalt gewonnen haben wird,
versetzt sich aber Jesus schon in der Rede Matth. 18, 15—28, in
der unleugbar nicht einem einzelnen Regenten, sondern der
Kirche, d. i. der Gemeinde, die oberste Binde- und Lösegewalt
zuerkannt wird.

Wo aber eine organisierte Gemeinschaft besteht, gibt es

auch Organe der Gemeinschaft, die ihre bestimmten Befugnisse
und Aufgaben haben. So gewiss sich Christus seine Gläubigen
als eine organisierte Gemeinschaft gedacht hat, sorgte er auch
dafür, dass es dieser von Anfang an nicht an Organen fehlte.
Dass es solche von Christus autorisierte, für seine Sache
wirkende, ihm verantwortliche Organe von allem Anfang an
gegeben hat, sollte eigentlich als eine so notorische Tatsache
anerkannt sein, dass man davon nicht mehr reden dürfte. Der
demütige Titel „Apostel", Gesandte, den sich die Fortsetzer des

Werkes Christi einmütig aneignen und mit dem sie ihr ganzes
Auftreten und Wirken rechtfertigen, genügt hinlänglich zum
Beweise, dass es niemals eine christliche Kirche ohne ein
besonderes „Ministerium" (Ministry) gegeben hat. Allein wie
gestaltete sich nun dieses „Ministerium", und wie wurde es auf
die nachfolgenden Generationen verpflanzt Das ist eigentlich
die Hauptfrage, der das vorliegende Werk gewidmet ist. Dr.
Gore ist der Meinung, dass das volle apostolische Amt von
Anfang an auf bestimmte kirchliche Vorsteher, die sich also von
allen andern Dienern der Kirche unterschieden, übergegangen
sei. Er nimmt dabei wiederholt Bezug auf unsern Prof. Langen
im Gegensatz zu dem grossen englischen Gelehrten Dr. Lightfoot,

ehedem Bischof von Durham. So namentlich S. 311 ff.,



— 78 —

wo Dr. Gore respektvoll Lightfoots Meinung ablehnt, der katholische

Episkopat im heutigen Sinne sei aus dem Presbyterium
der Lokalkirchen hervorgegangen. Es ist ja notorisch, dass
im apostolischen Zeitalter die geistliche Vorsteherschaft einer
Gemeinde nicht aus einem einzelnen Seelsorger, sondern aus
einem ganzen Kollegium von „Presbytern", die aber auch
„Episkopen" genannt wurden, bestand. Lightfoot vertrat die
Meinung, der schon vom zweiten Jahrhundert an ausschliesslich
sogenannte Episkopat sei dadurch entstanden, dass die
„Presbyter" den Titel „Episkopen" preisgaben und mit besondern
Befugnissen dem Vorsitzenden einräumten. Dabei berief er
sich auf Langen, Gesch. der röm. Kirche, I, S. 95 ff. Dr. Gore
widerspricht nun aber seinem englischen Kollegen nicht mit
Unrecht, indem er betont, Langen sage nicht, die Presbyter-
kollegien hätten den Episkopat durch Erhebung ihres Vorsitzenden

geschaffen, sondern sie hätten den Episkopat, den jeder
einzelne und alle zusammen besässen, dem Vorsitzenden überlassen
und sich damit selbst auf eine tiefere Stufe begeben. Die Frage
kann wieder von nicht zu unterschätzender praktischer
Bedeutung werden. Offenbar wäre nämlich eine Verständigung
zwischen den Vertretern der presbyterialen und episkopalen
Kirchenverfassung' leichter, wenn man zugeben dürfte, der
„historische Episkopat", wie heute die Anglikaner zu sagen
lieben, sei das Ergebnis einer historischen Entwicklung, deren
Anfang im „Presbyterium" der apostolischen Kirchen zu suchen sei.

Überhaupt wird das vorliegende Werk bei den Arbeiten,
mit welchen sich die Weltkonferenz beschäftigen will, sehr
ernst beachtet werden müssen.

Ainslie, Dr. Peter: If not a United Church—what? Fleming
H. Réveil, New York 1920, 132 S.

„Wenn nicht eine vereinigte Kirche — was dann?" Das
ist das Thema, das im ersten Band einer nun begonnenen Reihe
von Handbüchern über kirchliche Wiedervereinigung behandelt
wird. Den zweiten Band wird der Erzbischof Dr. Nathan
Soderblom von Upsala liefern; sein Thema ist noch nicht
bekanntgegeben. Die zwei Namen Ainslie und Soderblom
beweisen zum voraus, dass es sich hier um ein sehr ernstes
Unternehmen handelt.



— 79 —

Dr. Ainslie, Mitglied der Genfer Vorkonferenz, ist der Herausgeber

der interkonfessionellen theologischen Zeitschrift „The
Christian Union Quarterly", die nun seit zehn Jahren den
kirchlichen Unionsbestrebungen dient. Diese Zeitschrift ist das Organ
der 1910 gegründeten „Gesellschaft zur Förderung christlicher
Einheit", eines Vereins der „Kirche der Jünger Christi" (Disciples
of Christ). Über diese Kirche, die bis in die jüngste Zeit
auf dem europäischen Kontinent kaum dem Namen nach
bekannt war, sagt Dr. Ainslie in vorliegender Schrift u. a. : Es
handelt sich um einen friedlichen Versuch, zum Glauben und
zur Übung der Kirche des neutestamentlichen Zeitalters
zurückzukehren, um den Weg zur Einigung der Kirche unserer Zeit
zu finden. Müde der theologischen Streitigkeit, fragte man
nach dem einfachen Glauben der ersten Jünger; aber man
dachte entfernt nicht daran, eine neue kirchliche Gemeinschaft
zu bilden, sondern gab sich im Gegenteil alle Mühe, das zu
hindern. Aber die Freunde der Bestrebung erfuhren schwere
Anfechtung und mussten, gern oder ungern, zur Rettung ihrer
Überzeugung zu den bereits bestehenden kirchlichen
Gemeinschaften eine neue hinzufügen. Indessen sind die „Jünger"
nun zu einer der stärksten Kirchen der Vereinigten Staaten
geworden; sie zählen beträchtlich über eine Million Mitglieder
(Kommunikanten) und haben Missionsstationen beinahe unter
jeder Flagge des Erdkreises.

Trotzdem aber — oder vielmehr weil die Kirche der
„Jünger" nun nicht mehr um die eigene Existenz kämpfen muss,
erachtet sie es als ihre Pflicht, dem Unionsgedanken in
möglichst weiten Kreisen Eingang zu verschaffen. Die vorliegende
Schrift ist aus Vorträgen entstanden, die Dr. Ainslie an
verschiedenen Orten gehalten hat. Sie handelt von der
Notwendigkeit, von dem Wachstum und den Aussichten der
kirchlichen Unionsbestrebungen und hat schon deswegen bleibenden
Wert, weil sie eine Reihe von Dokumenten enthält, die zur
Geschichte dieser Bestrebungen gehören und wichtige Stadien
ihrer Entwicklung bilden. An der Spitze dieser Dokumente
steht der Wortlaut der Beschlüsse, mit welchen die Generalsynode

der bischöflichen Kirche Amerikas und die Generalsynode

der „Jünger" die Sache der „kirchlichen Union" zu der
ihrigen gemacht haben. Die eine war in Cincinnati im Staate
Ohio, die andere in Topeka im Staate Kansas versammelt ; es



— 80 —

fügte sich aber, dass die beiden voneinander völlig
unabhängigen Synoden am gleichen Tag, 19. Oktober 1910, zu ihren
wichtigen Resolutionen gelangten. Von da an wuchs die
Bewegung, namentlich in den Vereinigten Staaten, von Jahr zu
Jahr. Es wurden zu diesem Zwecke Zeitschriften gegründet,
interkonfessionelle Konferenzen veranstaltet, öffentliche Gebete
angeordnet; bisher getrennte Gemeinschaften, die einander
näher standen, verbündeten sich ; Programme, die man da und
dort als gemeinschaftliche Grundlage wiedervereinigter Kirchen
für geeignet hielt, wurden formuliert und der Öffentlichkeit
übergeben. Dr. Ainslie teilt S. 62 ff. die von Kardinal Gibbons
erhaltene Antwort, das anglikanische Gutachten und die Ansicht
der „Jünger" mit. Während der Kardinal Gibbons meinte, man
unternehme einen babylonischen Turmbau, wenn man sich nicht
einfach dem Papst unterwerfe, blieben für die Anglikaner
einstweilen die schon 1886 vereinbarten vier Hauptpunkte : Heilige
Schrift, nizäisches Glaubensbekenntnis als „genügende
Feststellung des christlichen Glaubens", die beiden Sakramente
Taufe und Abendmahl, „historischer" Episkopat, in Geltung.
Die „Jünger" waren der Ansicht, zu einem Bande der Einigung
seien folgende Dinge erforderlich:

1. „Ein katholischer Name für die Individuen: „Jünger",
„Christen" etc., u. für die ganze Gemeinschaft: „Kirche Gottes",
„Christliche Kirche" etc.

2. Ein katholisches Glaubensbekenntnis, wie es
ausgesprochen ist in den Worten des Apostels Petrus: „Du bist
Christus, der Sohn des lebendigen Gottes."

3. Ein katholisches Buch — die hl. Schriften — als
genügende Richtschnur des christlichen Lebens.

4. Eine katholische Verwaltung der Taufe und des
Abendmahles, wie sie in Übung gewesen ist in den Zeiten des Neuen
Testaments und mit Anwendung der Worte Christi.

5. Eine katholische Form der Kirchenregierung mit
Anerkennung des allgemeinen Stimmrechts und des Priestertums
aller Gläubigen.

6. Eine katholische Verbrüderung, die im Abendmahl
Gemeinschaft pflegt mit allen, die Jesus als Herrn und Erlöser
angenommen haben."

Es ist hier nicht möglich, auf eine nähere Erörterung
derartiger Programme einzugehen — aber wir fragen uns : Hat



— 81 —

Dr. Ainslie einige Hoffnung, dass trotz den weit auseinandergehenden

Meinungsverschiedenheiten mit den Unionsbestrebungen

etwas erreicht werde Er ist natürlich nicht ohne
Hoffnung, sonst musste er von dem Unternehmen, für das er seine

ganze Person einsetzt, abstehen. Er will sich auch nicht von
vornherein auf bestimmte „Entweder-Oder" versteifen, sondern
erklärt sogar, dass er sich nicht weigern würde, sich — freilich

ohne Anerkennung der katholischen Lehre vom Bischofsamt

— der Ordination durch einen Bischof zu unterwerfen,
wenn damit die kirchliche Einigung gefördert werden könnte ;

er würde das nach seinem Gewissen tun können, weil das
Bischofsamt eben doch in sehr frühe Zeit zurückreiche, eine
ordentliche Gemeinschaft ohne Vorsteheramt nicht denkbar und
die Bezeichnung dieses Amtes ohne Bedeutung sei (S. 79). Wichtiger

als solche Verschiedenheiten sei die Tatsache, dass

„Bischöfliche", „Presbyterianer" und „Jünger" an die Gottessohnschaft

Jesu glauben, Ihm als dem Herrn und Erlöser Gehorsam

leisten wollen, die hl. Schriften als Wort Gottes anerkennen,
und dass der hl. Geist in ihren Kirchen wirksam sei (S. 80). Er
ist überzeugt, dass eine Zeit komme, in der man sich wieder
das Wort des Apostels Petrus aneigne : „Wenn Gott diesen da
die gleiche Gabe schenkt wie auch uns, wer bin ich, dass ich
Gott widerstehen könnte?" (Apg. 11, 17.) Schon jetzt sieht er
es als verwerflich an zu sagen: Die Gnadengaben der Kirche
und die Gemeinschaft mit Jesus sind für mich, nicht aber für
dich ; dieser sektiererische Geist trenne die Kirche und rufe dem
Unglauben in der Welt (S. 98). Die Kirche ist der Leib Christi ;

erst in Christus sich zusammenfinden und dann sich über die
einheitliche kirchliche Form verständigen Dr. Ainslie fordert
von allen Christgläubigen folgende sieben Dinge:

1. Beten im Sinne von Joh. 17, 21 : Lass sie Eines sein.
2. Denken auf Grund von Matth. 23, 8 : Einer ist euer

Meister; ihr seid Brüder.
3. Reden nach Anleitung von Phil. 2, 4 : Sieh immer auch

auf das, was des andern ist.
4. Verhandeln, wie es Paulus seinem Schüler Titus (3, 9—11)

zur Pflicht macht.
5. Lehren, indem man sich von dem Geiste leiten lässt,

der uns erinnert an das, was der Herr gesagt hat (Joh. 14, 26),
6. Arbeiten, sobald sich eine günstige Gelegenheit bietet,



— 82 —

was ja für die einander bereits nahestehenden kirchlichen
Gemeinschaften oft der Fall ist ; ein Vorbild für die hier in Betracht
kommende Arbeit ist nach 1. Kor. 3, 9 der Apostel Paulus.

7. Glauben haben im Sinne von Mark. 11, 24: „Alles, um
was ihr bittet in eueren Gebeten, glaubet, dass ihr es empfanget,
so wird es euch zuteil werden."

Um Missverständnisse zu verhüten, sei ausdrücklich
bemerkt, dass die vorliegende Schrift nicht eine Kundgebung der
Genfer Vorkonferenz oder der in Genf ernannten „Fortsetzungskommission"

ist, sondern lediglich eine Meinungsäusserung des

Wortführers der Kirche der „Jünger". Schon im nächsten Band
werden vermutlich über verschiedene Punkte andere Ansichten
geäussert. Aber die Schrift macht fühlbar, dass der „Sauerteig"

wirksam ist.

Manning, William T., Rector of Trinity Church, New York City:
The Call for Unity, The Macmillan Company 1920, 162 S.

Dr. Manning ist Rektor (Oberpfarrer)*) an der Dreifaltigkeitskirche

am Broadway in NewT York, deren Gottesdienst wohl
heute noch so ziemlich für die ganze bischöfliche Kirche Amerikas

als vorbildlich gilt. Die vorliegende Schrift besteht aus
vier Vorträgen, die kurz vor der letzten Lambethkonferenz
gehalten worden sind. Der Verfasser hat die Genugtuung, sagen
zu dürfen, dass seine Ausführungen mit dem Mahnruf der zur
Lambethkonferenz versammelten anglikanischen Bischöfe zur
kirchlichen Einigung in voller Übereinstimmung stehen. Daher
darf er sie nun samt dem Mahnruf und anderen wichtigen
Dokumenten der Öffentlichkeit übergeben. Wir möchten gleich
bemerken, dass die Veröffentlichung für Leser, die des
Englischen nicht vollkommen mächtig sind, ganz besonders zu
begrüssen ist. Wir haben selten Abhandlungen in englischer
Sprache gelesen, die in einem so einfachen, leicht verständlichen

Stile geschrieben waren. Die Vorträge empfehlen sich
aber auch nach ihrem Inhalt. Sie orientieren vortrefflich über
das Problem, mit dem sich nun — mit Ausnahme der römi-

*) Seitdem vorstehende Anzeigen geschrieben wurden, ist Dr. Manning
zum Bischof der grossen Diözese New York gewählt und konsekriert
worden. Die « Int. Kirchl. Zeitsch.» bringt dem ausgezeichneten Manne
nachträglich ihre ehrerbietigen Glückwünsche dar.



— 83 —

sehen Kirche — die christlichen Gemeinschaften der ganzen
Welt beschäftigen. In welchem Geiste Manning das Thema
behandelt, erkennt der Leser sofort daraus, dass als Motto der
Ausspruch Döllingers über die konfessionellen Zäune im grossen
Garten Gottes („Über die Wiedervereinigung der christlichen
Kirchen", S. 131) vorangestellt wird.

Der Titel des ganzen Buches ist auch die besondere Überschrift
des ersten Vortrags. Ein „Mahnruf zur Einigung" geht gegenwärtig

durch die ganze christliche Welt ; alle Kirchen, heissen
sie katholisch oder protestantisch, haben Anteil an der Sünde,
die herrschende Spaltung verschuldet und forterhalten zu haben;
alle Kirchen sollten sich das reumütige Bekenntnis Möhlers
aneignen : Wir alle haben gesündigt ; dem Fest der Versöhnung
muss das Bekenntnis der Schuld vorangehen (S. 25). — Im
zweiten Vortrag : The present outlook for Unity (Gegenwärtige
Aussicht auf das Zustandekommen einer Einigung) begegnen
wir auch wieder verschiedenen Gedanken, die Döllinger in
seinem siebenten Vortrag „Hoffnungen für die Zukunft" in
anderer Form ausgesprochen hat. Manning ist der Meinung, die
sonst übliche Redensart, die Sektiererei diene zur gegenseitigen
Anregung und so zur Förderung der Religion, werde nicht mehr
oft gehört; wohl aber gebe es viele, die zweifeln, dass es

überhaupt möglich sei, zu einer Einigung zu gelangen. Die enormen

Schwierigkeiten, die zu überwinden sind, seien freilich
nicht zu verkennen. Aber was im Willen des Herrn liegt,
das ist auch möglich. An eine mechanische Uniformität denkt
niemand. Die Erfahrungen während der Kriegsjahre haben
weiten Kreisen zum Bewusstsein gebracht, dass die Dinge, die
uns einigen, wichtiger sind, als die Dinge, die uns scheiden.
Mit besonderem Interesse aber wird der Leser in diesem Vortrag
von den Abschnitten Kenntnis nehmen, in denen Manning* von
der römischen Kirche spricht. Von den Vorzügen, durch die
der Romanismus stark ist, kann man nicht unbefangener und
ehrerbietiger reden, als es hier geschieht. Aber eine Versöhnung

mit dem Papalsystem in seiner heutigen Gestalt ist
unmöglich. Zur kirchlichen Einigung kommt es nicht durch
Unterwerfung, sondern durch Verständigung. Wird sich Rom gegen
eine solche in alle Ewigkeit ablehnend verhalten können? Das
glaubt Manning nicht. Der Ruf nach einem „konstitutionellen
Papsttum" werde sich, wenn auch gegenwärtig zurückgedrängt,



— 84 —

wieder hören lassen. Leider kann sich der Verfasser für diese
Hoffnung einstweilen auf keine greifbaren Tatsachen berufen.
Wohl aber ist das der Fall, wenn er von der Möglichkeit einer
Verständigung zwischen nichtrömischen Kirchen redet. Als
Anhang sind den Vorträgen acht Dokumente beigefügt, die von
der Entschlossenheit, eine Einigung zu versuchen, ein bisher
nie vernommenes Zeugnis geben. Die wichtigste Kundgebung
dieser Art ist der Aufruf, den 252 anglikanische Bischöfe auf
der letzten Lambethkonferenz an die Christenheit erlassen haben.
Im Gegensatz zu diesen Kundgebungen hat die päpstliche Kurie
im Amtsblatt vom 1. August 1919 nun wieder die schon 1864
und 1865 erlassenen Verbote erneuert, sich mit „Niehtkatholiken"

auch nur auf Unionsverhandlungen einzulassen.
Der dritte Vortrag behandelt die Frage, auf welchem Wege

man zu einer Einigung gelangen kann (The approach to unity).
Vor allen Dingen ist nötig, dass das als kirchliche Gemeinschaft

organisierte Volk die Notwendigkeit einer Verständigung
erkennt und empfindet und diese Sache geradezu zu einem
Gegenstand seiner Gebete und Andachtsübungen macht. Dabei
erinnert Manning wiederholt mit grossem Nachdruck daran,
dass wir im Grunde die Einheit der Kirche Christi nicht erst
zu schaffen, sondern nur ans Licht zu bringen haben. Wer an
Christus glaubt und getauft ist, gehört zu der Körperschaft,
deren Haupt Christus ist. Was haben wir zu tun, damit diese
vorhandene Einheit zu einer sichtbaren Tatsache wird? Vor
allen Dingen haben wir uns christlicher Treue (Christian
loyalty) zu befleissen. Das Evangelium ist kein philosophisches
System, sondern eine Offenbarung Gottes; wir sind nicht
einfach Wahrheitssucher, sondern wir trachten nach tieferer
Erkenntnis der in Christus geoffenbarten Wahrheit. Es ist ja
richtig, dass jemand in Glaubenssachen ganz korrekt denken
und doch unchristlich gesinnt sein kann ; allein das beweist
nicht, dass religiöse Erkenntnis überhaupt gleichgültig ist: Will
ich mit Christus in lebensvoller Gemeinschaft stehen, so muss
ich Ihn kennen und wissen, was seine irdische Erscheinung
für die Menschheit bedeutet. Einigt uns der Glaube an Christus,
den gottmenschlichen Erlöser der Menschheit, so wird durch
kirchliche Verständigung keine Gemeinschaft geistig ärmer,
sondern reicher durch Anteilnahme an dem, was andere
Gemeinschaften an christlicher Erkenntnis und guten Lebens-



— 85 —

kräften besitzen. Es handelt sich nicht darum, was eine jede
Kirche preisgeben wolle, um einigermassen zu den andern zu
passen, sondern darum, was sie beizutragen vermöge, damit in
der vereinigten Kirche die ganze Herrlichkeit Christi zur
Erscheinung kommt.

Neben der Treue, die wir zu üben haben, betont Manning
•die Notwendigkeit, Freiheit walten zu lassen. Kirchliche
Verwaltung, gottesdienstliche Formen, religiöse Übungen sind von
Anfang an da und dort verschieden gewesen und an eine
Verschmelzung denkt auch heute niemand. Aber ohne
Altarsgemeinschaft kann allerdings von keiner einigen Kirche die Rede

sein; denn Altarsgemeinschaft ist Gemeinschaft in und mit
Christus. Allein auch die Altarsgemeinschaft bedingt keineswegs

eine Gleichförmigkeit des eucharistischen Kultus.
Eine dritte Forderung, die Manning als begründet

anerkennt, besteht darin, dass man sich an den „Grundsatz der
Ökumenizität" (principle of ecumenicity) zu halten habe. Die
Vereinigung der ganzen Kirche Christi müsse das Ziel sein,
das man niemals aus den Augen verlieren dürfe. Gewiss sei
es zulässig und wünschenswert, dass sich da, wo die Verhältnisse

es erlauben, auch kleinere Verbände bilden; aber jede
lokale Konzession, die für die ökumenische Einigung ein neues
Hindernis bildet, ist ein Fehler. So würde die anglikanische
Kirche sehr unrecht tun, wenn sie zum Zwecke einer Einigung
mit nonkonformistischen Gemeinschaften im eigenen Land auf
das verzichten wollte, was sie mit den katholischen Kirchen
des Ostens und Westens verbindet. In diesem Zusammenhang
wird (S. 80) noch einmal der „grosse Döllinger" zitiert, der
1872 den Ruf erhob : „Seht, als Getaufte sind wir alle, hüben
und drüben, Brüder und Schwestern in Christus; wir alle sind
im Grunde schon Glieder der allgemeinen Kirche. Lasst uns
in diesem grossen Garten Gottes über die konfessionellen Zäune
hinweg wieder die Hände reichen und reissen wir diese Zäune
nieder, um vollends uns umarmen zu können."

Im vierten Vortrag bespricht der Verfasser die Stellung,
die der anglikanischen Gemeinschaft im allgemeinen und der
bischöflichen Kirche Amerikas im besondern zu den
Unionsbestrebungen der Gegenwart zukommt. Es handle sich auch für
sie nicht darum, irgendeine Mittellinie zu finden, nach der sich
nun alle orientieren sollten, sondern darum, alles Wahre und Gute



kennen und würdigen zu lernen, das sich bei den verschiedenen
Gemeinschaften findet, und das für alle nutzbar zu machen.

Die Vorträge Mannings bekunden mit jedem Satz einen so

katholischen und zugleich so weitherzigen Standpunkt, dass wir
nur wünschen können, sie mögen in weitesten Kreisen Beachtung

finden.

Headlam, Rev. Arthur O, D. D., Professor der Theologie in
Oxford : The Doctrine of the Church and Christian Reunion.
London, John Murray, 1920. 326 S. Preis 12 Sh.

Die Universität Oxford verfügt über eine Stiftung, nach
welcher die Vorsteher der Colleges alljährlich einen Theologen
bezeichnen sollen, der zur Rechtfertigung christlicher Glaubenslehren

acht Vorträge zu halten hat. Die Stiftung rührt her
von einem Kanonikus John Bampton von Salisbury. Daher
werden die Vorträge, die von der hl. Schrift, von den ältesten
Kirchenvätern, vom Glauben und der Übung der alten Kirche,
von der Gottheit Christi, von der Gottheit des hl. Geistes oder
von Artikeln des apostolischen oder nizäischen Symbolums
handeln und gedruckt werden sollen, Bampton-Vorlesungen
(Bampton Lectures) genannt. Das vorliegende Buch enthält
die acht Vorlesungen, die im Jahre 1920 gehalten worden sind.
Die besondern Titel dieser Vorträge lauten: 1. Ursprung der
Kirche ; 2. Die apostolische Kirche ; 3. Die katholische Kirche ;

4. Die Lehre des hl. Augustin ; 5. Die Kirchentrennungen ; 6. und
7. Die Lehre von der Kirche ; 8. Kirchliche Wiedervereinigung.
Das sind Gegenstände von aktuellstem Interesse. Auch darf
der von den Spitzen der Universität Oxford zur Behandlung
solcher Fragen berufene Theologe von vornherein mit dem
Anspruch vor die Öffentlichkeit treten, dass er berechtigt sei,
aufmerksame Hörer und Leser zu erwarten. Er macht im ersten
Satz des Vorwortes überdies geltend, dass ihm die Berufung* der
Universität Oxford nun die Möglichkeit verschaffe, eine Absicht
zu verwirklichen, mit der er sich seit mehr als dreissig Jahren
beschäftigt habe. Wir haben es also hier nicht mit leicht
hingeworfenen Äusserungen, sondern mit der Frucht einlässlicher
und langjähriger Studien zu tun. Dieser Eindruck wird durch
die Lektüre der Vorträge nur immer wieder bestätigt. Obwohl
sich der Redner so äussern muss, dass er von den Hörern ver-



— 87 —

standen wird, und darum gelehrte Floskeln möglichst zu
vermeiden hat, fehlt es nun natürlich in der gedruckten Wiedergabe

der Vorträge doch nicht an den nötigen wissenschaftlichen
Belegen. Übrigens sind die in Betracht kommenden Fragen
gerade in England seit geraumer Zeit so vielfach und von so

verschiedenen Gesichtspunkten aus Gegenstand der Erörterung
gewesen, dass es nicht mehr anging, nur einfach etwa die
Anschauung der eigenen kirchlichen Richtung vorzutragen.

Daraus erklärt sich schon die Ausführlichkeit, mit der im
ersten Vortrag auf die Frage eingegangen wird, ob Christus
wirklich eine Kirche gewollt und gestiftet hat. Wer diese

Frage verneint, kann natürlich für kirchliche Wiedervereinigung

kein Verständnis haben, sondern muss es für erlaubt und
richtig halten, die Bande der Gemeinschaft möglichst zu lockern
und jeden seinen eigenen Weg gehen zu lassen. Headlam stand
vor einem Auditorium, dem er nicht erst zu beweisen brauchte,
dass Christus der Stifter der Kirche sei ; aber er unterlässt
nicht, auf verschiedene Momente aufmerksam zu machen, die
darüber keinen Zweifel lassen. Namentlich werden auch die
beiden evangelischen Abschnitte in Betracht gezogen, in denen
das Wort „Kirche" überhaupt vorkommt. Das war schon
notwendig, weil an beiden Orten auch vom „Binden und Lösen"
die Rede ist, was nach römischer Theorie zur Rechtfertigung
eines Kirchenregiments dienen soll, das Jesus ganz sicher nicht
hat stiften wollen. Der Verfasser erkennt an, dass die Bildrede

vom vierten Evangelium genau wiedergegeben werde,
wenn hier vom Vergeben und Behalten der Sünden gesprochen
wird (S. 35). Eben darum ist ohne Zweifel das sic as (Matth.
18, 15), das Headlam für echt hält, zu streichen; es handelt
sich nicht bloss um persönliche Kränkung, sondern überhaupt
um Versündigungen, die sich mit der Zugehörigkeit zur „Kirche"
nicht vertragen. Ebenso hätten wir gern eine Erklärung der
Bildrede von den „Schlüsseln" gelesen. Mit der dem Apostel
Petrus verliehenen „Schlüsselgewalt" versucht man ja unzählige
Male das ganze römische Kirchenwesen zu rechtfertigen. Ist
darunter dasselbe zu verstehen, was mit „Binden und Lösen"
gesagt ist? Oder ist einfach an den „Schlüssel der Erkenntnis"
zu denken, zu dessen Träger Petrus durch die ihm zuteil
gewordene göttliche Offenbarung bestimmt worden ist? Für die
Ursprünglichkeit der ganzen Stelle Matth. 16, 18. 19 werden



S. 33 gute Gründe angegeben. Ganz und gar sind wir auch
mit dem Verfasser einverstanden, wenn er sagt, dass sich das
Christentum — menschlich gesprochen — nicht hätte erhalten
und ausbreiten können, wenn die Christgläubigen nicht von
Anfang an zu einer Kirche verbunden gewesen wären (S. 43 f.).

Dagegen möchten wir uns nicht für die von Headlam sehr
stark betonte Anschauung verantwortlich machen, nach welcher
Jesus die Verfassung* und innere Einrichtung der Kirche ganz
unbestimmt gelassen hat. Der Verfasser bedarf dieser
Feststellung, um nachher genügend weiten Raum zu erhalten, in
dem sich die getrennten Gemeinschaften leicht zusammenfinden
können. Aber es scheint uns, dass in dieser Hinsicht ebensosehr

wie die in den Evangelien enthaltenen Berichte und Worte
Jesu die apostolische Kirche massgebend sei, von der uns die
schon vor den Evangelien entstandenen apostolischen Briefe
Zeugnis geben. Wenn sich Paulus mit Nachdruck auf das
beruft, „was er vom Herrn überkommen hat" (1. Kor. 11, 23), so

gilt das offenbar nicht minder von denen, die „vor ihm Apostel
waren" (Gal. 1, 17), und man wird berechtigt sein, für die Grundlehren

und wesentlichen Einrichtungen der apostolischen Kirche
die Autorität Christi in Anspruch zu nehmen. Allein Headlam,
der natürlich auch in der Vorlesung über die apostolische
Kirche allen in Betracht kommenden Einzelheiten sorgfältig
nachgegangen ist und sogar die apostolischen Väter beigezogen
hat, glaubt auch hier noch einer Unbestimmtheit zu begegnen,
die uns teils nicht vorhanden, teils unwesentlich zu sein scheint.
Mit Recht hebt er z. B. hervor, wie im Brief des römischen
Klemens (vom Jahre 95 oder 96) auf kirchliche Ordnung
gedrungen und auf die Einsetzung der Gemeindevorsteher nach
apostolischer Weisung- Gewicht gelegt wird. Aber er scheint
uns zu weit zu gehen, wenn er es (S. 101 f.) unbestimmt lassen

will, wer die waren, die nach dem Heimgang der Apostel die
Befugnis hatten, mit der Zustimmung der Kirche vertrauenswürdige

Männer in das kirchliche Amt einzusetzen. Wenn die
auf die Apostel folgende erste Generation der Diener der Kirche
die Rechtmässigkeit ihres Amtes von der apostolischen
Einsetzung herleitete und die zweite Generation nach apostolischer
Weisung auch so einzusetzen war, dass in der kirchlichen
Verwaltung keine Unordnung eintrat, so werden die zur Einsetzung

Befugten doch wohl auch mit der in Frage kommenden



— 89 —

•apostolischen Ermächtigung ausgerüstet gewesen sein müssen

(vgl. S. 124). Diese Ermächtigung ist das, was vom zweiten
Jahrhundert an in besonderm Sinne als Bischofsamt bezeichnet
wurde, obwohl bekanntlich im Neuen Testament wie auch z. B.

noch im Klemensbrief und in der „Didache" zwischen
„Presbyter" und „Episkopus" nicht unterschieden wird (vgl. S. 66).
Indessen können wir doch der Beschreibung vollkommen
zustimmen, die S. 90 von der apostolischen Kirche gegeben wird.
Es heisst hier:

„Wir erhalten das Bild von einer Gesellschaft, einem
lebendigen Organismus, der beseelt ist vom Geiste Gottes und
sich allen entstehenden Bedürfnissen anzupassen vermag
Unter der Leitung ihrer ersten vom Herrn selbst eingesetzten
Diener ernennt sie die zu ihrem Leben nötigen Organe und
modifiziert ihre Einrichtungen, wie die Umstände sich ändern
Bei allem, was die Kirche tut, handelt sie durch ihre
rechtmässig eingesetzten Organe, und durch diese gibt sie den von
ihr Ernannten die amtliche Vollmacht."

Eingehender wird vom Bischofsamt in der dritten
Vorlesung gesprochen. Hier handelt es sich um die „katholische
Kirche." Mit der Bezeichnung „katholisch" soll nicht bloss

gesagt werden, dass die Kirche über die ganze Menschheit
verbreitet sei und die Bestimmung habe, alle Völker in sich

aufzunehmen, sondern auch, dass sie das ganze und
unverfälschte Christentum repräsentiere und zur Geltung bringe. lu
die katholische Kirche, die nur „eine" sein kann, tritt man ein
durch den Empfang der Taufe. Diese ist, wie schon für die
apostolische Kirche anerkannt war (S. 78), nicht bloss der Akt
der Aufnahme in eine Lokalgemeinde, sondern der Einverleibung

in die ganze Körperschaft, deren Haupt Christus ist. „Wo
Christus Jesus ist, da ist die katholische Kirche", sagt schon
der hl. Ignatius am Anfange des zweiten Jahrhunderts (Ad
Smyrn. c. VIII). Für die gewöhnlichen Gläubigen ist aber von
jeher das Vorhandensein des apostolischen Episkopats ein leichter
zu erkennendes Merkmal der „katholischen" Kirche als die
Gegenwart Christi im hl. Geist. Worauf stützt sich der
Anspruch der katholischen Bischöfe, die „apostolische Nachfolge"
zu besitzen? Headlam kennt eine dreifache Antwort: 1. In
den von Aposteln gegründeten Kirchen waren die Bischöfe als
Gemeindevorsteher Nachfolger der Apostel. 2. Die Bischöfe

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 1921. 7



— 90 —

verwalten das gleiche Amt wie die Apostel und sind insofern
in jedem Bistum Nachfolger der Apostel. 3. Die Bischöfe
gelangten dadurch zu ihrem Amt, dass ihnen unter Handauflegung
die apostolischen Befugnisse übertragen wurden von solchen,.
die ihrerseits selbst auch rechtmässige Träger dieser Befugnisse
waren, so dass nun die aufeinanderfolgenden Bischöfe eine
ununterbrochene Kette bilden, deren Anfang Christus, der Inhaber
„aller Gewalt im Himmel und auf Erden", ist. Für die Kirche
der Gegenwart ist nur diese dritte Erklärungsweise von
entscheidender Bedeutung. Zu unserer Überraschung bestreitet
Headlam (S. 128), dass es in der alten Kirche (in the early
Church) Zeugnisse dafür gebe, dass die „apostolische Nachfolge"
auf die angedeutete gültige Ordination oder Konsekration
gestützt worden sei. Damit könnten wir uns nicht einverstanden
erklären. Es ist eine anerkannte Tatsache, dass von der
Einsetzung der sieben Diakonen an neben der Wahl oder, wie der
römische Klemens sagt, neben der „Zustimmung der ganzen
Gemeinde" (c. 44) die Institution in der Form der Handauflegung*
nach apostolischer Weisung als nötig* erachtet wurde. Diese wurde
vollzogen von solchen, die selbst auch Träger der apostolischen
Vollmachten waren ; wir können diese Handlung nur als
sakramentale Übertragung apostolischer Befugnisse betrachten.

Es handelt sich hier um einen Punkt, der in der Frage
nach kirchlicher Wiedervereinigung von entscheidender
Bedeutung sein wird. Das empfindet der Leser, wenn er das
letzte Kapitel des vorliegenden Buches mit einiger Aufmerksamkeit

durchgeht. Hier ist ja auch u. a. von der sehr ernsthaft

ins Auge gefassten Home Reunion, d. h. von der Einigung
zwischen der bischöflichen Staatskirche und den englischen
Nonkonformisten, die Rede. Werden die englischen
Presbyterianer, Methodisten, Baptisten, Quäker u. s. w. sich dazu
herbeilassen, ihre Prediger durch anglikanische Bischöfe ordinieren
zu lassen und künftig keine Geistlichen mehr anzustellen, die
nicht im katholischen Sinn ordiniert worden sind Oder werden
die Anglikaner zwar die bischöfliche Verfassung beibehalten
und die Kandidaten des geistlichen Amtes in bisheriger Weise
durch Ordination in ihr Amt einsetzen, aber gleichzeitig auch
nicht bischöflich ordinierte Geistliche anderer Gemeinschaften
zu allen kirchlichen Funktionen zulassen? Headlam macht
folgende Vorschläge :



— 91 —

1. Die Gültigkeit der Weihen und der Sakramente der Taufe
und Eucharistie ist anzuerkennen, wenn die Weihenden redlich
der Absicht Christi und seiner Apostel nachkommen wollten
und die Weihe unter Handauflegung und Gebet vollzogen haben,
und wenn die Diener der Kirche die Taufe mit Wasser und
unter Anwendung der vom Herrn vorgeschriebenen Worte
spenden und die Kommunion nach der Anordnung des Herrn
und unter Gebrauch der Einsetzungsworte feiern.

2. Sind in dieser Hinsicht zwei bisher getrennte kirchliche
Gemeinschaften einig, so haben sie gegenseitig die geistlichen
Diener je der andern Kirche auch für sich selbst als zu
geistlichen Funktionen berechtigt anzuerkennen. Diese
Anerkennung darf aber nicht in einer neuen Handauflegung, die
schon stattgefunden hat, bestehen.

3. Für die Zukunft hat die bischöfliche Ordination als
Regel zu gelten. Um diese vollziehen zu können, sind
Mitglieder der Gemeinschaften, die bisher den Episkopat nicht
besässen, zu Bischöfen zu konsekrieren.

4. Bevor solche Schritte getan werden, muss man über die
wesentliche Form der Sakramente und der eucharistischen
Feier eine Einigkeit erreicht haben.

5. Den kirchlichen Gemeinschaften ist auch nach der
Vereinigung möglichst grosse Freiheit in den Formen des religiösen
und kirchlichen Lebens zu lassen.

Das ist keine wörtliche Wiedergabe der Vorschläge. Der
Verfasser drückt sich, wie sich das von selbst versteht, äusserst
sorgfältig aus und sucht mit Erläuterungen Missverständnisse
abzuwehren. Aber man erkennt, dass ihm daran liegt, keiner
Gemeinschaft zuzumuten, die eigene Vergangenheit zu
verleugnen und sich einer andern Kirche zu unterwerfen und in
ihr aufzugehen. Ein wesentlicher Punkt ist die Anerkennung
des geistlichen Amtes auch solcher Kirchen, die bisher den
Episkopat nicht hatten, aber eben doch die Kandidaten im
Namen der Kirche unter Handauflegung und Gebet in das geistliche

Amt förmlich eingesetzt haben. Headlam weiss wohl,
dass es keinen Zweck hat, über solche Fragen mit der
römischen Kirche zu verhandeln; aber er ist der Meinung, dass er
mit seinen Vorschlägen die Verständigung mit den orthodoxen
Kirchen des Ostens nicht erschwere (S. 304 ff.).



— 92 —

Der vom „Fortsetzungskomitee" der Genfer Konferenz über
Glauben und Kirchenverfassung- ernannte Ausschuss hat den
Kommissionen der verschiedenen Kirchen bereits Fragen zum
Studium vorgelegt, die sich auf die in einer wiedervereinigten
Kirche nötige Einheit des Glaubens beziehen. Diese Fragen
sind verhältnismässig leicht zu beantworten, wenn man sich die
bescheidene Selbstbeschränkung der alten Kirche auferlegt und
den Theologen und Philosophen keinen zu grossen Spielraum
lässt. Demnächst werden den Kommissionen Fragen vorgelegt
werden, die das geistliche Amt in der wiedervereinigten Kirche
betreffen. Wir fürchten, dass es in dieser Hinsicht schwerer
sein wird, zu einer Verständigung zu gelangen. Wir haben
in dieser Zeitschrift bereits von einem grossen Werke Kenntnis
gegeben, das von einem hervorragenden Oxforder Theologen
herrührt und in dem der gleiche Gegenstand behandelt ist.
Wir meinen das Buch The ministry of Grace von Bischof Dr.
John Wordsworth von Salisbury, 1901 (vgl. „I. Th. Z." 1902,
S. 191 ff.). Dazu kommt nun das oben angezeigte, von dem
frühern Bischof von Oxford Dr. Ch. Gore verfasste Werk The
Church and the Ministry, 1919. Wordsworth, Gore, Headlam
gehören zu den hervorragendsten Theologen, die die Kirche
Englands je gehabt hat. Nirgendwo beschäftigt man sich so

ernsthaft mit der Frage der kirchlichen Verständigung und
darum insbesondere auch mit der Bischofsfrage wie in England.
Wir können nur wünschen, dass man eine friedliche Lösung finde.
Es wäre ohne Zweifel für die Kirche im allgemeinen von der
allergrössten Bedeutung, wenn die angestrebte Plome Reunion
zur Tatsache würde.

E.H.


	Vier Werke über kirchliche Wiedervereinigung

