Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 11 (1921)

Heft: 2

Artikel: Vier Werke tber kirchliche Wiedervereinigung
Autor: E.H.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403952

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403952
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Vier Werke iiber kirchliche Wiedsrvereinigung.

GoORE, Charles, D. D., Bishop of Oxford: The Church and the
Ministry. New Edition revised by C. . Turner, M. A. Long-
mans, Green and Co., London, 1919, XVII und 390 S.

Der Bischof von Oxford ist einer der ersten Wiirdentriger
der Kirche Englands. Zu den Dingen, die seine Stellung zu
einer besonders glanzvollen machen, gehort u. a. auch, dass er
Mitglied des Oberhauses ist und in dieser Eigenschaft an der
Lenkung der Geschicke Englands teilnimmt. Dr. Gore hat aber
letztes Jahr auf den Bischofsstuhl und alle damit verbundenen
Ebren und Rechte und Einktinfte verzichtet, um sich kiinftig
nur noch der Predigt, offentlichen Vortragen und wissenschaft-
lichen Studien zu widmen. Wenn er also in einer umfang-
reichen und gelehrten Schrift fir die katholische Kirchen-
verfassung eintritt, so darf man ihm nicht den frivolen Vor-
wurf machen, es sei ihm eben um die Rechtfertigung der eigenen
vorteilhaften Stellung zu tun.

Das oben angezeigte Werk ist zum erstenmal 1888 er-
schienen, als Dr. Gore noch Mitglied des ,Pusey-Hauses“ war,
die vierte Auflage 1899. Der Verfasser hatte, wie sich das
von selbst versteht, in jeder neuen Ausgabe auf Besprechungen
Riicksicht genommen, in denen die eine oder andere der von
ihm vertretenen Anschauungen abgelehnt wurde, jedoch noch
in der Vorrede zur vierten Auflage erklirt, dass er sich nicht
veranlasst sehe, seine Auffassung in irgendeinem wichtigen
Punkt zu d4ndern. Namentlich erklirt er das von den folgenden
vier Sitzen, auf die er grosses Gewicht legt: 1. Christus hat
eine organisierte Kirche gestiftet. 2. Die von ihm eingesetzten
Organe haben die erhaltenen Befugnisse in bewusster Absicht
auf Nachfolger tbertragen. 3. Es ldsst sich nicht beweisen,
dass das Erfordernis einer solchen direkten oder indirekten

Internat. kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 1921. 6



Ubertragung zur Ausitbung des geistlichen Amtes in der Kirche
jemals ausser acht gelassen worden ist. 4. Der Verfasser wiire
wohl geneigt, als Organ der Ubertragung das Kollegium der
Presbyter sive Episkopen anzuerkennen, aber er sieht sich
immer noch gezwungen, als solche Organe die ,Bischofe“ im
Sinne des nachapostolischen Zeitalters anzusehen,

Damit ist der Standpunkt des Verfassers geniigend gekenn-
zeichnet. Zu einer neuen Ausgabe hat sich nun Dr. Gore keines-
wegs etwa aus dem Grunde entschlossen, weil er inzwischen
zur Einsicht gekommen wire, seine Anschauung bediirfe in
wesentlichen Punkten der Korrektur, sondern er lisst sein
Werk wieder erscheinen, erstens, weil er findet, es gebe die
vollstiandigste Ubersicht tiber die Geschichte des geistlichen
Verwaltungsamtes (Ministry) bis zum Ende der patristischen
Periode, und zweitens, weil sich der hervorragende Kirchen-
historiker Cuthbert Turner die Miithe genommen hat, sein Buch
sorgfiltig zu durchgehen und in gewissen Teilen umzuarbeiten,
zu prézisieren und zu ergéinzen. Die betreffenden Abschnitte,
Anmerkungen und Zusitze werden genau angegeben, Dr. Gore
tibernimmt freilich die volle Verantwortlichkeit fiir die im Buche
vorgetragenen Ansichten; er ist aber der Meinung, dass er in
allen wesentlichen Punkten mit Turner tibereinstimme. Daher
habe jetzt sein Werk eine Bedeutung gewonnen, die es ohne
Turners Durchsicht nicht gehabt héitte,

Man braucht nun bloss das Inhaltsverzeichnis zu tiber-
blicken, um von der Fille der Studien einen Begriff zu er-
halten, deren Ergebnisse in dem vorliegenden Werke nieder-
gelegt sind. Der Verfasser geht aus von der Stiftung der
christlichen Kirche, behandelt die Lehre von der apostolischen
Sukzession, geht dann auf die Zeugnisse der Geschichte fir
die Verbindlichkeit der Sukzession ein und kehrt hierauf wieder
zum Apostolat und zu den Triagern der geistlichen Amter im
apostolischen Zeitalter zurtick, um endlich die Kirchenverfassung
im nachapostolischen Zeitalter darzustellen. Der Anhang bringt
zwolf Abhandlungen, in denen auf abweichende Ansichten niher
eingegangen wird und einschligige Fragen ausfihrlicher er-
ortert werden. Unter den deutschen Theologen, die bertck-
sichtigt werden, steht Harnack in allererster Reihe.

Man misste Abhandlungen schreiben, wenn man den wich-
tigen Problemen, die hier behandelt werden, auch nur ein wenig



nachgehen wollte. Obwohl wir aber Dr. Gores Anschauung
im allgemeinen fir vollkommen richtig halten, miissen wir doch
bekennen, dass es uns schwer fallen wiirde, allen seinen Aus-
fihrungen zu folgen. Von wesentlicher Bedeutung ist nament-
lich, wie man im Gegensatz zur romischen Theorie von der
sichtbaren Kirche denkt. Dass es der Intention des Herrn nicht
entspreche, nur von einer unsichtbaren Kirche zu reden, steht
dem Verfasser von vornherein fest. Christus ist die Rebe, die
Glaubigen sind die Schosse; diese miissen mit der Rebe in
normaler Verbindung stehen, um selbst Leben zu haben. Christus
hat Sakramente eingesetzt, um den Glaubigen die Moglichkeit
zu verschaffen, mit ihm in Lebensgemeinschaft zu stehen. Die
Sakramente gehoren zu den sichtbaren Dingen, die nur von
einer sichtbaren Vereinigung verwaltet und vermittelt werden
kénnen; aber die Liebensgemeinschaft mit Christus ist eben doch
das Werk des Heiligen Geistes. Wie ein Geist ist, so ein Leib;
das Haupt aber ist der zur Rechten Gottes erhohte Christus.
Statt die Einheit des Geistes und die Gemeinschaft mit Christus
zu betonen, legt Rom von jeher das Hauptgewicht auf die Kin-
heit der Regierung. Ks hat vom alten Kaisertum die Idee
tthernommen: ,Romer, denke daran, dass du die Volker be-
herrschest; schone, wer dir gehorcht; schlage darnieder den
Trotz.* Darum ist flir Rom der Weg der Untersuchung und
der briiderlichen Verhandlung zu lang und zu mtihsam; es be-
darf weder ‘des Zeugnisses der Schrift noch dessen der Uber-
lieferung, denn es ist die lebendige Stimme (Gottes und macht
auch die Glaubenslehre zum Gegenstand seiner unwidersprech-
lichen und unabéanderlichen Befehle (5. 47 ff.).

Ist denn Rom nicht berechtigt, {iber die Christenheit eine
solche Herrschaft in Anspruch zu nehmen? Wie es sich dariiber
sogar unter Berufung auf Worte des Herrn auszuweisen sucht,
braucht hier nicht ausgefiihrt zu werden. Aber es scheint uns,
die romische Anschauung werde recht plausibel, wenn Dr. Gore
die klassische Stelle Matth. 16, 16—19 richtig deutet. Iir setzt
die Authentizitit des Textes voraus (vgl. S.5), was wir fiir be-
grindet halten, versteht aber Jesu Versprechen, dem Petrus
die ,Schliissel“ zu geben, von einer in Aussicht gestellten Uber-
tragung der Hausverwaltung. Dafiir beruft er sich auf Js. 22,
20—22. Demgemiss ist ihm dann die Binde- und Losegewalt
die Befugnis, ,zu verbieten und zu gestatten, mit einem Wort:



T8 —

gesetzgeberische Entscheidungen zu erlassen®, fir die gottliche
Autoritat in Anspruch genommen werden darf (S. 206 {f.). Wenn
Dr. Gore dann weiter sagt, Petrus habe bei jenem Anlass das
Apostelkollegium reprisentiert — Augustin pflegt mit viel mehr
Grund zu sagen, Petrus reprisentiere in solchen Fillen die
Kirche; was zu ihm personlich gesprochen zu sein scheine,
gelte der ganzen christlichen Kirche — so éndert das, wie uns
scheint, die Bedeutung der Stelle nicht: Ist Petrus von Christus
als Hausverwalter der ganzen christlichen Familie vorgesetzt,
hat er die Befugnis, mit gottlicher Autoritit Gesetze zu geben
und von Gesetzen zu entbinden, und ist der romische Papst
der Nachfolger Petrl mit allen Rechten und Pflichten, die Jesus
dem ,Apostelfiirsten libertragen hat, so wird man wohl zu-
geben miissen, es entspreche jenen Worten Jesu, wenn heute
der Papst die Unfehlbarkeit und die absolute Jurisdiktionsgewalt
tiber die ganze Kirche in Anspruch nimmt. Steht das aber ein-
mal fest, so ist es ziemlich gleichglltig, wie man Joh. 20, 23
auslege. Dr. Gore sieht auch hier den Beweis fiir die Uber-
tragung einer ,richterlichen“ Gewalt auf die zwoll Apostel
(S. 207).

is ist ja gewiss zuzugeben, dass mit der Bildrede: ,Dir
werde ich die Schliissel iibergeben®, gesagt sein koénnte: Du
wirst der Hausverwalter sein, der dariiber zu entscheiden hat,
wer zu den Hausbewohnern gehort und wer nicht. Allein es
diirfte doch wohl richtiger sein, das Bild in einem Sinne zu
verstehen, der auch sonst in den Kvangelien zur Anwendung
kommt. Von der Schliisselgewalt ist nun in Jesu Reden aller-
dings wiederholt so und anders gesprochen, immer jedoch im
Sinne des Rechts und der Befiahigung, andern zur guten Ein-
sicht zu verhelfen. Der ,Schltissel der Erkenntnis® (vgl. Luk. 11,
52), den Petrus erhalten hat und den er am Pfingstfest zu ge-
brauchen anfing, war aber die Krkenntnis, dass Jesus nicht
bloss ein Vorlaufer des Messias sei, sondern Christus, der Sohn
des lebendigen Gottes. Und wie das Bild von den Schliisseln
auf die Pfingstpredigt des Apostels zu beziehen ist, so hat man
beim ,Binden und Losen“ an die Taufe ,zur Vergebung der
Siinden“ zu denken; denen, die das Evangelium von sich weisen,
miissen die Siinden behalten werden, den Gldubigen hingegen
werden sie erlassen. Es ist dartber in dieser Zeitschrift so
viel gesagt worden, dass wir uns hier keine weitern Erorte-



_ 1T —

rungen erlauben dirfen. Dr. Gore nimmt auf unsere Abhand-
lungen keine Riicksicht.

Wann ist aber eigentlich die ,sichtbare Kirche* gebaut
worden? Offenbar nicht schon damals, als Petrus die Frage
beantwortete, was von Christus zu halten sei. Von dieser Ant-
wort durfte einstweilen nicht gesprochen werden (Matth. 16, 20),
und Jesus nimmt die Erbauung der Kirche erst fiir die Zukunft
in Aussicht (oixodouiow). Erst als mit dem Bekenutnis der
Messianitiat Jesu der Anfang gemacht werden durfte, gab es
offenkundige Christgliubige, die sich zu einer sichtbaren Ge-
meinschaft vereinigen konnten. Pfingsten ist der Griindungs-
tag der christlichen Kirche (vgl. Apg. 2, 42). In die Zeit, in
der die Kirche sichtbare Gestalt gewonnen haben wird, ver-
setzt sich aber Jesus schon in der Rede Matth. 18, 15—28, in
der unleugbar nicht einem einzelnen Regenten, sondern der
Kirche, d.i. der Gemeinde, die oberste Binde- und Losegewalt
zuerkannt wird.

Wo aber eine organisierte Gemeinschaft besteht, gibt es
auch Organe der Gemeinschaft, die ihre bestimmten Befugnisse
und Aufgaben haben. So gewiss sich Christus seine Gtldubigen
als eine organisierte Gemeinschaft gedacht hat, sorgte er auch
dafir, dass es dieser von Anfang an nicht an Organen fehlte.
Dass es solche von Christus autorisierte, fiir seine Sache wir-
kende, ihm verantwortliche Organe von allem Anfang an ge-
geben hat, sollte eigentlich als eine so notorische Tatsache an-
erkannt sein, dass man davon nicht mehr reden diirfte. Der
demiitige Titel ,Apostel®, Gesandte, den sich die Fortsetzer des
Werkes Christi einmiitiz aneignen und mit dem sie ihr ganzes
Auftreten und Wirken rechtfertigen, geniigt hinldnglich zum
Beweise, dass es niemals eine christliche Kirche ohne ein be-
sonderes . Ministerium“ (Ministry) gegeben hat. Allein wie ge-
staltete sich nun dieses ,Ministerium“, und wie wurde es auf
die nachfolgenden Generationen verpflanzt? Das ist eigentlich
die Hauptfrage, der das vorliegende Werk gewidmet ist. Dr.
Gore ist der Meinung, dass das volle apostolische Amt von An-
fang an auf bestimmte kirchliche Vorsteher, die sich also von
allen andern Dienern der Kirche unterschieden, tibergegangen
sel. Er nimmt dabei wiederholt Bezug auf unsern Prof. Langen
im Gegensatz zu dem grossen englischen Gelehrten Dr. Light-
foot, ehedem Bischof von Durham. So namentlich S. 311 ff,,



wo Dr. Gore respektvoll Lightfoots Meinung ablehnt, der katho-
lische Episkopat im heutigen Sinne sei aus dem Presbyterium
der Lokalkirchen hervorgegangen. Es ist ja notorisch, dass
im apostolischen Zeitalter die geistliche Vorsteherschaft einer
(GGemeinde nicht aus einem einzelnen Seelsorger, sondern aus
einem ganzen Kollegium von ,Presbytern“, die aber auch
»Episkopen® genannt wurden, bestand. Lightfoot vertrat die
Meinung, der schon vom zweiten Jahrhundert an ausschliesslich
sogenannte Episkopat sei dadurch entstanden, dass die ,Pres-
byter“ den Titel ,Episkopen“ preisgaben und mit besondern
Befugnissen dem Vorsitzenden einrdumten. Dabei berief er
sich auf Langen, Gesch. der rom. Kirche, I, 5. 95 ff. Dr. Gore
widerspricht nun aber seinem englischen Kollegen nicht mit
Unrecht, indem er betont, Langen sage nicht, die Presbyter-
kollegien hétten den Episkopat durch Erhebung ihres Vorsitzen-
den geschaffen, sondern sie hitten den Episkopat, den jeder ein-
zelne und alle zusammen besassen, dem Vorsitzenden dberlassen
und sich damit selbst auf eine tiefere Stufe begeben. Die Frage
kann wieder von nicht zu unterschitzender praktischer Be-
deutung werden. Offenbar wire nimlich eine Verstandigung
zwischen den Vertretern der presbyterialen und episkopalen
Kirchenverfassung leichter, wenn man zugeben diirfte, der
whistorische Episkopat®, wie heute die Anglikaner zu sagen
lieben, sei das Ergebnis einer historischen Entwicklung, deren An-
fang im ,,Presbyterium* der apostolischen Kirchen zu suchen sei.

Uberhaupt wird das vorliegende Werk bei den Arbeiten,
mit welchen sich die Weltkonferenz beschéftigen will, sehr
ernst beachtet werden miissen.

AtnsLiE, Dr. Peter: If not a United Church—what? Fleming
H. Revell, New York 1920, 132 S.

p,wWenn nicht eine vereinigte Kirche — was dann?“ Das
ist das Thema, das im ersten Band einer nun begonnenen Reihe
von Handbiichern tiber kirchliche Wiedervereinigung behandelt
wird, Den zweiten Band wird der Erzbischof Dr. Nathan
Soderblom von Upsala liefern; sein Thema ist noch nicht be-
kanntgegeben. Die zwei Namen Ainslie und Séderblom be-
weisen zum voraus, dass es sich hier um ein sehr ernstes
Unternehmen handelt.



Dr. Ainslie, Mitglied der Genfer Vorkonferenz, ist der Heraus-
geber der interkonfessionellen theologischen Zeitschrift ,The
Christian Union Quarterly, die nun seit zehn Jahren den kirch-
lichen Unionsbestrebungen dient. Diese Zeitschrift ist das Organ
der 1910 gegriindeten ,Gesellschaft zur Forderung christlicher
Einheit“, eines Vereins der ,Kirche der Jiinger Christi“ (Disciples
of Christ). Uber diese Kirche, die bis in die jiingste Zeit
auf dem europiischen Kontinent kaum dem Namen nach be-
kannt war, sagt Dr. Ainslie in vorliegender Schrift u. a.: Is
handelt sich um einen friedlichen Versuch, zum Glauben und
zur Ubung der Kirche des neutestamentlichen Zeitalters zurtick-
zukehren, um den Weg zur Einigung der Kirche unserer Zeit
zu finden. Miude der theologischen Streitigkeit, fragte man
nach dem einfachen Glauben der ersten Jinger; aber man
dachte entfernt nicht daran, eine neue kirchliche Gemeinschaft
zu bilden, sondern gab sich im Gegenteil alle Mihe, das zu
hindern. Aber die Freunde der Bestrebung erfuhren schwere
Anfechtung und mussten, gern oder ungern, zur Rettung ihrer
Uberzeugung zu den bereits bestehenden kirchlichen Gemein-
schaften eine neue hinzufiigen. Indessen sind die ,Jinger“
nun zu einer der stirksten Kirchen der Vereinigten Staaten ge-
worden; sie zihlen betrichtlich tiber eine Million Mitglieder
{Kommunikanten) und haben Missionsstationen beinahe unter
Jeder Flagge des Erdkreises.

Trotzdem aber — oder vielmehr weil die Kirche der
yJinger* nun nicht mehr um die eigene Existenz kimpfen muss,
erachtet sie es als ihre Pflicht, dem Unionsgedanken in mog-
lichst weiten Kreisen Eingang zu verschaffen. Die vorliegende
Schrift ist aus Vortragen entstanden, die Dr. Ainslie an ver-
schiedenen Orten gehalten hat. Sie handelt von der Not-
wendigkeit, von dem Wachstum und den Aussichten der kirch-
lichen Unionsbestrebungen und hat schon deswegen bleibenden
Wert, weil sie eine Reihe von Dokumenten enthélt, die zur
Geschichte dieser Bestrebungen gehéren und wichtige Stadien
ihrer Entwicklung bilden. An der Spitze dieser Dokumente
steht der Wortlaut der Beschliisse, mit welchen die General-
synode der bischéflichen Kirche Amerikas und die General-
synode der ,Jinger“ die Sache der ,kirchlichen Union“ zu der
ihrigen gemacht haben. Die eine war in Cincinnati im Staate
Ohio, die andere in Topeka im Staate Kansas versammelt; es



— 80 —

fiigte sich aber, dass die beiden voneinander véllig unab-
hingigen Synoden am gleichen Tag, 19. Oktober 1910, zu ihren
wichtigen Resolutionen gelangten. Von da an wuchs die Be-
wegung, namentlich in den Vereinigten Staaten, von Jahr zu
Jahr. Es wurden zu diesem Zwecke Zeitschriften gegriindet,
interkonfessionelle Konferenzen veranstaltet, ¢ffentliche Gebete
angeordnet; bisher getrennte Gemeinschaften, die einander
niher standen, verbilindeten sich; Programme, die man da und
dort als gemeinschaftliche Grundlage wiedervereinigter Kirchen
tiir geeignet hielt, wurden formuliert und der Offentlichkeit
tibergeben. Dr. Ainslie teilt S. 62 ff. die von Kardinal Gibbons
erhaltene Antwort, das anglikanische Gutachten und die Ansicht
der ,Jinger“ mit. Wahrend der Kardinal Gibbons meinte, man
unternehme einen babylonischen Turmbau, wenn man sich nicht
einfach dem Papst unterwerfe, blieben fiir die Anglikaner einst-
weilen die schon 1886 vereinbarten vier Hauptpunkte: Heilige
Schrift, nizéisches Glaubensbekenntnis als ,gentigende Fest-
stellung des christlichen Glaubens“, die beiden Sakramente
Taufe und Abendmahl, ,historischer* Episkopat, in Geltung.
Die ,Jinger“ waren der Ansicht, zu einem Bande der Einigung
seien folgende Dinge erforderlich:

1. ,Ein katholischer Name fir die Individuen: ,Jiinger“,
,Christen® ete., u. fiir die ganze Gemeinschaft: ,Kirche Gottes,
»Christliche Kirche“ etc.

2. Kin katholisches Glaubensbekenntnis, wie es ausge-
sprochen ist in den Worten des Apostels Petrus: ,Du bist
Christus, der Sohn des lebendigen Gottes.“

3. Ein katholisches Buch — die hl. Schriften — als ge-
niigende Richtschnur des christlichen Lebens.

4, Eine katholische Verwaltung der Taufe und des Abend-
mahles, wie sie in Ubung gewesen ist in den Zeiten des Neuen
Testaments und mit Anwendung der Worte Christi.

b. Eine katholische Form der Kirchenregierung mit An-
erkennung des allgemeinen Stimmrechts und des Priestertums
aller Glaubigen.

6. Eine katholische Verbriiderung, die im Abendmahl Ge-
meinschaft pflegt mit allen, die Jesus als Herrn und Erldser
angenommen haben.“

Es ist hier nicht moglich, auf eine ndhere Ertrterung der-
artiger Programme einzugehen — aber wir fragen uns: Hat



— 81 —

Dr. Ainslie einige Hoffnung, dass trotz den weit auseinander-
gehenden Meinungsverschiedenheiten mit den Unionsbestre-
bungen etwas erreicht werde? Er ist natiirlich nicht ohne Hoff-
nung, sonst miisste er von dem Unternehmen, fiir das er seine
ganze Person einsetzt, abstehen. Er will sich auch nicht von
vornherein auf bestimmte ,Entweder-Oder* versteifen, sondern
erklirt sogar, dass er sich nicht weigern wiirde, sich — frei-
lich ohne Anerkennung der katholischen L.ehre vom Bischofs-
amt — der Ordination durch einen Bischof zu unterwerfen,
wenn damit die kirchliche Einigung gefordert werden kénnte;
er wirde das nach seinem Gewissen tun koénnen, weil das
Bischofsamt eben doch in sehr frithe Zeit zuriickreiche, eine
ordentliche Gemeinschaft ohne Vorsteheramt nicht denkbar und
die Bezeichnung dieses Amtes ohne Bedeutung sei (S. 79). Wich-
tiger als solche Verschiedenheiten sei die Tatsache, dass ,Bi-
schofliche®, | Presbyterianer und ,Jinger“ an die Gottessohn-
schaft Jesu glauben, Thm als dem Herrn und Erloser Gehor-
sam leisten wollen, die hl. Schriften als Wort Gottes anerkennen,
und dass der hl. Geist in ihren Kirchen wirksam sei (S. 80)., Er
ist tiberzeugt, dass eine Zeit komme, in der man sich wieder
das Wort des Apostels Petrus aneigne: ,Wenn Gott diesen da
die gleiche Gabe schenkt wie auch uns, wer bin ich, dass ich
Gott widerstehen konnte 2% (Apg. 11, 17.) Schon jetzt sieht er
es als verwerflich an zu sagen: Die Gnadengaben der Kirche
und die Gemeinschaft mit Jesus sind fiur mich, nicht aber fur
dich; dieser sektiererische Geist trenne die Kirche und rufe dem
Unglauben in der Welt (S. 98). Die Kirche ist der Leib Christi;
erst in Christus sich zusammenfinden und dann sich Uber die
einheitliche kirchliche Form verstindigen! Dr. Ainslie fordert
von allen Christglaubigen folgende sieben Dinge:

1. Beten im Sinne von Joh. 17, 21: Lass sie Eines sein.

2. Denken auf Grund von Matth. 23, 8: Iliner ist euer
Meister ; ihr seid Briider.

3. Reden nach Anleitung von Phil. 2, 4: Sieh immer auch
auf das, was des andern ist.

4, Verhandeln, wie es Paulus seinem Schiiler Titus (3, 9—11)
zur Pflicht macht.

5. Lehren, indem man sich von dem Geiste leiten lésst,
der uns erinnert an das, was der Herr gesagt hat (Joh. 14, 26).

6. Arbeiten, sobald sich eine giinstige (Gelegenheit bietet,



was ja fir die einander bereits nahestehenden kirchlichen Ge-
meinschaften oft der Fall ist; ein Vorbild fiir die hier in Betracht
kommende Arbeit ist nach 1. Kor. 3, 9 der Apostel Paulus.

7. Glauben haben im Sinne von Mark. 11, 24: _Alles, um
was ihr bittet in eueren Gebeten, glaubet, dass ihr es empfanget,
so wird es euch zuteil werden.“

Um Missverstandnisse zu verhiiten, sei ausdriicklich be-
merkt, dass die vorliegende Schrift nicht eine Kundgebung der
(zenfer Vorkonferenz oder der in Genf ernannten ,Fortsetzungs-
kommission“ ist, sondern lediglich eine Meinungsiausserung des
Wortfiihrers der Kirche der ,Jinger“. Schon im nichsten Band
werden vermutlich tiber verschiedene Punkte andere Ansichten
geiussert. Aber die Schrift macht fihlbar, dass der ,Sauer-
teig“ wirksam ist.

ManNING, William T., Rector of Trinity Church, New York City:
The Call for Unity, The Macmillan Company 1920, 162 S.

Dr. Manning ist Rektor (Oberpfarrer)*)an der Dreifaltigkeits-
kirche am Broadway in New York, deren Gottesdienst wohl
heute noch so ziemlich fiir die ganze bischofliche Kirche Ame-
rikas als vorbildlich gilt. Die vorliegende Schrift besteht aus
vier Vortrigen, die kurz vor der letzten Lambethkonferenz
gehalten worden sind. Der Verfasser hat die Genugtuung, sagen
zu diirfen, dass seine Ausfihrungen mit dem Mahnruf der zur
Lambethkonferenz versammelten anglikanischen Bischéfe zur
kirchlichen Einigung in voller Ubereinstimmung stehen. Daher
darf er sie nun samt dem Mahnruf und anderen wichtigen Do-
kumenten der Offentlichkeit tibergeben. Wir mochten gleich
bemerken, dass die Verosffentlichung fiir Leser, die des Eng-
lischen nicht vollkommen méchtig sind, ganz besonders zu be-
griissen ist. Wir haben selten Abhandlungen in englischer
Sprache gelesen, die in einem so einfachen, leicht versténd-
lichen Stile geschrieben waren. Die Vortrage empfehlen sich
aber auch nach ihrem Inhalt. Sie orientieren vortrefflich iiber
das Problem, mit dem sich nun — mit Ausnahme der roémi-

*) Seitdem vorstehende Anzeigen geschrieben wurden, ist Dr. Manning
zum Bischof der grossen Didzese New York gewi#hlt und konsekriert
worden. Die «Int. Kirchl. Zeitsch.» bringt dem ausgezeichneten Manne
nachtriiglich ihre ehrerbietigen Gliickwiinsche dar.



schen Kirche — die christlichen Gemeinschaften der ganzen
Welt beschiiftigen. In welchem Geiste Manning das Thema
behandelt, erkennt der Leser sofort daraus, dass als Motto der
Ausspruch Dollingers liber die konfessionellen Ziune im grossen
Garten Gottes (,Uber die Wiedervereinigung der christlichen
Kirchen®, S. 131) vorangestellt wird.

Der Titel des ganzen Buches ist auch die besondere Uberschrift
des ersten Vortrags. Ein ,Mahnruf zur Einigung“ geht gegen-
wirtig durch die ganze christliche Welt; alle Kirchen, heissen
sie katholisch oder protestantisch, haben Anteil an der Sinde,
die herrschende Spaltung verschuldet und forterhalten zu haben;
alle Kirchen sollten sich das reumiitige Bekenntnis Mohlers
aneignen: Wir alle haben gesilindigt; dem Fest der Verséhnung
muss das Bekenntnis der Schuld vorangehen (S.25). — Im
zweiten Vortrag: The present outlook for Unity (Gegenwértige
Aussicht auf das Zustandekommen einer HEinigung) begegnen
wir auch wieder verschiedenen Gedanken, die Ddéllinger in
seinem siebenten Vortrag ,Hoffnungen fiir die Zukunft* in an-
derer Form ausgesprochen hat. Manning ist der Meinung, die
sonst iibliche Redensart, die Sektiererei diene zur gegenseitigen
Anregung und so zur Forderung der Religion, werde nicht mehr
oft gehort; wohl aber gebe es viele, die zweifeln, dass es iiber-
haupt moglich sei, zu einer Einigung zu gelangen. Die enor-
men Schwierigkeiten, die zu tiberwinden sind, seien freilich
nicht zu verkennen. Aber was im Willen des Herrn liegt,
das ist auch moglich. An eine mechanische Uniformitit denkt
niemand. Die Erfahrungen wihrend der Kriegsjahre haben
weiten Kreisen zum Bewusstsein gebracht, dass die Dinge, die
uns einigen, wichtiger sind, als die Dinge, die uns scheiden.
Mit besonderem Interesse aber wird der Leser in diesem Vortrag
von den Abschnitten Kenntnis nehmen, in denen Manning von
der romischen Kirche spricht. Von den Vorziigen, durch die
der Romanismus stark ist, kann man nicht unbefangener und
ehrerbietiger reden, als es hier geschieht. Aber eine Versoh-
nung mit dem Papalsystem in seiner heutigen Gestalt ist un-
moglich. Zur kirchlichen Einigung kommt es nicht durch Unter-
werfung, sondern durch Verstindigung. Wird sich Rom gegen
eine solche in alle Ewigkeit ablehnend verhalten kénnen? Das
glaubt Manning nicht. Der Ruf nach einem ,konstitutionellen
Papsttum“ werde sich, wenn auch gegenwértig zurtickgedringt,



— B4

wieder horen lassen. Leider kann sich der Verfasser fir diese
Hoffnung einstweilen auf keine greifbaren Tatsachen berufen.
Wohl aber ist das der Fall, wenn er von der Méglichkeit einer
Verstindigung zwischen nichtrémischen Xirchen redet. Als
Anhang sind den Vortragen acht Dokumente beigefiigt, die von
der Entschlossenheit, eine Einigung zu versuchen, ein bisher
nie vernommenes Zeugnis geben. Die wichtigste Kundgebung
dieser Art ist der Aufrut, den 252 anglikanische Bischofe auf
der letzten Lambethkonterenz an die Christenheit erlassen haben.
- Im Gegensatz zu diesen Kundgebungen hat die pipstliche Kurie
im Amtsblatt vom 1. August 1919 nun wieder die schon 1864
und 1865 erlassenen Verbote erneuert, sich mit ,Nichtkatholi-
ken“ auch nur auf Unionsverhandlungen einzulassen.

Der dritte Vortrag behandelt die Frage, auf welchem Wege
‘man zu einer Kinigung gelangen kann (The approach to unity).
Vor allen Dingen ist nétig, dass das als kirchliche Gemein-
schaft organisierte Volk die Notwendigkeit einer Verstindigung
erkennt und empfindet und diese Sache geradezu zu einem
Gegenstand seiner Gebete und Andachtsiibungen macht. Dabei
erinnert Manning wiederholt mit grossem Nachdruck daran,
dass wir im Grunde die Einheit der Kirche Christi nicht erst
zu schaffen, sondern nur ans Licht zu bringen haben. Wer an
Christus glaubt und getauft ist, gehort zu der Korperschaft,
deren Haupt Christus ist. Was haben wir zu tun, damit diese
vorhandene Einheit zu einer sichtbaren Tatsache wird? Vor
allen Dingen haben wir uns christlicher Treue (Christian
loyalty) zu befleissen. Das Evangelium ist kein philosophisches
System, sondern eine Offenbarung Gottes; wir sind nicht ein-
fach Wahrheitssucher, sondern wir trachten nach tieferer Er-
kenntnis der in Christus geotfenbarten Wahrheit. Es ist ja
richtig, dass jemand in Glaubenssachen ganz korrekt denken
und doch unchristlich gesinnt sein kann; allein das beweist
nicht, dass religiose Erkenntnis tiberhaupt gleichgtiltig ist: Will
ich mit Christus in lebensvoller Gemeinschaft stehen, so muss
ich Thn kennen und wissen, was seine irdische Erscheinung
fiir die Menschheit bedeutet. FEinigt uns der Glaube an Christus,
den gottmenschlichen Erloser der Menschheit, so wird durch
kirchliche Verstindigung keine Gemeinschaft geistig &rmer,
sondern reicher durch Anteilnahme an dem, was andere Ge-
meinschaften an christlicher Erkenntnis und guten Lebens-



8

kriften besitzen. Es handelt sich nicht darum, was eine jede
Kirche preisgeben wolle, um einigermassen zu den andern zu
passen, sondern darum, was sie beizutragen vermoge, damit in
der vereinigten Kirche die ganze Herrlichkeit Christi zur Er-
scheinung kommt.

Neben der Treue, die wir zu iiben haben, betont Manning
die Notwendigkeit, Freiheit walten zu lassen. Xirchliche Ver-
waltung, gottesdienstliche Formen, religivse Ubungen sind von
Anfang an da und dort verschieden gewesen und an eine Ver-
schmelzung denkt auch heute niemand. Aber ohne Altarsge-
meinschaft kann allerdings von keiner einigen Kirche die Rede
sein; denn Altarsgemeinschaft ist Gemeinschaft in und mit
Christus. Allein auch die Altarsgemeinschaft bedingt keines-
wegs eine Gleichférmigkeit des eucharistischen Kultus.

Eine dritte Forderung, die Manning als begriindet aner-
kennt, besteht darin, dass man sich an den ,Grundsatz der
Okumenizitit¥ (principle of ecumenicity) zu halten habe. Die
Vereinigung der ganzen Kirche Christi miisse das Ziel sein,
das man niemals aus den Augen verlieren diirfe. Gewiss sei
es zuldssig und winschenswert, dass sich da, wo die Verh&lt-
nisse es erlauben, auch kleinere Verbénde bilden; aber jede
lokale Konzession, die fir die dkumenische Kinigung ein neues
Hindernis bildet, ist ein Fehler. So wiirde die anglikanische
Kirche sehr unrecht tun, wenn sie zum Zwecke einer Einigung
mit nonkonformistischen Gemeinschaften im eigenen Land auf
das verzichten wollte, was sie mit den katholischen Kirchen
des Ostens und Westens verbindet. In diesem Zusammenhang
wird (S. 80) noch einmal der ,grosse Dollinger® zitiert, der
1872 den Ruf erhob: ,Seht, als Getaufte sind wir alle, hiiben
und driiben, Britder und Schwestern in Christus; wir alle sind
im Grunde schon Glieder der allgemeinen Kirche. Lasst uns
in diesem grossen Garten Gottes tiber die konfessionellen Zaune
hinweg wieder die Hiénde reichen und reissen wir diese Zaune
nieder, um vollends uns umarmen zu konnen.“

Im vierten Vortrag bespricht der Verfasser die Stellung,
die der anglikanischen Gemeinschaft im allgemeinen und der
bischoflichen Kirche Amerikas im besondern zu den Unionsbe-
strebungen der Gegenwart zukommt. Es handle sich auch fiir
sie nicht darum, irgendeine Mittellinie zu finden, nach der sich
nun alle orientieren soliten, sondern darum, alles Wahre und Gute



. 8% —-

kennen und wirdigen zu lernen, das sich bei den verschiedenen
Gremeinschatten findet, und das fir alle nutzbar zu machen.

Die Vortrige Mannings bekunden mit jedem Satz einen so
katholischen und zugleich so weitherzigen Standpunkt, dass wir
nur winschen konnen, sie mégen in weitesten Kreisen Beach-
tung finden.

HeAapram, Rev. Arthur C., D. D., Professor der Theologie in
Oxford: The Doctrine of the Church and Christian Reunion.
London, John Murray, 1920. 326 5. Preis 12 Sh.

Die Universitit Oxford verfiigt tber eine Stiftung, nach
welcher die Vorsteher der Colleges alljihrlich einen Theologen
bezeichnen sollen, der zur Rechtfertigung christlicher Glaubens-
lehren acht Vortridge zu halten hat. Die Stiftung riihrt her
von einem Kanonikus John Bampton von Salisbury. Daher
werden die Vortrage, die von der hl. Schrift, von den &altesten
Kirchenvitern, vom Glauben und der Ubung der alten Kirche,
von der Gottheit Christi, von der Gottheit des hl. Geistes oder
von Artikeln des apostolischen oder nizdischen Symbolums
handeln und gedruckt werden sollen, Bampton - Vorlesungen
(Bampton Lectures) genannt, Das vorliegende Buch enthilt
die acht Vorlesungen, die im Jahre 1920 gehalten worden sind.
Die besondern Titel dieser Vortriage lauten: 1. Ursprung der
Kirche; 2. Die apostolische Kirche; 3. Die katholische Kirche;
4. Die Lehre des hl. Augustin; b. Die Kirchentrennungen ; 6. und
7. Die Lehre von der Kirche; 8. Kirchliche Wiedervereinigung.
Das sind Gegenstinde von aktuellstem Interesse. Auch darf
der von den Spitzen der Universitit Oxford zur Behandlung
solcher Fragen berufene Theologe von vornherein mit dem An-
spruch vor die Offentlichkeit treten, dass er berechtigt sei, aui-
merksame Horer und Leser zu erwarten. Er macht im ersten
Satz des Vorwortes liberdies geltend, dass ihm die Berufung der
Universitit Oxford nun die Moglichkeit verschaffe, eine Absicht
zu verwirklichen, mit der er sich seit mehr als dreissig Jahren
beschiiftigt habe. Wir haben es also hier nicht mit leicht hin-
geworfenen Ausserungen, sondern mit der Frucht einlisslicher
und langjihriger Studien zu tun. Dieser Eindruck wird durch
- die Lekture der Vortrage nur immer wieder bestéitigt. Obwohl
sich der Redner so dussern muss, dass er von den Horern ver-



standen wird, und darum gelehrte Floskeln moéglichst zu ver-
meiden hat, fehlt es nun natiirlich in der gedruckten Wieder-
gabe der Vortrige doch nicht an den nétigen wissenschaftlichen
Belegen. Ubrigens sind die in Betracht kommenden Fragen
gerade in England seit geraumer Zeit so vielfach und von so
verschiedenen Gesichtspunkten aus Gegenstand der Erorterung
gewesen, dass es nicht mehr anging, nur einfach etwa die An-
schauung der eigenen kirchlichen Richtung vorzutragen.
Daraus erkliart sich schon die Ausftuhrlichkeit, mit der im
ersten Vortrag auf die Frage eingegangen wird, ob Christus
wirklich eine Kirche gewollt und gestiftet hat. Wer diese
Irage verneint, kann natiirlich fiir kirchliche Wiedervereini-
gung kein Verstindnis haben, sondern muss es fiir erlaubt und
richtig halten, die Bande der Gemeinschaft moglichst zu lockern
und jeden seinen eigenen Weg gehen zu lassen. Headlam stand
vor einem Auditorium, dem er nicht erst zu beweisen brauchte,
dass Christus der Stifter der Kirche sei; aber er unterlisst
nicht, auf verschiedene Momente aufmerksam zu machen, die
dartiber keinen Zweifel lassen. Namentlich werden auch die
beiden evangelischen Abschnitte in Betracht gezogen, in denen
das Wort ,Kirche® iiberhaupt vorkommt. Das war schon not-
wendig, weil an beiden Orten auch vom ,Binden und Losen®
die Rede ist, was nach romischer Theorie zur Rechtfertigung
eines Kirchenregiments dienen soll, das Jesus ganz sicher nicht
hat stiften wollen. Der Verfasser erkennt an, dass die Bild-
rede vom vierten Kvangelium genau wiedergegeben werde,
wenn hier vom Vergeben und Behalten der Stinden gesprochen
wird (8. 35). Eben darum ist ohne Zweifel das sis o (Matth.
18, 15), das Headlam fiir echt hélt, zu streichen; es handelt
sich nicht bloss um personliche Krénkung, sondern titberhaupt
um Versiindigungen, die sich mit der Zugehorigkeit zur ,Kirche
nicht vertragen. Ebenso hiitten wir gern cine Erklarung der
Bildrede von den ,Schliisseln® gelesen. Mit der dem Apostel
Petrus verliehenen ,Schlisselgewalt® versucht man ja unzithlige
Male das ganze romische Kirchenwesen zu rechtfertigen. Ist
darunter dasselbe zu verstehen, was mit ,Binden und Losen*
gesagt ist? Oder ist einfach an den ,Schliissel der Erkenntnis*
zu denken, zu dessen Triager Petrus durch die ihm zuteil ge-
wordene gottliche Offenbarung bestimmt worden ist? Fir die
Urspriinglichkeit der ganzen Stelle Matth. 16, 18. 19 werden



— 88 —

S. 33 gute Griinde angegeben. Ganz und gar sind wir auch
mit dem Verfasser einverstanden, wenn er sagt, dass sich das
Christentum — menschlich gesprochen — nicht hétte erhalten
und ausbreiten konnen, wenn die Christgldubigen nicht von
Anfang an zu einer Kirche verbunden gewesen wiren (S. 43 f.).

Dagegen mochten wir uns nicht fiir die von Headlam sehr
stark betonte Anschauung verantwortlich machen, nach welcher
Jesus die Verfassung und innere Einrichtung der Kirche ganz
unbestimmt gelassen hat. Der Verfasser bedarf dieser Fest-
stellung, um nachher geniigend weiten Raum zu erhalten, in
dem sich die getrennten Gemeinschaften leicht zusammenfinden
konnen. Aber es scheint uns, dass in dieser Hinsicht ebenso-
sehr wie die in den Evangelien enthaltenen Berichte und Worte
Jesu die apostolische Kirche massgebend sei, von der uns die
schon vor den Evangelien entstandenen apostolischen Briefe
Zeugnis geben. Wenn sich Paulus mit Nachdruck auf das be-
ruft, ,was er vom Herrn tiberkommen hat“ (1. Kor. 11, 23), so
gilt das offenbar nicht minder von denen, die ,vor ihm Apostel
waren® (Gal. 1, 17), und man wird berechtigt sein, fur die Grund-
lehren und wesentlichen Einrichtungen der apostolischen Kirche
die Autoritdt Christi in Anspruch zu nehmen. Allein Headlam,
der natiirlich auch in der Vorlesung iiber die apostolische
Kirche allen in Betracht kommenden Kinzelheiten sorgfiltig
nachgegangen ist und sogar die apostolischen Viter beigezogen
hat, glaubt auch hier noch einer Unbestimmtheit zu begegnen,
die uns teils nicht vorhanden, teils unwesentlich zu sein scheint.
Mit Recht hebt er z. B. hervor, wie im Brief des romischen
Klemens (vom Jahre 95 oder 96) auf kirchliche Ordnung ge-
drungen und auf die Einsetzung der Gemeindevorsteher nach
apostolischer Weisung Gewicht gelegi wird. Aber er scheint
uns zu weit zu gehen, wenn er es (S. 101 f.) unbestimmt lassen
will, wer die waren, die nach dem Heimgang der Apostel die
Befugnis hatten, mit der Zustimmung der Kirche vertrauens-
wiirdige Ménner in das kirehliche Amt einzusetzen. Wenn die
auf die Apostel folgende erste Generation der Diener der Kirche
die Rechtmiéssigkeit ihres Amtes von der apostolischen Ein-
setzung herleitete und die zweite Generation nach apostolischer
Weisung auch so einzusetzen war, dass in der kirchlichen Ver-
waltung keine Unordnung eintrat, so werden die zur Einset-
zung Befugten doch wohl auch mit der in IFrage kommenden



— 89 —

apostolischen Ermichtigung ausgerilistet gewesen sein miissen
(vgl. 8. 124). Diese Ermiéichtigung ist das, was vom zweiten
Jahrhundert an in besonderm Sinne als Bischofsamt bezeichnet
wurde, obwohl bekanntlich im Neuen Testament wie auch z. B.
noch im Klemensbrief und in der ,Didache“ zwischen ,Pres-
byter* und ,LEpiskopus“ nicht unterschieden wird (vgl. S. 66).
Indessen konnen wir doch der Beschreibung vollkommen zu-
stimmen, die S. 90 von der apostolischen Kirche gegeben wird.
Es heisst hier:

,Wir erhalten das Bild von einer Gesellschaflf, einem le-
bendigen Organismus, der beseelt ist vom Geiste Gottes und
sich allen entstehenden Bediirfnissen anzupassen vermag . . .
Unter der Leitung ihrer ersten vom Herrn selbst eingesetzten
Diener ernennt sie die zu ihrem Leben noétigen Organe und
modifiziert ihre Einrichtungen, wie die Umstéinde sich dndern . . .
Bei allem, was die Kirche tut, handelt sie durch ihre recht-
missig eingesetzten Organe, und durch diese gibt sie den von
ihr Ernannten die amtliche Vollmacht.“

Eingehender wird vom Bischofsamt in der dritten Vor-
lesung gesprochen, Hier handelt es sich um die ,katholische
Kirche.® Mit der Bezeichnung ,katholisch* soll nicht bloss
gesagt werden, dass die Kirche tiber die ganze Menschheit
verbreitet sei und die Bestimmung habe, alle Volker in sich
aufzunehmen, sondern auch, dass sie das ganze und unver-
falschte Christentum représentiere und zur Geltung bringe. In
die katholische Kirche, die nur ,eine“ sein kann, tritt man ein
durch den Empfang der Taufe. Diese ist, wie schon fiir die
apostolische Kirche anerkannt war (S. 78), nicht bloss der Akt
der Aufnahme in eine Lokalgemeinde, sondern der Einverlei-
bung in die ganze Korperschaft, deren Haupt Christus ist. ,Wo
Christus Jesus ist, da ist die katholische Kirche", sagt schon
der hl. Ignatius am Anfange des zweiten Jahrhunderts (Ad
Smyrn. c. VIII). Fiir die gewohnlichen Glaubigen ist aber von
jeher das Vorhandensein des apostolischen Episkopats ein leichter
zu erkennendes Merkmal der ,katholischen“ Kirche als die
Gegenwart Christi im hl. Geist. Worauf stiitzt sich der An-
spruch der katholischen Bischéfe, die ,apostolische Nachfolge®
zu besitzen? Headlam kennt eine dreifache Antwort: 1. In
den von Aposteln gegriindeten Kirchen waren die Bischofe als
Gemeindevorsteher Nachfolger der Apostel. 2. Die Bischdfe

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 1921. 7



— 90 —

verwalten das gleiche Amt wie die Apostel und sind insofern
in jedem Bistum Nachfolger der Apostel. 3. Die Bischofe ge-
langten dadurch zu ihrem Amt, dass ihnen unter Handauflegung
die apostolischen Befugnisse iibertragen wurden von solchen,
die ihrerseits selbst auch rechtméssige Triger dieser Befugnisse
waren, so dass nun die aufeinanderfolgenden Bischéfe eine ununter-
brochene Kette bilden, deren Anfang Christus, der Inhaber
waller Gewalt im Himmel und auf Erden“, ist. Fir die Kirche
der Gegenwart ist nur diese dritte Erklarungsweise von ent-
scheidender Bedeutung. Zu unserer Uberraschung bestreitet
Headlam (S. 128), dass es in der alten Kirche (in the early
Church) Zeugnisse dafiir gebe, dass die ,apostolische Nachfolge*
auf die angedeutete giiltige Ordination oder Konsekration ge-
stiitzt worden sei. Damit konnten wir uns nicht einverstanden
erklaren. Es ist eine anerkannte Tatsache, dass von der Ein-
setzung der sieben Diakonen an neben der Wahl oder, wie der
romische Klemens sagt, neben der ,Zustimmung der ganzen
Gemeinde® (c. 44) die Institution in der Form der Handauflegung
nach apostolischer Weisung als nétig erachtet wurde. Diese wurde
vollzogen von solchen, die selbst auch Tréger der apostolischen
Vollmachten waren; wir konnen diese Handlung nur als sakra-
mentale Ubertragung apostolischer Befugnisse betrachten.

s handelt sich hier um einen Punkt, der in der Frage
nach kirchlicher Wiedervereinigung von entscheidender Be-
deutung sein wird. Das empfindet der Leser, wenn er das
letzte Kapitel des vorliegenden Buches mit einiger Aufmerk-
samkeit durchgeht. Iier ist ja auch u. a. von der sehr ernst-
haft ins Auge getassten Home Reunion, d. h. von der Einigung
zwischen der bischéflichen Staatskirche und den englischen
Nonkonformisten, die Rede. Werden die englischen Presby-
terianer, Methodisten, Baptisten, Quéiker u.s. w. sich dazu her-
beilassen, ihre Prediger durch anglikanische Bischéfe ordinieren
zu lassen und kiinftig keine Geistlichen mehr anzustellen, die
nicht im katholischen Sinn ordiniert worden sind? Oder werden
die Anglikaner zwar die bischofliche Verfassung beibehalten
und die Kandidaten des geistlichen Amtes in bisheriger Weise
durch Ordination in ihr Amt einsetzen, aber gleichzeitiz auch
nicht bischoflich ordinierte Geistliche anderer Gemeinschaften
zu allen Kkirchlichen Funktionen zulassen? Headlam macht

folgende Vorschlige:



— 91 —

1. Die Gultigkeit der Weihen und der Sakramente der Taufe
und Eucharistie ist anzuerkennen, wenn die Weihenden redlich
der Absicht Christi und seiner Apostel nachkommen wollten
und die Weihe unter Handauflegung und Gebet vollzogen haben,
und wenn die Diener der Kirche die Taufe mit Wasser und
unter Anwendung der vom Herrn vorgeschriebenen Worte
spenden und die Kommunion nach der Anordnung des Herrn
und unter Gebrauch der Einsetzungsworte feiern.

2. Sind in dieser Hinsicht zwei bisher getrennte kirchliche
Gemeinschaften einig, so haben sie gegenseitig die geistlichen
Diener je der andern Kirche auch fiir sich selbst als zu
geistlichen Funktionen berechtigt anzuerkennen. Diese Aner-
kennung darf aber nicht in einer neuen Handauflegung, die
schon stattgefunden hat, bestehen.

3. Fir die Zukunft hat die bischofliche Ordination als
Regel zu gelten. Um diese vollzichen zu koénnen, sind Mit-
glieder der Gemeinschaften, die bisher den Lpiskopat nicht be-
sassen, zu Bischofen zu konsekrieren.

4. Bevor solche Schritte getan werden, muss man {iiber die
wesentliche Form der Sakramente und der eucharistischen
Feier eine Einigkeit erreicht haben.

5. Den kirchlichen Gemeinschaften ist auch nach der Ver-
einigung moglichst grosse Freiheit in den Formen des religigsen
und kirchlichen Lebens zu lassen.

Das ist keine wortliche Wiedergabe der Vorschlige. Der
Verfasser drickt sich, wie sich das von selbst versteht, dusserst
sorgfiltiz aus und sucht mit Erlauterungen Missverstindnisse
abzuwehren. Aber man erkennt, dass ihm daran liegt, keiner
Gemeinschaft zuzumuten, die eigene Vergangenheit zu ver-
leugnen und sich einer andern Kirche zu unterwerfen und in
ihr aufzugehen. Ein wesentlicher Punkt ist die Anerkennung
des geistlichen Amtes auch solcher Kirchen, die bisher den
Episkopat nicht hatten, aber eben doch die Kandidaten im
Namen der Kirche unter Handauflegung und Gebet in das geist-
liche Amt foérmlich eingesetzt haben. Headlam weiss wohl,
dass es keinen Zweck hat, iiber solche Fragen mit der romi-
schen Kirche zu verhandeln; aber er ist der Meinung, dass er
mit seinen Vorschligen die Verstindigung mit den orthodoxen
Kirchen des Ostens nicht erschwere (S. 304 ff.).



92

Der vom ,Fortsetzungskomitee“ der Genfer Konferenz tiber
Glauben und Kirchenverfassung ernannte Ausschuss hat den
Kommissionen der verschiedenen Kirchen bereits Fragen zum
Studium vorgelegt, die sich auf die in einer wiedervereinigten

irche notige Kinheit des Glaubens beziehen. Diese Fragen
sind verhaltnisméssig leicht zu beantworten, wenn man sich die
bescheidene Selbstbeschrankung der alten Kirche auferlegt und
den Theologen und Philosophen keinen zu grossen Spielraum
lasst. Demnéchst werden den Kommissionen Fragen vorgelegt
werden, die das geistliche Amt in der wiedervereinigten Kirche
betreffen. Wir fiirchten, dass es in dieser Hinsicht schwerer
sein wird, zu einer Verstindigung zu gelangen. Wir haben
in dieser Zeitschrift bereits von einem grossen Werke Kenntnis
gegeben, das von einem hervorragenden Oxforder Theologen
herrtihrt und in dem der gleiche Gegenstand behandelt ist.
Wir meinen das Buch The ministry of Grace von Bischof Dr.
John Wordsworth von Salisbury, 1901 (vgl. ,I. Th. Z.% 1902,
S. 191 ff.). Dazu kommt nun das oben angezeigte, von dem
frithern Bischof von Oxford Dr. Ch. Gore verfasste Werk The
Church and the Ministry, 1919. Wordsworth, Gore, Headlam ge-
héren zu den hervorragendsten Theologen, die die Kirche
Englands je gehabt hat. Nirgendwo beschéaftigt man sich so
ernsthaft mit der Frage der kirchlichen Verstindigung und
darum insbesondere auch mit der Bischofsfrage wie in England.
Wir kénnen nur wiinschen, dass man eine friedliche Losung finde.
Es wire ohne Zweifel fir die Kirche im allgemeinen von der
allergrossten Bedeutung, wenn die angestrebte Home Reunion

zur Tatsache wiirde.
K. H.




	Vier Werke über kirchliche Wiedervereinigung

