Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 11 (1921)

Heft: 1

Artikel: Bericht Uber die Praliminarversammlung der Weltkonferenz tber
Glaube und Kirchenverfassung in Genf vom 12. bis 20. August 1920

Autor: Siegmund-Schultze, F.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403951

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403951
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Bericht

iiber die

Priliminarversammlung der Weltkonferenz iiber Glaube und
Kirchenverfassung in Genf vom 12. bis 20. August 1920.

Die Vorgeschichte der Konferenz ist teils in der ,Inter-
nationalen Kirchlichen Zeitschrift“, teils in der ,Eiche®, Jahr-
gang 1921, Heft 2, dargestellt, wo insbesondere dic ablehnende
Stellungnahme des Deutschen Evangelischen Kirchenausschusses
besprochen wird.

Zur Konferenz waren 133 Delegierte von iiber 80 Kirchen
und tiber 40 Léindern erschienen!). Fs war eine imposante Ver-
sammlung, die im Athenseum am 12, August zusammentrat.

Zunichst fand eine geschéftsmissige Ersffnung der Konfe-
renz statt, in der vor allem die Frage der Verhandlungssprache
behandelt wurde:

Der Sekretiar der Konferenz teilte mit, dass alle Reden ins
Englische, Deutsche und Franzosische tibersetzt werden sollten.
Es wurde gefragt, ob auch ins Griechische iibersetzt werden
konnte. Die Antwort lautete, dass das im Bedtirfnisfall, d. h.
auf Wunsch der griechischen Delegierten, geschehen wiirde.
Der Sekretiir der Konferenz fragte dann, ob, wenn die Deut-
schen der Meinung sein sollten, dass sich eine Ubersetzung ins
Deutsche eriibrigte, darauf verzichtet werden sollte. Ich konnte
auf Grund einer Flhlungnahme mit andern deutschen Teilneh-

1) Die Namen der Teilnehmer gind im englischen Bericht angegeben.
World Conference on Faith and Order. Report on the Preliminary Meeting
at Geneva, Switzerland, August 12.—20, 1920. Dieser Bericht ist durch den
Sekretiar der Konferenz, Robert H. Gardiner, 174 Water Street, Gardiner,
Maine, U. S. A., zu beziehen. .



— 81 —

mern bekanntgeben, dass wir auf eine Ubersetzung verzichten
konnten. Ich unterliess jedoch nicht, festzustellen, dass grund-
sitzlich eine Ubersetzung in die drei Sprachen vorgesehen sei.
Die Ubersetzungen ins Franzosische erwiesen sich dann schon
am ersten Tage als ausserordentlich léistig; es war nicht mog-
lich, widhrend derselben Ruhe zu halten. Gut, dass nur in den
seltensten Fillen darauf noch eine deutsche Ubersetzung folgte !

Im Laufe der Verhandlungen jedoch wurde ich von ver-
schiedenen Mitgliedern der griechischen und slavischen Kirchen
darauf angesprochen, ob es sich nicht erméglichen liesse, dass
in ihrem Interesse alle Reden ins Deutsche iibersetzt wiirden.
Die Frage wurde auf meine Veranlassung zu Beginn der Vor-
mittagsversammlung des zweiten Tages vom Vorsitzenden vor
die Versammlung gebracht. Es stellte sich heraus, dass insbe-
sondere die slavischen Mitglieder des Kongresses eine deutsche
Ubersetzung brauchten, um den Verhandlungen folgen zu kénnen.
Daraufhin wurde beschlossen, dass alle Reden ins Deutsche,
Englische und Franzosische iibersetzt werden sollten, und zwar
fir gewohnlich nur in zusammengefasster Wiedergabe, falls
namlich nicht die besondere Bedeutung oder Absicht der Rede
eine genaue Wiedergabe notwendig machte.

Wahrend der spiteren Verhandlungstage wurde dann iibri-
gens zumeist die Methode befolgt, dass die Ubersetzung in die
zwei anderen Sprachen gleichzeitiz in zwei verschiedenen
Réumen gegeben wurde. Dadurch wurde Zeit gespart und bes-
sere Verhandlungsruhe erzielt.

Englisch blieb natiirlich, trotz der formalen Gleichberech-
tigung der drei Sprachen, vorherrschend. Sehr gut war die Er-
klarung des Vorsitzenden, dass das Englische deshalb die vor-
herrschende Sprache ist, weil die englischsprechenden Menschen
nicht so klug seien in der Aneignung fremder Sprachen als die
tibrigen !

Bischof Brent, der Vorsitzende des Einberufungskomitees,
erdffnet die Konferenz. FEr spricht sein Bedauern aus, dass
Bischof Anderson (Chicago), der mit ihm diese Konferenz her-
beigewiinscht habe, durch Krankheit verhindert sei, teilzunehmen.
Er bittet danach den altkatholischen Bischof der Schweiz um
Begriissungswort und Eingangsgebet.

Bischof Herzog, der ehrwiirdige Fiihrer des Altkatholizis-
mus, redet die Versammlung als ,Briider und Viter im Herrn“



an und griisst sie mit dem Wort: ,Gesegnet seien, die kommen
im Namen des Herrn®“. Er verliest Eph. 4, 1—6 und betet in
deutscher Sprache. Mein englischer Nachbar reicht mir die
Hand in Freude dariiber, dass wir zuerst in deutscher Sprache
zu Gott hiitten reden dirfen. Das gemeinsame Vaterunser ist
ein tief feierliches Bekenntnis zu dem Einen Herrn der Christenheit.

Bischof Brent bezeichnet darauf in lingerer Rede den
Zweck der Konferenz: Es ist nicht ein menschlicher Plan, eine
solche Konferenz zu halten, sondern Gott will den Tag herbei-
fithren, nach dem sich die Menschen sehnen: dass die, die zu
Christus gehoren, eins seien, wie der Sohn mit dem Vater. Gottes
heiliger Greist ist die Macht tiber uns. Wir miissen mitarbeiten.
Im Jahre 1910 hat meine Kirchengemeinschaft einen Aufruf
ausgehen lassen, die Christenheit solle sich gemeinsam fragen,
welches der Plan Christi gewesen sei. Alle christlichen Gemein-
~schaften, die Christus bekennen als Gott und Heiland, wurden
jetzt zu einer solchen Konferenz eingeladen. Die Edinburgher
Welt-Missionskonferenz war uns ein Zeichen dafiir, dass auch
eine Konferenz {liber die Fragen von Glauben und Verfassung
gute Krgebnisse haben konnte: Verstindnis fir die Auffassung
des andern und Gemeinschaft im gemeinsamen Besitz. Der theo-
logische Streit hat bisher die christlichen Gruppen auseinander-
gebracht; eine Konferenz dagegen kann die Menschen zu-
sammenbringen. Die Lambeth-Konferenz hat vor einigen Wochen
festgestellt, dass die Kirche wahrhaft katholisch sein muss. Was
jeder von uns in seiner besonderen christlichen Gruppe ge-
wonnen hat, soll nun an einer Stelle allen nutzbar gemacht
werden. In den Vereinigten Staaten von Amerika ist die Kirche
mehr zersplittert als irgendwo sonst; deshalb ist es unsere
Pilicht, dass wir Amerikaner zuerst auf Abhiilfe sinnen. In den
Vereinigten Staaten sind zunédchst in den einzelnen Kirchen
Komitees gebildet worden; danach ist 1916 ein gemeinsames
Komitee gebildet worden. Alle européischen Kirchen sind ein-
geladen worden, Der Papst hat zu unserem Bedauern abge-
lehnt; die romisch-katholische Kirche konne nicht teilnehmen.
Die griechischen Kirchen des Ostens haben zu unserer grossen
Freude die Einladung angenommen und sind in unserer Mitte.
(Allgemeiner Beifall.) Alle Kirchen der Welt mit einziger Aus-
nahme der Kirche Roms haben angenommen. Abgesandte von
80 Kirchengruppen sind hier versammelt. Wenn eine Kirche



e BB ae

sich ausschliesst, so werden wir sie doch niemals ausschliessen.
Dass sie alle eines seien! Sie alle miissen fithlen, dass der Geist
Gottes uns hierzu treibt.

Pastor Charles Martin (Genf) begriisst darauf die Konferenz
im Namen Genfs, das seit Jahrhunderten eine Seele habe.
Calvins Ziel war, dass Gott der Herr werde tiber alles. Das
ist auch unser Wunsch [fir diese Konferenz.

Bischof Brent bittet darauf, den Vorsitzenden zu wihlen.
Auf Vorschlag von Bischof Herzog wird der Bischof von West-
New York, Dr. Brent, gewihlt, der bei den oOstlichen und west-
lichen Kirchen in gleicher Weise bekannt sei. Bischof Brent
antwortet, dass das vielleicht die grosste Ehre seines Lebens
sei. Er bittet, die Verantwortung der Aufgabe mit ihm zu teilen.

Zum Schriftfihrer wird Robert H. Gardiner gewahlt, von
dem der Erzbischof von Upsala in seinem Vorschlag sagt, er
sei die Inkarnation des Gedankens dieser Konferenz fir viele
von uns gewesen. Mr. Gardiner spricht seinen Dank fiir die
enthusiastische Zustimmung der Versammlung und fiir die Mit-
arbeit vieler wihrend der letzten zehn Jahre aus. Das Gesetz
Christi soll tiber Menschen, Volker und Kirchen herrschen.

Zu weiteren Schriftfiihrern werden gewéhlt: Dr. Siegmund-
Schultze, Professor Alivisatos, Professor Choisy. Auf diese Weise
sollen neben der Schriftfiihrung in englischer Sprache die In-
teressen der deutsch-, griechisch- und franzosischredenden Kon-
ferenzmitglieder gesichert werden. Die Begriissung der deutschen
Mitarbeit ist besonders herzlich.

Darauf wird ein Arbeitsausschuss gewihlt, der aus dem
Préasidenten und dem Schriftfithrer und aus weiteren von diesen
vorzuschlagenden Mitgliedern der Konferenz bestehen und die
Aufgabe haben soll, die Geschéftsordnung zu bestimmen, sowie
die Fortsetzung der Konferenzarbeit in die Hand zu nehmen.
Das Komitee wird folgendermassen zusammengesetzt: Der Erz-
bischof von Seleucia, Germanos (in Vertretung des 6kumenisehen
Patriarchen), der Erzbischof von Nubia, Nikolaos (als Vertreter
des Patriarchen von Alexandria), der Bischof von Timok (Kirche
von Serbien), Bischof Gore (englische Staatskirche), Bischof
Nuelsen (bischofliche Methodistenkirche), Dr. Cooper (schottische
Staatskirche), Bischof Ostenfeld (dénische Kirche), Bischof Brent
(amerikanische bischofliche Kirche), Dr. Boynton (congrega-
tionalistische Kirche der Vereinigten Staaten), Dr. Ramsay (eng-

Internat. kirchl, Zeitschrift, Heft 1, 1921, 3



. 34 —-

lische presbyterianische Kirche), Dr. Roberts (englische bapti-
stische Kirche), Dr. Abel Abrahamian (armenische Kirche), Dr.
Siegmund-Schultze (deutsch-evangelisch), Pastor Lindskog (schwe-
dische Kirche), Pastor Thvedt (norwegische Kirche), Professor
Alivisatos (griechische Kirche), Mr., Gardiner (amerikanische
bischofliche Kirche).

Danach wird auf Grund der Vorschlige des Arbeitsaus-
schusses der dussere Gang der Verhandlungen festgelegt. U. a.
wird Dr. Tasker (Birmingham), der Préasident der Wesleyanisch-
Methodistischen Konferenz dieses Jahres, zum Vizepriisidenten
des Kongresses gewéhlt; dazu eine Reihe von Ehren-Vizeprasi-
denten, deren Namen hier genannt seien, weil daraus die Zu-
sammensctzung der Konferenz ersichtlich wird: Bischof Herzog,
der Metropolit von Pelusium, der Bischot von Willochra, Dr.
William Park, Dr. Peter Ainslie, Stiftspropst Gleditsch, Dr. Hin-
geley, Dr. Merrill, Dr. Motoda, Dr. Wheen und Dr. McClymont.
Spiiter werden Pastor Lindskog, der Bischof von St. Andrews,
Dr. Brown und Professor de Boer noch in den Arbeitsausschuss
zugewiahlt.

Ich tbergehe nun im folgenden alle Ausserlichkeiten und
schildere nur den inneren Verlauf der Konferenz.

Was den Gang der Verhandlungen anbelangt, so konnte
man sagen, dass das Wesentliche jeweilen in den Sitzungen
des Arbeitsausschusses vorausberaten und vorausbestimmt wurde.
Wenn auch die verschiedenen Seiten des Problems dort nicht
voll zur Aussprache kamen, so war doch das Problem selbst
jeweilen im voraus erkannt und bezeichnet, auch der Gang
der Diskussion geahnt und das Ziel derselben herausgearbeitet.
Immerhin kam in den Hauptverhandlungen dann doch manches
anders, als es vorherbedacht war — iibrigens nicht nur im ein-
zelnen, sondern auch im ganzen. So z. B. scheint Bischof Gore,
der in mancher Hinsicht die Beratungen der Konferenz fiihrte,
angenommen zu haben, dass die Konferenz eine eigentliche
Beratung der Fragen darstellen konnte, wihrend doch mehr nur
eine Gegeniliberstellung der Auffassungen zustande kam. Unter
diesem Gesichtspunkt sei der eigentliche Konferenzbericht ge-
geben.

Man begann, auf Grund der Vorschlige des Arbeitsaus-
schusses, mit einer Unterhaltung tber ,die verschiedenen Auf-
fassungen von der Kirche und das Wesen einer geeinigten Kirche®.



— 35

Es ist bemerkenswert, dass die verschiedenen Gegenstinde der
Besprechung, obwohl sie selbstverstindlich von den Einberufern
der Konferenz sorgfialtig vorbedacht waren, doch erst auf Grund
der Meinungen und Stimmungen der Konferenz festgesetzt
wurden. So stellte sich erst im Laufe der Beratungen heraus,
dass nach der Kirchenfrage noch die Bibel- und die Bekenntnis-
frage behandelt werden sollte. Hierbei wurde es jeweilen so
gehalten, dass als Referenten die Vertreter moglichst verschie-
dener Anschauungen bestimmt wurden.

Professor Dr. Curtis (Edinburgh), dessen wissenschaftliche
Arbeiten in Deutschland nicht unbekannt sind — er ist jetzt
Professor der neutestamentlichen Exegese in Edinburgh —,
gpricht zur Kirchenfrage im Namen der presbyterianischen
Christen. Er bekennt sich als ein Sohn der Kirche Schottlands,
als ein obstinater Schotte, der aber doch die Hoffnung aus-
sprechen konne, dass sowohl auf Grund der Bestrebungen seiner
Heimatkirchen wie auf Grund der allgemeinen Zusammen-
kiinfte (z. B. der soeben stattgefundenen Reformierten Konferenz
von Lausanne) die Sache der Einigung der Kirchen auch auf
presbyterianischem Boden fortschreite. Auch in der grossen
Politik mache sich das geltend: Solche Méanner wie Prasident
Wilson, Prisident Masaryk (Prag) und Prisident Horty (Buda-
pest) sind Presbyterianer, die von der Notwendigkeit einer
Einigung der Christenheit tiberzeugt sind. Wir suchen die apo-
stolische Verfassung fortzusetzen, griinden uns auf die Bibel,
glauben an den Fortschritt, Unsere Kanzeln und Sakramente
stehen allen offen, die an Jesus Christus als den Heiland glauben.
Wir haben mit allen andern Christen denselben Glauben, die-
selbe Taufe, den einen Gott und Vater. Professor Curtis er-
innert zum Schluss an die mancherlei. Beziehungen zwischen
Genf und Schottland, wie iiberhaupt an die mancherlei Bezie-
hungen Genfs zu den christlichen Kirchen aller Weltteile. Wie
einst die Konigin Elisabeth Geld schickte, um die Mauern von
Genf wieder aufzubauen, so miissen wir jetzt von Genf aus zu-
sammenarbeiten, um die Mauern gegen Materialismus und
Chauvinismus zu befestigen.

In der Nachmittagsversammlung spricht im Namen der angli-
kanischen Kirche der Bischof von Bombay. Er verliest zunichst
den Beschluss der Lambeth Conference?). Der Appell der Kon-

1) Vgl. ,Intern. Kirchl. Zeitschr.“ 1920, S. 248 ff.




s B e

ferenz — so fuhrt er aus — wird Dbestiitigt durch die beste-
henden Verhéiltnisse: Gott erwartet tiberall Ménner, die fiir Eini-
gung arbeiten. Wir alle miissen uns fragen, wie wir zur Wieder-
vereinigung mitwirken konnen., Wiedervereinigung bedeutet
nicht Unterwerfung. Freilich miissen wir erkennen: Das, was
bisher als kontradiktorisch galt, ist in Wahrheit komplementéir.
Eine Hrage, die hierfiir wesentlich ist, ist freilich vielleicht die:
ob es der Plan Gottes war, dass an einem Ort mehr als eine
Kirche sei. Notig fiir die Einigung ist aber vor allem: ein
allgemein, d. h. von allen Christen anerkanntes geistliches Amt.
Die Nicht-Episkopalisten haben uns gesagt: den Humbug eurer
Ordination wollen wir nicht. Aber wenn es moglich wire, dass
ich selbst durch eine Wiederordination oder Wiederkonsekra-
tion der Sache des Christentums dienen koénnte, wiirde ich es
gern tun, um denen zu helfen, die dann meinen Dienst mit
vollem Glauben annehmen koénnten.

Dr. Boynton (New York) spricht als Congregationalist. Er
findet die besonderen Zeichen der amerikanischen Congrega-
tionalisten in ihrer Leidenschaft fiir Freiheit, ihrer Treue zur
Wahrheit und in der tiefen Liebe zu dem, den wir lieben tber
alles. Wie steht diese Kirche zu solchen Feststellungen wie
denen des Bischofs von Bombay? Auf den Generalkonferenzen
der amerikanischen Episkopalkirche wurde beschlossen, dass
unter geeigneten Umstianden presbyterianische Geistliche eine
Ergidnzungsordination durch anglikanische Bischofe erhalten
sollten. Obgleich die Congregationalisten eine andere Auffassung
vom geistlichen Amt haben, wiirde trotzdem auf dem angege-
benen Wege eine Erhohung der gegenseitigen Achtung erreicht
werden, vor allem das Amt wirksam sein.

Der européiische Methodistenbischof, Dr. Nuelsen (Ziirich),
sagt im Eingang, dass die methodistische Kirche jlinger ist als
die, die bisher zu Worte kamen. Aber Wesley wie auch die
andern Begriinder der Wesleyanischen Kirche wollten eigent-
lich ihre Verbindung mit der Kirche, zunichst der englischen
Staatskirche, nicht losen. Die grosse Frage des Methodismus
ist: Ist dein Herz richtig mit Gott? Solche Minner wie John
Mott und Graham Taylor haben in dieser Richtung in der ganzen
Welt gearbeitet. Auch offiziell hat der gegenwirtige Methodismus
kein Bedenken, in allen Fragen mit den tbrigen Kirchen zu-
sammenzuarbeiten, wie er auch jede Unfehlbarkeit einer Kirche
grundsitzlich ablehnt.



e BT s

Dr. Ainslie von den Diseciples of Christ in Amerika sagt
zunéchst, dass dieser Name natiirlich keine Ausschliesslichkeit
bedeutet. Die Kirche kam von Gott, wie auch Jesus; sie war
nicht gegriindet auf Theologie oder Philosophie, sondern: ,wenn
thr Liebe zueinander habt“. Wenn eine Kirche gespalten ist,
ist sie eine Kirche der verminderten Liebe, Eine vereinigte Kirche
nur kann diese letzte Welt zu Jesus bringen. Die Erlosung der
Welt kann nur geleistet werden durch eine vereinigte Kirche,
weil es die grosste Aufgabe ist, die, die einst Jesus selbst loste.
Dieses Verlangen nach einer vereinigten Kirche hat Anlass
zum Ursprung der Jiingerkirche gegeben. Und seit zehn Jahren
kommt in den verschiedensten Teilen der Welt dieser Wunsch
zum Ausbruch: etwas fir die Vereinigung der Kirche zu tun.

Am dritten Kongresstage ist der Zusammenhang der Dele-
gierten in der Tat enger geworden. Der Vorsitzende will sogar
einen . korporativen Geist* finden — vielleicht ein zu hoher
Ausdruck fiir das, was da ist.

Der Erzbischof von Seleucia spricht Griechisch und wird
von Professor Alivisatosins Englische Gibersetzt. Herzlichen Gruss
von der einen ungeteilten griechisch-orthodoxen Kirche! Die
orthodoxe Kirche lddt alle andern Kirchen ein, auf das Ziel
einer Liga der Kirchen hin zusammenzuarbeiten. Er wiinscht
der Konferenz Gottes Segen zu dem Versuch, das zu erreichen,

Darauf verliest Professor Alivisatos einen Aufsatz, der zu-
néchst tiber die griechische Kirche berichtet. Die verschiedenen
autonomen Kirchen des Ostens bilden zusammen ,die eine
heilige katholische orthodoxe Kirche“, der iiber 130 Millionen
Menschen angehdren. Die Heilige Schrift und die apostolische
Tradition sind ihre Quellen. Die Verfassung ist gegriindet auf
die demokratische Grundlage der Apostelordnung. Die Gottes-
dienstform ist dieselbe wie zur Zeit des Chrysostomus. Seit dem
Schisma hat die griechiseche Kirche niemals aufgehort, fir die
Wiedervereinigung zu beten, sowohl mit der rémischen Kirche,
wie auch mit den Kirchen, die sich selbst von dieser getrennt
haben. Dogmatische Diskussionen werden uns aber hierzu nicht
weiterhelfen. Dagegen will die griechische Kirche ein Programm
unterbreiten, auf Grund dessen eine Einigung stattfinden kann,
wenn die andern Kirchen ihr Programm dem beifiigen. Diese
Einigungsméglichkeit ruht auf dem Gesetz der Liebe. Die
christlichen Kirchen sollen nicht Mission treiben wollen inner-



— 38

halb der andern christlichen Kirchen. Dagegen sollen sie sich
vereinigen in ihrer Missionstitigkeit unter den nichtchristlichen
Volkern. Dann wird ihr Verhiltnis zueinander kein feindliches
mehr sein, wie es vielfach noch jetzt der Fall ist, sondern ein
solches gegenseitiger Anerkennung und Hiulfe werden. Um das
zu erreichen, schligt Professor Alivisatos, auf Grund Fihlung-
nahme mit den Delegierten der griechischen Kirehen, eine
Kirchenliga vor, deren Programm er zu den Akten gibt?).
Fiur die Methodisten Englands spricht Dr. Henry Maldwyn
Hughes., Unterschiede in der Verfassung sind nicht gegen den
Willen Christi; dagegen sind Anspriiche auf Alleingeltung und
alle Arten von Feindschaft Siinden gegen Gott. Im Brief Pauli
an die Epheser ist die christliche Auffassung der Einigkeit dar-
gestellt, Die Kirche ist die ganze Gemeinde derer, die an
Christus glauben. Wir glauben also an eine sichtbare Kirche
Christi auf Erden. Christus sagt: Wer zu mir kommt, den will
ich nicht hinausstossen. Wir haben zwar eine hohe Auffassung
von der Wichtigkeit des geistlichen Amtes. Aber uns scheint
es falsch, die Fragen der Ordnung und Verfassung zu der Frage
zu machen; sie miissen — Verfassungsfragen bleiben. Wir glau-
ben nicht an eine Hierarchie. Apostolische Succession darf kein
Trennungsgrund sein, bis uns etwa klar offenbart ist, wer recht
hat. Die Lehre von den Sakramenten darf uns nicht trennen,
wenn wir doch unserm Herrn im Abendmahl von Angesicht
zu Angesicht begegnen, Wir schiitzen die Bedeutung der Laien
sehr hoch ein; es gibt verschiedene Gaben in der Kirche. Es
kommt viel darauf an, dass die vorhandenen Gaben in der Kirche
wirklich genutzt werden. Die Erlosung der Welt durch Jesus
Christus ist unsere erste Aufgabe, der gegentiber alle andern
Grundsitze zuriicktreten miissen. Die Zivilisation ist am Ende
ihrer Hulfskrafte. Wir missen jedes hindernde Vorurteil ver-
bannen, um Jesus Christus Retter der Welt werden zu lassen.
Bischof Ostenfeld, der Primas von Dénemark, spricht fir
die Lutheraner, Diec Auffassungen der Menschen miissen immer
verschieden sein. Christus hat uns kein fertiges Lehrsystem
gegeben, und eine Kirche, deren Hauptinteresse sich darauf

) Diese Rede, die die gravamina der orthodoxen Kirchen gegen die
abendlindisechen Kirchen zum Ausdruck brachte, ist in dem Protokoll der
Weltkonferenz nicht richtig wiedergegeben. (Vgl. World Conference etc.,
p. 38 £.)



. 39 —

richtet, verfillt in Intellektualismus. Trotzdem braucht jede
Kirche ihre Dogmatik. ‘Der lutherische Gottesdienst hat noch
heute im Altar seinen Mittelpunkt, auch haben die meisten
Jutherischen Kirchen das Bischofsamt, aber die Kirchenverfassung
unterliegt der Anderung der Zeiten je nach ihren Bedtrfnissen,

Professor G. Aulén, der Dogmatiker von Lund, betont gleich-
falls, dass ,Ein Glaube“ nicht ,Eine Lehre“ bedeutet. Einheit
bedeutet nicht Gleichheit, die Bibel ist reicher als die Kirchen-
ordnung. Die schwedische Kirche freut sich der apostolischen
Succession ihrer Bischofe, macht diese aber nicht zur Bedin-
gung der Gemeingchaft mit andern Kirchen. Wenn wir aus der
(Geschichte lernen und erkennen, dass Gott ein Gott der Ord-
nung ist, werden wir uns praktisch néherkommen.

Damit ist die Reihe der einleitenden Referate erschopft.
Der Vorsitzende, Bischof Brent, stellt fest, dass die Auffassungen
zwar sehr verschieden sind, dass aber alle Worte, die gespro-
chen wurden, im Geist gegenseitiger Achtung und vollen Ver-
stehens gesprochen worden sind.

Nunmehr eroffnen zwei Redner, Bischof Gore und Dr. Bartlett,
die eigentliche Diskussion tiber das Thema: Einheit der Kirche.

Ich gebe Bischof Gores Rede im Wortlaut, weil sie sowohl
die Grundlage der spiteren Diskussion, als auch der Grund-
akkord der hochkirchlichen Stellungnahme ist.

Gore legt Wert darauf, dass der Begriff der Kirche und
einer Hinigung der Kirchen geklart wird. Ich weiss, dass wir
hier nicht Formulierungen der Einigung zu geben haben, sondern
nur den Weg fiir eine griossere Konferenz bereiten sollen. Des-
halb wird das einzige praktische Resultat dieser jetzigen Kon-
ferenz die Einsetzung von Kommissionen sein, die bestimmte
Gegenstinde fiir die grosse Konferenz vorbereiten. Aber damit
diese Kommissionen arbeiten konnen, muss diese Konferenz sie
mit der Hoffnung begeistern, dass wir einen wirklichen Schritt
vorwirts gekommen sind.

Was bedeutet die ,wiedervereinigte Kirche“? Wir begniigen
uns nicht mit irgendeiner Art von Vereinigung fiir gute Werke
oder fiir gegenseitige Duldung. Das Neue Testament meint viel
mehr, wenn es von Einheit spricht. Meine Verhandlungen mit
Vertretern der griechischen Kirche haben mich zu der Uber-
zeugung gefithrt, dass trotz vieler Schwierigkeiten eine Einigung



— 40 —

der anglikanischen Kirchen mit den orthodoxen Kirchen mog-
lich ist. Dasselbe gilt fiir die schwedische Kirche.

Diesen Einigungsmoglichkeiten steht eine , protestantische®
Finigungsmaoglichkeit gegeniiber, die in presbyterianischen Krei-
sen auch viel beraten und gewiinscht wird. Natiirlich wire es
denkbar, dass dort Teileinigungen zustande kimen. Aber wir
haben den ehrlichen Wunsch: Konnen wir nicht eine allerseits
annehmbare Auffassung kirchlicher Einheit bilden? Viele von
uns sind doch zu der Erkenntnis gekommen, dass wir in eine
unertrigliche Lage gekommen sind; und zwar erkennen auch
Protestanten an, dass das protestantische Christentum sich auf
einem hoffnungslos falschen Wege befindet. Trotzdem wird hier
immer wiederholt, dass Einheit nicht Einférmigkeit sei, dass
Einheit mit Verschiedenartigkeit vertriglich und dass Liebe
nur in Freiheit moglich sei. Das alles ist wahr, aber wir miis-
sen doch heute anerkennen, dass wir zu einem solchen Mangel
an Einformigkeit gelangt waren, dass die Einheit zerstort wurde;
dass die Verschiedenartigkeit so gross war, dass eine Einheit
praktisch nicht mehr bestand; und dass es eine Freiheit gibt,
die in ihrer individuellen Art mit dem Vorhandensein einer
(Gemeinde nicht mehr zusammenstimmt.

So sollten wir zu dem Beginn des Christentums zuriick-
gehen: Was meinte Christus, was meinten seine ersten Ver-
kiindiger mit Einheit? Freiheit in Gesetz. So kann das Ideal
der Kinheit sich als eine grosse Gesellschaft entwickeln, ein
sichtbares und organisches Wesen. Der Geist der Freiheit ging
mit der Zeit verloren; eine Zeit der Tyrannei kam infolge von
Reaktion. Aber jetzt frage ich mich, ob nicht der praktische
Erfolg der protestantischen Reaktion gegen jene romische Ty-
rannei die eigentliche Basis tbereinstimmenden Handelns und
sakramentaler Einheit nahezu zerstort hat. ich suche von neuem
die Einheit, wie sie in den ersten Zeiten der Kirche bestand.
Im Neuen Testament finde ich keine Gliedschaft Christi, die
nicht auch Gliedschaft dieser einen sichtbaren Gemeinde ist;
der ecinen Gemeinde, die durch die Einzelgemeinden darge-
stellt wird. .

Jede Einzelgemeinde war eine Verkoérperung der Gesamt-
gemeinde und schuldete ihr Gehorsam. Es gab keine Verschie-
denheit von Gesellschaften, vielmehr war die gottliche Disziplin
ein Zwang, der einen Gemeinschaft anzugehoren. Die gott-

7



41 —

liche Disziplin, die die Tendenzen und Verschiedenheiten des
menschlichen Temperaments beherrschen muss, besteht in dem
Zwang zur Mitgliedschaft (in der obligatorischen Mitgliedschaft)
zu der einen sichtbaren Gesellschaft und in der Unterwerfung
unter ihre Autoritidt. Die Autoritat des gemeinsamen Glaubens
war flir Paulus und Johannes die conditio sine qua non hin-
sichtlich der Gemeinschaft. An zweiter Stelle stand die Bindung
der Sakramente, die zugleich Mittel gottlicher Gnade und ge-
meinsamer Feiern waren, durch die ausgedriickt war, dass die
Gemeinschaft mit Gott nur bestehen kann, wenn die Gemein-
schaft der Briider aufrecht erhalten bleibt, An dieser Stelle
ruht das geistliche Amt, dessen Bindung in der Verkiindigung
des Wortes wie in der Verwaltung der Sakramente gegen die
menschliche Natur Sicherheit bieten sollte. Aus diesen bindenden
Grundlagen ergeben sich dann die verschiedensten Fragen,
z. B. die nach einem gemeinsamen Bekenntnis, fiir das der
Bischof von Bombay einen bestimmten Vorschlag gemacht hat.

Hierfiir wiederum ist die Vorfrage: Muss es ein autoritatives
Bekenntnis im Christentum geben, und wenn ja, konnen wir
in intellektuellen Formeln liber Gott, Trinitét, Inkarnation etwas
ausmachen? Oder ist die hier immer wieder vertretene Auffas-
sung richtig, dass christliche Freiheit unvereinbar ist mit der
Anerkennung einer solchen obligatorischen und autoritativen
Botschaft? Bedeutet Mitgliedschaft der wiedervereinigten Kirche
zugleich eine Mitgliedschaft, die sich auf eine autoritative
Botschaft griindet, das Wort Gottes, das verktndigt, for-
muliert und anerkannt werden kann — dessen Leugnung der
Bruch der grundlegenden gemeinsamen Verpflichtung ist? Man
mag verschiedene Auffassungen tiber die Sakramente, tiber das
geistliche Amt usw. in den verschiedenen Kirchen haben, aber
es muss Ubereinstimmung dariiber bestehen, dass es iiberhaupt
autoritative Bekenntnisse, autoritative Einfigungen der gott-
lichen Gnade gibt, die die notwendige Gemeinschaft allein er-
halten koénnen. Ist die Kirche in diesem Sinn eine einige Ge-
meinschaft, dass sie ein Bekenntnis als bindende Grundlage der
Gemeinschaft anerkennt, dass sie durch die Gemeinschaft der
Sakramente als durch Instrumente der goéttlichen Gnade ver-
bunden ist und dass wir ein autoritatives Amt haben?

Das war das Ideal der ersten Christenheit. Harnack hat
zwar gesagt, dass es niemals eine Periode gegeben habe, in



49 —

der diese FKinigkeit bestand. Trotzdem haben wir das Ideal
einer sichtbaren Kirche.

Dieser Auffassung hélt man oft entgegen, dass sie dussere
Bedingungen der geistlichen Gnade aufrichte. Ich habe indessen
immer die Auffassung vertreten, dass die sittlichen und geist-
lichen Erwigungen voranstehen miissen. Das Christentum ist
zundchst Wort und Weg des Lebens. Aber Bekenntnis, Sakra-
mente und geistliches Amt sind der Rahmen, das notwendige
Rieckgrat, um den geistlichen Gehalt festzuhalten.

Ferner sagt man, man solle stolz und treu zu seiner Kirche
stehen. Aber ich muss sagen, dass ich durchaus nicht mit irgend-
welchem Stolz auf die letzte Zeit oder auch die frihere Zeit
der Kirche von England zurtckblicken kann. Unvergesslich ist
mir Dr. von Dollingers Urteil tiber die englische Kirche, das
vollstandig wahr ist, dass sie nimlich versagt hitte als Kirche
der Armen. Trotz dieses und vieler andern Fehler sehe ich in
der Kirche von England den Ausdruck, nicht in Verwirklichung,
aber in der Absicht, einer Art von liberalem Katholizismus, den
ich als Losungswort der wiedervereinigten Kirche verstehen
mochte. Solche Wiedervereinigung kann sicherlich nur durch
einen Akt Gottes erfolgen; die englische Kirche konnte nie-
mals als ein Instrument dieser Art benutzt werden, wenn
nicht Gottes hl. Geist ibr die Eigenschaften und Friichte der
andern christlichen Gemeinschaften einhaucht, die nach Ge-
schichte und Tradition von uns getrennt sind. Haben wir eine
gemeinsame Auffassung tber solche Moglichkeiten, so dass es
Sinn hat, eine grossere Konferenz vorznbereiten?

Der congregationalistische Korreferent Rev. Dr. Bartlett
(Oxford) fiuhrt foigendes aus: Man hat bisher nicht so sehr
die Unterschiede bestimmt, sondern vielmehr den Willen zur
Einigkeit ausgesprochen. Aber viele sind doch noch nicht bereit,
Gedanken und Pline zu opfern, die eine Einigung hindern.
Dreierlel miissen wir besonders beachten, wenn wir dem Dréangen
der Stunde gerecht werden wollen: 1, Die Weltlage bedeutet
eine neue Tatsache; 2. das Vorwértsdrangen der Jugend, ins-
besondere des christlichen Studentenweltbundes; 3. die Vor-
schlige der Lambeth Conference. Als britischer Congregationalist
begrisse ich die letzteren und sehe darin eine vollkommene
Anderung der bisherigen Lage. FErzbischof Germanos war der
Meinung, dass wir in einem freundlichen Geist die Unterschiede



43

im Glauben behandeln missten. Ich bin gleichfalls der Mei-
nung, dass wir zu einer Verstindigung kommen miissen, auch
iiber den Begriff des Glaubens. Bischof Gore war der Meinung,
dass der Katholizismus in Glaubensfragen nichts zu lernen hitte
vom Protestantismus. Ich bin anderer Meinung. Niemals kann
ein Bekenntnis bindende Grundlage der Iinigung sein. Wir
sehen die Beziehungen zwischen der Seele und Gotft in viel
stirkerem Masse als das eigentliche Faktum der Religion an,
so dass die Symbole fir uns zuriicktreten, zumal ihr urspring-
licher, wortlicher Sinn fir viele von uns nicht mehr gilt. Jesus
ist der Christus, der Herr — das ist das urspriingliche Bekennt-
nis, die fundamentale Basis der Kirche. Die westlichen Kirchen
haben feste Verfassungen gemacht und dadurch sich getrennt;
die ostlichen Kirchen, die den Glauben so bestimmt festgelegt
haben, haben Freiheit in der Verfassung gelassen und z. B.
die Disciples of Christ auf gleicher Basis angenommen. Ich
bezweifle, dass eine ,gottliche Disziplin® mit dem Geist des
Neuen Testaments tibereinstimmt. Ich kann die eine Ordnung
dort nicht finden. Deshalb sehe ich den Weg zur Einheit nicht
in dieser Disziplinierung der Kirchen, sondern in der Weckung
des Verstindnisses fureinander. Ks heisst: Krziehen, erziehen,
erziehen. Und hierzu ist hier die grosse Gelegenheit.

Archidiakonus Gleditsch (Christiania) ) definierte die Kirche
als Versammlung der Gliubigen, geboren aus dem Wort Gottes.
Wir finden in dieser Formel die Lisung des Gegensatzes des
Freibeits- und des Autorititsgedankens. In Deutschland ist diese
Auffassung schon vorhanden, in England fehlt es daran. Die
Angelsachsen finden, dass wir Lutheraner nicht sorgfaltig in
unserm Kirchenbegriff sind. Uns kommt es nicht auf die Art
der Regierung etc. an, unsere Kirche ist nicht gegriindet auf
Glaube und — Verfassung, sondern auf Glaube und Gottes Wort.
Alle Bekenntnisse sind nur unvollkommene Darstellungen un-
seres Glaubens; es gibt keine absolute Feststellungen. Auf
dieser Grundlage ist eine Einigung im Glauben moglich. Von
der Einigung in der Verfassung aber verstehe ich nichts.

Die Quékerin Lucy Gardner bedauert, dass andere Quéiker
durch die Konferenzen verhindert sind, hier zu sein. Die Kirche

') Diese iiberaus wichtige Diskussionsrede ist leider im offiziellen Pro-
tokoll der Konferenz ausgelassen worden (vgl. p. 49).



Christi ist eins trofz der Spaltungen. Nicht Artikel des Bekennt-
nisses machen den Menschen zu einem Gliubigen, sondern das
Tun des Willens Gottes. Ein formuliertes Bekenntnis und eine
bestimmte Kirchenregierung sind fiir uns nicht von Wichtig-
keit. Die Gedanken werden zu sehr kristallisiert, wenn sie sich
auf Bekenntnisse festlegen, sie bleiben nicht frei fir die Ein-
driicke, die von Gott kommen. Das ganze Leben wird zum
Sakrament, wenn wir der Fiihrung Christi in jedem Augen-
blick bewusst sind. In den wesentlichen Lehren des Christen-
tums stimmen wir mit der ibrigen Christenheit tGiberein. Der
Unterschied liegt darin, dass wir eine Fithrung durch den hl.
(reist anerkennen fiir jeden Menschen, der danach sucht. Daher
kennen wir kein besonderes geistliches Amt. Wir machen uns
in unsern Versammlungen ganz von der Fihrung durch den
hl. Geist abhangig. Wir entfernen aber nicht den hl. Geist von
dem menschlichen Geist tiberhaupt. Vielmehr finden wir im
menschlichen Suchen das gottliche Licht.

Bischof Vlijmen (altkatholischer Bischof in Haarlem) dankt
im Namen der altkatholischen Konferenz des Jahres fiir die
Einberufung dieser Konferenz. Er schildert die Entstehung der
altkatholischen Kirche in Holland und bekennt sich zu den
tkumenischen Symbolen und Wahrheiten. Wir sollten einen
Kirchenbund bilden auf dieser Grundlage; verschieden in der
Art, gleich in der Liebe.

Rev. Tickle (Churches of Christ of America) verliest eine
Resolution seiner Kirche, die in klarer Weise zwischen den
Dingen unterscheidet, die als Befehle des Herrn befolgt werden
miissen, und denjenigen, die als Meinungen verschieden sein
konnen.

Professor Lang (Halle) spricht als Vertreter der deutsch-
reformierten Christen, die sich mit der presbyterianischen Allianz
eng verbunden wissen: Wir sind durch und durch einigungs-
freundlich; wir haben die Union in Preussen, Nassau und andern
deutschen Léndern geschaffen. Wir sind in dieser Union auf-
gegangen. In Deutschland ist trotzdem die Sache dieses Kon-
gresses sehr wenig bekannt. Die Stimmung Deutschlands gegen-
iiber dem Gedanken der Vereinigung ist im allgemeinen ein grosser
Skeptizismus, erstens weil wir bel der Union der Lutherischen
und Reformierten viele schlechte Erfahrungen gemacht haben,
zweitens aber auch aus prinzipiellen Griinden. Wir finden schon



im Neuen Testament den Paulinischen und den Johanneischen
Typus. Aus diesen Frommigkeitstypen aber wachsen die Ver-
fassungen heraus. Das Christentum hat zunichst die Neigung,
sich zu differenzieren und zu individualisieren. Dennoch aber,
sage ich, steht neben dem Trieb der Differenzierung im Christen-
tum notwendig der Trieb zur Union. Neben der roten Inter.
nationale und der schwarzen Internationale des romischen Ka-
tholizismus und der goldenen Internationale sollte doch auch
die evangelische Internationale stehen. Wir Vertreter des Christen-
tums sind doch Glieder an Einem Leib. Aber das Problem ist:
in welcher Weise kann die Einigung stattfinden? Hiir diese
Einheit haben gearbeitet Calvin, Martin Bucer und viele andere.
Es gibt nur zwei Wege der Einigung: 1. Der romisch-katho-
lische: extra ecclesiam nulla salus. 2. Der Weg Luthers: die
Unterscheidung der sichtbaren und der unsichtbaren Kirche.
Wir konnen die Einigung der sichtbaren Kirche nicht voll durch-
fihren. Trotzdem wollen wir uns nicht nur um die unsichtbare
Kirche bemiihen.

Professor Lioukaras spricht im Namen des Patriarchen von
Alexandria fur eine Stirkung der Solideritét der christlichen
Kirchen, die sich auch in der Ablehnung jeder Proselyten-
macherei zwischen den christlichen Kirchen zeigen miisse.

Iin Grass des Bischofs der polnischen Mariawiten, Kowalski,
wird verlesen.

Bischof Herzog: Die christkatholischen Kirchen nehmen
Autonomie fiir sich in Anspruch. Aber wir wollen trotzdem
zu der einen heiligen apostolischen und katholischen Kirche
gehoren. Die ,Internationale Kirchliche Zeitschrift“ dient dem
Unionsgedanken ; die Fakultit in Bern hat internationalen Cha-
rakter. ,Die Kirche ist die von Christus gestiftete Gemein-
schaft aller, die an Christus glauben und getauft sind, heisst
es im Katechismus der altkatholischen Kirche. Aber es wird
zwischen der unsichtbaren und sichtbaren Kirche unterschieden.
Nicht nur die Frage der kirchlichen Wiedervereinigung, son-
dern auch die Frage der Exkommunikation wiirde zu behan-
deln sein. Das Recht einer Kirche zur Exkommunikation anderer
kann nur in sehr geringem DMasse gelten. Wer lebendigen
Glauben an den Heiland hat und die Gottesliebe in sich trigt,
gehort zu der Kirche Jesu Christi.



— 46

Bischof Gore macht den Schluss der Diskussion: Der Gegen-
stand unserer Besprechungen ist, ob die protestantische und
die katholische Auffassung nicht doch verséhnt werden Konnen.
Haben wir eine gemeinsame Auffassung iiber das, was ,Eine
Kirche“ bedeutet? Hatte die erste katholische Kirche der Schrift
einen gemeinsamen (Glauben, ein gemeinsames Bekenntnis, ein
gemeinsames Sakrament, ein gemeinsames Amt? War dies Band
bindend fir die Christen? War da ein Gesetz, wenn auch auf
Grund der Freiheit? Das Fehlen der Einformigkeit hindert doch.
seit einigen Jahrhunderten Einheit im Handeln. Die Diskussion
hat das nicht gehalten, was sie sollte. Ich habe nichts gesagt
tiber Koordination von Glaube und Kirchenverfassung. Dr. Bart-
lett, Dr. Gleditsch, Miss Gardner und Professor lLang haben
simtlich unter dieser Voraussetzung gesprochen. So ist mir
nicht geantwortet worden. Es sind viele allgemeine Anschau-
ungen ausgesprochen worden, in denen der Wunsch nach Ein-
heit zutage tritt. Aber wenn wir Kinheit wirklich wiinschen,
miissen wir ernsthaft die Fragen aufnehmen. Die sorgsame,
genaue Diskussion des eigentlichen Problems liegt noch vor uns.
- Auf Antrag von Bischof Gore wird beschlossen, dass der
Fortsetzungsausschuss der Konferenz die Frage, unter welchen
Bedingungen die notwendige Finheit der Kirche erreicht werden
konnte, sorgsam studiert und fiir die kiinftige Konferenz vor-
bereitet.

Am 17. August beginnt die Aussprache iiber die Bedeutung
der hl. Schrift und des Bekenntnisses fiir die Einheit der Kirche.

Dr. Anderson Scott von der presbyterianischen Kirche Eng-
lands leitet die Aussprache ein: 1. Die Bibel ist fiir uns Grund-
lage unserer christlichen Aussagen, natilirlich aber nicht als ein
System von Anschauungen oder Regeln. 2. Gegeniiber der
Schrift stehen an zweiter Stelle die Bekenntnisse; sie stehen
unter der Schrift. Aber unter dieser Bedingung nehmen wir
die Bekenntnisse an, nicht nur der alten Kirche, sondern auch
der Reformation. Jedes moderne Bekenntnis muss unterworfen
sein der hl. Schrift und dem Zeugnis des hl. Geistes. Fir den
einzelnen Christen ist es nicht notig, das ganze Bekenntnis zu
bekennen — das war das Jahrhunderte alte Unrecht der Kirche,
von jedem Menschen das Bekenntnis zu allen Wahrheiten der
Kirche zu verlangen —, sondern fiir den einzelnen geniigt das
Bekenntnis: Ich glaube an Jesus Christus als meinen Heiland.



— 47 —

Dr. J. E. Roberts von den englischen Baptisten sagt, dass
seine Kirche allerdings kein grundlegendes Bekenntnis hat;
aber die Baptisten haben natiirlich einen bestimmten Glauben.
Ist nun dieser Inhalt obligatorisch? Wir haben nichts gegen eine
Feststellung dessen, was bei uns gilt; aber wir wollen keinem In-
dividuum ein Bekenntnis auflegen, das von Menschen gemacht
ist. Es ist ein Unterschied zwischen dem Bekenntnis der Kirche
und dem des einzelnen. Natlirlich muss diese individuelle Frei-
heit Grenzen haben. KEs muss eine gdttliche Disziplin geben.
Aber die Disziplin muss gottlich, soll nicht menschlich sein.
Z. B. glauben wir Baptisten, dass nur der getauft werden soll,
der bekennen kann. Man soll nicht sagen, wir verlangten die
Taufe von Erwachsenen; wir verlangen die Taufe von Gldubigen.
Auf Grund des Glaubensbekenntnisses wird der Té&ufling in
die Kirche aufgenommen. Wir Baptisten leugnen nicht fiir die
vereinigte Kirche die Moglichkeit eines Bekenntnisses. Es kann
auch daneben Feststellungen der verschiedenen Einzelgemein-
schaften geben. Das gemeinsame Bekenntnis miisste jedenfalls
so biblisch wie moglich sein; zweitens miisste darin das stehen,
was wesentlich ist. Hat nicht vielleicht Gott uns ein solches
Einheitsmerkmal gegeben? Christus der Gekreuzigte!

Dr. Lindskog (Schweden) erkliart, dass selbst Luthers Ka-
techismug, der in den lutherischen Kirchen so viel gelte, nicht
ein bindendes Bekenntnis sein konne. Kin Bekenntnis konne
geradezu eine Bedrohung des Glaubens sein, wenn es als Gesetz
aufgelegt wiirde.

Professor Papadopoulos (Athen) meint, dass man die hi-
storische Vergangenheit des Christentums mehr beachten miisse.
Das Christentum ist nicht nur eine Welt der letzten Jahre;
schon die ersten Jahrhunderte unserer Zeitrechnung haben sich
mit den heute behandelten Fragen befasst. Die ersten Christen
griindeten sich mehr auf Einsicht und Glauben als auf die
hl. Schrift. Erst Irendus grindete die Anschauungen auf die
hl. Schriften. Der Vater der Theologie, Origenes, hat dann die
Direktiven fiir die néichste Zeit gegeben: Dreierlei miisse man
-beachten, die hl. Schrift, die Tradition der Kirche und die Ver-
nunft., Wenn man die beiden ersteren durch letztere priife,
kénne man zur Wahrheit kommen. Die Tradition gilt Origenes
viel, weil schon Paulus sagt, dass die Kirche eine Kirche des
lebendigen Gottes und die Grundlage der Wahrheit sei. Das



48 —

Individuum hat nur den Glauben zu empfangen, den die Kirche
weitergibt; anderseits ist der Glaube fiir die Kirche verloren,
wenn er nicht aufgenommen wird vom Individuum. Diese Uber-
lieferung der Kirche wird festgelegt im Symbol. Is stellt die
Einheit der Christenheit dar, ist aber nicht die ganze Lehre
der Kirche. Wir haben Symbole, die die Autoritit der skumeni-
schen Synoden haben. Die Einheit der Kirche kann nur auf
diese Symbole gebaut werden.

In diesen Ausfiihrungen des griechischen Archimandriten
kommt der Unterschied in der Haltung und Verfassung der
orthodoxen und der protestantischen Kirchen zu besonders
deutlichem Ausdruck. DMit einer gewissen Verwunderung stellt
der Grieche fest, dass in den westlichen Kirchen die ¢kumeni-
schen Symbole eigentlich vergessen seien. Man spreche {iiber
Bekenntnis und Bekenntnisse, frage sich, welche Bekenntnisse
gelten sollten, ohne zu wissen, dass es ganz bestimmte Be-
kenntnisse in der christlichen Kirche gebe, neben denen die
andern gar keine Geltung hétten. Der ungeheure Unterschied
von dogmatischer Orthodoxie im Sinne der ostlichen Kirchen
und freiem Protestantismus tritt hier in KErscheinung — in
mancher Hinsicht der eindriicklichste Moment der Konferenz,
die stédrkste Beleuchtung der Schwierigkeit eines Zusammen-
kommens der Getrennten.

Dr. Otto Roth (Dortmund) sagt, dass er Pfarrer der preussi-
schen Landeskirche ist, aber nicht einen Auftrag seiner Kirche
hat, hier zu sprechen. Die Verhandlungen tiber Bibel und Be-
kenntnis sind uns in Preussen nicht unbekannt. Wir miissen
anerkennen, dass das Dogma nicht nur aus christlichem Geist,
sondern aus nationalen Systemen hervorgegangen ist. Aber es
ist in Preussen ebenso wie hier vorgeschlagen worden ein Be-
kenntnis zu Jesus Christus als dem Herrn.

Bischof Gore geht zunichst auf Dr. Anderson Scott ein:
1. Wir missen unterscheiden zwischen Meinungen innerhalb der
Kirche und katholischen Bekenntnissen. Die Lehre von der
Busse und von der Geltung der hl. Schrift u. a. m. sind zwei
wichtige Probleme und dominierende Auffassungen zu bestimmten
Zeiten gewesen, niemals aber in die Bekenntnisse eingesetzt
worden, auch wenn sie noch so lange als bestimmte Lehren
gegolten haben. Wir wollen auf alle Falle das Dogma wer-
ringern, nicht vermehren. 2. Die Kirche kann das Dogma nicht



49 -

indern, kann auch ihr Bekenntnis nicht dndern. Ks ist das
nur eine abstrakte Frage. Die hl. Schrift ist die volle Offen-
barung und das Bekenntnis die hinreichende Feststellung des
christlichen Glaubens. 3. Der private Glaube von Individuen
soll nicht bertihrt werden; das Bekenntnis der Kirche, iiber
das wir sprechen, geht die Lehrer an, nicht die einzelnen Glieder.
Nur wer im Namen der Kirche zu lehren hat, wird betroffen
von meinen Forderungen.

Es gibt eine bestimmte Offenbarung Gottes im Alten und
Neuen Testament. Die Kirche hat daraus eine autoritire Samm-
lung hergestellt, 13 Punkte, die die Hauptpunkte des Evan-
geliums wiedergeben, wie z. B. Geburt und Auferstehung Jesu,
d. h. Tatsachen, und daneben Gedanken wie den der Trinitit.
Diese Dinge, die in verschiedenen Bekenntnissen gesammelt
und schliesslich im Nicénischen Symbol festgestellt wurden, sind
obligatorisch fiir die Lehrer der Kirche. Paulus liebt die Frei-
heit, aber wusste ihre Grenzen: Wenn jemand irgendein anderes
Evangelium predigt, der ist verflucht. Johannes sagt, trotzdem
er so fiir freie Bewegung ist: Wer nicht in der Lehre bleibt,
der ist nicht in Gott. Es handelt sich heute um scheinbar un-
wichtige Meinungen, die den Bekenntnisglauben unterwiihlen.
Neuere Theorien tiber den Zustand der Verwesung, in dem
sich der Korper Christi vor der Auferstehung befand, sind
unvereinbar mit dem urspriinglichen Auferstehungsglauben. Es
handelt sich darum, dass die Wunder itberhaupt geleugnet werden.
Es besteht die Gefahr, dass wesentliche Artikel des Glaubens
wie der Gedanke der Inkarnation falsch dargestellt werden;
Loofs stellt z. B. in seinem Buch iiber Jesus fest, dass kaum
ein deutscher Theologe auf die Geburtsgeschichte Wert legt,
d. h. auf die Kontinuitit der gottlichen und menschlichen Person
Christi, d. h. also auf die Lehre von der Inkarnation. Man hat
gesagt, dass das Bekenntnis zu Jesus als dem Herrn geniige.
Wie wenig ein Bekenntnis zu Jesus als dem Herrn uns schiitzen
wiirde, zeigt z. B. die Auslegung, die Bousset diesem Wort ge-
geben hat. Es ist eine Lebensfrage, ob die Kirche das Be-
kenntnis aufrecht erhiilt, das autoritative Bekenntnis.

Dr. Cooper (Glasgow) stimmt Bischof Gore zu, dass das
Nicanische Bekenntnis notwendig ist, wenn wir eine vereinigte
Kirche haben wollen. Der christliche Glaube ist fiirs Neue
Testament ein einziger, den das Nicdnum glinzend ausspricht.

Internat. kiveh], Zeitschrift, Heft 1, 1921. 4



B0 —

Dr. Cooper zeigt, wie wir die einzelnen Punkte desselben brau-
chen und wie wir sie praktisch jederzeit anerkennen.

Professor William Robinson (English Church of Christ) stimmt
Bischof Gore im wesentlichen zu. KEs muss ein Bekenntnis
geben, um eine Gemeinde zusammenzufassen. Natiirlich muss
es auch eine christliche Erfahrung geben. Ich mochte sowohl
,Katholik® wie ,Protestant“ sein. Das erste, d. h. das Bekennt-
nis, geht die Kiérche an, geht aber den einzelnen nicht an; wir
haben kein Recht, von dem, der in die Kirche komnrt, ein
solches Bekenntnis zu verlangen. Der Apostel Petrus hatte Jesu
Zustimmung, als er sagte: Du bist Christus. Das ist die ge-
niigende Zustimmung des einzelnen. Die Herrschaft Jesu Christi
geniigt., So sehr ich das Nicénische Symbol liebe, so kann es
doch nicht das sein, was wir von dem einzelnen verlangen
konnen. Das Bekenntnis der Kirche aber ist etwas anderes.

Nach einem Eintreten des norwegischen Pastors Thvedt
fiir ein kurzes Bekenntnis wendet sich der Bischof von Bombay
gegen die in der Debatte aufgetauchte Gegentiberstellung von
Bekenntnis und Erfahrung. Ein Credo, d. h. ,ich glaube®, ist
immer der Ausdruck der christlichen Erfahrung, die tief in der
Seele brennt. Es ist daher nicht anstindig, das Bekenntnis als
intellektuelle Feststellung zu bezeichnen. Ebenso falsch ist der
Wunsch nach einem neuen Bekenntnis. Wenn jemand sich ein
heute geschriebenes Bekenntnis wiinscht, so wiinsche ich mir ein
langst friher geschriebenes. Ich will in bewusster Gemeinschaft
mit den voraufgegangenen Heiligen stehen. Und der Herr selbst
hat in seinem Taufbefehl die dreigestaltige Form angegeben,
die im Nicénischen Bekenntnis ebenso wie in allen andern Be-
kenntnissen der alten Kirche Anwendung gefunden hat. Das
Nicédnische Bekenntnis ist reines Bibelchristentum. Der Bischof
schildert darauf den Inhalt des Nicinums. Er fragt im Anschluss
daran, was man auslassen konnte, ohne schweren Schaden an-
zurichten ; ebenso auch, was man hinzusetzen koénnte: ,Was
unter der Fithrung des heiligen Geistes von der alten Kirche
ausgewihlt wurde, waren, kurz gesagt, diese wichtigsten, nor-
mativen Dinge: die Selbstoffenbarung Gottes in drei Personen
und die Tatsache, dass dieselbe sich in einer historischen Auf-
einanderfolge von Handlungen vollzog.*

Professor Taranger (Christiania) prézisiert demgegentiber
die Stellung der Lutherischen Kirche und auch der norwegischen



— Bl -

Kirche dahin, dass die drei ékumenischen Symbole zwar an-
erkannt werden, insonderheit das Apostolikum als iiberein-
stimmend mit der Bibel angesehen wird, dass aber die Bibel
als gottliches Wort absolute Geltung hat, fir Kirchen sowohl
als Individuen, gegeniiber dem relativ geltenden Menschenwort.

Dr. Anderson Scott stellt in seinem Schlusswort fest, dass
sich die Debatte zwar an die Bekenntnisfrage gehalten, allzu
stark aber das Nicinische Bekenntnis in den Vordergrund ge-
schoben habe. Wenn das Nicidnum die letzte Erklarung christ-
licher Wahrheit tiberhaupt ist, dann wird die wundervolle Er-
fahrung, die Gott uns in den letzten 1500 Jahren gegeben hatf,
geleugnet. Nicht diejenigen glauben an die Kirche, die ihr jede
neue Auslegungsfihigkeit der christlichen Wahrheit absprechen !
Wenn die Kirche die Gaben des heiligen Geistes hat, dann muss
sie auch die Gabe der Auslegung und Wiederauslegung der alten
Wahrheit haben. Die Feststellung der Einheit der Substanz von
Vater und Sohn ist ein griechisches Interesse ; geistige Gemein-
schaft mit den Heiligen jener Epoche hingt aber nicht an der-
selben Formulierung intellektueller Probleme. Die eine Gruppe,
die hier vertreten ist, legt den Hauptton auf die dwtoritdt, die
andere Gruppe auf das Zeugnis, das Werk und die Gemeinschaft
des Geistes. Eine Versohnung dieser beiden Standpunkte kann
nur stattfinden durch gemeinsame und fortgesetzte Riickkehr
zu der zentralen Tatsache unseres christlichen Bewusstseins, der
anbetenden und dankbaren Beziehung zu Jesus Christus.

Auch die Bekenntnisfrage wird dem Fortsetzungsausschuss
der Konferenz zu weiterer Beratung tiberwiesen.

Von sachlichen Fragen bleibt der Konferenz noch die
Stellungnahme zu den Vorschligen der griechisch-orthodoxen
Kirche, die an den Arbeitsausschuss verwiesen waren und in
folgendem Bericht wieder vor die Konferenz gebracht werden :

»Die Vertreter der griechisch-orthodoxen Kirche bringen
der Konferenz in Vorschlag, zum Zweck der Wegbereitung
einer Wiedervereinigung, welche das Endziel der Konferenz
ist, folgende Schritte zu sofortigem Handeln in Erwigung zu
ziehen.

Die Ernennung eines zentralen Fortsetzungskomitees zur
Vertretung aller der Gemeinschaften, die zur Mitarbeit bereit
sind, und zur Vermittlung mit den regionalen Komitees. Das
Zentralkomitee sollte regelmissige Sitzungen abhalten und



die Vorbereitungen fiir alle spiteren Konferenzen treffen. Ks
sollte Informationen verbreiten und gegenseitige Kenntnis und
Sympathie zwischen den Kirchen, wenn moglich durch eine
gemeinsame Zeitschrift, wie z. B. ,The Constructive Quarterly¥,
fordern.

Das unmittelbare Ziel des Komitees sollte sein, unter den
verschiedenen Kirchengemeinschaften die Anerkennung fol-
gender Grundsitze des Handelns zu sichern : Bei voller Wah-
rung der christlichen Freiheit sollte anerkannt werden, dass
zur Aufrechterhaltung gegenseitiger Achtung und briiderlicher
Beziehungen von seiten keiner Kirchengemeinschaft danach
gestrebt werden sollte, Glieder anderer Gemeinschaften diesen
abspenstig zu machen. )

In Verbindung damit méchten die Vertreter der griechisch-
orthodoxen Kirche zur Kenntnis bringen, dass sie die Heilige
Schrift unter den eigenen Angehorigen verbreiten und die
Verteilung durch die Bibelgesellschaft begrussen; aber um
Missverstindnisse zu vermeiden, winschen sie, dass die
Kirchenregierungen angegangen und zur Mitarbeit aufgefor-
dert wirden.

Eine andere sofortige Aufgabe sollte darin bestehen, ein
endgiiltiges Einvernehmen und Zusammenarbeiten aller christ-
lichen Gemeinschaften in der Ausiibung der Mission unter
nichtchristlichen Vo6lkern herbeizufithren ; se, um ein Beispiel
zu geben, wiirde die orthodoxe Kirche im Falle der Mission
unter Mohammedanern willeng sein, andere christliche Ge-
meingschaften auf jede Art in ihrer Arbeit zu unterstiitzen,
wenn deren eigene hittel nicht ausreichen.

Als Ergéanzung dieser beiden Hauptziele sollten besondere
Kommissionen gebildet werden zum Studium dogmatischer,
historischer und liturgischer Fragen sowie solcher, die die
geistlichen Stéinde und Regierungen betreffen, soweit sie Unter-
schiede zwischen den christlichen Gemeinschaften beriihren ;
auch sollten Unterhandlungen zwischen verwandten Gemein-
schaften angekniipft werden, um durch gegenseitige verstirkte
Betonung des Gemeinsamen dem Ziel der vollkommenen Ein-
heit einen Schritt niher zu kommen. ‘

Die orthodoxen Kirchen sind bereit, jedem Kirchenbunde
beizutreten, der den Zweck verfolgt, die christlichen Lehren
durchzusetzen, und jedes System, das diesen Lehren wider-



— [

spricht, zu bekdmpfen, nehmen aber an, dass diese Frage nicht
Sache dieses Komitees sei.“

Der Bischof von St. Andrews tritt fiir die Annahme dieser
wichtigen Einigungsformel zwischen &stlichen und westlichen
Kirchen ein. In Sachen der Mission unter Nichtchristen miisse
ein gemeinsames Vorgehen mit den orientalischen Kirchen ver-
einbart werden ; nur unter dieser Bedingung konnten die ost-
lichen Kirchen mit uns gehen. Weil aber die Kirchen des
Westens auf diese Art der Zusammenarbeit mit den ostlichen
Kirchen noch gar nicht eingerichtet sind, hat der Arbeitsaus-
schuss vorlaufig nur eine grundsitzliche Regelung in diesen
Fragen vorgeschlagen, wahrend er es dem Fortsetzungskomitee
liberlésst, sich mit den einzelnen Kirchen wegen der in Betracht
kommenden praktischen Schritte in Verbindung zu setzen. Das
Fortsetzungkomitee soll seinerseits nicht handeln, ehe es sich
die Zustimmung der hier vertretenen Kirchen zu irgendwelchen
Handlungen gesichert hat.

Der Presbyterianer Dr. Alexander Ramsay hebt hervor,
dass die Anwesenheit so hervorragender Abgesandter der ost-
lichen Kirchen dieser Versammlung ein besonderes Geprige
gegeben hat und allen Teilnehmern wie itberhaupt allen Kirchen
die Verpflichtung auferlegt, ihr Verhalten gegentiber den ortho-
doxen Kirchen nachzupriifen. Der wichtigste Punkt der Verein-
barung ist der Versuch der Vermeidung jeder bewussten Be-
mithung, Mitglieder einer christlichen Kirchengemeinschaft zu
einer andern hiniiberzuziehen. Es ist selbstverstandlich, dass
eine so intime Gemeinschaft kirchlicher Vertreter, wie sie hier
entstanden ist, derartige Konsequenzen nach sich ziehen muss.
Nur wenn wir einander wahrhaftig als Briider in dem einen
Herrn anerkennen, hat unsere Bewegung einen Sinn.

Professor Key, ein schottischer Presbyterianer, erzihlt tiber
seine praktischen Erfahrungen in Konstantinopel, die ihm die
grosse Sehnsucht der griechischen Kirche nach wahrer Gemein-
schaft mit den westlichen Kirchen gezeigt haben. Auf keiner
Universitiit Europas habe ich soviel fir mein Christentum
empfangen als bei meinen Studien der verschiedenen griechi-
schen Kirchen des Ostens. Professor Key erzéhlt, was er einer
einfachen Christin namens Penelope verdankt. Hinsichtlich der
Sprache sagt er: Wie das schottische Volk das Neue Testament
lieber in der Sprache der Reformation als in der gegenwirtigen



Sprache von Glasgow hort, so hat auch die griechische Kirche
ein Interesse an der Erhaltung der alten Sprache.

Der Bischof von Pritoria (Stidafrika) berichtet, dass die
Frage der Bibelsprache auch in Studafrika eine Rolle spielt,
dass sie aber auch im Falle der griechischen Kirchen eine
innerkirchliche Frage ist, die uns hier nicht zu beschéiftigen hat,

Der armenische Bischof Abel Abrahamian erklirt fir die
armenische Kirche, dass sie die gleiche Auffassung vertritt wie
die griechischen Kirchen. Alle 6stlichen Kirchen sind darin
einig, dass, wenn Ost und West zusammengebracht werden sollen,
die Anerkennung des von den griechischen Kirchen ausge-
sprochenen Grundsatzes Voraussetzung der Gemeinschaft ist. Er
spricht im Namen der armenischen Kirche seine Ubereinstim-
mung mit der Aktion der griechisch-orthodoxen Kirchen aus.

Der obige Beschluss des Arbeitsausschusses wird daraufhin
angenommen,

Der Archimandrit Gheorgieff von Bulgarien, der wéihrend
der Verhandlungen nicht zu Wort gekommen war, spricht darauf
noch einmal zu der allgemeinen Frage der Einigung: Nachdem
er die Notwendigkeit der Einheit betont hat, erklirt er doch
alles Christentum fiir Héresie, das nicht die apostolische Succes-
sion hat, und zwar durch die Bischofe (Bischof, Priester und
Diakon sind die drei Stufen der Hierarchie). Nur so ist die
Offenbarung als Quell der christlichen Religion gerettet.

An dieser Stelle sei erwéhnt, dass gerade an dem Morgen
nach Beginn der Diskussion tber das Konkordat mit den ost-
lichen Kirchen eine gemeinsame (Gottesdienstfeier in der rus-
sischen Kirche von Genf stattfand, in der der Metropolit von
Seleucia predigte: Die Einladung zu diesem Gottesdienst sei
nicht nur deshalb ergangen, damit die Vertreter der westlichen
Kirchen einen LKindruck von der Einfachheit und dem Glanz
der alten Liturgie erhielten, sondern damit sie auch einmal
teilndhmen an dem tiglichen Gebet der orthodoxen Kirche fiir
den Frieden der ganzen Welt. Der Erzbischof zeigte im An-
schluss an das Evangelium des Verklarungstages, dass nur die
Junger, die den Willen des Herrn zum Leiden verstehen, seine
Verkldarung erleben. Nur wenn wir bereit sind zum Opfer,
werden wir die zukinftige Herrlichkeit des Volkes Christi er-
leben kénnen.

Die eigenttimlich mystische Feier hinterliess einen tiefen
Eindruck auf viele Teilnehmer.



— BH

Einige andere Beschliisse und Ereignisse, die den Gang der
eigentlichen Verhandlungen der Konferenz unterbrochen hatten,
seien hier nachgeholt:

Der Patriarch von Jerusalem Damianos hat an den Krz-
bischof von Canterbury einen Brief geschrieben, in dem er ihn
bittet, seine Bemiihungen zu unterstiitzen, dass die erste Kon-
ferenz fir Glaube und Kirchenverfassung in Jerusalem statt-
findet. Is wiirde viel fiir die Iinigkeit bedeuten, wenn der
Ausgangspunkt dieser Bewegung die Wiege des Christentums
sein konnte.

Dr. Cooper (Glasgow) begriisst diesen wundervollen Vor-
schlag. Der Bischol von Bombay bittet um Auskunft, welche
Autoritit der Patriarch von Jerusalem hat. Der Erzbischof von
Seleucia erklirt in deutscher Sprache, dass er den Patriarchen
von Jerusalem ebenso vertritt wie den Patriarchen von Kon-
stantinopel, und dankt fiir die freundliche Aufnahme der Kin-
ladung des Patriarchen. Professor Alivisatos berichtet, dass das
Patriarchat von Jerusalem eine der selbstindigen Kirchen der
griechisch-orthodoxen Kirchengemeinschaft darstellt. Natiirlich
schreibt der Patriarch infolgedessen nur fir sein eigenes Pa-
triarchat. Die Einladung wird daraufhin dem Fortsetzungs-
ausschuss tberwiesen.

Ein anderer Beschluss bezieht sich auf die russisch-ortho-
doxe Kirche: namlich dass der Erzbischof von Wolhynien als
Vertreter der russischen Kirche begriisst wird, dass die Kon-
ferenz die Verhinderung der Teilnahme von Vertretern des
Heiligen Synod bedauert und dass der russischen Kirche die tiefe
Teilnahme der Konferenz an ihrem gegenwirtigen schweren
Geschick ausgesprochen wird. ,

Der Erzbischof von Wolhynien begriisst darauf die Kon-
ferenz, bedauert die Verhinderung der Teilnahme der Vertretung
von 100 Millionen russischer Christen, spricht aber das tiefe
Interesse der russischen Kirche fiir die Frage der Einigkeit
aus. Die Anwesenheit eines russischen Bischofs und eines rus-
sischen Priesters sei zufillig und ohne amtlichen Auftrag ; aber
beide fiihlten sich verpflichtet, hier zu erscheinen. Die Leiden
der russischen Kirche seien schwer, die Teilnahme der Ver-
treter der ganzen Christenheit werde ihr ein Trost sein.

Ausser den mitgeteilten Beschliissen, die séimtlich ihre engste
Beziehung zum eigentlichen Thema der Konferenz hatten, und



— BB —

ausser den Dankresolutionen usw., die #ussere Fragen be-
trafen, ist nur noch eine Resolution gefasst worden, eine solche,
die besondere Hervorhebung verdient: eine Voélkerbundsresolu-
tion. Dieselbe war aus englisch-amerikanischen Kreisen hervor-
gegangen und wurde u. a. von Bischof Gore besonders herzlich
unterstiitzt. Der Wortlaut der Entschliessung, deren Text im
kleineren Kreise sorgsam beraten worden war, war der folgende:
o,Die Vorberatung zur Weltkonferenz fiir Glaube und
Kirchenverfassung, in Genf versammelt und 80 Kirchen und
40 Lénder reprisentierend, begriisst freudig die Grindung des
Volkerbundes zur Vermeidung des Krieges und zum Schutz
der kleinen Nationen. Sie wiinscht aufrichtig, dass die Volker,
die noch nicht zu dem Bunde gehoren, bald als Mitglieder
beitreten oder zugelassen werden.

Die Konferenz erkennt an, dass Schwierigkeiten bestehen,
glaubt aber, dass sie nicht uniiberwindlich sind, da das Ideal, fiir
dessen Verwirklichung der Bund gebildet wurde, in Eink'ang
mit dem Willen Gottes steht, der sich in Christus offenbart.

Die Konferenz bittet die Geistlichen aller Kirchen dringend,
dass sie ihrem Volke die Pflicht einpridgen, die Ziele des
Bundes in jeder Richtung zu férdern und dafiir zu beten, dass
die gottliche Weisheit sein Handeln leiten und der heilige
Geist die Herzen der Regierenden und der Volker so be-
stimmen moge, dass Streitigkeiten zwischen den Volkern fried-
lich geschlichtet werden und die Zeit bald kommen moge,
wo alle Kriege aufthoren.“

Es seien noch aus der Reihe der Begriissungen drei heraus-
gehoben, deren Bedeutung iiber manche anderen Ausserungen
hinausging :

Am Abend des 16. August fand eine Begrissung des Kon-
gresses durch den Generalsekretir des Internationalen Roten
Kreuzes, Professor Dr. Rappard statt, der das Gemeinsame in
den beiderseitigen Bestrebungen hervorzuheben wusste.

Die ,Internationale Frauenliga fiir Frieden und Freiheit“
sprach schriftlich ihre ,tiefe Befriedigung® iiber die Bemiihungen
zur Schaffung einer ,weiteren und tieferen Einigkeit“ unter
den Christen aus. Die Hoffnung wurde ausgesprochen, ,dass
von nun an alle christlichen Kirchen sich wirksamer als frither
dafiir einsetzen mochten, die Wurzeln des Krieges in Gesinnung
und Herz der Manner auszuroden, die Lehren der Liebe, Ver-



— BT —

gebung und Bruderschaft zu kiinden, die, wo sie echt sind,
die Teilnahme am Kriege unmoglich machen, und allen un-
christlichen Handlungen der Regierungen mit immer grosserem
Mute entgegenzutreten®.
Endlich sei die Botschaft der ,Christlichen Internationale“
erwahnt, die leider nicht zur Verlesung gekommen ist:
yLiebe Freunde! Wir, die wir hier aus 16 Liandern und
vielen christlichen Gemeinschaften, einschliesslich der angli-
kanischen, lutherischen, presbyterianischen, rémisch-katho-
lischen Kirche sowie der Quéker, zusammengekommen sind,
haben aufs tiefste jene Einigkeit des Geistes erlebt, die {iber
allen nationalen, kirchlichen und Klassenunterschieden ist.
In Christus sind wir uns unserer Einigkeit bewusst geworden;
Priester und Expriester, Bischof und unabhingiger Sozialisten-
fuhrer, Freideutscher und lutherischer Pastor, Sinn-Feiner
und indischer Nationalist haben nebeneinander gesessen und
sich in schweigender Andacht, in Singen und Gebet und in
eifriger Aussprache vereint. Wir haben Unterschiede des
Bekenntnisses und der Form nicht unbeachtet gelassen, aber
sie wurden tberbriickt durch die leibhaftige Gegenwart Christi
unter uns.

Wir nehmen stéirksten Anteil an den Problemen, die Ihr
zu beraten habt, und an dem Ziel, das Euch zusammenfiihrt,
und wir beten, dass der heilige Geist Eure Beschliisse lenken
moge, dieses Ziel zu fordern. Wir glauben, dass, wenn die
Welt fiir Christus gewonnen werden soll, sie in seinen Ver-
tretern auf Erden eine Einigkeit sehen muss, die noch stirker
im Geist und in den Taten als in der &dusseren Organisation
und den Lehrmeinungen hervortritt. Eine Kirche, die von
allen ihren Gliedern furchtlos unbedingte Treue untereinander
und Christus gegeniiber fordert, wird sicher alle die dem
christlichen Glauben wiedergewinnen, die sich in Sorge oder
Ungeduld von ihm gewandt haben. Eine solche Kirche wird
ein Bollwerk gegen den Krieg sein, denn ihre Anhédnger
werden sich jedem Befehl, einander zu téten, widersetzen;
sie wird eine Macht der sozialen Gerechtigkeit sein, denn
sie werden sich weigern, einander zu unterdriicken oder aus-
zubeuten; sie wird ein Faktor von ganz besonderer Bedeu-
tung bei der Aufgabe sein, die ganze menschliche Familie
auf Erden harmonisch zu gestalten.



. B8

Wir haben die Zuversicht, dass Eure Beratungen dieses
Ziel fordern werden, dass Euch keine geringere Hoffnung
gentigen wird und dass Ihr dahin gefiihrt werden moget, zu
erkennen, wie hier und jetzt die Kinder des Lichts berufen
werden, als Glieder des Reiches Christi zu leben, was die
Welt auch immer denken mag. Das halten wir fiir den
schnellsten Weg zur Einheit des Christentums und der Er-
lésung der Menschheit.“

s ist hier nicht der Ort, liber die mannigfachen Dankes-
bezeugungen und Ehrungen zu berichten, die den eigentlichen
Veranstaltern der Konferenz in spontaner Dankbarkeit dar-
gebracht worden sind. Aber es gehort zum Wesentlichsten
der Konferenz, die Personlichkeit von Robert H. Gardiner zu
verstehen, in ihrer Verkniipfung mit der Vorbereitungsarbeit
fir die Genfer Tagung. Deshalb nur einige bezeichnende
Worte des selten Sprechenden: ,Seit zehn Jahren ist mein
Leben Freude gewesen. Jeder Morgen, der mir die Post brachte,
brachte mir Hoffnung. Trotzdem kam ich mit grossem Zittern
hierher. s waren zwar im ganzen nur etwa zehn Briefe ge-
wesen, die einen ausgesprochen feindlichen Charakter gegen-
itber unsern Zielen hatten. Aber viele erkldrten unsern Ver-
such fir einen Irrweg. Welche Dankbarkeit muss iiber uns
kommen, wenn wir nun diese Tagung erleben. Seit einigen
Tagen ist mein Leben wieder Freude geworden.“

Dazu das Schlusswort des Vorsitzenden Bischof Brent, der
die Konferenz unter hoherer Leitung geleitet hatte: Die Kon-
ferenz ist eine Tatsache und eine Hoffnung. Es ist Wirklich-
keit, dass 80 Kirchen und 40 Vélker im Geist der Bruderschaft
hier vereinigt waren. Ostliche und westliche Kirchen sind zum
erstenmal auf einer allgemeinen Konferenz zusammengekommen.
Der freundliche Geist des Orients hat uns viel gegeben, von
seiner Ehrfurcht und Anbetung, von seinem Schauen des Gottes-
geheimnisses im Sinne des Johannes der Apokalypse. Aber
uns ist auch klar geworden, dass der Occident manches dem
Orient zu geben hat. Wahrhaftigkeit und Offenheit haben
diese Verhandlungen regiert. Wie fiir alles menschliche Leben
liegt auch flur die Kirche die grosste Gefahr in Unkenntnis,
Missverstiindnis und Vorurteil. Unsere Gedanken ans Licht
zu bringen, ans Licht des Geistes Gottes, ist unsere Aufgabe.
So verschwinden die Schwierigkeiten und Missverstindnisse,



und wir kehren heim mit mehr Verantwortung und mehr Be-
geisterung flir unsere Sache. Das Hindernis der Einigkeit liegt
nach meiner Meinung mehr auf moralischem als auf theolo-
gischem Gebiet. Auch wean wir uns nicht wiedertreffen, ist
die Gemeinschatt der Heiligen als eine Wirklichkeit zwischen
uns aufgerichtet. Gemeinschaft in Christus beginnt auf Erden,
endet nicht auf Erden. Die grosse Wiederverecinigung, die
keine Schwierigkeiten in sich schliesst, liegt vor uns allen.

Die Weiterfithrung der Arbeit.

Wihrend die zehnjahrige Vorbereitungsarbeit fir die Kon-
ferenz von einem Kreise von Menschen geleistet wurde, der
kein offizielles Mandat der verschiedenen Kirchen hatte, ist
als ein Krgebnis der Genfer Konferenz zu verzeichnen, dass
nunmehr ein von den offiziellen Vertretern der Kirchen ein-
gesetztes Komitee besteht. Zwar sind nicht alle Kirchen,
z. B. die deutschen Kirchen als solche, an der Einsetzung dieses
Fortsetzungskomitees beteiligt. Aber Vertreter fast aller Kirchen-
gemeinschaften, auch der deutschen Kirchen, sind in den Aus-
schuss hineingewihlt worden. Die Kirchen, die sich von der
Mitarbeit jetzt noch ausschliessen, sollen auch den dritten Ar-
tikel aus ihrem Glaubensbekenntnis ausschliessen.

Nachdem wiahrend der Konferenz dem einzusetzenden
Fortsetzungskomitee verschiedene Aufgaben (ibertragen waren,
wurde durch Beschluss der Konferenz vom 18. August der
Tatigkeitskreis des Komitees in folgender Weise festgesetzt:

»Es soll ein Komitee ernannt werden unter dem Namen Fortsetzungs-
komitee (Continuation Committee); es soll aus etwa 40 Mitgliedern bestehen,
welche von dieser Konferenz gewéihlt werden; der Arbeitsausschuss soll an-
gewiesen werden, Kandidaten fiir dieses Komitee vorzuschlagen, welche die
verschiedenen Gruppen der Kirchengemeinschaften so umfassend als irgend
durchfithrbar vertreten; dieses Komitee soll seine eigenen Beamten, ein Exe-
kutivkomitee und solche Unterausschiisse, als es fiir notwendig erachtet,
wihlen; es soll das Recht haben, freie Stellen zu besetzen, seine Mitglied-
schaft zu vergriossern und unter gebiihrenden Einschrinkungen einen Ver-
treter zu besorgen oder anzunehmen fiir den Fall, dass ein Mitglied an
einer anberaumten Versammlung nicht teilnehmen kann; es soll wenigstens
einmal im Jahr zusammentreten; 6fter, wenn notig, vorausgesetzt, dass die
Ankiindigung nicht weniger als 6 Monate vorher erfolgt; es soll ihm zur
Pflicht gemacht werden, die Vorbereitungsarbeiten fiir die Weltkonferenz
oder die Konferenzen fiir Glauben und Kirchenordnung, die Korrespondenz
und die Zusammenarbeit mit den Kommissionen der verschiedenen Kirchen-



— B0 —

gemeinschaften fortzufiithren ; es soll Zeit und Ort einer Konferenz bestimmen
und alle solche Pflichten ausiiben, als erforderlich sind, um die Konferenz
zu halten; es soll bei sechsmonatiger Vorausankiindigung eine Versamm-
lung der Vertreter der verschiedenen Kommissionen einberufen, wenn und
wann dies von der Mehrheit der Kommissionen verlangt wird, und wenn eine
solche Versammlung abgehalten wird, soll diese das Recht haben, in irgend-
eines oder alle Rechte einzutreten, die jetzt dem Komitee gewiihrt werden.“

Die Zusammensetzung des Fortsetzungskomitees war keine
einfach zu losende Frage. Es wurde zwar bald darin Uberein-
stimmung erzielt, dass die Zusammensetzung nach Kirchen bzw.
kirchlichen Gruppen geregelt werden sollte. Gleichzeitig aber
musste darauf geachtet werden, dass die verschiedenen Welt-
teile und Liénder richtig vertreten waren. Daraufhin kam man
im Arbeitsausschuss der Konferenz zu dem Vorschlag, folgende
jeweilen sehr weit gedachte Kirchengruppen zu bilden:

a) Anglikaner:

Der Bischof von Bombay (Indien).

Der Bischof von Willochra (Australien).

Der Bischof von Winchester (England).

Dr. William T. Manning (Amerika).

Rev. W. E. S. Holland (Indien, Studentenweltbund).

&) Presbyterianer:

Dr. Arthur J. Brown (Amerika).
Professor Dr. A. de Boér (Ungarn).

Rev. Samuel Chester (Amerika).
Principal Alexander Mertin (Schottland).
Dr, J. A. McClymont (Schottland).

¢) Baptisten:
Dr. Peter Ainslie (Disciples of Christ, Amerika).
Rev. W. C. P. Rhoades (Amerika).
Rev. J. E. Roberts (England).
Rev. J. H. Shakespeare (England).
Rev. Cornelius Woelfkin (New York).

d) Methodisten:
Bischof John Cannon (Amerika).
Bischof Francis J. McCornvall (Amerika).
Rev. George Hall (Australien).
Rev. Henry N. Hughes (England).
Rev. John S, Tasker (England).

= e

o~ o

SJT

Sl L

ol o 3



e) Quaker:
Professor Rufus N. Jones (Amerika) oder
Lucy Gardner (England) als Vertreterin.

/) Congregationalisten :
Rev. Nehemiah Boynton (Amerika).
Rev. Chang Po Ling (China).
Dr. A. E. Savoie (England).
Principal W. B. Selbie (England).

ol

i

g) Orthodoxe Kirchen:

Der Metropolit von Seleucia (Tirkei).

Der Metropolit von Odessa (Russland).

Der Bischof von Timok (Serbien).

Der Archimandrit Stéphane Gheorgieff (Bulgarien).
Professor Alivisatos (Griechenland).

Professor Sokolof (Russland).

Professor Dragomir Demetrescu (Ruménien).

h) Altkatholiken:
Bischof Eduard Herzog (Schweiz).

el -l ol ol

-1 O

i) Armenier:
Erzbischof Elise Dourian (Konstantinopel).
. Bischof Abel Abrahamian (London).

DD

k) Lutheraner:

Erzbischof Nathan Soderblom (Schweden),
Bischof Harald Ostenfeld (Danemark).
Bischof J. Tandberg (Norwegen).

Bischof Alexander Raffay (Ungarn).

Dr. A. Morehead (Amerika).

Dr. Siegmund-Schultze (Deutschland).

- PR

{) Hierzu sollten ohne Riicksicht auf ihre kirchliche Zu-
gehorigkeit kommen:
Der Vorsitzende: Bischof Charles H. Brent (Amerika).
Deyr Schriftfihrer: Robert H. Gardiner (Amerika).
Ein Schatzmeister.
Dr. S. K. Datta (Indien).
Rev. J. XK. Ochiai (Japan).

Do —

S



B2 —

Diese vom Arbeitsausschuss dem Plenum vorgeschlagene
Liste erfuhr drei Anderungen:

1. erschien es nicht angingig, die Disciples of Christ unter
die baptistische Gruppe zu rechnen, zumal ihr Eintreten fur die
Sache der Konferenz eine besondere Beachtung verdiente. So
wurde Dr. Peter Ainslie als Vertreter einer besonderen Gruppe,
eben der Disciples, dem Komitee zugewiihlt, In der baptistischen
Gruppe wurde an seiner Stelle als tunfter Vertreter Dr. Ruth
(Australien) eingesetzt;

2. baten die anwesenden tschechischen Protestanten um
cine besondere Vertretung, die ihnen unter der Uberschrift
»Ischechische evangelische Bruderkirche", vertreten durch Pro-
fessor Francis Zilka (Prag), gewahrt wurde;

3. erhob sich die Frage, ob nicht doch eine Vertretung
der deutschen unierten Kirchen im ortsetzungskomitee er-
strebt werden sollte, auch wenn die deutschen Kirchen offiziell
eine Beteiligung abgelehnt hitten. Die von dem Arbeitsaus-
schuss gefundene Losung, einen deutschen Vertreter (Siegmund-
Schultze) der lutherischen Gruppe zuzuzihlen, war schon von
mir selbst im Arbeitsausschuss als nicht unbedenklich bezeich-
net worden, da die unierte evangelische Kirche nicht ohne
weiteres bei der lutherischen Gruppe eingesetzt werden konnte.
Als nun dieser Umstand im Plenum von amerikanischer Seite
erneut aufgegriffen wurde, erwiderte ich im Einverstindnis mit
den {ibrigen deutschen Delegierten, dass es uns willkommen
wiare, wenn eine besondere Gruppe ,Evangelisch-Unierte* ge-
bildet wiirde, die die Vertreter der unierten Kirchen Deutsch-

lands und eventuell auch anderer Liander — ich nannte z. B,
Polen — umfassen wiirde, wihrend in die lutherische Gruppe

an meiner Stelle ein Vertreter der eigentlichen lutherischen
Kirchen Deutschlands, etwa Professor D. Ihmels, gewéihlt wiirde.
Die Rede, mit der Bischof Brent diesen Vorschlag aufnahm,
ist so charakteristisch fiir den Gemeinschaftsgeist, der, alle
politischen und sonstigen Differenzen iiberwindend, die Kon-
terenz beherrschte, dass ich dieselbe hier wortlich wiedergebe:

,Dr. Siegmund-Schultze war von unserem Arbeitsausschuss
als Vertreter der Deutsch-Evangelischen in die lutherische
Gruppe eingesetzt worden. Hs erscheint mir aber auf Grund
der frither und jetzt vorgebrachten Griinde richtig, dass wir
den unierten evangelischen Kirchen eine besondere Gruppe



— 63 —

zuweisen. Die deutschen Kirchen sind hier offiziell nicht ver-
treten. Das hiingt aber, wie wir wissen, mit den besonderen
Umstidnden zusammen, in denen sich Deutschland gegenwirtig
befindet. Angesichts dieser Lage halte ich es flir unsere Pflicht,
den deutschen Kirchen eher ein Maximum als ein Minimum
von Anerkennung (recognition) zu zeigen. Wir sollten auch
hier das Beispiel unseres Herrn und Heilandes in Wirklichkeit
umsetzen, die Lehre, die er selbst befolgt hat, befolgen, nim-
lich das Wesen seiner Menschwerdung erfiillen: nicht das
Higene zu suchen, sondern das, was des andern ist und was
der Menschheit dient. In der christlichen Gemeinschaft muss
es vor allem so sein. Immer wenn eine Gruppe aus irgend-
welchen Griinden den andern entfremdet ist, sind wir doppelt
verpflichtet, flir sie und fir die gemeinsamen Interessen ein-
zutreten. Ich mochte daher beantragen, im Fortsetzungskomitee
eine neue Gruppe unter dem Namen Evangelisch-Unierte“
mit drei Platzen einzufiigen. Vorgeschlagen sind ausser Dr.
Siegmund-Schultze die Herren Professor Lang und Pastor
Schreiber.“

Der Vorschlag des Vorsitzenden wurde mit grossem Bei-
fall aufgenommen. Es wurde beschlossen, die genannte Gruppe
zu bilden — nicht ,Deutsch-Evangelische, wie es im Protokoll
heisst, sondern ,Uniert-Evangelische* — und ausser Dr. Sieg-
mund-Schultze zwei weitere Vertreter der deutschen Kirchen
einzusetzen. Nachdem im Tagesprotokoll demgemaiss berichtet
worden ist, ist im Konferenzprotokoll jetzt der Name von
Prof. Lang in der presbyterianischen Gruppe eingefiigt worden,
was dem Konferenzbeschluss nicht entspricht, wihrend Dr. Schrei-
bers Name bei der neugebildeten Gruppe steht. In der luthe-
rischen Gruppe ist gemiss dem Beschluss der Konferenz der
Name von Dr. Ihmels anstatt Dr. Siegmund-Schultzes eingefigt
worden.

Die erste Sitzung des neugewihlten Fortsetzungskomitees
fand unmittelbar nach Beendigung der Konferenz, d. h. am
19.‘August, im Hotel Métropole in Genf statt.

Die wichtigsten Beschliisse desselben waren die Wahl eines
Schatzmeisters (Mr. George Zabriski), die Zuwahl des Rev.
T. Albert Moore (Kanada, bischéfliche Methodistenkirche) in das
Komitee, die Finsetzung einer Geschiiftskommission, unter Vorsitz
von Bischof Brent, und die Bildung eines sogenannten Subjects’



64 —

Committee, d. h. eines Komitees, das die wichtigsten Fragen
betreffend Glaube und Kirchenverfassung fiir die weiteren Be-
ratungen bestimmen soll. Mitglieder des Komitees sollen sein:
der Bischof von Bombay, Professor Lang, Professor Ihmels,
Professor Alivisatos, Principal Martin und Dr. Selbie. Auf
Grund der Beratungen der Konferenz wird jedoch eine Reihe
von KFragen sogleich aufgestellt, damit eine Beantwortung der-
selben in den verschiedenen Kinzelgruppen alsbald erfolgen
kann. Die von der Geschéftsfihrung der Weltkonferenz aus-
zusendenden Fragen sollen folgendermassen lauten:

Fragen betreffend den Glauben der wiedervereinigten Kirche:
1. Welcher Grad von Einheit im Glauben wird in einer wiedervereinigten
Kirche notwendig sein?
2. Jst eine Feststellung dieses einen Glaubens in Form eines Credo not-
wendig oder erwiinscht?
3. Welches Credo sollte alsdann gebraucht werden? Oder welche andere
Formel wire erwiinscht?

4. Welches ist der richtige Gebrauch eines Credo oder eines Glaubens-
bekenntnisses ?

Diese Fragenreihe soll zunédchst ausgehen und beant-
wortet werden, ehe folgende zweite Fragenreihe zur Versendung
kommt:

Fragen betreffend das geistliche Amt in der wiedervereinigten Kirche:

1. Welcher Grad von Einbeit hinsichtlich der Verfassung wird in einer
wiedervereinigten Kirche nétig sein?

2. Ist es notwendig, dass ein gemeinsames, allgemein anerkanntes geist-
liches Amt besteht?

3. In welchen Gruppen oder Arten von Geistlichen soll alsdann das Amt
bestehen?

4. Soll die wiedervereinigte Kirche irgendwelche notwendige Bedingungen
verlangen, die vor der Ordination erfiillt sein miissen, oder irgendeine
besondere Art von Ordination?

5. Welche fiir die Ordination grundlegenden Bedingungen und welche Art
von Ordination sollten alsdann verlangt werden und durch wen sollte
sie vollzogen werden?

Diese Fragen sollen natirlich ausfithrlich beantwortet
werden. Die Themakommission® hitte die Antworten zu be-
urteilen und weitere Fragen zu stellen.

Kein Zweifel, dass schon die erste Fragengruppe eine
Fulle von Antworten bringen wird, die, ebenso wie die Ant-
worten der Konferenz oder wahrscheinlich stdrker noch als
diese, differiecren werden. Vollends wird der starke Angli-



w 65 —

kanismus in der Linienfiihrung der zweiten Fragengruppe auch
die Fille der Verschiedenheiten innerhalb der noch nicht
wiedervereinigten Kirche zutage fordern.

Wie stark die Gegensiitze schon in der Bekenntnisfrage
sein werden, zeigten die interessanten Ausfilhrungen des Erz-
bischofs von Wolhynien auf der letzten Sitzung des Arbeits-
ausschusses: Zwei Standpunkte standen sich auf der Konferenz
gegeniiber und machten sich besonders in der Bekenntnisfrage
geltend : ein orthodox-mystischer und ein liberal-rationalistischer.
Wir Vertreter der ostlichen Kirchen stehen aul der absoluten
Geltung unseres Symbols. Wir kénnen nicht die grossen Schiitze,
die die ostlichen Kirchen gewonnen und erhalten haben, auf-
geben. KEs hat jemand gesagt: ,Die westliche Lehre zeigt,
wie man leben muss; die oOstliche Lehre, wie man sterben
muss.”  Jedenfalls miissen die Krifte beider l.ehren vereinigt
werden.

Hoffen wir, dass es dem Fortsetzungskomitee, das im August
1921 wieder tagen wird, und zwar in Amerika, gelingen wird,
die ,Vereinigung® weiter vorzuberciten! Hoffen wir, dass der
tnoralische Untergrund der theologischen Fragen noch deut-
-licher erkannt wird als bisher! Hoffen wir, dass die Kirchen
verstehen lernen, was ihr Glaubensartikel bedeutet: Gemein-
schaft der [Heiligen!

Berlin.
F. SIEGMUND-SCHULTZE.

cr

[uternat. kirvehl Zeitsehrift, Heft 1, 19%1.



	Bericht über die Präliminarversammlung der Weltkonferenz über Glaube und Kirchenverfassung in Genf vom 12. bis 20. August 1920

