
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 11 (1921)

Heft: 1

Artikel: Bericht über die Präliminarversammlung der Weltkonferenz über
Glaube und Kirchenverfassung in Genf vom 12. bis 20. August 1920

Autor: Siegmund-Schultze, F.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403951

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403951
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


30 —

Bericht
über die

Präliminarversammlung der Weltkonferenz über Glaube und

Kirchenverfassung in Genf vom 12. bis 20. August 1920.

Die Vorgeschichte der Konferenz ist teils in der
„Internationalen Kirchlichen Zeitschrift", teils in der „Eiche", Jahrgang

1921, Heft 2, dargestellt, wo insbesondere die ablehnende
Stellungnahme des Deutschen Evangelischen Kirchenausschusses
besprochen wird.

Zur Konferenz waren 133 Delegierte von über 80 Kirchen
und über 40 Ländern erschienen '). Es war eine imposante
Versammlung, die im Athenaeum am 12. August zusammentrat.

Zunächst fand eine geschäftsmässige Eröffnung der Konferenz

statt, in der vor allem die Frage der Verhandlungssprache
behandelt wurde :

Der Sekretär der Konferenz teilte mit, dass alle Reden ins
Englische, Deutsche und Französische übersetzt werden sollten.
Es wurde gefragt, ob auch ins Griechische übersetzt werden
könnte. Die Antwort lautete, dass das im Bedürfnisfall, d. h.
auf Wunsch der griechischen Delegierten, geschehen würde.
Der Sekretär der Konferenz fragte dann, ob, wenn die
Deutschen der Meinung sein sollten, dass sich eine Übersetzung ins
Deutsche erübrigte, darauf verzichtet werden sollte. Ich konnte
auf Grund einer Fühlungnahme mit andern deutschen Teilneh-

*) Die Namen der Teilnehmer sind im englischen Bericht angegeben.
World Conference on Faith and Order. Eeport on the Preliminary Meeting
at Geneva, Switzerland, August 12—20, 1920. Dieser Bericht ist durch den
Sekretär der Konferenz, Kobert H. Gardiner, 174 Water Street, Gardiner,
Maine, U. S. A., zu beziehen.



- 31 —

mern bekanntgeben, dass wir auf eine Übersetzung verzichten
könnten. Ich unterliess jedoch nicht, festzustellen, dass
grundsätzlich eine Übersetzung in die drei Sprachen vorgesehen sei.
Die Übersetzungen ins Französische erwiesen sich dann schon
am ersten Tage als ausserordentlich lästig; es war nicht möglich,

während derselben Ruhe zu halten. Gut, dass nur in den
seltensten Fällen darauf noch eine deutsche Übersetzung folgte

Im Laufe der Verhandlungen jedoch wurde ich von
verschiedenen Mitgliedern der griechischen und slavischen Kirchen
darauf angesprochen, ob es sich nicht ermöglichen liesse, dass

in ihrem Interesse alle Reden ins Deutsche übersetzt würden.
Die Frage wurde auf meine Veranlassung zu Beginn der
Vormittagsversammlung des zweiten Tages vom Vorsitzenden vor
die Versammlung gebracht. Es stellte sich heraus, dass
insbesondere die slavischen Mitglieder des Kongresses eine deutsche
Übersetzung brauchten, um den Verhandlungen folgen zu können.
Daraufhin wurde beschlossen, dass alle Reden ins Deutsche,
Englische und Französische übersetzt werden sollten, und zwar
für gewöhnlich nur in zusammengefasster Wiedergabe, falls
nämlich nicht die besondere Bedeutung oder Absicht der Rede
eine genaue Wiedergabe notwendig machte.

Während der späteren Verhandlungstage wurde dann übrigens

zumeist die Methode befolgt, dass die Übersetzung in die
zwei anderen Sprachen gleichzeitig in zwei verschiedenen
Räumen gegeben wurde. Dadurch wurde Zeit gespart und
bessere Verhandlungsruhe erzielt.

Englisch blieb natürlich, trotz der formalen Gleichberechtigung

der drei Sprachen, vorherrschend. Sehr gut war die
Erklärung des Vorsitzenden, dass das Englische deshalb die
vorherrschende Sprache ist, weil die englischsprechenden Menschen
nicht so klug seien in der Aneignung fremder Sprachen als die
übrigen

Bischof Brent, der Vorsitzende des Einberufungskomitees,
eröffnet die Konferenz. Er spricht sein Bedauern aus, dass
Bischof Anderson (Chicago), der mit ihm diese Konferenz
herbeigewünscht habe, durch Krankheit verhindert sei, teilzunehmen.
Er bittet danach den altkatholischen Bischof der Schweiz um
Begrüssungswort und Eingangsgebet.

Bischof Herzog, der ehrwürdige Führer des Altkatholizismus,

redet die Versammlung als „Brüder und Väter im Herrn"



— 32 —

an und grüsst sie mit dem Wort: „Gesegnet seien, die kommen
im Namen des Herrn". Er verliest Eph. 4, 1—6 und betet in
deutscher Sprache. Mein englischer Nachbar reicht mir die
Hand in Freude darüber, class wir zuerst in deutscher Sprache
zu Gott hätten reden dürfen. Das gemeinsame Vaterunser ist
ein tief feierliches Bekenntnis zu dem Einen Herrn der Christenheit.

Bischof Brent bezeichnet darauf in längerer Rede den
Zweck der Konferenz : Es ist nicht ein menschlicher Plan, eine
solche Konferenz zu halten, sondern Gott will den Tag
herbeiführen, nach dem sich, die Menschen sehnen : dass die, die zu
Christus gehören, eins seien, wie der Sohn mit dem Vater. Gottes
heiliger Geist ist die Macht über uns. Wir müssen mitarbeiten.
Im Jahre 1910 hat meine Kirchengemeinschaft einen Aufruf
ausgehen lassen, die Christenheit solle sich gemeinsam fragen,
welches der Plan Christi gewesen sei. Alle christlichen
Gemeinschaften, die Christus bekennen als Gott und Heiland, wurden
jetzt zu einer solchen Konferenz eingeladen. Die Edinburgher
Welt-Missionskonferenz war uns ein Zeichen dafür, dass auch
eine Konferenz über die Fragen von Glauben und Verfassung-
gute Ergebnisse haben könnte : Verständnis für die Auffassung
des andern und Gemeinschaft im gemeinsamen Besitz. Der
theologische Streit hat bisher die christlichen Gruppen auseinandergebracht;

eine Konferenz dagegen kann die Menschen
zusammenbringen. Die Lambeth-Konferenz hat vor einigen Wochen
festgestellt, dass die Kirche wahrhaft katholisch sein muss. Was
jeder von uns in seiner besonderen christlichen Gruppe
gewonnen hat, soll nun an einer Stelle allen nutzbar gemacht
werden. In den Vereinigten Staaten von Amerika ist die Kirche
mehr zersplittert als irgendwo sonst; deshalb ist es unsere
Pflicht, dass wir Amerikaner zuerst auf Abhülfe sinnen. In den
Vereinigten Staaten sind zunächst in den einzelnen Kirchen
Komitees gebildet worden; danach ist 1916 ein gemeinsames
Komitee gebildet worden. Alle europäischen Kirchen sind
eingeladen worden. Der Papst hat zu unserem Bedauern
abgelehnt; die römisch-katholische Kirche könne nicht teilnehmen.
Die griechischen Kirchen des Ostens haben zu unserer grossen
Freude die Einladung angenommen und sind in unserer Mitte.
(Allgemeiner Beifall.) Alle Kirchen der Welt mit einziger
Ausnahme der Kirche Roms haben angenommen. Abgesandte von
80 Kirchengruppen sind hier versammelt. Wenn eine Kirche



— 33 —

sich ausschliesst, so werden wir sie doch niemals ausschliessen.
Dass sie alle eines seien Sie alle müssen fühlen, dass der Geist
Gottes uns hierzu treibt.

Pastor Charles Martin (Genf) begrüsst darauf die Konferenz
im Namen Genfs, das seit Jahrhunderten eine Seele habe.
Calvins Ziel war, dass Gott der Herr werde über alles. Das
ist auch unser Wunsch für diese Konferenz.

Bischof Brent bittet darauf, den Vorsitzenden zu wählen.
Auf Vorschlag von Bischof Herzog wird der Bischof von West-
New York, Dr. Brent, gewählt, der bei den östlichen und
westlichen Kirchen in gleicher Weise bekannt sei. Bischof Brent
antwortet,, dass das vielleicht die grösste Ehre seines Lebens
sei. Er bittet, die Verantwortung der Aufgabe mit ihm zu teilen.

Zum Schriftführer wird Robert H. Gardiner gewählt, von
dem der Erzbischof von Upsala in seinem Vorschlag sagt, er
sei die Inkarnation des Gedankens dieser Konferenz für viele
von uns gewresen. Mr. Gardiner spricht seinen Dank für die
enthusiastische Zustimmung der Versammlung und für die
Mitarbeit vieler während der letzten zehn Jahre aus. Das Gesetz
Christi soll über Menschen, Völker und Kirchen herrschen.

Zu weiteren Schriftführern werden gewählt : Dr. Siegmund-
Schultze, Professor Alivisatos, Professor Choisy. Auf diese Weise
sollen neben der Schriftführung in englischer Sprache die
Interessen der deutsch-, griechisch- und französischredenden
Konferenzmitglieder gesichert werden. Die Begrüssung der deutschen
Mitarbeit ist besonders herzlich.

Darauf wird ein Arbeitsausschuss gewählt, der aus dem
Präsidenten und dem Schriftführer und aus weiteren von diesen
vorzuschlagenden Mitgliedern der Konferenz bestehen und die
Aufgabe haben soll, die Geschäftsordnung zu bestimmen, sowie
die Fortsetzung der Konferenzarbeit in die Hand zu nehmen.
Das Komitee wird folgendermassen zusammengesetzt : Der
Erzbischof von Seleucia, Germanos (in Vertretung des ökumenischen
Patriarchen), der Erzbischof von Nubia, Nikolaos (als Vertreter
des Patriarchen von Alexandria), der Bischof von Timok (Kirche
von Serbien), Bischof Gore (englische Staatskirche), Bischof
Nuelsen (bischöfliche Methodistenkirche), Dr. Cooper (schottische
Staatskirche), Bischof Ostenfeld (dänische Kirche), Bischof Brent
(amerikanische bischöfliche Kirche), Dr. Boynton (congrega-
tionalistische Kirche der Vereinigten Staaten), Dr. Ramsay (eng-

Internat. kirchl. Zeitschrift, Heft 1, 1921. 3



— 34 —

lische presbyterianische Kirche), Dr. Roberts (englische
baptistische Kirche), Dr. Abel Abrahamian (armenische Kirche), Dr.
Siegmund-Schultze (deutsch-evangelisch), Pastor Lindskog (schwedische

Kirche), Pastor Thvedt (norwegische Kirche), Professor
Alivisatos (griechische Kirche), Mr, Gardiner (amerikanische
bischöfliche Kirche).

Danach wird auf Grund der Vorschläge des Arbeitsausschusses

der äussere Gang der Verhandlungen festgelegt. U. a.

wird Dr. Tasker (Birmingham), der Präsident der Wesleyanisch-
Methodistischen Konferenz dieses Jahres, zum Vizepräsidenten
des Kongresses gewählt ; dazu eine Reihe von Ehren-Vizepräsidenten,

deren Namen hier genannt seien, weil daraus die
Zusammensetzung* der Konferenz ersichtlich wird : Bischof Herzog,
der Metropolit von Pelusium, der Bischof von Willochra, Dr.
William Park, Dr. Peter Ainslie, Stiftspropst Gleditsch, Dr. Hin-
geley, Dr. Merrill, Dr. Motoda, Dr. Wheen und Dr. McClymont,
Später werden Pastor Lindskog, der Bisehof von St. Andrews,
Dr. Brown und Professor de Boer noch in den Arbeitsausschuss
zugew-ahlt.

Ich übergehe nun im folgenden alle Äusserlichkeiten und
schildere nur den inneren Verlauf der Konferenz.

Was den Gang der Verhandlungen anbelangt, so könnte
man sagen, dass das Wesentliche jeweilen in den Sitzungen
des Arbeitsausschusses vorausberaten und vorausbestimmt wurde.
Wenn auch die verschiedenen Seiten des Problems dort nicht
voll zur Aussprache kamen, so war doch das Problem selbst
jeweilen im voraus erkannt und bezeichnet, auch der Gang
der Diskussion geahnt und das Ziel derselben herausgearbeitet.
Immerhin kam in den Hauptverhandlungen dann doch manches
anders, als es vorherbedacht war — übrigens nicht nur im
einzelnen, sondern auch im ganzen. So z. B. scheint Bischof Gore,
der in mancher Hinsicht die Beratungen der Konferenz führte,
angenommen zu haben, dass die Konferenz eine eigentliche
Beratung der Fragen darstellen könnte, während doch mehr nur
eine Gegenüberstellung der Auffassungen zustande kam. Unter
diesem Gesichtspunkt sei der eigentliche Konferenzbericht
gegeben.

Man begann, auf Grund der Vorsehläge des Arbeitsausschusses,

mit einer Unterhaltung über „die verschiedenen
Auffassungen von der Kirche und das Wesen einer geeinigten Kirche".



— 35 —

Es ist bemerkenswert, class die verschiedenen Gegenstände der
Besprechung, obwohl sie selbstverständlich von den Einberufern
der Konferenz sorgfältig vorbedacht waren, doch erst auf Grund
der Meinungen und Stimmungen der Konferenz festgesetzt
wurden. So stellte sich erst im Laufe der Beratungen heraus,
dass nach der Kirchenfrage noch die Bibel- und die Bekenntnisfrage

behandelt werden sollte. Hierbei wurde es jeweilen so

gehalten, dass als Referenten die Vertreter möglichst verschiedener

Anschauungen bestimmt wurden.
Professor Dr. Curtis (Edinburgh), dessen wissenschaftliche

Arbeiten in Deutschland nicht unbekannt sind — er ist jetzt
Professor der neutestamentlichen Exegese in Edinburgh —,
spricht zur Kirchenfrage im Namen der presbyterianischen
Christen. Er bekennt sich als ein Sohn der Kirche Schottlands,
als ein obstinater Schotte, der aber doch die Hoffnung
aussprechen könne, dass sowohl auf Grund der Bestrebungen seiner
Heimatkirchen wie auf Grund der allgemeinen Zusammenkünfte

(z. B. der soeben stattgefundenen Reformierten Konferenz
von Lausanne) die Sache der Einigung der Kirchen auch auf
presbyterianischem Boden fortschreite. Auch in der grossen
Politik mache sich das geltend: Solche Männer wie Präsident
Wilson, Präsident Masaryk (Prag) und Präsident Horty (Budapest)

sind Presbyterianer, die von der Notwendigkeit einer
Einigung der Christenheit überzeugt sind. Wir suchen die
apostolische Verfassung fortzusetzen, gründen uns auf die Bibel,
glauben an den Fortschritt. Unsere Kanzeln und Sakramente
stehen allen offen, die an Jesus Christus als den Heiland glauben.
Wir haben mit allen andern Christen denselben Glauben,
dieselbe Taufe, den einen Gott und Vater. Professor Curtis
erinnert zum Schluss an die mancherlei, Beziehungen zwischen
Genf und Schottland, wie überhaupt an die mancherlei
Beziehungen Genfs zu den christlichen Kirchen aller Weltteile. Wie
einst die Königin Elisabeth Geld schickte, um die Mauern von
Genf wieder aufzubauen, so müssen wir jetzt von Genf aus
zusammenarbeiten, um die Mauern gegen Materialismus und
Chauvinismus zu befestigen.

In der Nachmittagsversammlung spricht im Namen der
anglikanischen Kirche der Bischof von Bombay. Er verliest zunächst
den Beschluss der Lambeth Conference *). Der Appell der Kon-

') Vgl. „Intern. Kirchl. Zeitschr." 1920, S. 248 ff.



— 36 —

ferenz — so führt er aus — wird bestätigt durch die
bestehenden Verhältnisse : Gott erwartet überall Männer, die für
Einigung arbeiten. Wir alle müssen uns fragen, wie wir zur
Wiedervereinigung mitwirken können. Wiedervereinigung bedeutet
nicht Unterwerfung. Freilich müssen wrir erkennen: Das, was
bisher als kontradiktorisch galt, ist in Wahrheit komplementär.
Eine Frage, die hierfür wesentlich ist, ist freilich vielleicht die :

ob es der Plan Gottes war, dass an einem Ort mehr als eine
Kirche sei. Nötig für die Einigung- ist aber vor allem: ein

allgemein, d. h. von allen Christen anerkanntes geistliches Amt.
Die Nicht-Episkopalisten haben uns gesagt : den Humbug eurer
Ordination wollen wir nicht. Aber wenn es möglich wäre, dass

ich selbst durch eine Wiederordination oder Wiederkonsekration

der Sache des Christentums dienen könnte, würde ich es

gern tun, um denen zu helfen, die dann meinen Dienst mit
vollem Glauben annehmen könnten.

Dr. Boynton (New York) spricht als Congregationalist. Er
findet die besonderen Zeichen der amerikanischen Congrega-
tionalisten in ihrer Leidenschaft für Freiheit, ihrer Treue zur
Wahrheit und in der tiefen Liebe zu dem, den wir lieben über
alles. Wie steht diese Kirche zu solchen Feststellungen wie
denen des Bischofs von Bombay? Auf den Generalkonferenzen
der amerikanischen Episkopalkirche wurde beschlossen, dass

unter geeigneten Umständen presbyterianische Geistliche eine
Ergänzungsordination durch anglikanische Bischöfe erhalten
sollten. Obgleich die Congregationalisten eine andere Auffassung
vom geistlichen Amt haben, würde trotzdem auf dem angegebenen

Wege eine Erhöhung der gegenseitigen Achtung erreicht
werden, vor allem das Amt wirksam sein.

Der europäische Methodistenbischof, Dr. Nuelsen (Zürich),
sagt im Eingang, dass die methodistische Kirche jünger ist als
die, die bisher zu Worte kamen. Aber Wesley wie auch die
andern Begründer der Wesleyanischen Kirche wollten eigentlich

ihre Verbindung mit der Kirche, zunächst der englischen
Staatskirche, nicht lösen. Die grosse Frage des Methodismus
ist: Ist dein Herz richtig mit Gott? Solche Männer wie John
Mott und Graham Taylor haben in dieser Richtung in der ganzen
Welt gearbeitet. Auch offiziell hat der gegenwärtige Methodismus
kein Bedenken, in allen Fragen mit den übrigen Kirchen
zusammenzuarbeiten, wie er auch jede Unfehlbarkeit einer Kirche
grundsätzlich ablehnt.



— 37 —

Dr. Ainslie von den Disciples of Christ in Amerika sagt
zunächst, dass dieser Name natürlich keine Ausschliesslichkeit
bedeutet. Die Kirche kam von Gott, wie auch Jesus; sie war
nicht gegründet auf Theologie oder Philosophie, sondern: „wenn
ihr Liebe zueinander habt". Wenn eine Kirche gespalten ist,
ist sie eine Kirche der verminderten Liebe. Eine vereinigte Kirche
nur kann diese letzte Welt zu Jesus bringen. Die Erlösung der
Welt kann nur geleistet werden durch eine vereinigte Kirche,
weil es die grösste Aufgabe ist, die, die einst Jesus selbst löste.
Dieses Verlangen nach einer vereinigten Kirche hat Anlass
zum Ursprung der Jüngerkirche gegeben. Und seit zehn Jahren
kommt in den verschiedensten Teilen der Welt dieser Wunsch
zum Ausbruch: etwas für die Vereinigung der Kirche zu tun.

Am dritten. Kongresstage ist der Zusammenhang der
Delegierten in der Tat enger geworden. Der Vorsitzende will sogar
einen „korporativen Geist" finden — vielleicht ein zu hoher
Ausdruck für das, was da ist.

Der Erzbischof von Seleucia spricht Griechisch und wird
von Professor Alivisatos ins Englische übersetzt. Herzlichen Gruss
von der einen ungeteilten griechisch-orthodoxen Kirche! Die
orthodoxe Kirche lädt alle andern Kirchen ein, auf das Ziel
einer Liga der Kirchen hin zusammenzuarbeiten. Er wünscht
der Konferenz Gottes Segen zu dem Versuch, das zu erreichen.

Darauf verliest Professor Alivisatos einen Aufsatz, der
zunächst über die griechische Kirche berichtet. Die verschiedenen
autonomen Kirchen des Ostens bilden zusammen „die eine
heilige katholische orthodoxe Kirche", der über 130 Millionen
Menschen angehören. Die Heilige Schrift und die apostolische
Tradition sind ihre Quellen. Die Verfassung ist gegründet auf
die demokratische Grundlage der Apostelordnung-. Die
Gottesdienstform ist dieselbe wie zur Zeit des Chrysostomus. Seit dem
Schisma hat die griechische Kirche niemals aufgehört, für die
Wiedervereinigung zu beten, sowohl mit der römischen Kirche,
wie auch mit den Kirchen, die sich selbst von dieser getrennt
haben. Dogmatische Diskussionen werden uns aber hierzu nicht
weiterhelfen. Dagegen will die griechische Kirche ein Programm
unterbreiten, auf Grund dessen eine Einigung stattfinden kann,
wenn die andern Kirchen ihr Programm dem beifügen. Diese
Einigungsmöglichkeit ruht auf dem Gesetz der Liebe. Die
christlichen Kirchen sollen nicht Mission treiben wollen inner-



— 38 —

halb der andern christlichen Kirchen. Dagegen sollen sie sich
vereinigen in ihrer Missionstätigkeit unter den nichtchristlichen
Völkern. Dann wird ihr Verhältnis zueinander kein feindliches
mehr sein, wie es vielfach noch jetzt der Fall ist, sondern ein
solches gegenseitiger Anerkennung und Hülfe werden. Um das

zu erreichen, schlägt Professor Alivisatos, auf Grund Fühlungnahme

mit den Delegierten der griechischen Kirchen, eine

Kirchenliga vor, deren Programm er zu den Akten gibt1).
Für die Methodisten Englands spricht Dr. Henry Maldwyn

Hughes. Unterschiede in der Verfassung sind nicht gegen den
Willen Christi ; dagegen sind Ansprüche auf Alleingeltung und
alle Arten von Feindschaft Sünden gegen Gott. Im Brief Pauli
an die Epheser ist die christliche Auffassung der Einigkeit
dargestellt. Die Kirche ist die ganze Gemeinde derer, die an
Christus glauben. Wir glauben also an eine sichtbare Kirche
Christi auf Erden. Christus sagt : Wer zu mir kommt, den will
ich nicht hinausstossen. Wir haben zwar eine hohe Auffassung
von der Wichtigkeit des geistlichen Amtes. Aber uns scheint
es falsch, die Fragen der Ordnung und Verfassung zu der Frage
zu machen ; sie müssen — Verfassungsfragen bleiben. Wir glauben

nicht an eine Hierarchie. Apostolische Succession darf kein
Trennungsgrund sein, bis uns etwa klar offenbart ist, wer recht
hat. Die Lehre von den Sakramenten darf uns nicht trennen,
wenn wir doch unserm Herrn im Abendmahl von Angesicht
zu Angesicht begegnen. Wir schätzen die Bedeutung der Laien
sehr hoch ein; es gibt verschiedene Gaben in der Kirche. Es
kommt viel darauf an, dass die vorhandenen Gaben in der Kirche
wirklich genutzt werden. Die Erlösung der Welt durch Jesus
Christus ist unsere erste Aufgabe, der gegenüber alle andern
Grundsätze zurücktreten müssen. Die Zivilisation ist am Ende
ihrer Hülfskräfte. Wir müssen jedes hindernde Vorurteil
verbannen, um Jesus Christus Retter der Welt werden zu lassen.

Bischof Ostenfeld, der Primas von Dänemark, spricht für
die Lutheraner. Die Auffassungen der Menschen müssen immer
verschieden sein. Christus hat uns kein fertiges Lchrsystem
gegeben, und eine Kirche, deren Hauptinteresse sich darauf

') Diese Rede, die die gravamina der orthodoxen Kirchen gegen die
abendländischen Kirchen zum Ausdruck brachte, ist in dem Protokoll der
Weltkonferenz nicht richtig wiedergegeben. (Vgl. World Conference etc.,
p. 33 f.)



- 39 —

richtet, verfällt in Intellektualismus. Trotzdem braucht jede
Kirche ihre Dogmatik. Der lutherische Gottesdienst hat noch
heute im Altar seinen Mittelpunkt, auch haben die meisten
lutherischen Kirchen das Bischofsamt, aber die Kirchenverfassung
unterliegt der Änderung der Zeiten je nach ihren Bedürfnissen,

Professor G. Aulen, der Dogmatiker von Lund, betont gleichfalls,

dass „Ein Glaube" nicht „Eine Lehre" bedeutet. Einheit
bedeutet nicht Gleichheit, die Bibel ist reicher als die Kirchenordnung.

Die schwedische Kirche freut sich der apostolischen
Succession ihrer Bischöfe, macht diese aber nicht zur Bedingung*

der Gemeinschaft mit andern Kirchen. Wenn wir aus der
Geschichte lernen und erkennen, dass Gott ein Gott der
Ordnung ist, werden wir uns praktisch näherkommen.

Damit ist die Reihe der einleitenden Referate erschöpft.
Der Vorsitzende, Bischof Brent, stellt fest, dass die Auffassungen
zwar sehr verschieden sind, dass aber alle Worte, die gesprochen

wurden, im Geist gegenseitiger Achtung und vollen Ver-
stehens gesprochen worden sind.

Nunmehr eröffnen zwei Redner, Bischof Gore und Dr. Bartlett,
die eigentliche Diskussion über das Thema: Einheit der Kirche.

Ich gebe Bischof Gores Rede im Wortlaut, weil sie sowohl
die Grundlage der späteren Diskussion, als auch der
Grundakkord der hochkirchlichen Stellungnahme ist.

Gore legt Wert darauf, dass der Begriff der Kirche und
einer Einigung- der Kirchen geklärt wird. Ich weiss, dass wir
hier nicht Formulierungen der Einigung zu geben haben, sondern
nur den Weg für eine grössere Konferenz bereiten sollen. Deshalb

wird das einzige praktische Resultat dieser jetzigen
Konferenz die Einsetzung von Kommissionen sein, die bestimmte
Gegenstände für die grosse Konferenz vorbereiten. Aber damit
diese Kommissionen arbeiten können, muss diese Konferenz sie
mit der Hoffnung begeistern, dass wir einen wirklichen Schritt
vorwärts gekommen sind.

Was bedeutet die „wiedervereinigte Kirche"? Wir begnügen
uns nicht mit irgendeiner Art von Vereinigung für gute Werke
oder für gegenseitige Duldung. Das Neue Testament meint viel
mehr, wenn es von Einheit spricht. Meine Verhandlungen mit
Vertretern der griechischen Kirche haben mich zu der
Überzeugung geführt, dass trotz vieler Schwierigkeiten eine Einigung



— 40 —

der anglikanischen Kirchen mit den orthodoxen Kirchen möglich

ist. Dasselbe gilt für die schwedische Kirche.
Diesen Einigungsmöglichkeiten steht eine „protestantische"

Einigungsmöglichkeit gegenüber, die in presbyterianischen Kreisen

auch viel beraten und gewünscht wird. Natürlich wäre es

denkbar, dass dort Teileinigungen zustande kämen. Aber wir
haben den ehrlichen Wunsch : Können wir nicht eine allerseits
annehmbare Auffassung kirchlicher Einheit bilden? Viele von
uns sind doch zu der Erkenntnis gekommen, dass wir in eine
unerträgliche Lage gekommen sind; und zwar erkennen auch
Protestanten an, dass das protestantische Christentum sich auf
einem hoffnungslos falschen Wege befindet. Trotzdem wird hier
immer wiederholt, dass Einheit nicht Einförmigkeit sei, dass
Einheit mit Verschiedenartigkeit verträglich und dass Liebe
hur in Freiheit möglich sei. Das alles ist wahr, aber wir müssen

doch heute anerkennen, dass wir zu einem solchen Mangel
an Einförmigkeit gelangt waren, dass die Einheit zerstört wurde;
dass die Verschiedenartigkeit so gross war, dass eine Einheit
praktisch nicht mehr bestand; und dass es eine Freiheit gibt,
die in ihrer individuellen Art mit dem Vorhandensein einer
Gemeinde nicht mehr zusammenstimmt.

So sollten wir zu dem Beginn des Christentums zurückgehen

: Was meinte Christus, was meinten seine ersten
Verkündiger mit Einheit? Freiheit in Gesetz. So kann das Ideal
der Einheit sich als eine grosse Gesellschaft entwickeln, ein
sichtbares und organisches Wesen. Der Geist der Freiheit ging
mit der Zeit verloren ; eine Zeit der Tyrannei kam infolge von
Reaktion. Aber jetzt frage ich mich, ob nicht der praktische
Erfolg der protestantischen Reaktion gegen jene römische
Tyrannei die eigentliche Basis übereinstimmenden Handelns und
sakramentaler Einheit nahezu zerstört hat. Ich suche von neuem
die Einheit, wie sie in den ersten Zeiten der Kirche bestand.
Im Neuen Testament finde ich keine Gliedschaft Christi, die
nicht auch Gliedschaft dieser einen sichtbaren Gemeinde ist;
der einen Gemeinde, die durch die Einzelgemeinden dargestellt

wird.
Jede Einzelgemeinde war eine Verkörperung der

Gesamtgemeinde und schuldete ihr Gehorsam. Es gab keine Verschiedenheit

von Gesellschaften, vielmehr war die göttliche Disziplin
ein Zwang, der einen Gemeinschaft anzugehören. Die gött-



- 41 —

liehe Disziplin, die die Tendenzen und Verschiedenheiten des
menschlichen Temperaments beherrschen muss, besteht in dem

Zwang zur Mitgliedschaft (in der obligatorischen Mitgliedschaft)
zu der einen sichtbaren Gesellschaft und in der Unterwerfung
unter ihre Autorität. Die Autorität des gemeinsamen Glaubens
war für Paulus und Johannes die conditio sine qua non
hinsichtlich der Gemeinschaft. An zweiter Stelle stand die Bindung
der Sakramente, die zugleich Mittel göttlicher Gnade und
gemeinsamer Feiern waren, durch die ausgedrückt war, dass die
Gemeinschaft mit Gott nur bestehen kann, wenn die Gemeinschaft

der Brüder aufrecht erhalten bleibt. An dieser Stelle
ruht das geistliche Amt, dessen Bindung in der Verkündigung
des Wortes wie in der Verwaltung der Sakramente gegen die
menschliche Natur Sicherheit bieten sollte. Aus diesen bindenden
Grundlagen ergeben sich dann die verschiedensten Fragen,
z. B. die nach einem gemeinsamen Bekenntnis, für das der
Bischof von Bombay einen bestimmten Vorschlag gemacht hat.

Hierfür wiederum ist die Vorfrage : Muss es ein autoritatives
Bekenntnis im Christentum geben, und wenn ja, können wir
in intellektuellen Formeln über Gott, Trinität, Inkarnation etwas
ausmachen Oder ist die hier immer wieder vertretene Auffassung

richtig, dass christliche Freiheit unvereinbar ist mit der
Anerkennung einer solchen obligatorischen und autoritativen
Botschaft? Bedeutet Mitgliedschaft der wiedervereinigten Kirche
zugleich eine Mitgliedschaft, die sich auf eine autoritative
Botschaft gründet, das Wort Gottes, das verkündigt,
formuliert und anerkannt werden kann — dessen Leugnung der
Bruch der grundlegenden gemeinsamen Verpflichtung ist? Man
mag verschiedene Auffassungen über die Sakramente, über das

geistliche Amt usw. in den verschiedenen Kirchen haben, aber
es muss Übereinstimmung darüber bestehen, dass es überhaupt
autoritative Bekenntnisse, autoritative Einfügungen der
göttlichen Gnade gibt, die die notwendige Gemeinschaft allein
erhalten können, Ist die Kirche in diesem Sinn eine einige
Gemeinschaft, dass sie ein Bekenntnis als bindende Grundlage der
Gemeinschaft anerkennt, dass sie durch die Gemeinschaft der
Sakramente als durch Instrumente der göttlichen Gnade
verbunden ist und dass wir ein autoritatives Amt haben?

Das war das Ideal der ersten Christenheit. Harnack hat
zwar gesagt, dass es niemals eine Periode gegeben habe, in



— 42 -
der diese Einigkeit bestand. Trotzdem haben wir das Ideal
einer sichtbaren Kirche.

Dieser Auffassung hält man oft entgegen, dass sie äussere
Bedingungen der geistlichen Gnade aufrichte. Ich habe indessen
immer die Auffassung vertreten, dass die sittlichen und
geistlichen Erwägungen voranstehen müssen. Das Christentum ist
zunächst Wort und Weg des Lebens. Aber Bekenntnis, Sakramente

und geistliches Amt sind der Rahmen, das notwendige
Rückgrat, um den geistlichen Gehalt festzuhalten.

Ferner sagt man, man solle stolz und treu zu seiner Kirche
stehen, Aber ich muss sagen, dass ich durchaus nicht mit
irgendwelchem Stolz auf die letzte Zeit oder auch die frühere Zeit
der Kirche von England zurückblicken kann. Unvergesslich ist
mir Dr. von Döllingers Urteil über die englische Kirche, das

vollständig wahr ist, dass sie nämlich versagt hätte als Kirche
der Armen. Trotz dieses und vieler andern Fehler sehe ich in
der Kirche von England den Ausdruck, nicht in Verwirklichung,
aber in der Absicht, einer Art von liberalem Katholizismus, den
ich als Losungswort der wiedervereinigten Kirche verstehen
möchte. Solche Wiedervereinigung kann sicherlich nur durch
einen Akt Gottes erfolgen ; die englische Kirche könnte
niemals als ein Instrument dieser Art benutzt werden, wenn
nicht Gottes hl. Geist ihr die Eigenschaften und Früchte der
andern christlichen Gemeinschaften einhaucht, die nach
Geschichte und Tradition von uns getrennt sind. Haben wir eine
gemeinsame Auffassung über solche Möglichkeiten, so dass es
Sinn hat, eine grössere Konferenz vorzubereiten?

Der congregationalistische Korreferent Rev. Dr. Bartlett
(Oxford) führt folgendes aus: Man hat bisher nicht so sehr
die Unterschiede bestimmt, sondern vielmehr den Willen zur
Einigkeit ausgesprochen. Aber viele sind doch noch nicht bereit,
Gedanken und Pläne zu opfern, die eine Einigung hindern.
Dreierlei müssen wdr besonders beachten, wenn wir dem Drängen
der Stunde gerecht wTerden w7ollen: 1. Die Weltlage bedeutet
eine neue Tatsache; 2. das Vorwärtsdrängen der Jugend,
insbesondere des christlichen Studentenweltbundes ; 3. die
Vorschläge der Lambeth Conference. Als britischer Congregationalist
begrüsse ich die letzteren und sehe darin eine vollkommene
Änderung der bisherigen Lage. Erzbischof Germanos war der
Meinung, dass wir in einem freundlichen Geist die Unterschiede



_ 43 —

im Glauben behandeln mussten. Ich bin gleichfalls der
Meinung, dass wir zu einer Verständigung kommen müssen, auch
über den Begriff' des Glaubens. Bischof Gore wrar der Meinung,
dass der Katholizismus in Glaubensfragen nichts zu lernen hätte
vom Protestantismus. Ich bin anderer Meinung. Niemals kann
ein Bekenntnis bindende Grundlage der Einigung sein. Wir
sehen die Beziehungen zwischen der Seele und Gott in viel
stärkerem Masse als das eigentliche Faktum der Religion an,
so dass die Symbole für uns zurücktreten, zumal ihr ursprünglicher,

wörtlicher Sinn für viele von uns nicht mehr gilt. Jesus
ist der Christus, der Herr — das ist das ursprüngliche Bekenntnis,

die fundamentale Basis der Kirche. Die westliehen Kirchen
haben feste Verfassungen gemacht und dadurch sich getrennt;
die östlichen Kirchen, die den Glauben so bestimmt festgelegt
haben, haben Freiheit in der Verfassung gelassen und z. B.
die Disciples of Christ auf gleicher Basis angenommen. Ich
bezweifle, dass eine „göttliche Disziplin" mit dem Geist des
Neuen Testaments übereinstimmt. Ich kann die eine Ordnung
dort nicht finden. Deshalb sehe ich den Weg zur Einheit nicht
in dieser Disziplinierung der Kirchen, sondern in der Weckung
des Verständnisses füreinander. Es heisst: Erziehen, erziehen,
erziehen. Und hierzu ist hier die grosse Gelegenheit.

Archidiakonus Gleditsch (Christiania) r) definierte die Kirche
als Versammlung der Gläubigen, geboren aus dem Wort Gottes.
Wir finden in dieser Formel die Lösung des Gegensatzes des
Freiheits- und des Autoritätsgedankens. In Deutschland ist diese

Auffassung schon vorhanden, in England fehlt es daran. Die
Angelsachsen finden, dass wir Lutheraner nicht sorgfältig in
unserm Kirchenbegriff sind. Uns kommt es nicht auf die Art
der Regierung etc. an, unsere Kirche ist nicht gegründet auf
Glaube und — Verfassung, sondern auf Glaube und Gottes Wort.
Alle Bekenntnisse sind nur unvollkommene Darstellungen
unseres Glaubens; es gibt keine absolute Feststellungen. Auf
dieser Grundlage ist eine Einigung im Glauben möglich. Von
der Einigung in der Verfassung aber verstehe ich nichts.

Die Quäkerin Lucy Gardner bedauert, dass andere Quäker
durch die Konferenzen verhindert sind, hier zu sein. Die Kirche

l) Diese überaus wichtige Diskussionsrede ist leider im offiziellen
Protokoll der Konferenz ausgelassen worden (vgl. p. 49).



— 44 -
Christi ist eins trotz der Spaltungen. Nicht Artikel des Bekenntnisses

machen den Menschen zu einem Gläubigen, sondern das
Tun des Willens Gottes. Ein formuliertes Bekenntnis und eine
bestimmte Kirchenregierung sind für uns nicht von Wichtigkeit.

Die Gedanken werden zu sehr kristallisiert, wenn sie sich
auf Bekenntnisse festlegen, sie bleiben nicht frei für die
Eindrücke, die von Gott kommen. Das ganze Leben wird zum.

Sakrament, wenn wir der Führung Christi in jedem Augenblick

bewusst sind. In den wesentlichen Lehren des Christentums

stimmen wir mit der übrigen Christenheit überein. Der
Unterschied liegt darin, dass wir eine Führung durch den hl.
Geist anerkennen für jeden Menschen, der danach sucht. Daher
kennen wir kein besonderes geistliches Amt. Wir machen uns
in unsern Versammlungen ganz von der Führung durch den
hl. Geist abhängig. Wir entfernen aber nicht den hl. Geist von
dem menschlichen Geist überhaupt. Vielmehr finden wdr im
menschliehen Suchen das göttliche Licht.

Bischof Vlijmen (altkatholischer Bischof in Haarlem) dankt
im Namen der altkatholischen Konferenz des Jahres für die

Einberufung dieser Konferenz. Er schildert die Entstehung der
altkatholischen Kirche in Holland und bekennt sich zu den
ökumenischen Symbolen und Wahrheiten. Wir sollten einen
Kirchenbund bilden auf dieser Grundlage; verschieden in der
Art, gleich in der Liebe.

Rev. Tickle (Churches of Christ of America) verliest eine
Resolution seiner Kirche, die in klarer Weise zwischen den

Dingen unterscheidet, die als Befehle des Herrn befolgt werden
müssen, und denjenigen, die als Meinungen verschieden sein
können.

Professor Lang (Halle) spricht als Vertreter der
deutschreformierten Christen, die sich mit der presbyterianischen Allianz
eng verbunden wissen: Wir sind durch und durch einigungs^
freundlich; wir haben die Union in Preussen, Nassau und andern
deutschen Ländern geschaffen. Wir sind in dieser Union
aufgegangen. In Deutschland ist trotzdem die Sache dieses

Kongresses sehr wenig bekannt. Die Stimmung Deutschlands gegenüber

dem Gedanken der Vereinigung ist im allgemeinen ein grosser
Skeptizismus, erstens weil wir bei der Union der Lutherischen
und Reformierten viele schlechte Erfahrungen gemacht haben,
zweitens aber auch aus prinzipiellen Gründen. Wir finden schon



— 45 —

im Neuen Testament den Paulinischen und den Johanneischen
Typus. Aus diesen Frömmigkeitstypen aber wachsen die
Verfassungen heraus. Das Christentum hat zunächst die Neigung,
sich zu differenzieren und zu individualisieren. Dennoch aber,
sage ich, steht neben dem Trieb der Differenzierung im Christentum

notwendig der Trieb zur Union. Neben der roten Inter,
nationale und der schwarzen Internationale des römischen
Katholizismus und der goldenen Internationale sollte doch auch
die evangelische Internationale stehen. Wir Vertreter des Christentums

sind doch Glieder an Einem Leib. Aber das Problem ist :

in welcher Weise kann die Einigung stattfinden Für diese
Einheit haben gearbeitet Calvin, Martin Bucer und viele andere.
Es gibt nur zwei Wege der Einigung: 1. Der römisch-katholische

: extra ecclesiam nulla salus. 2. Der Weg Luthers : die
Unterscheidung der sichtbaren und der unsichtbaren Kirche.
Wir können die Einigung der sichtbaren Kirche nicht voll
durchführen. Trotzdem wollen wir uns nicht nur um die unsichtbare
Kirche bemühen.

Professor Loukaras spricht im Namen des Patriarchen von
Alexandria für eine Stärkung der Solidarität der christlichen
Kirchen, die sich auch in der Ablehnung jeder Proselytenmacherei

zwischen den christlichen Kirchen zeigen müsse.

Ein Gruss des Bischofs der polnischen Mariawiten, Kowalski,
wird verlesen.

Bischof Herzog: Die christkatholischen Kirchen nehmen
Autonomie für sich in Anspruch. Aber wir wollen trotzdem
zu der einen heiligen apostolischen und katholischen Kirche
gehören. Die „Internationale Kirchliche Zeitschrift" dient dem
Unionsgedanken ; die Fakultät in Bern hat internationalen
Charakter. „Die Kirche ist die von Christus gestiftete Gemeinschaft

aller, die an Christus glauben und getauft sind", heisst
es im Katechismus der altkatholischen Kirche. Aber es wird
zwischen der unsichtbaren und sichtbaren Kirche unterschieden.
Nicht nur die Frage der kirchlichen Wiedervereinigung,
sondern auch die Frage der Exkommunikation würde zu behandeln

sein. Das Recht einer Kirche zur Exkommunikation anderer
kann nur in sehr geringem Masse gelten. Wer lebendigen
Glauben an den Heiland hat und die Gottesliebe in sich trägt,
gehört zu der Kirche Jesu Christi.



— 46 —

Bisehof Gore macht den Schluss der Diskussion: Der Gegenstand

unserer Besprechungen ist, ob die protestantische und
die katholische Auffassung nicht doch versöhnt werden können.
Haben wir eine gemeinsame Auffassung über das, was „Eine
Kirche" bedeutet? Hatte die erste katholische Kirche der Schrift
einen gemeinsamen Glauben, ein gemeinsames Bekenntnis, ein
gemeinsames Sakrament, ein gemeinsames Amt? War dies Band
bindend für die Christen? War da ein Gesetz, wenn auch auf
Grund der Freiheit? Das Fehlen der Einförmigkeit hindert doch
seit einigen Jahrhunderten Einheit im Handeln. Die Diskussion
hat das nicht gehalten, was sie sollte. Ich habe nichts gesagt
über Koordination von Glaube und Kirchenverfassung. Dr. Bart-
lett, Dr. Gleditsch, Miss Gardner und Professor Lang haben
sämtlich unter dieser Voraussetzung gesprochen. So ist mir
nicht geantwortet worden. Es sind viele allgemeine Anschauungen

ausgesprochen worden, in denen der Wunsch nach Einheit

zutage tritt. Aber wenn wir Einheit wirklich wünschen,
müssen wir ernsthaft die Fragen aufnehmen. Die sorgsame,
genaue Diskussion des eigentlichen Problems liegt noch vor uns.

Auf Antrag von Bischof Gore wird beschlossen, dass der
Fortsetzungsausschuss der Konferenz die Frage, unter welchen
Bedingungen die notwendige Einheit der Kirche erreicht werden
könnte, sorgsam studiert und für die künftige Konferenz
vorbereitet.

Am 17. August beginnt die Aussprache über die Bedeutung
der hl. Schrift und des Bekenntnisses für die Einheit der Kirche.

Dr. Anderson Scott von der presbyterianischen Kirche
Englands leitet die Aussprache ein: 1. Die Bibel ist für uns Grundlage

unserer christlichen Aussagen, natürlich aber nicht als ein
System von Anschauungen oder Regeln. 2. Gegenüber der
Schrift stehen an zwreiter Stelle die Bekenntnisse; sie stehen
unter der Schrift. Aber unter dieser Bedingung nehmen wir
die Bekenntnisse an, nicht nur der alten Kirche, sondern auch
der Reformation. Jedes moderne Bekenntnis muss unterworfen
sein der hl. Schrift und dem Zeugnis des hl. Geistes. Für den
einzelnen Christen ist es nicht nötig, das ganze Bekenntnis zu
bekennen — das war das Jahrhunderte alte Unrecht der Kirche,
von jedem Menschen das Bekenntnis zu allen Wahrheiten der
Kirche zu verlangen —, sondern für den einzelnen genügt das
Bekenntnis: Ich glaube an Jesus Christus als meinen Heiland.



— 47 —

Dr. J. E. Roberts von den englischen Baptisten sagt, dass
seine Kirche allerdings kein grundlegendes Bekenntnis hat;
aber die Baptisten haben natürlich einen bestimmten Glauben.
Ist nun dieser Inhalt obligatorisch Wir haben nichts gegen eine
Feststellung dessen, was bei uns gilt; aber wir wollen keinem
Individuum ein Bekenntnis auflegen, das von Menschen gemacht
ist. Es ist ein Unterschied zwischen dem Bekenntnis der Kirche
und dem des einzelnen. Natürlich muss diese individuelle Freiheit

Grenzen haben. Es muss eine göttliche Disziplin geben.
Aber die Disziplin muss göttlich, soll nicht menschlich sein.
Z. B. glauben wir Baptisten, dass nur der getauft werden soll,
der bekennen kann. Man soll nicht sagen, wir verlangten die
Taufe von Erwachsenen; wir verlangen die Taufe von Gläubigen.
Auf Grund des Glaubensbekenntnisses wird der Täufling in
die Kirche aufgenommen. Wir Baptisten leugnen nicht für die

vereinigte Kirche die Möglichkeit eines Bekenntnisses. Es kann
auch daneben Feststellungen der verschiedenen Einzelgemeinschaften

geben. Das gemeinsame Bekenntnis musste jedenfalls
so biblisch wie möglich sein ; zweitens musste darin das stehen,
was wesentlich ist. Hat nicht vielleicht Gott uns ein solches
Einheitsmerkmal gegeben? Christus der Gekreuzigte!

Dr. Lindskog (Schweden) erklärt, dass selbst Luthers
Katechismus, der in den lutherischen Kirchen so viel gelte, nicht
ein bindendes Bekenntnis sein könne. Ein Bekenntnis könne
geradezu eine Bedrohung des Glaubens sein, wenn es als Gesetz
aufgelegt würde.

Professor Papadopoulos (Athen) meint, dass man die
historische Vergangenheit des Christentums mehr beachten müsse.
Das Christentum ist nicht nur eine Welt der letzten Jahre;
schon die ersten Jahrhunderte unserer Zeitrechnung haben sich
mit den heute behandelten Fragen befasst. Die ersten Christen
gründeten sich mehr auf Einsicht und Glauben als auf die
hl. Schrift. Erst Irenäus gründete die Anschauungen auf die
hl. Schriften. Der Vater der Theologie, Origenes, hat dann die
Direktiven für die nächste Zeit gegeben : Dreierlei müsse man
beachten, die hl. Schrift, die Tradition der Kirche und die
Vernunft. Wenn man die beiden ersteren durch letztere prüfe,
könne man zur Wahrheit kommen. Die Tradition gilt Origenes
viel, weil schon Paulus sagt, dass die Kirche eine Kirche des
lebendigen Gottes und die Grundlage der Wahrheit sei. Das



_ 48 —

Individuum hat nur den Glauben zu empfangen, den die Kirche
weitergibt; anderseits ist der Glaube für die Kirche verloren,
wenn er nicht aufgenommen wird vom Individuum. Diese
Überlieferung der Kirche wird festgelegt im Symbol. Es stellt die
Einheit der Christenheit dar, ist aber nicht die ganze Lehre
der Kirche. Wir haben Symbole, die die Autorität der ökumenischen

Synoden haben. Die Einheit der Kirche kann nur auf
diese Symbole gebaut werden.

In diesen Ausführungen des griechischen Archimandriten
kommt der Unterschied in der Haltung und Verfassung der
orthodoxen und der protestantischen Kirchen zu besonders
deutlichem Ausdruck. Mit einer gewissen Verwunderung stellt
der Grieche fest, dass in den westlichen Kirchen die ökumenischen

Symbole eigentlich vergessen seien. Man spreche über
Bekenntnis und Bekenntnisse, frage sich, welche Bekenntnisse
gelten sollten, ohne zu wissen, dass es ganz bestimmte
Bekenntnisse in der christlichen Kirche gebe, neben denen die
andern gar keine Geltung hätten. Der ungeheure Unterschied
von dogmatischer Orthodoxie im Sinne der östlichen Kirchen
und freiem Protestantismus tritt hier in Erscheinung — in
mancher Hinsicht der eindrücklichste Moment der Konferenz,
die stärkste Beleuchtung der Schwierigkeit eines Zusammenkommens

der Getrennten.
Dr. Otto Roth (Dortmund) sagt, dass er Pfarrer der preussischen

Landeskirche ist, aber nicht einen Auftrag seiner Kirche
hat, hier zu sprechen. Die Verhandlungen über Bibel und
Bekenntnis sind uns in Preussen nicht unbekannt. Wir müssen
anerkennen, class das Dogma nicht nur aus christlichem Geist,
sondern aus nationalen Systemen hervorgegangen ist. Aber es

ist in Preussen ebenso wie hier vorgeschlagen worden ein
Bekenntnis zu Jesus Christus als dem Herrn.

Bischof Gore geht zunächst auf Dr. Anderson Scott ein :

1. Wir müssen unterscheiden zwischen Meinungen innerhalb der
Kirche und katholischen Bekenntnissen. Die Lehre von der
Busse und von der Geltung der hl. Schrift u. a. m. sind zwei
wichtige Probleme und dominierende Auffassungen zu bestimmten
Zeiten gewesen, niemals aber in die Bekenntnisse eingesetzt
worden, auch wenn sie noch so lange als bestimmte Lehren
gegolten haben. Wir wollen auf alle Fälle das Dogma
verringern, nicht vermehren. 2. Die Kirche kann das Dogma nicht



- 49 —

ändern, kann auch ihr Bekenntnis nicht ändern. Es ist das

nur eine abstrakte Frage. Die hl. Schrift ist die volle
Offenbarung und das Bekenntnis die hinreichende Feststellung des

christlichen Glaubens. 3. Der private Glaube von Individuen
soll nicht berührt werden ; das Bekenntnis der Kirche, über
das wir sprechen, geht die Lehrer an, nicht die einzelnen Glieder.
Nur wer im Namen der Kirche zu lehren hat, wird betroffen
von meinen Forderungen.

Es gibt eine bestimmte Offenbarung Gottes im Alten und
Neuen Testament. Die Kirche hat daraus eine autoritäre Sammlung

hergestellt, 13 Punkte, die die Hauptpunkte des
Evangeliums wiedergeben, wie z. B. Geburt und Auferstehung Jesu,
d. h. Tatsachen, und daneben Gedanken wie den der Trinität.
Diese Dinge, die in verschiedenen Bekenntnissen gesammelt
und schliesslich im Nicänischen Symbol festgestellt wurden, sind
obligatorisch für die Lehrer der Kirche. Paulus liebt die Freiheit,

aber wusste ihre Grenzen : Wenn jemand irgendein anderes
Evangelium predigt, der ist verflucht. Johannes sagt, trotzdem
er so für freie Bewegung ist: Wer nicht in der Lehre bleibt,
der ist nicht in Gott. Es handelt sich heute um scheinbar
unwichtige Meinungen, die den Bekenntnisglauben unterwühlen.
Neuere Theorien über den Zustand der Verwesung, in dem
sich der Körper Christi vor der Auferstehung befand, sind
unvereinbar mit dem ursprünglichen Auferstehungsglauben. Es
handelt sich darum, dass die Wunder überhaupt geleugnet werden.
Es besteht die Gefahr, dass wesentliche Artikel des Glaubens
wie der Gedanke der Inkarnation falsch dargestellt werden;
Loofs stellt z. B. in seinem Buch über Jesus fest, dass kaum
ein deutscher Theologe auf die Geburtsgeschichte Wert legt,
d. h. auf die Kontinuität der göttlichen und menschlichen Person
Christi, d. h. also auf die Lehre von der Inkarnation. Man hat
gesagt, dass das Bekenntnis zu Jesus als dem Herrn genüge.
Wie wenig ein Bekenntnis zu Jesus als dem Herrn uns schützen
würde, zeigt z. B. die Auslegung, die Bousset diesem Wort
gegeben hat. Es ist eine Lebensfrage, ob die Kirche das
Bekenntnis aufrecht erhält, das autoritative Bekenntnis.

Dr. Cooper (Glasgow) stimmt Bischof Gore zu, dass das
Nicänische Bekenntnis notwendig ist, wenn wir eine vereinigte
Kirche haben wollen. Der christliche Glaube ist fürs Neue
Testament ein einziger, den das Nicänum glänzend ausspricht.

IntPTnat. kirchl. Zeitschrift, Heft 1. 1921. 4



— 50 —

Dr. Cooper zeigt, wie wir die einzelnen Punkte desselben brauchen

und wie wir sie praktisch jederzeit anerkennen.
Professor William Robinson (English Church of Christ) stimmt

Bischof Gore im wesentlichen zu. Es muss ein Bekenntnis
geben, um eine Gemeinde zusammenzufassen. Natürlich muss
es auch eine christliche Erfahrung geben. Ich möchte sowohl
„Katholik" wie „Protestant" sein. Das erste, d. h. das Bekenntnis,

geht die Kirche an, geht aber den einzelnen nicht an ; wir
haben kein Recht, von dem, der in die Kirche kommt, ein
solches Bekenntnis zu verlangen. Der Apostel Petrus hatte Jesu

Zustimmung, als er sagte : Du bist Christus. Das ist die
genügende Zustimmung des einzelnen. Die Herrschaft Jesu Christi
genügt. So sehr ich das Nicänische Symbol liebe, so kann es

doch nicht das sein, was wir von dem einzelnen verlangen
können. Das Bekenntnis der Kirche aber ist etwas anderes.

Nach einem Eintreten des norwegischen Pastors Thvedt
für ein kurzes Bekenntnis wendet sich der Bischof von Bombay
gegen die in der Debatte aufgetauchte Gegenüberstellung von
Bekenntnis und Erfahrung. Ein Credo, d. h. „ich glaube", ist
immer der Ausdruck der christlichen Erfahrung, die tief in der
Seele brennt. Es ist daher nicht anständig, das Bekenntnis als
intellektuelle Feststellung zu bezeichnen. Ebenso falsch ist der
Wunsch nach einem neuen Bekenntnis. Wenn jemand sich ein
heute geschriebenes Bekenntnis wünscht, so wünsche ich mir ein

längst früher geschriebenes. Ich will in bewusster Gemeinschaft
mit den voraufgegangenen Heiligen stehen. Und der Herr selbst
hat in seinem Taufbefehl die dreigestaltige Form angegeben,
die im Nicänischen Bekenntnis ebenso wie in allen andern
Bekenntnissen der alten Kirche Anwendung gefunden hat. Das
Nicänische Bekenntnis ist reines Bibelchristentum. Der Bischof
schildert darauf den Inhalt des Nicänums. Er fragt im Anschluss
daran, was man auslassen könnte, ohne schweren Schaden
anzurichten ; ebenso auch, was man hinzusetzen könnte : „Was
unter der Führung des heiligen Geistes von der alten Kirche
ausgewählt wrurde, waren, kurz gesagt, diese wichtigsten,
normativen Dinge : die Selbstoffenbarung Gottes in drei Personen
und die Tatsache, dass dieselbe sich in einer historischen
Aufeinanderfolge von Handlungen vollzog."

Professor Taranger (Christiania) präzisiert demgegenüber
die Stellung der Lutherischen Kirche und auch der norwegischen



— 51 —

Kirche dahin, dass die drei ökumenischen Symbole zwar
anerkannt werden, insonderheit das Apostolikum als
übereinstimmend mit der Bibel angesehen wird, dass aber die Bibel
als göttliches Wort absolute Geltung hat, für Kirchen sowohl
als Individuen, gegenüber dem relativ geltenden Menschenwort.

Dr. Anderson Scott stellt in seinem Schlusswort fest, dass
sich die Debatte zwar an die Bekenntnisfrage gehalten, allzu
stark aber das Nicänische Bekenntnis in den Vordergrund
geschoben habe. Wenn das Nicänum die letzte Erklärung christlicher

Wahrheit überhaupt ist, dann wird die wundervolle
Erfahrung, die Gott uns in den letzten 1500 Jahren gegeben hat,
geleugnet. Nicht diejenigen glauben an die Kirche, die ihr jede
neue Auslegungsfähigkeit der christlichen Wahrheit absprechen
Wenn die Kirche die Gaben des heiligen Geistes hat, dann muss
sie auch die Gabe der Auslegung und Wiederauslegung der alten
Wahrheit haben. Die Feststellung der Einheit der Substanz von
Vater und Sohn ist ein griechisches Interesse ; geistige Gemeinschaft

mit den Heiligen jener Epoche hängt aber nicht an
derselben Formulierung intellektueller Probleme. Die eine Gruppe,
die hier vertreten ist, legt den Hauptton auf die Autorität, die
andere Gruppe auf das Zeugnis, das Werk und die Gemeinschaff
des Geistes. Eine Versöhnung dieser beiden Standpunkte kann
nur stattfinden durch gemeinsame und fortgesetzte Rückkehr
zu der zentralen Tatsache unseres christlichen Bewusstseins, der
anbetenden und dankbaren Beziehung zu Jesus Christus.

Auch die Bekenntnisfrage wird dem Fortsetzungsausschuss
der Konferenz zu weiterer Beratung* überwiesen.

Von sachlichen Fragen bleibt der Konferenz noch die

Stellungnahme zu den Vorschlägen der griechisch-orthodoxen
Kirche, die an den Arbeitsausschuss verwiesen waren und in
folgendem Bericht wieder vor die Konferenz gebracht werden :

„Die Vertreter der griechisch-orthodoxen Kirche bringen
der Konferenz in Vorschlag, zum Zweck der Wegbereitung
einer Wiedervereinigung, welche das Endziel der Konferenz
ist, folgende Schritte zu sofortigem Handeln in Erwägung zu
ziehen.

Die Ernennung eines zentralen Fortsetzungskomitees zur
Vertretung aller der Gemeinschaften, die zur Mitarbeit bereit
sind, und zur Vermittlung mit den regionalen Komitees. Das
Zentralkomitee sollte regelmässige Sitzungen abhalten und



— 52 —

die Vorbereitungen für alle späteren Konferenzen treffen. Es
sollte Informationen verbreiten und gegenseitige Kenntnis und
Sympathie zwischen den Kirchen, wenn möglich durch eine
gemeinsame Zeitschrift, wie z.B. „The Constructive Quarterly",
fördern.

Das unmittelbare Ziel des Komitees sollte sein, unter den
verschiedenen Kirchengemeinschaften die Anerkennung
folgender Grundsätze des Handelns zu sichern : Bei voller Wahrung

der christlichen Freiheit sollte anerkannt werden, dass

zur Aufrechterhaltung gegenseitiger Achtung und brüderlicher
Beziehungen von seiten keiner Kirchengemeinschaft danach
gestrebt werden sollte, Glieder anderer Gemeinschaften diesen

abspenstig zu machen.
In Verbindung damit möchten die Vertreter der

griechischorthodoxen Kirche zur Kenntnis bringen, dass sie die Heilige
Schrift unter den eigenen Angehörigen verbreiten und die
Verteilung durch die Bibelgesellschaft begrüssen ; aber um
Missverständnisse zu vermeiden, wünschen sie, dass die

Kirchenregierungen angegangen und zur Mitarbeit aufgefordert

würden.
Eine andere sofortige Aufgabe sollte darin bestehen, ein

endgültiges Einvernehmen und Zusammenarbeiten aller christlichen

Gemeinschaften in der Ausübung der Mission unter
nichtchristlichen Völkern herbeizuführen ; so, um ein Beispiel
zu geben, würde die orthodoxe Kirche im Falle der Mission
unter Mohammedanern willens sein, andere christliche
Gemeinschaften auf jede Art in ihrer Arbeit zu unterstützen,
wenn deren eigene Mittel nicht ausreichen.

Als Ergänzung dieser beiden Hauptziele sollten besondere
Kommissionen gebildet werden zum Studium dogmatischer,
historischer und liturgischer Fragen sowie solcher, die die

geistlichen Stände und Regierungen betreffen, soweit sie
Unterschiede zwischen den christlichen Gemeinschaften berühren ;

auch sollten Unterhandlungen zwischen verwandten
Gemeinschaften angeknüpft werden, um durch gegenseitige verstärkte
Betonung- des Gemeinsamen dem Ziel der vollkommenen Einheit

einen Schritt näher zu kommen.
Die orthodoxen Kirchen sind bereit, jedem Kirchenbunde

beizutreten, der den Zweck verfolgt, die christlichen Lehren
durchzusetzen, und jedes System, das diesen Lehren wider-



- - OO -

spricht, zu bekämpfen, nehmen aber an, dass diese Frage nicht
Sache dieses Komitees sei."

Der Bischof von St. Andrews tritt für die Annahme dieser
wichtigen Einigungsformel zwischen östlichen und westlichen
Kirchen ein. In Sachen der Mission unter NichtChristen müsse
ein gemeinsames Vorgehen mit den orientalischen Kirchen
vereinbart werden ; nur unter dieser Bedingung könnten die
östlichen Kirchen mit uns gehen. Weil aber die Kirchen des
Westens auf diese Art der Zusammenarbeit mit den östlichen
Kirchen noch gar nicht eingerichtet sind, hat der Arbeitsaus-
schuss vorläufig nur eine grundsätzliche Regelung in diesen
Fragen vorgeschlagen, während er es dem Fortsetzungskomitee
überlässt, sich mit den einzelnen Kirchen wegen der in Betracht
kommenden praktischen Schritte in Verbindung zu setzen. Das
Fortsetzungkomitee soll seinerseits nicht handeln, ehe es sich
die Zustimmung der hier vertretenen Kirchen zu irgendwelchen
Handlungen gesichert hat.

Der Presbyterianer Dr. Alexander Ramsay hebt hervor,
dass die Anwesenheit so hervorragender Abgesandter der
östlichen Kirchen dieser Versammlung ein besonderes Gepräge
gegeben hat und allen Teilnehmern wie überhaupt allen Kirchen
die Verpflichtung auferlegt, ihr Verhalten gegenüber den orthodoxen

Kirchen nachzuprüfen. Der wichtigste Punkt der Vereinbarung

ist der Versuch der Vermeidung jeder bewussten
Bemühung, Mitglieder einer christlichen Kirchengemeinschaft zu
einer andern hinüberzuziehen. Es ist selbstverständlich, dass
eine so intime Gemeinschaft kirchlicher Vertreter, wie sie hier
entstanden ist, derartige Konsequenzen nach sich ziehen muss.
Nur wenn wir einander wahrhaftig als Brüder in dem einen
Herrn anerkennen, hat unsere Bewegung einen Sinn.

Professor Key, ein schottischer Presbyterianer, erzählt über
seine praktischen Erfahrungen in Konstantinopel, die ihm die
grosse Sehnsucht der griechischen Kirche nach wahrer Gemeinschaft

mit den westlichen Kirchen gezeigt haben. Auf keiner
Universität Europas habe ich soviel für mein Christentum
empfangen als bei meinen Studien der verschiedenen griechischen

Kirchen des Ostens. Professor Key erzählt, was er einer
einfachen Christin namens Penelope verdankt. Hinsichtlich der
Sprache sagt er : Wie das schottische Volk das Neue Testament
lieber in der Sprache der Reformation als in der gegenwärtigen



_ 54 —

Sprache von Glasgow hört, so hat auch die griechische Kirche
ein Interesse an der Erhaltung der alten Sprache.

Der Bischof von Prateria (Südafrika) berichtet, dass die
Frage der Bibelsprache auch in Südafrika eine Rolle spielt,
dass sie aber auch im Falle der griechischen Kirchen eine
innerkirchliche Frage ist, die uns hier nicht zu beschäftigen hat.

Der armenische Bischof Abel Abrahamian erklärt für die
armenische Kirche, dass sie die gleiche Auffassung vertritt wie
die griechischen Kirchen. Alle östlichen Kirchen sind darin
einig, dass, wenn Ost und West zusammengebracht werden sollen,
die Anerkennung des von den griechischen Kirchen
ausgesprochenen Grundsatzes Voraussetzung der Gemeinschaft ist. Er
spricht im Namen der armenischen Kirche seine Übereinstimmung

mit der Aktion der griechisch-orthodoxen Kirchen aus.
Der obige Beschluss des Arbeitsausschusses wird daraufhin

angenommen.
Der Archimandrit Gheorgieff von Bulgarien, der während

der Verhandlungen nicht zu Wort gekommen war, spricht darauf
noch einmal zu der allgemeinen Frage der Einigung : Nachdem
er die Notwendigkeit der Einheit betont hat, erklärt er doch
alles Christentum für Häresie, das nicht die apostolische Succession

hat, und zwar durch die Bischöfe (Bischof, Priester und
Diakon sind die drei Stufen der Hierarchie). Nur so ist die
Offenbarung als Quell der christlichen Religion gerettet.

An dieser Stelle sei erwähnt, class gerade an dem Morgen
nach Beginn der Diskussion über das Konkordat mit den
östlichen Kirchen eine gemeinsame Gottesdienstfeier in der
russischen Kirche von Genf stattfand, in der der Metropolit von
Seleucia predigte : Die Einladung zu diesem Gottesdienst sei

nicht nur deshalb ergangen, damit die Vertreter der westlichen
Kirchen einen Eindruck von der Einfachheit und dem Glanz
der alten Liturgie erhielten, sondern damit sie auch einmal
teilnähmen an dem täglichen Gebet der orthodoxen Kirche für
den Frieden der ganzen Welt. Der Erzbischof zeigte im
Anschluss an das Evangelium des Verklärungstages, class nur die

Jünger, die den Willen des Herrn zum Leiden verstehen, seine

Verklärung erleben. Nur wenn wir bereit sind zum Opfer,
werden wir die zukünftige Herrlichkeit des Volkes Christi
erleben können.

Die eigentümlich mystische Feier hinterliess einen tiefen
Eindruck auf viele Teilnehmer.



— 55 —

Einige andere Beschlüsse und Ereignisse, die den Gang der
eigentlichen Verhandlungen der Konferenz unterbrochen hatten,
seien hier nachgeholt :

Der Patriarch von Jerusalem Damianos hat an den
Erzbischof von Canterbury einen Brief geschrieben, in dem er ihn
bittet, seine Bemühungen zu unterstützen, dass die erste
Konferenz für Glaube und Kirchenverfassung- in Jerusalem
stattfindet. Es würde viel für die Einigkeit bedeuten, wenn der
Ausgangspunkt dieser Bewegung die Wiege des Christentums
sein könnte.

Dr. Cooper (Glasgow) begrüsst diesen wundervollen
Vorschlag. Der Bischof von Bombay bittet um Auskunft, welche
Autorität der Patriarch von Jerusalem hat. Der Erzbischof von
Seleucia erklärt in deutscher Sprache, dass er den Patriarchen
von Jerusalem ebenso vertritt wie den Patriarchen von
Konstantinopel, und dankt für die freundliche Aufnahme der
Einladung des Patriarchen. Professor Alivisatos berichtet, dass das
Patriarchat von Jerusalem eine der selbständigen Kirchen der
griechisch-orthodoxen Kirchengemeinschaft darstellt. Natürlich
schreibt der Patriarch infolgedessen nur für sein eigenes
Patriarchat. Die Einladung wird daraufhin dem Fortsetzungs-
ausschuss überwiesen.

Ein anderer Beschluss bezieht sich auf die russisch-orthodoxe

Kirche : nämlich class der Erzbischof von Wolhynien als
Vertreter der russischen Kirche begrüsst wird, dass die
Konferenz die Verhinderung der Teilnahme von Vertretern des

Heiligen Synod bedauert und dass der russischen Kirche die tiefe
Teilnahme der Konferenz an ihrem gegenwärtigen schweren
Geschick ausgesprochen wird.

Der Erzbischof von Wolhynien begrüsst darauf die
Konferenz, bedauert die Verhinderung der Teilnahme der Vertretung
von 100 Millionen russischer Christen, spricht aber das tiefe
Interesse der russischen Kirche für die Frage der Einigkeit
aus. Die Anwesenheit eines russischen Bischofs und eines
russischen Priesters sei zufällig und ohne amtlichen Auftrag ; aber
beide fühlten sich verpflichtet, hier zu erscheinen. Die Leiden
der russischen Kirche seien schwer, die Teilnahme der
Vertreter der ganzen Christenheit werde ihr ein Trost sein.

Ausser den mitgeteilten Beschlüssen, die sämtlich ihre engste
Beziehung zum eigentlichen Thema der Konferenz hatten, und



— 56 —

ausser den Dankresolutionen usw., die äussere Fragen
betrafen, ist nur noch eine Resolution gefasst worden, eine solche,
die besondere Hervorhebung* verdient : eine Völkerbundsresolution.

Dieselbe war aus englisch-amerikanischen Kreisen
hervorgegangen und wurde u. a. von Bischof Gore besonders herzlich
unterstützt. Der Wortlaut der Entschliessung, deren Text im
kleineren Kreise sorgsam beraten worden war, war der folgende:

„Die Vorberatung zur Weltkonferenz für Glaube und
Kirchenverfassung, in Genf versammelt und 80 Kirchen und
40 Länder repräsentierend, begrüsst freudig die Gründung des

Völkerbundes zur Vermeidung des Krieges und zum Schutz
der kleinen Nationen. Sie wünscht aufrichtig-, dass die Völker,
die noch nicht zu dem Bunde gehören, bald als Mitglieder
beitreten oder zugelassen werden.

Die Konferenz erkennt an, dass Schwierigkeiten bestehen,
glaubt aber, dass sie nicht unüberwindlich sind, da das Ideal, für
dessen Verwirklichung der Bund gebildet wurde, in Eink'ang
mit dem Willen Gottes steht, der sich in Christus offenbart.

Die Konferenz bittet die Geistlichen aller Kirchen dringend,
dass sie ihrem Volke die Pflicht einprägen, die Ziele des

Bundes in jeder Richtung zu fördern und dafür zu beten, dass

die göttliche Weisheit sein Handeln leiten und der heilige
Geist die Herzen der Regierenden und der Völker so
bestimmen möge, dass Streitigkeiten zwischen den Völkern friedlich

geschlichtet werden und die Zeit bald kommen möge,
wo alle Kriege aufhören."

Es seien noch aus der Reihe der Begrüssungen drei
herausgehoben, deren Bedeutung über manche anderen Äusserungen
hinausging:

Am Abend des 16. August fand eine Begrüssung des

Kongresses durch den Generalsekretär des Internationalen Roten
Kreuzes, Professor Dr. Rappard statt, der das Gemeinsame in
den beiderseitigen Bestrebungen hervorzuheben wusste.

Die „Internationale Frauenliga für Frieden und Freiheit"
sprach schriftlich ihre „tiefe Befriedigung" über die Bemühungen
zur Schaffung einer „weiteren und tieferen Einigkeit" unter
den Christen aus. Die Hoffnung wrurde ausgesprochen, „dass
von nun an alle christlichen Kirchen sich wirksamer als früher
dafür einsetzen möchten, die Wurzeln des Krieges in Gesinnung
und Herz der Männer auszuroden, die Lehren der Liebe, Ver-



- 57 —

gebung und Bruderschaft zu künden, die, wo sie echt sind,
die Teilnahme am Kriege unmöglich machen, und allen
unchristlichen Handlungen der Regierungen mit immer grösserem
Mute entgegenzutreten".

Endlich sei die Botschaft der „Christlichen Internationale"
erwähnt, die leider nicht zur Verlesung gekommen ist:

„Liebe Freunde! Wir, die wir hier aus 16 Ländern und
vielen christlichen Gemeinschaften, einschliesslich der
anglikanischen, lutherischen, presbyterianischen, römisch-katholischen

Kirche sowie der Quäker, zusammengekommen sind,
haben aufs tiefste jene Einigkeit des Geistes erlebt, die über
allen nationalen, kirchlichen und Klassenunterschieden ist.
In Christus sind wir uns unserer Einigkeit bewusst geworden ;

Priester und Expriester, Bischof und unabhängiger Sozialistenführer,

Freideutscher und lutherischer Pastor, Sinn-Feiner
und indischer Nationalist haben nebeneinander gesessen und
sich in schweigender Andacht, in Singen und Gebet und in
eifriger Aussprache vereint. Wir haben Unterschiede des
Bekenntnisses und der Form nicht unbeachtet gelassen, aber
sie wurden überbrückt durch die leibhaftige Gegenwart Christi
unter uns.

Wir nehmen stärksten Anteil an den Problemen, die Ihr
zu beraten habt, und an dem Ziel, das Euch zusammenführt,
und wir beten, dass der heilige Geist Eure Beschlüsse lenken
möge, dieses Ziel zu fördern. Wir glauben, dass, wenn die
Welt für Christus gewonnen werden soll, sie in seinen
Vertretern auf Erden eine Einigkeit sehen muss, die noch stärker
im Geist und in den Taten als in der äusseren Organisation
und den Lehrmeinungen hervortritt. Eine Kirche, die von
allen ihren Gliedern furchtlos unbedingte Treue untereinander
und Christus gegenüber fordert, wird sicher alle die dem
christlichen Glauben wiedergewinnen, die sich in Sorge oder
Ungeduld von ihm gewandt haben. Eine solche Kirche wird
ein Bollwerk gegen den Krieg sein, denn ihre Anhänger
werden sich jedem Befehl, einander zu töten, widersetzen;
sie wird eine Macht der sozialen Gerechtigkeit sein, denn
sie werden sich weigern, einander zu unterdrücken oder
auszubeuten; sie wird ein Faktor von ganz besonderer Bedeutung

bei der Aufgabe sein, die ganze menschliche Familie
auf Erden harmonisch zu gestalten.



— 58 —

Wir haben die Zuversicht, dass Eure Beratungen dieses
Ziel fördern werden, dass Euch keine geringere Hoffnung
genügen wird und dass Ihr dahin geführt werden möget, zu
erkennen, wie hier und jetzt die Kinder des Lichts berufen
werden, als Glieder des Reiches Christi zu leben, was die
Welt auch immer denken mag. Das halten wir für den
schnellsten Weg zur Einheit des Christentums und der
Erlösung der Menschheit."

Es ist hier nicht der Ort, über die mannigfachen
Dankesbezeugungen und Ehrungen zu berichten, die den eigentlichen
Veranstaltern der Konferenz in spontaner Dankbarkeit
dargebracht worden sind. Aber es gehört zum Wesentlichsten
der Konferenz, die Persönlichkeit von Robert H. Gardiner zu
verstehen, in ihrer Verknüpfung mit der Vorbereitungsarbeit
für die Genfer Tagung. Deshalb nur einige bezeichnende
Worte des selten Sprechenden : „Seit zehn Jahren ist mein
Leben Freude gewesen. Jeder Morgen, der mir die Post brachte,
brachte mir Hoffnung. Trotzdem kam ich mit grossem Zittern
hierher. Es waren zwar im ganzen nur etwa zehn Briefe
gewesen, die einen ausgesprochen feindlichen Charakter gegenüber

unsern Zielen hatten. Aber viele erklärten unsern
Versuch für einen Irrweg. Welche Dankbarkeit muss über uns
kommen, wenn wir nun diese Tagung erleben. Seit einigen
Tagen ist mein Leben wieder Freude geworden."

Dazu das Schlusswort des Vorsitzenden Bischof Brent, der
die Konferenz unter höherer Leitung* geleitet hatte: Die
Konferenz ist eine Tatsache und eine Hoffnung. Es ist Wirklichkeit,

dass 80 Kirchen und 40 Völker im Geist der Bruderschaft
hier vereinigt waren. Östliche und westliche Kirchen sind zum
erstenmal auf einer allgemeinen Konferenz zusammengekommen.
Der freundliche Geist des Orients hat uns viel gegeben, von
seiner Ehrfurcht und Anbetung, von seinem Schauen des Gottes-
geheimnisses im Sinne des Johannes der Apokalypse. Aber
uns ist auch klar geworden, dass der Occident manches dem
Orient zu geben hat. Wahrhaftigkeit und Offenheit haben
diese Verhandlungen regiert. Wie für alles menschliche Leben
liegt auch für die Kirche die grösste Gefahr in Unkenntnis,
Missverständnis und Vorurteil. Unsere Gedanken ans Licht
zu bringen, ans Licht des Geistes Gottes, ist unsere Aufgabe.
So verschwinden die Schwierigkeiten und Missverständnisse,



— 59 —

und wir kehren heim mit mehr Verantwortung und mehr
Begeisterung für unsere Sache. Das Hindernis der Einigkeit liegt
nach meiner Meinung mehr auf moralischem als auf
theologischem Gebiet. Auch wenn wir uns nicht wiedertreffen, ist
die Gemeinschaft der Heiligen als eine Wirklichkeit zwischen
uns aufgerichtet. Gemeinschaft in Christus beginnt auf Erden,
endet nicht auf Erden. Die grosse Wiedervereinigung, die
keine Schwierigkeiten in sich schliesst, liegt vor uns allen.

Die Weiterfährung der Arbeit.

Während die zehnjährige Vorbereitungsarbeit für die
Konferenz von einem Kreise von Menschen geleistet wurde, der
kein offizielles Mandat der verschiedenen Kirchen hatte, ist
als ein Ergebnis der Genfer Konferenz zu verzeichnen, dass

nunmehr ein von den offiziellen Vertretern der Kirchen
eingesetztes Komitee besteht. Zwar sind nicht alle Kirchen,
z. B. die deutschen Kirchen als solche, an der Einsetzung dieses

Fortsetzungskomitees beteiligt. Aber Vertreter fast aller
Kirchengemeinschaften, auch der deutschen Kirchen, sind in den
Ausschuss hineingewählt worden. Die Kirchen, die sich von der
Mitarbeit jetzt noch ausschliessen, sollen auch den dritten
Artikel aus ihrem Glaubensbekenntnis ausschliessen.

Nachdem während der Konferenz dem einzusetzenden
Fortsetzungskomitee verschiedene Aufgaben übertragen waren,
wurde durch Beschluss der Konferenz vom 18. August der
Tätigkeitskreis des Komitees in folgender Weise festgesetzt:

„Es soll ein Komitee ernannt werden unter dem Namen Fortsetzungskomitee

(Continuation Committee); es soll aus etwa 40 Mitgliedern bestehen,
welche von dieser Konferenz gewählt werden ; der Arbeitsausschuss soll
angewiesen werden, Kandidaten für dieses Komitee vorzuschlagen, welche die
verschiedenen Gruppen der Kirchengemeinschaften so umfassend als irgend
durchführbar vertreten ; dieses Komitee soll seine eigenen Beamten, ein
Exekutivkomitee und solche Unterausschüsse, als es für notwendig erachtet,
wählen; es soll das Recht haben, freie Stellen zu besetzen, seine Mitgliedschaft

zu vergrössern und unter gebührenden Einschränkungen einen
Vertreter zu besorgen oder anzunehmen für den Fall, dass ein Mitglied an
einer anberaumten Versammlung nicht teilnehmen kann ; es soll wenigstens
einmal im Jahr zusammentreten; öfter, wenn nötig, vorausgesetzt, dass die
Ankündigung nicht weniger als 6 Monate vorher erfolgt; es soll ihm zur
Pflicht gemacht werden, die Vorbereitungsarbeiten für die Weltkonferenz
oder die Konferenzen für Glauben und Kirchenordnuug, die Korrespondenz
und die Zusammenarbeit mit den Kommissionen der verschiedenen Kirchen-



— 60 —

gemeinschaften fortzuführen ; es soll Zeit und Ort einer Konferenz bestimmen
und alle solche Pflichten ausüben, als erforderlich sind, um die Konferenz
zu halten; es soll bei sechsmonatiger Vorausankündigung eine Versammlung

der Vertreter der verschiedenen Kommissionen einberufen, wenn und
wann dies von der Mehrheit der Kommissionen verlangt wird, und wenn eine
solche Versammlung abgehalten wird, soll diese das Eecht haben, in irgendeines

oder alle Eechte einzutreten, die jetzt dem Komitee gewährt werden."

Die Zusammensetzung des Fortsetzungskomitees war keine
einfach zu lösende Frage. Es wurde zwar bald darin
Übereinstimmung erzielt, dass die Zusammensetzung nach Kirchen bzw.
kirchlichen Gruppen geregelt werden sollte. Gleichzeitig aber
musste darauf geachtet werden, dass die verschiedenen Weltteile

und Länder richtig vertreten waren. Daraufhin kam man
im Arbeitsausschuss der Konferenz zu dem Vorschlag, folgende
jeweilen sehr weit gedachte Kirchengruppen zu bilden:

a) Anglikaner:
1. Der Bischof von Bombay (Indien).
2. Der Bischof von Willochra (Australien).
3. Der Bischof von Winchester (England).
4. Dr. William T. Manning (Amerika).
5. Rev. W. E. S. Holland (Indien, Studentenweltbund).

b) Presbyterianer:
1. Dr. Arthur J. Brown (Amerika).
2. Professor Dr. A. de Boèr (Ungarn).
3. Rev. Samuel Chester (Amerika).
4. Principal Alexander Mertin (Schottland).
5. Dr. J. A. McClymont (Schottland).

c) Baptisten:
1. Dr. Peter Ainslie (Disciples of Christ,
2. Rev. W. C. P. Rhoades (Amerika).
3. Rev. J. E. Roberts (England).
4. Rev. J. H. Shakespeare (England).
5. Rev. Cornelius Woelfkin (New York).

d) Methodisten:
1. Bischof John Cannon (Amerika).
2. Bisehof Francis J. McCornvall (Amerika).
3. Rev. George Hall (Australien).
4. Rev. Henry N. Hughes (England).
5. Rev. John S. Tasker (England).



— 61 —

ej Quäker:
Professor Rufus N. Jones (Amerika) oder
Lucy Gardner (England) als Vertreterin.

f) Congregationalisten :

1. Rev. Nehemiah Boynton (Amerika).
2. Rev. Chang Po Ling (China).
3. Dr. A. E. Savoie (England).
4. Principal W. B. Selbie (England).

g) Orthodoxe Kirchen:
1. Der Metropolit von Seleucia (Türkei).
2. Der Metropolit von Odessa (Russland).
3. Der Bischof von Timok (Serbien).
4. Der Archimandrit Stéphane Gheorgieff (Bulgarien).
5. Professor Alivisatos (Griechenland).
6. Professor Sokolof (Russland).
7. Professor Dragomir Demetrescu (Rumänien).

h) Altkatholiken:
Bischof Eduard Herzog (Schweiz).

i) Armenier:
1. Erzbischof Elise Dourian (Konstantinopel).
2. Bischof Abel Abrahamian (London).

k) Lutheraner:
1. Erzbischof Nathan Soderblom (Schweden),
2. Bischof Harald Ostenfeld (Dänemark).
3. Bischof J. Tandberg (Norwegen).
4. Bisehof Alexander Raffay (Ungarn).
5. Dr. A. Morehead (Amerika).
6. Dr. Siegmund-Schultze (Deutschland).

I) Hierzu sollten ohne Rücksicht auf ihre kirchliche
Zugehörigkeit kommen :

1. Der Vorsitzende: Bischof Charles H. Brent (Amerika).
2. Der Schriftführer: Robert H. Gardiner (Amerika).
3. Ein Schatzmeister.
4. Dr. S. K. Datta (Indien).
5. Rev. J. K. Ochiai (Japan).



— 62 —

Diese vom Arbeitsausschuss doni Plenum vorgeschlagene
Liste erfuhr drei Änderungen :

1. erschien es nicht angängig, die Disciples of Christ unter
die baptistische Gruppe zu rechnen, zumal ihr Eintreten für die
Sache der Konferenz eine besondere Beachtung verdiente. So

wurde Dr. Peter Ainslie als Vertreter einer besonderen Gruppe,
eben der Disciples, dem Komitee zugewählt. In der baptistischen
Gruppe wurde an seiner Stelle als fünfter Vertreter Dr. Ruth
(Australien) eingesetzt ;

2. baten die anwesenden tschechischen Protestanten um
eine besondere Vertretung, die ihnen unter der Überschrift
„Tschechische evangelische Bruderkirche", vertreten durch
Professor Francis Zilka (Prag), gewährt wurde ;

3. erhob sich die Frage, ob nicht doch eine Vertretung
der deutschen unierten Kirchen im Fortsetzungskomitee
erstrebt werden sollte, auch wenn die deutschen Kirchen offiziell
eine Beteiligung abgelehnt hätten. Die von dem Arbeitsausschuss

gefundene Lösung, einen deutschen Vertreter (Siegmund-
Schultze) der lutherischen Gruppe zuzuzählen, war schon von
mir selbst im Arbeitsausschuss als nicht unbedenklich bezeichnet

worden, da die unierte evangelische Kirche nicht ohne
weiteres bei der lutherischen Gruppe eingesetzt werden könnte.
Als nun dieser Umstand im Plenum von amerikanischer Seite
erneut aufgegriffen wurde, erwiderte ich im Einverständnis mit
den übrigen deutschen Delegierten, dass es uns willkommen
wäre, wenn eine besondere Gruppe „Evangelisch-Unierte"
gebildet würde, die die Vertreter der unierten Kirchen Deutschlands

und eventuell auch anderer Länder — ich nannte z. B.
Polen — umfassen würde, während in die lutherische Gruppe
an meiner Stelle ein Vertreter der eigentlichen lutherischen
Kirchen Deutschlands, etwa Professor D. Ihmels, gewählt würde.
Die Rede, mit der Bischof Brent diesen Vorschlag aufnahm,
ist so charakteristisch für den Gemeinschaftsgeist, der, alle
politischen und sonstigen Differenzen überwindend, die
Konferenz beherrschte, dass ich dieselbe hier w*örtlich wiedergebe:

„Dr. Siegmund-Schultze war von unserem Arbeitsausschuss
als Vertreter der Deutsch-Evangelischen in die lutherische
Gruppe eingesetzt worden. Es erscheint mir aber auf Grund
der früher und jetzt vorgebrachten Gründe richtig, dass wir
den unierten evangelischen Kirchen eine besondere Gruppe



— 63 —

zuweisen. Die deutschen Kirchen sind hier offiziell nicht
vertreten. Das hängt aber, wie wir wissen, mit den besonderen
Umständen zusammen, in denen sich Deutschland gegenwärtig
befindet. Angesichts dieser Lage halte ich es für unsere Pflicht,
den deutschen Kirchen eher ein Maximum als ein Minimum
von Anerkennung (recognition) zu zeigen. Wir sollten auch
hier das Beispiel unseres Herrn und Heilandes in Wirklichkeit
umsetzen, die Lehre, die er selbst befolgt hat, befolgen, nämlich

das Wesen seiner Menschwerdung erfüllen: nicht das

Eigene zu suchen, sondern das, was des andern ist und was
der Menschheit dient. In der christlichen Gemeinschaft muss
es vor allem so sein. Immer wenn eine Gruppe aus
irgendwelchen Gründen den andern entfremdet ist, sind wir doppelt
verpflichtet, für sie und für die gemeinsamen Interessen
einzutreten. Ich möchte daher beantragen, im Fortsetzungskomitee
eine neue Gruppe unter dem Namen „Evangelisch-Unierte"
mit drei Plätzen einzufügen. Vorgeschlagen sind ausser Dr.
Siegmund-Schultze die Herren Professor Lang und Pastor
Schreiber."

Der Vorschlag des Vorsitzenden wurde mit grossem Beifall

aufgenommen. Es wurde beschlossen, die genannte Gruppe
zu bilden — nicht „Deutsch-Evangelische", wie es im Protokoll
heisst, sondern „Uniert-Evangelische" — und ausser Dr.
Siegmund-Schultze zwei weitere Vertreter der deutschen Kirchen
einzusetzen. Nachdem im Tagesprotokoll demgemäss berichtet
worden ist, ist im Konferenzprotokoll jetzt der Name von
Prof. Lang in der presbyterianischen Gruppe eingefügt worden,
was dem Konferenzbeschluss nicht entspricht, während Dr. Schreibers

Name bei der neugebildeten Gruppe steht. In der
lutherischen Gruppe ist gemäss dem Beschluss der Konferenz der
Name von Dr. Ihmels anstatt Dr. Siegmund-Schultzes eingefügt
worden.

Die erste Sitzung des neugewählten Fortsetzungskomitees
fand unmittelbar nach Beendigung der Konferenz, d. h. am
19. August, im Hôtel Métropole in Genf statt.

Die wichtigsten Beschlüsse desselben waren die Wahl eines
Schatzmeisters (Mr. George Zabriski), die Zuwahl des Rev.
T. Albert Moore (Kanada, bischöfliche Methodistenkirche) in das
Komitee, die Einsetzung einer Geschäftskommission, unter Vorsitz
von Bischof Brent, und die Bildung eines sogenannten Subjects'



— 64 —

Committee, d. h. eines Komitees, das die wichtigsten Fragen
betreffend Glaube und Kirchenverfassung für die weiteren
Beratungen bestimmen soll. Mitglieder des Komitees sollen sein :

der Bischof von Bombay, Professor Lang, Professor Ihmels,
Professor Alivisatos, Principal Martin und Dr. Selbie. Auf
Grund der Beratungen der Konferenz wird jedoch eine Reihe
von Fragen sogleich aufgestellt, damit eine Beantwortung
derselben in den verschiedenen Einzelgruppen alsbald erfolgen
kann. Die von der Geschäftsführung der Weltkonferenz
auszusendenden Fragen sollen folgendermassen lauten:

Fragen betreffend den Glauben der wiedervereinigten Kirche:
1. Welcher Grad von Einheit im Glauben wird in einer wiedervereinigten

Kirche notwendig sein?
2. Ist eine Feststellung dieses einen Glaubens in Form eines Credo

notwendig oder erwünscht?
3. Welches Credo sollte alsdann gebraucht werden? Oder welche andere

Formel wäre erwünscht?
4. Welches ist der richtige Gebrauch eines Credo oder eines

Glaubensbekenntnisses?

Diese Fragenreihe soll zunächst ausgehen und beani?-

wortet werden, ehe folgende zweite Fragenreihe zur Versendung
kommt :

Fragen betreffend das geistliche Amt in der wiedervereinigten Kirche:
1. Welcher Grad von Einheit hinsichtlich der Verfassung wird in einer

wiedervereinigten Kirche nötig sein?
2. Ist es notwendig, dass ein gemeinsames, allgemein anerkanntes geist¬

liches Amt besteht?
3. In welchen Gruppen oder Arten von Geistlichen soll alsdann das Amt

bestehen
4. Soll die wiedervereinigte Kirche irgendwelche notwendige Bedingungen

verlangen, die vor der Ordination erfüllt sein müssen, oder irgendeine
besondere Art von Ordination

5. Welche für die Ordination grundlegenden Bedingungen und welche Art
von Ordination sollten alsdann verlangt werden und durch wen sollte
sie vollzogen werden

Diese Fragen sollen natürlich ausführlich beantwortet
werden. Die „Themakommission" hätte die Antworten zu
beurteilen und weitere Fragen zu stellen.

Kein Zweifel, dass schon die erste Fragengruppe eine
Fülle von Antworten bringen wird, die, ebenso wie die
Antworten der Konferenz oder wahrscheinlich stärker noch als

diese, differieren werden. Vollends wird der starke Angli-



— 65 —

kanismus in der Linienführung der zweiten Fragengruppe auch
die Fülle der Verschiedenheiten innerhalb der noch nicht
wiedervereinigten Kirche zutage fördern.

Wie stark die Gegensätze schon in der Bekenntnisfrage
sein weiden, zeigten die interessanten Ausführungen des
Erzbischofs von Wolhynien auf der letzten Sitzung des
Arbeitsausschusses : Zw-ei Standpunkte standen sich auf der Konferenz
gegenüber und machten sich besonders in der Bekenntnisfrage
geltend : ein orthodox-mystischer und ein liberal-rationalistischer.
Wir Vertreter der östlichen Kirchen stehen auf der absoluten
Geltung unseres Symbols. Wir können nicht die grossen Schätze,
die die östlichen Kirchen gewonnen und erhalten haben,
aufgeben. Es hat jemand gesagt: „Die westliche Lehre zeigt,
wie man leben muss ; die östliche Lehre, wie man sterben
muss." Jedenfalls müssen die Kräfte beider Lehren vereinigt
werden.

Hoffen wir, dass es dem Fortsetzungskomitee, das im August
1921 wieder tagen wird, und zwar in Amerika, gelingen wird,
die „Vereinigung" weiter vorzubereiten! Hoffen wir, dass der
moralische Untergrund der theologischen Fragen noch

deutlicher erkannt wird als bisher! Hoffen wir, dass die Kirchen
verstehen lernen, was ihr Glaubensartikel bedeutet: Gemeinschaft

der Heiligen

Berlin.
F. Siegmund-Schultze.

(nttmat. kirchl. Zeüsclirift, Htft i. 1921.


	Bericht über die Präliminarversammlung der Weltkonferenz über Glaube und Kirchenverfassung in Genf vom 12. bis 20. August 1920

