
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 11 (1921)

Heft: 1

Artikel: Die norwegische Kirche und die Einheit der Kirche

Autor: Hertzberg, Mikael

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403950

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403950
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


17

Die norwegische Kirche und die Einheit
der Kirche.

Indem ich der Einladung nachkomme, eine Abhandlung
über das Thema zu schreiben, dem ich den obigen Titel
gegeben habe, will ich zuerst einen kurzen Überblick über einige
wesentliche Seiten der norwegischen Kirchengeschichte besonders

aus den letzten hundert Jahren geben. Schon von alters her
haben die Norweger ihre Blicke auf andere Völker und Länder
gerichtet. Zur Zeit des nordischen Heidentums erstreckten sich
die Wikingerfahrten von Norwegen aus über ganz Europa, nach
Osten, Süden und Westen, besonders aber nach Westen, nach
England und Frankreich. Im Zusammenhang mit den Wikingerfahrten

stand die Einführung des Christentums in Norwegen um
etwa 1000 nach Christo unter den Königen Olaf Trygvasson
und Olaf Haraldsson, von denen der letztere Norwegens
Nationalheiliger, allerdings ohne Kanonisation, wurde. Die Wikinger

brachten nicht nur Güter und Gold heim, sondern, was
wertvoller war, Christenglauben und -tat. In dieser ersten Zeit bis
zur Mitte des 12. Jahrhunderts stand die norwegische Kirche
überwiegend unter dem Einfluss des Westens, nämlich Englands.
Norwegen bekam sein Christentum von dort und verblieb auch
nachher unter dessen christlichem und kirchlichem Einfluss,
so unter anderm in der Kunst; ein Beispiel ist der Dom von
Drontheim, die prachtvollste Kathedrale des Nordens. Er hat
bei eigener Selbständigkeit seine Vorbilder in England und
Frankreich.

Diese Verbindung bestand noch im 13. Jahrhundert, aber
nach der Errichtung des Erzbischofstuhles im Jahre 1152 mit
dem Sitz in Drontheim bekam die norwegische Kirche mehr
und mehr allgemein-kirchliches, kanonistisches Gepräge. Von
der Reformation, etwa von 1530 an, machte sich der deutsche

Internat, kirchl. Zeitschrift. Heft 1, 1921. 2



— 18 —

Einfluss geltend und wird nach und nach alleinherrschend. Und
so blieb es bis auf den heutigen Tag, wo eine Wendung
einzutreten scheint und sich wieder der Einfluss von Westen auf
mannigfache Weise bemerkbar macht.

Der deutsche Einfluss hat sich in ähnlicher Weise, nur noch
stärker, in unseren beiden nordischen Bruderländern Schweden
und Dänemark geltend gemacht, aber auch in diesen Ländern
spürt man jetzt mehr den englischen Einfluss. Es verhält sich
mit dem deutschen und englischen Einfluss etwa so, dass in dem
letzten Jahrhundert der deutsche durch die Theologie und die

kirchlichen Behörden offiziell bestimmend wurde, während der
englische Einfluss auf inoffiziellen Wegen im stillen in die
breiten Schichten des Volkes eindringt und so schliesslich von
grösserer Wirkung auf das Volksleben sein wird, als es dem
offiziellen deutschen möglich ist. So ist fraglich, ob das christliche
Volksleben heute sein stärkstes Gepräge vom deutschen oder vom
englisch gefärbten Christentum hat. Wir müssen in Betracht
ziehen, dass in einem gewissen Grad die Auswanderung nach
und der Verkehr mit Amerika (U. S. A.) mit seinen tausend
Fäden mit hineinspielt. In grossen Landesteilen zählt jedes
Haus einige seiner Glieder oder Bekannten zu den Auswanderern,

zu den Bürgern und Einwohnern der Vereinigten Staaten.
Diese Tatsache wirkt auf die breiten Schichten des Volkes nach
jeder, und nicht zuletzt nach der religiösen Richtung. Das
bedeutet aber ein englisch-amerikanisch gefärbtes Gepräge des

Christentums unseres Landes.
In diesem Zusammenhang erwähnen wir, dass das

Seefahrerleben der Norweger nach derselben Richtung geht. Die
Norweger sind eines der ersten Seevölker der Erde mit einer
Flotte, die, im Verhältnis zur Bevölkerungszahl, die grösste der
Erde ist. Das ist der alte Wikingergeist, der sich in dieser
Sehnsucht nach der Fremde ausdrückt. Aber gerade durch das
Seemannsleben tritt in erster Linie die englische Welt mit der
norwegischen in Verbindung.

Auf diesem Wege sind von England und Amerika fast alle
sektiererischen Bewegungen, die unser Land kennt, eingeführt,
wie die der Methodisten und der Baptisten und andere mehr.
Nur wenige sind im Laufe der Zeit von Deutschland gekommen.
Zu erwähnen ist speziell die Brüdergemeinde, die eine nicht
unbedeutende Rolle im kirchlichen Leben Norwegens gespielt



— 19 —

hat. Im grossen und ganzen muss man jedoch sagen, dass die
Sekten im Volke wenig zn bedeuten haben. Sie sind gar nicht
stark. Praktisch gesprochen gehört das ganze Volk zur
norwegischen evangelisch-lutherischen Staatskirche; ausserhalb ihr
stehen nur etwa 63,000 Einwohner, 2 % der Bevölkerung. Es

ist nun ganz interessant, zu zeigen, wie die bedeutendsten
Einrichtungen und Gesellschaften privater oder halb - offizieller
Natur in der Staatskirche teils auf englische, teils auf deutsche
Einflüsse oder Vorbilder hinweisen.

Unsere älteste christliche Gesellschaft ist die norwegische
Bibelgesellschaft, die 1816 auf direkte Veranlassung Englands
gegründet worden ist. Wenn sie auch in den ersten Jahren ein
bescheidenes Dasein geführt hat, hat sie sich später doch zu einer
starken Organisation entwickelt in ständiger Verbindung mit
der britischen und ausländischen Bibelgesellschaft. Sie hat
ausgezeichnet dafür gesorgt, dass Gottes Wort in unserm
weitgestreckten, dünnbevölkerten Land sich ausgebreitet hat.

Eine andere grosse Gesellschaft für christliche Interessen
stand dagegen gleich von Anfang an unter deutschem Einfluss.
Es ist dies die norwegische Missionsgesellschaft — 1842

gegründet —-, die nach gesunden, nüchternen, kirchlichen Grundsätzen

und in demokratischem Sinn arbeitet. Sie hat den aller -

grössten Teil der starken Missionsinteressen unseres Landes
zusammengefasst, so class sie in der ersten Reihe der christlichen

Länder nach der englisch-amerikanischen Welt steht.
Hier können wir auf der einen Seite den alten norwegischen,
in christlicher Gestalt erscheinenden Wikingergeist wiederfinden,

denn die norwegische Missionsarbeit geht weit hinaus
über die Erde. Die grössten Missionsfelder sind in Zulu, auf
Madagaskar und in China. Auf der andern Seite können wir
in dem wachsenden Verständnis für die Mission eine echte und
starke Äusserung eines tiefen allgemein-kirchlichen Triebes
finden, der weit über die Grenzen seines eigenen Volkes und
seiner eigenen Kirche hinausstrebt, weit hinaus auf Christi heilige

allgemeine Kirche auf Erden. Das norwegische Christenvolk

ist von dem heissen Wunsch beseelt, sich an der grossen
Aufgabe, die Grenzpfähle der Kirche ständig weiter in die
Welt hinauszusetzen, zu beteiligen. Noch andere nicht
unbedeutende Missionsgesellschaften sind zu erwähnen; eine, die
rechts der erwähnten steht, mit mehr hochkirchlichem Charakter,



— 20

nennt sich ausdrücklich „die Mission der norwegischen Kirche",
ist aber bekannter unter dem Namen „Zulumission". Ihr Gründer

ist der hervorragende Missionsmann Bischof Hans Schreuder
in Zulu und Natal, der Urheber der Missionsarbeit des letzten
Jahrhunderts in unserm Land. Er ist auch von Bedeutung,
weil er ein ausserordentliches Gewicht auf's Bischofsamt und
auf die successio apostolica legte, was damals für die meisten
der norwegischen Kirche etwas ganz Neues war. Links haben
wir eine weitere Missionsgesellschaft, den „Chinamissionsverband",

der unkirchlich ist, aber doch zur Staatskirche gehört,
mit besonderem Wirkungskreis in China. Von ganz anderer
Beschaffenheit ist die eigenartige Gesellschaft der Santalmission
(für die Santalen in Indien), gegründet von den ausgezeichneten

Missionaren Börresen und Skrefsrud, die dem Charakter
nach der norwegischen Missionsgesellschaft gleicht, die aber
auch von Dänemark unterstützt wird. Wie gross das Interesse
für die Mission im norwegischen Christenvolk ist, beleuchten
die Mittel, die es dafür aufbringt. Die norwegische
Missionsgesellschaft verwendet jährlich zwei Millionen norwegische
Kronen, und mit den Beiträgen der andern Gesellschaften wird
die Summe mehr als verdoppelt.

Die Innere Mission hat einen bedeutenden Platz in der
norwegischen Kirche inne und arbeitet im grossen und ganzen
mit den kirchlichen Behörden zusammen, wenn auch mit
Ausnahmen. Sie stand ebenfalls vom ersten Augenblick an unter
deutschem Einfluss. Sie begann ihre Tätigkeit unter dem Namen
„Norwegische Lutherstiftung" von 1868, wurde im Jahre 1891

zur Norwegischen Innern Missionsgesellschaft mit ausgesprochen
kirchlicher Tendenz. Auch auf diesem Gebiet gibt es unkirchliche

Vereine mit ähnlichem Ziel. Der wichtigste ist der
„Westländische Verband für Innere Mission" mit Sitz in Bergen, der
vielleicht mehr low-church-artig als unkirchlich ist.

Den edelsten und besten Ausdruck kirchlichen Sinnes
weisen die beiden Schwestergesellschaften auf, die norwegische
Diakonissenanstalt (1868) zur Ausbildung von Diakonissen und
das norwegische Diakonenheim (1890) zur Ausbildung von
Diakonen, beides Ableger der Innern Mission. Diese vortrefflichen

Verbände sind nach deutschen Vorbildern entstanden.
— Als eine dritte wichtige Organisation von ausgeprägt kirchlicher

Art, ursprünglich ebenfalls ein Ableger der Innern Mission,



- 21 —

kann man „die Kleinkirchenvereine" der grösseren Städte
Kristiania und Bergen nennen, deren Aufgabe es ist, mehr
kleine Gemeinden zu errichten und kleine, aber praktische und
hübsche Kirchen in den allzu grossen Gemeinden der Grossstädte

zu bauen ; damit will man die Volkskirche in ihrer
wichtigen Arbeit direkt stützen und entlasten, um die Kirche
besonders in den Grossstädten mit dem Volke in Berührung
zu bringen.

Da es nicht unsere Absicht sein kann, in dieser Übersicht
etw^as Vollständiges zu bringen, übergehen wir manche Werke,
die die Erwähnung verdienten, wie den kirchlichen Jugendverein

und die christliche Studentenbewegung*, die die Kirche
in lebendige Berührung mit einer christlichen Weltbewegung
bringt und die daher einen gewissen allgemein - kirchlichen
Charakter hat.

Es ist uns nur darum zu tun, unsern. ausländischen Lesern
einen Ausschnitt zu zeigen, der für unser kirchliches Leben
typisch und der gleichzeitig- von Bedeutung ist, um das
Verhältnis der norwegischen Kirche zu allgemein-kirchlichen
Bestrebungen zu beleuchten. Wir halten es daher für geeignet,
diese Übersieht mit der Erwähnung eines Unternehmens abzu-
schliessen, das ausserordentlich charakteristisch für die
norwegische Kirche ist und völlig dem Wesen des Volkes
entspricht: „Die norwegische Mission für Seeleute". Sie nimmt
eine Zwischenstellung zwischen der Innern und Äussern Mission
ein. Mit jener stimmt sie hinsichtlich ihres Zweckes überein,
sie wirkt unter Landsleuten, den norwegischen und nordischen
Seeleuten, mit dieser stimmt sie hinsichtlich des Wirkungsfeldes
überein, sie geht so weit, wie die Erde reicht. Überall in den

grossen Hafenstädten der Alten und Neuen Welt hat sie Kirchen
und gottesdienstliche Lokale für norwegische und skandinavische
Seeleute errichtet, damit sie überall Gottes Wort in ihrer eigenen
Muttersprache hören. In andern grossen Städten (wie Berlin)
wird ebenfalls norwegischer Gottesdienst abgehalten, der von
ansässigen Skandinaven besucht wird. Erwähnenswert ist, dass
das nördlichste und südlichste Gotteshaus der Welt von
Norwegern erbaut ist und ihnen gehört, nämlich auf Spitzbergen
gegen den Nordpol hin, über welches Land Norwegen neuerdings

die Souveränität bekommen hat ; sowie auf dem Walfischgebiet

in Süd-Georgia dicht unter dem Südpol, wo viele Nor-



— 22 —

weger zu finden sind. Wir sehen in dieser Arbeit ein Symbol
des alten Wikingergeistes in neuer christlicher Form eines
ökumenischen allgemein-kirchlichen weltumfassenden Geistes,
der dem norwegischen Volkscharakter natürlich ist — heisst
es doch von den Norwegern: Sie sind überall zu finden.

Damit schliessen wir unsere Übersicht, um nun die
Gedanken über die Einheit der heiligen allgemeinen Kirche
klarzustellen, wie sie in Norwegen entstanden sind. Die
Ausführung möchten wir unter folgende drei Punkte zusammenfassen,

die alle auf dasselbe Ziel gerichtet sind.
1. Die Befreiung der Kirche. Während fast dreiviertel

Jahrhunderten ist in Norwegen eine wichtige Arbeit getan
worden, um die Volkskirche von der Alleinherrschaft des

Staates zu befreien. Die Kirche ist bis heute eine reine
Staatskirche, die vollständig der Macht der Nationalversammlung,
des Stortings, und des Königs preisgegeben ist. Sie kann in
keiner Richtung selbständig handeln, weder in äusseren noch
inneren Angelegenheiten. Es ist ein Glück, dass das Volk
durch seine Behörden bis auf den heutigen Tag im grossen
und ganzen seine Kirche mit Achtung und Wohlwollen
behandelt hat — dafür sind wir dankbar —, ein Beweis, dass
das Volk in seiner Gesamtheit seine Kirche hochschätzt und
ihr nicht untreu werden will. Trotzdem ist das Verhältnis kein
ideales. Es sind Fälle vorgekommen, die der Kirche keine
gute Behandlung gebracht haben, wo sie nicht einmal zu ihrem
Recht gelangt ist. Hauptsächlich wird es als unwürdiger
Zustand empfunden, dass die Kirche so ganz den Händen irdischer
Machthaber ausgeliefert ist, von denen man nicht erwarten
kann, dass sie immer das Beste der Kirche anstreben. Hier
muss eine Änderung eintreten. Ein Kreis eifriger Männer hat
seit der Mitte des 19. Jahrhunderts daran gearbeitet. Es seien

aus der letzten Zeit nur der kürzlich verstorbene Bischof
Christen Brun und der jetzige Professor der Rechtsgeschichte
und des Kirchenrechts an der Universität Kristiania A. Taranger
genannt. Bis jetzt wurden nur geringe Erfolge erreicht. In
den letzten Jahren haben nun die Behörden angefangen, das

Band langsam etwas zu lockern, das die Kirche bindet, indem
sie den Gemeinden eine geringe Möglichkeit gegeben haben,
die Selbstverwaltung zu erweitern, die sie teilweise schon vorher
ausüben konnten. Aber die Volkskirche als Ganzes w*artet



— 23 -
noch immer auf Befreiung. Sie muss ihre Freiheit, ihre Organisation

und dabei ihre volle Wirkungs- und Geisteskraft
entbehren ; denn Geist und Kraft entfalten sich erst dort, wo Freiheit

ist.
Es ist sehr zu bedauern, dass diese Bestrebungen für die

Freiheit der Kirche sehr bekämpft worden sind, und zwar von
drei Seiten : Zuerst von der hartnäckigen staatskirchlichen
und bureaukratischen Partei, die sich die Kirche nicht von der
Alleinherrschaft des Staates gelöst denken kann, ferner von
gewissen christlichen Richtungen von mehr oder weniger unkirchlichem

Charakter; sie halten an der Staatskirche, wie sie ist,
fest, weil sie glauben, sich in ihr mit der grösstmöglichen Un-
gebundenheit und gleichzeitig mit der geringsten Verantwortung
bewegen zu können. Endlich von liberaler Seite, von seiten
der modernen Theologie, die verständlicherweise die
Staatskirche, wie sie ist, bevorzugt, und nicht eine selbständige,
lebendige und wache Volkskirche, in der sie ihre Stellung-
bedroht sehen würde.

Aber wir, die wir uns darnach sehnen, dass die christliche
Kirche sich in Freiheit, Geist und Kraft entfalten kann, sehen
mit immer neuer Hoffnung dem Tage entgegen, da der Kirche
die Befreiung" wird — die doch unseres Landes teuerster Besitz
ist —, damit sie um so besser ihre Aufgabe erfüllen kann für
das Volk, in dessen Dienst sie gestellt ist. Dann erst kann die

norwegische Kirche würdig und mit vollem Recht ihren Platz
einnehmen und ihre Aufgabe in der Einheit der heiligen
allgemeinen Kirche erfüllen. Die Freiheit ist die Grundbedingung,
damit dieses geschehen kann.

2. Es müssen reelle Anknüpfungspunkte mit der heiligen
allgemeinen Kirche gesucht werden, sofern sie von den Aposteln
stammt, auf ihren Grund gebaut ist mit Jesus Christus als
Eckstein. Ein solcher Anknüpfungspunkt reeller Art ist in erster
Linie die successio apostolica resp. episcopalis, die apostolische

oder bischöfliche Reihenfolge, die mehrere Kirchen
protestantischer Länder, wie Schweden und England, glücklicherweise

bewahrt haben.
Der Gedanke selbst ist bei uns nicht unbekannt. Es wurde

schon erwähnt, dass Missionsbischof Schreuder ein
ausgesprochener Anhänger davon war. Er tröstete sich damit, dass
die norwegischen Bischöfe die rechte successio apostolica be-



— 24 —

sässen durch einen der Bischöfe der Reformationszeit, der der
letzte katholische und erste evangelische Bischof seiner Diözese

war. Es ist aber unsicher, wie es mit der bischöflichen
Succession gegangen ist, wir können sie nicht ohne weiteres als
Tatsache hinstellen. Seitdem haben andere den Gedanken
aufgenommen, wie der bekannte, gelehrte und fromme Hauptpastor
Dr. theol. Krogh-Tonning, der allerdings später bedauerlicherweise

zur römisch-katholischen Kirche übertrat.
Im übrigen hat früher die hochkirchliche Richtung

bedeutende Repräsentanten aufzuweisen, die aber die bischöfliche
Succession nicht besonders vertreten haben, vor allem in den
beiden verstorbenen Bischöfen Heuch und Bugge, von denen
der erste zweifellos Norwegens geistvollster und bedeutendster
Bischof dieses Jahrhunderts gewesen ist. Er führte einen männlichen

Kampf für den alten Christenglauben gegen den damals
auftretenden Liberalismus und eröffnete die kirchliche Kontroverse,

die gegenwärtig in der Kirche Norwegens zwischen den

Altgläubigen und den Modernen akut geworden ist. Diese
hochkirchliche Richtung ging aber völlig zurück und hat gegenwärtig

jede Bedeutung eingebüsst. Es scheint aber, als ob sie

wieder in anderen Formen unter den Pastoren und Theologen
neu auflebe und gerade die Idee der apostolischen Succession
Freunde fände. Einer der theologischen Lehrer der Universität
Kristiania erblickt darin eines seiner Lieblingsdogmen. Der
Verfasser dieser Zeilen brachte in einem Vortrag auf der Ge_

neralversammlung des Pastorenvereins die Sache selbst zum
erstenmal öffentlich zur Sprache. Wir können aber nicht
gerade sagen, dass sie bisher Anklang gefunden hätte. Jedenfalls

nicht in der Öffentlichkeit. Für die Meisten klingt sie
wie eine fremde Sprache. Die Zeit ist dafür wohl noch nicht
gekommen. Möglicherweise verhält es sich so, wie der damalige
Stiftspropst von Kristiania, der spätere, kürzlich verstorbene
Bischof Dr. Otto Jensen, dem Verfasser nach dem Vortrage
gestand: „Sie haben offen das ausgesprochen, was wir alle als
Wunsch in unserm Herzen tragen, ohne dass wir es zu sagen
wagen." Wenn das zutrifft, so ist die Sympathie für die
successio apostolica grösser, als man annehmen könnte, jedenfalls
grösser, als es öffentlich zum Ausdruck kommt.

Warum darf man denn so wenig davon sprechen, und
warum wird es geradezu als ein gefährliches Thema betrachtet



— 25 —

Man glaubt, die Diskussion darüber passe nicht in unsere
demokratische Zeit, und man vermutet hierarchische Herrschergelüste,
formalistische Liebhabereien und katholisierende Tendenzen.
Diese Auffassung beruht einzig auf Missverständnissen. Nichts
liegt uns ferner als hierarchische Herrschergelüste und
formalistische Liebhabereien. Und was das letzte betrifft, so würde
man besser statt katholischer altchristliche oder apostolische
Tendenzen sagen. In dieser Form bekennen wir uns dazu.
Die beiden Dinge sind nicht identisch. Unser grosser Reformator
Martin Luther hatte die tiefste Sympathie für das Altkirchliche
und Apostolische gerade in seiner Abneigung gegen das Katholische,

wde es zu seiner Zeit herrschend war.
Um zur richtigen Auffassung über die apostolische (episkopale)

Succession zu kommen, müssen wir sie im Lichte des

Evangeliums betrachten, das uns anleitet, nicht über die
Gemeinde zu herrschen, sondern ihr zu dienen. Wir wünschen
unsere evangelische Volkskirche — frei von der Herrschaft
des Staates — als Glied und Teil der heiligen allgemeinen
Kirche auf Erden. Sie muss aber den rechten apostolischen
Zusammenhang mit der Vergangenheit besitzen. Deshalb reden
wir lieber von der successio apostolica als von der successio

episcopalis. Dazu kommt, dass sie in tiefer harmonischer
Übereinstimmung mit einem wahren, evangelischen, demokratischen,
kirchlichen Standpunkt steht. Es ist uns vor allem um den
Zusammenhang mit der heiligen allgemein-kirchlichen Tradition
zu tun, dem festen heiligen Band, das uns zurückführt direkt
bis zu den Tagen der Apostel und uns mit ihnen sozusagen
persönlich verbindet. Auf den geistigen Zusammenhang mit
den eigenen Aposteln des Herrn, der realiter durch die apostolische

Succession symbolisiert wird, kommt es an, geradeso wie
wir den geistigen Zusammenhang mit dem Herrn realiter
symbolisiert im heiligen Abendmahl besitzen. Wenn man das
erste Formalismus nennt, so sehe man zu, ob nicht auch das
andere so bezeichnet werden muss.

Und von welcher Bedeutung ist dieses feste apostolische
Band gerade in unsern Tagen, in denen versucht wird, die
übermittelte christliche Lehre und damit das christliche Leben
in einer Weise zu untergraben, wie niemals zuvor, so dass man
bald nicht mehr weiss, was Christentum, noch weniger was
evangelisches und apostolisches Christentum ist. Wird nicht



— 26 —

selbst das apostolische Glaubensbekenntnis — die Grundlage
der christlichen Kirche durch alle Zeiten — zu verrücken oder
zu verneinen gesucht von solchen, die Christen genannt werden
wollen? Unter diesen Umständen und mitten in all dieser Un-
gebundenheit ist es gut, auf das starke feste Traditionsprinzip
der apostolischen Succession hinweisen zu können. Besonders
sehen wir das in der evangelischen Kirche, gerade weil sie
die Jurisdiktionsgewalt und Unfehlbarkeit des Papstes nicht
anerkennt, der eigenmächtig das ganze Recht eines Petrus
beansprucht, als ob er der einzige Apostel sei, und ein Paulus,
ein Johannes und andere nicht existiert hätten. Darum greifen
wir evangelischen Christen, an der sogenannten katholischen
Kirche vorbei, auf die altkirchliche, apostolische Kirche zurück
und knüpfen dort das Band, das die Reformation, besonders
Martin Luther, ausdrücklich erneuern wollte, das wir evangelischen

Christen zu besitzen glauben und wertschätzen, min»
destens so sehr wie die Katholiken, ja im Geist und in der
Wahrheit mehr als sie! Um dieser direkten apostolischen
Anknüpfung ihren deutlichen Ausdruck zu geben — deutlich
und sprechend für alle — wünschen wir die successio apostolica

unserer evangelischen Kirche einzugliedern
3. Damit ist der Weg zum dritten und letzten Punkt

gebahnt, den wir vortragen möchten. Wenn wir von der Einheit
der heiligen allgemeinen Kirche gesprochen haben als dem

grossen Ziel, dem wir entgegensehen, fragt es sich, was wir
darunter verstehen. Und da ist bei uns, wie anderswo, der
Gedanke an eine kommende Johanneskirche entstanden, die
einmal die bisherigen Kirchenverbände vereinen und in ihre
höhere Einheit aufnehmen soll.

Der Gedanke ist in unserem Lande von dem schon früher
genannten Krogh-Tonning erwähnt worden, der allerdings nicht
auf die Durchführung warten konnte, sondern vorzog, zur
römischkatholischen Kirche überzutreten, und damit nach unserer
Meinung eher einen Schritt zurück als vorwärts gemacht hat.
Näher beleuchtet ist der Gedanke von dem hochangesehenen
noch lebenden Propst Gustav Jensen, der während mehr als
einem Menschenalter eine einzigartige Stellung im norwegischen
Kirchenleben eingenommen hat („Norwegens ungesalbter
Erzbischof" — Norwegen kennt dieses Amt nicht). Nach ihm
versuchte der Verfasser dieser Abhandlung den Gedanken in



-- 27 —

der Schrift darzulegen: „Der Weg, die Wahrheit und das Leben.
Eine christliche Lebensauffassung im Geiste des Apostels
Johannes."

Wir denken uns die Sache etwa folgendermassen: Die
älteste Christenzeit, die mit der ersten Gemeinde in Jerusalem
und der darauffolgenden Zeit zusammenfällt, steht unter dem
Zeichen Jakobus, unter dem Manne, der des Herrn Bruder und
der Vorsteher der Gemeinde zu Jerusalem war, und der, trotzdem

er nicht zu den zwölf Aposteln gehörte, als solcher
angesehen werden kann. Diese älteste Kirche ist die Jakobus-
kirehe. Wer die Gestalt des Jakobus und den Charakter seiner
Briefe auf der einen Seite und die Briefe und Schriften der
altkirchlichen Verfasser, sowie die Physiognomie der altkirchlichen

Gemeinden auf der andern Seite betrachtet, wird die
vorhandene Ähnlichkeit feststellen können: das zuverlässige,
nüchterne, etwas strenge Gepräge mit einem gewissen
moralisierenden Zug, ein Gewichtlegen auf die Tat, als Beweis für
den Christenglauben, sonst aber weder hochfliegend noch ideal
oder tief angelegt in bezug auf die Probleme des Lebens wie
bei Paulus.

Nach und nach geht die Altkirche in die katholische Kirche
über, wobei wir vorzüglich an die römische denken müssen.
Sie wird mit Petruskirche zu bezeichnen sein, denn sie fusst
auf dem Wort des Herrn an Petrus, und der Papst will der
Nachfolger des Apostels Petrus sein. Wir müssen voraussetzen,
class die römische Kirche selbst nichts gegen die Bezeichnung
Petruskirche einzuwenden hat. In jedem Fall ist es klar genug,
dass gerade Petrus derjenige aller Apostel ist, der im Vordergrund

dieser mächtigen Kirchengemeinschaft steht. Eine nähere
Begründung ist unnötig. Es darf nicht übersehen werden, dass
mit einem gewissen Recht die Bezeichnungen Jakobuskirche
und Petruskirche im umgekehrten Sinne angewendet werden,
diese für die alte Kirche und jene für die römische Kirche.
Der alten Kirche wird nach dieser Bezeichnung das Gepräge
der Charakterzüge des Petrus zugeschrieben, das frische, freudige,

das unmittelbare Wesen, der hingebende Sinn und der
Wille, alles zu opfern, aber Mangel an Festigkeit und Tiefe-
Die jakobinische Auffassung des Christentums wäre besonders
in der römischen Kirche heimisch, deren Stärke zweifellos die
guten Taten sind, die sie immer wieder betreibt, wie Jakobus.



— 28 —

Wir möchten aber doch an der ersten Charakterisierung
festhalten, besonders weil die römische Kirche selbst sicher am
liebsten in dieses Licht oder unter diesen Namen gestellt
werden will.

Die Kirche der Reformation, die lutherische und
reformierte, ist vom Geist des Paulus getragen. Es genügt, an die
Rechtfertigung durch den Glauben, an das Hauptdogma der
evangelischen Kirche zu erinnern: „Das Glied im Glauben, mit
dem die Kirche steht und fällt". In ihr finden wir etwas von
Pauli ideal gesinntem, nach oben strebendem Geist, bei dem
vielleicht die guten Taten manchmal etwas zu kurz kommen.
Die römische Kirche sagt: Zeige mir deinen Glauben durch
deine Taten. Die evangelische Kirche sagt: Wir sind gerechtfertigt

durch den Glauben ohne Taten. Beide sind biblisch
begründet. Aber die paulinische besitzt einen stärkern Idealismus

als die des Jakobus. Sie steht daher auf einer höhern Stufe.
Auf einer höhern, aber nicht auf der höchsten Die

Vorzüge beider können wir uns vereinigt denken in einer
kommenden Kirche mit einem ihr eigenen Gepräge. Und das kann
doch nichts anderes sein als das Gepräge des Johannes. Die
kommende Kirche muss eine Johanneskirche werden. Auf sie
warten wir.

Welches ihr Wesen sein wird, sehen wir ausreichend in
den Schriften des Neuen Testaments, die des Johannes Namen
tragen, und an dem Bild, das diese Schriften uns von dem

Apostel geben, der doch von allen dem Herrn am nächsten
stand. Er ist der Apostel der Liebe, der in sich den Idealismus
des Paulus und den Realismus des Jakobus in einer höhern
Einheit vereinigt. Das ganze Johannesevangelium gibt uns dafür
das erhebendste Zeugnis. Am meisten das einzigartige 17. Kapitel,
das hohenpriesterliche Gebet des Herrn, das grosse Grundgesetz
und der unantastbare Freiheitsbrief der kommenden Kirche mit
dem Motto : ut omnes unum sint.

Es ist die Einheit, die jenes 17. Kapitel uns so unvergleichlich

wiedergibt und treulich verspricht — es ist die Einheit,
auf die wir warten. Eine Einheit, die nicht in Einrichtungen
und Organisation besteht; was davon gemeinsam sein könnte,
wissen wir nicht, überlassen wir der Zukunft. Es ist aber eine
Einheit im Geist und in der Wahrheit. Eine Einheit im Realismus

und Idealismus, eine reale wie ideale Einheit. Das kann



— 29 —

aber nur eine Einheit in der Liebe sein, im Zeichen des Apostels
Johannes, also Johanneskirche.

Noch ist sie nicht. Sie wird. Ja, sie ist schon im Entstehen.
Ob sie nicht eine Frucht des furchtbaren Weltkrieges, den wir
durchlebt, sein wird, durch die Kraft der Vorsehung, die das
Böse zum Guten wendet?

Ist es doch ein merkwürdiges Zeichen, dass sich die
orientalisch-orthodoxe Kirche erfreulicherweise den kirchlichen
Einheitsbestrebungen, die die Gegenwart beschäftigen, angeschlossen

hat, worin viele, und das sicherlich mit Recht, gewisse Züge
des Johanneschristeuturns gefunden haben. Sie wird um so

leichter in der Vereinigung mit den evangelischen Kirchen die
notwendige Brücke werden, welche uns hinüberführen soll zur
zukünftigen Johanneskirche, die wir schon von ferne begrüssen,
ja, die uns schon leuchtend entgegenwinkt.

Pastor Mikael Hertz »erg, Kristiania.


	Die norwegische Kirche und die Einheit der Kirche

