Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 11 (1921)

Heft: 1

Artikel: Die norwegische Kirche und die Einheit der Kirche
Autor: Hertzberg, Mikael

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403950

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403950
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die norwegische Kirche und die Einheit
der Kirche,

Indem ich der Einladung nachkomme, eine Abhandlung
tiber das Thema zu schreiben, dem ich den obigen Titel ge-
geben habe, will ich zuerst einen kurzen Uberblick iiber einige
wesentliche Seiten der norwegischen Kirchengeschichte beson-
ders aus den letzten hundert Jahren geben. Schon von alters her
haben die Norweger ihre Blicke auf andere Volker und Lénder
gerichtet. Zur Zeit des nordischen Heidentums erstreckten sich
die Wikingerfahrten von Norwegen aus iiber ganz Europa, nach
Osten, Siiden und Westen, besonders aber nach Westen, nach
England und Frankreich. Im Zusammenhang mit den Wikinger-
fahrten stand die Einflihrung des Christentums in Norwegen um
etwa 1000 nach Christo unter den Konigen Olaf Trygvasson
und Olaf Haraldsson, von denen der letztere Norwegens Na-
tionalheiliger, allerdings ohne Kanonisation, wurde. Die Wikin-
ger brachten nicht nur Giiter und Gold heim, sondern, was wert-
voller war, Christenglauben und -tat. In dieser ersten Zeit bis
zur Mitte des 12. Jahrhunderts stand die norwegische Kirche
tiberwiegend unter dem Einfluss des Westens, namlich Englands.
Norwegen bekam sein Christentum von dort und verblieb auch
nachher unter dessen christlichem und kirehlichem Einfluss,
so unter anderm in der Kunst; ein Beispiel ist der Dom von
Drontheim, die prachtvollste Kathedrale des Nordens. KEr hat
bei eigener Selbstindigkeit seine Vorbilder in England und
Frankreich.

Diese Verbindung bestand noch im 13. Jahrhundert, aber
nach der Errichtung des Erzbischofstuhles im Jahre 1152 mit
dem Sitz in Drontheim bekam die norwegische Kirche mehr
und mehr aligemein-kirchliches, kanonistisches Geprige. Von
der Reformation, etwa von 1530 an, machte sich der deutsche

Internat, kirchl, Zeitschrift. Heft 1, 1921. 2



. 18

Einfluss geltend und wird nach und nach alleinherrschend. Und
so blieb es bis auf den heutigen Tag, wo eine Wendung ein-
zutreten scheint und sich wieder der Einfluss von Westen auf
mannigfache Weise bemerkbar macht.

Der deutsche Einfluss hat sich in dhnlicher Weise, nur noch
starker, in unseren beiden nordischen Bruderlindern Schweden
und Danemark geltend gemacht, aber auch in diesen Landern
spiirt man jetzt mehr den englischen Einfluss. Es verhélt sich
mit dem deutschen und englischen Einfluss etwa so, dass in dem
letzten Jahrhundert der deutsche durch die Theologie und die
kirchlichen Behorden offiziell bestimmend wurde, wéahrend der
englische Einfluss auf inoffiziellen Wegen im stillen in die
breiten Schichten des Volkes eindringt und so schliesslich von
grosserer Wirkung auf das Volksleben sein wird, als es dem offi-
ziellen deutschen moglich ist. So ist fraglich, ob das christliche
Volksleben heute sein stirkstes Geprige vom deutschen oder vom
englisch gefidrbten Christentum hat. Wir miissen in Betracht
ziehen, dass in einem gewissen Grad die Auswanderung nach
und der Verkehr mit Amerika (U.S. A.) mit seinen tausend
Fiden mit hineinspielt. In grossen Landesteilen zahlt jedes
Haus einige seiner Glieder oder Bekannten zu den Auswan-
derern, zu den Biirgern und Einwohnern der Vereinigten Staaten.
Diese Tatsache wirkt auf die breiten Schichten des Volkes nach
jeder, und nicht zuletzt nach der religiosen Richtung. Das be-
deutet aber ein englisch-amerikanisch gefirbtes Geprige des
Christentums unseres Landes.

In diesem Zusammenhang erwihnen wir, dass das See-
fahrerleben der Norweger nach derselben Richtung geht. Die
Norweger sind eines der ersten Seevolker der Erde mit einer
Flotte, die, im Verhiltnis zur Bevolkerungszahl, die grosste der
Erde ist. Das ist der alte Wikingergeist, der sich in dieser
Sehnsucht nach der Fremde ausdriickt. Aber gerade durch das
Seemannsleben tritt in erster Linie die englische Welt mit der
norwegischen in Verbindung.

Auf diesem Wege sind von England und Amerika fast alle
sektiererischen Bewegungen, die unser Land kennt, eingefiihrt,
wie die der Methodisten und der Baptisten und andere mehr.
Nur wenige sind im Laufe der Zeit von Deutschland gekommen.
Zu erwihnen ist speziell die Briidergemeinde, die eine nicht
unbedeutende Rolle im kirchlichen Leben Norwegens gespielt



— 19 —

hat. Im grossen und ganzen muss man jedoch sagen, dass die
Sekten im Volke wenig zu bedeuten haben. Sie sind gar nicht
stark. Praktisch gesprochen gehort das ganze Volk zur norwe-
gischen evangelisch-lutherischen Staatskirche; ausserhalb ihr
stehen nur etwa 63,000 Einwohner, 2%, der Bevolkerung. Es
ist nun ganz interessant, zu zeigen, wie die bedeutendsten Ein-
richtungen und Gesellschaften privater oder halb-offizieller
Natur in der Staatskirche teils auf englische, teils auf deutsche
Einflisse oder Vorbilder hinweisen.

Unsere idlteste christliche Gesellschaft ist die norwegische
Bibelgesellschaft, die 1816 auf direkte Veranlassung Englands
gegriindet worden ist. Wenn sie auch in den ersten Jahren ein be-
scheidenes Dasein gefiihrt hat, hat sie sich spéter doch zu einer
starken Organisation entwickelt in stindiger Verbindung mit
der britischen und auslédndischen Bibelgesellschaft. Sie hat aus-
gezeichnet dafiir gesorgt, dass Gottes Wort in unserm weitge-
streckten, dinnbevélkerten Land sich ausgebreitet hat.

Eine andere grosse Gesellschaft fir christliche Interessen
stand dagegen gleich von Anfang an unter deutschem Einfluss.
Eg ist dies die norwegische Missionsgesellschaft — 1842 ge-
griindet —, die nach gesunden, niichternen, kirchlichen Grund-
sitzen und in demokratischem Sinn arbeitet. Sie hat den aller-
grossten Teil der starken Missionsinteressen unseres ILandes
zusammengefasst, so dass sie in der ersten Reihe der christ-
lichen Lé#nder nach der englisch-amerikanischen Welt steht.
Hier kénnen wir auf der einen Seite den alten norwegischen,
in christlicher Gestalt erscheinenden Wikingergeist wieder-
finden, denn die norwegische Missionsarbeit geht weit hinaus
tiber die Erde. Die gréssten Missionsfelder sind in Zulu, auf
Madagaskar und in China. Auf der andern Seite kénnen wir
in dem wachsenden Verstindnis fir die Mission eine echte und
starke Ausserung eines tiefen allgemein-kirchlichen Triebes
finden, der weit iiber die Grenzen seines eigenen Volkes und
seiner eigenen Kirche hinausstrebt, weit hinaus auf Christi hei-
lige allgemeine Kirche auf Erden. Das norwegische Christen-
volk ist von dem heissen Wunsch beseelt, sich an der grossen
Aufgabe, die Grenzpfihle der Kirche stindig weiter in die
Welt hinauszusetzen, zu beteiligen. Noch andere nicht unbe-
deutende Missionsgesellschaften sind zu erwihnen; eine, die
rechts der erwéhnten steht, mit mehr hochkirchlichem Charakter,



— 920 -

nennt sich ausdriicklich ,die Mission der norwegischen Kirche*,
ist aber bekannter unter dem Namen ,Zulumission“. Thr Griin-
der ist der hervorragende Missionsmann Bischof Hans Schreuder
in Zulu und Natal, der Urheber der Missionsarbeit des letzten
Jahrhunderts in unserm Land. Er ist auch von Bedeutung,
weil er ein ausserordentliches Gewicht aufs Bischofsamt und
auf die successio apostolica legte, was damals fiir die meisten
der norwegischen Kirche etwas ganz Neues war. Links haben
wir eine weitere Missionsgesellschaft, den ,Chinamissionsver-
band“, der unkirchlich ist, aber doch zur Staatskirche gehort,
mit besonderem Wirkungskreis in China. Von ganz anderer
Beschaffenheit ist die eigenartige Gesellschaft der Santalmission
(flir die Santalen in Indien), gegriindet von den ausgezeich-
neten Missionaren Borresen und Skrefsrud, die dem Charakter
nach der norwegischen Missionsgesellschaft gleicht, die aber
auch von Dianemark unterstiitzt wird. Wie gross das Interesse
fur die Mission im norwegischen Christenvolk ist, beleuchten
die Mittel, die es dafir aufbringt. Die norwegische DJMissions-
gesellschaft verwendet jiahrlich zwei Millionen norwegische
Kronen, und mit den Beitrigen der andern Gesellschaften wird
die Summe mehr als verdoppelt.

Die Innere Mission hat einen bedeutenden Platz in der
norwegischen Kirche inne und arbeitet im grossen und ganzen
mit den kirchlichen Behtrden zusammen, wenn auch mit Aus-
nahmen. Sie stand ebenfalls vom ersten Augenblick an unter
deutschem Einfluss. Sie begann ihre Téatigkeit unter dem Namen
y,Norwegische Lutherstiftung® von 1868, wurde im Jahre 1891
zur Norwegischen Innern Missionsgesellschaft mit ausgesprochen
kirchlicher Tendenz. Auch auf diesem Gebiet gibt es unkirch-
liche Vereine mit dhnlichem Ziel. Der wichtigste ist der , West-
landische Verband fir Innere Mission® mit Sitz in Bergen, der
vielleicht mehr low-church-artig als unkirchlich ist.

Den edelsten und besten Ausdruck kirchlichen Sinnes
weigen die beiden Schwestergesellschaften auf, die norwegische
Diakonissenanstalt (1868) zur Ausbildung von Diakonissen und
das norwegische Diakonenheim (1890) zur Ausbildung wvon
Diakonen, beides Ableger der Innern Mission. Diese vortreff-
lichen Verbénde sind nach deutschen Vorbildern entstanden.
— Als eine dritte wichtige Organisation von ausgeprigt kirch-
licher Art, urspriinglich ebenfalls ein Ableger der Innern Missien,



N -

kann man ,die Kleinkirchenvereine® der grosseren Stidte
Kristiania und Bergen nennen, deren Aufgabe es ist, mehr
kleine Gemeinden zu errichten und kleine, aber praktische und
hitbsche Kirchen in den allzu grossen Gemeinden der Gross-
stidte zu bauen; damit will man die Volkskirche in ihrer
wichtigen Arbeit direkt stiitzen und entlasten, um die Kirche
besonders in den Grossstidten mit dem Volke in Berihrung
zZu bringen.

Da es nicht unsere Absicht sein kann, in dieser Ubersicht
etwas Vollstindiges zu bringen, {ibergehen wir manche Werke,
die die Erwahnung verdienten, wie den Xirchlichen Jugend-
verein und die christliche Studentenbewegung, die die Kirche
in lebendige Berthrung mit einer christlichen Weltbewegung
bringt und die daher einen gewissen allgemein-Kkirchlichen
Charakter hat.

Iis ist uns nur darum zu tun, unsern auslindischen Lesern
einen Ausschnitt zu zeigen, der fir unser Kkirchliches Leben
typisch und der gleichzeitiz von Bedeutung ist, um das Ver-
hiltnis der norwegischen Kirche zu allgemein-kirchlichen Be-
strebungen zu beleuchten. Wir halten es daher fiir geeignet,
diese Ubersicht mit der Erwihnung eines Unternehmens abzu-
schliessen, das ausserordentlich charakteristisch fiir die nor-
wegische Kirche ist und vollig dem Wesen des Volkes ent-
spricht: ,Die norwegische Mission fiir Seeleute®. Sie nimmt
eine Zwischenstellung zwischen der Innern und Aussern Mission
ein. Mit jener stimmt sie hinsichtlich ihres Zweckes tiberein,
sie wirkt unter Landsleuten, den norwegischen und nordischen
Seeleuten, mit dieser stimmt sie hinsichtlich des Wirkungsfeldes
iiberein, sie geht so weit, wie die Erde reicht. Uberall in den
grossen Hafenstddten der Alten und Neuen Welt hat sie Kirchen
und gottesdienstliche Lokale fir norwegische und skandinavische
Seeleute errichtet, damit sie iberall Gottes Wort in ihrer eigenen
Muttersprache hiren. In andern grossen Stidten (wie Berlin)
wird ebenfalls norwegischer Gottesdienst abgehalten, der von
ansdssigen Skandinaven besucht wird. Erw#ahnenswert ist, dass
das noérdlichste und siidlichste Gotteshaus der Welt von Nor-
wegern erbaut ist und ihnen gehort, niamlich auf Spitzbergen
gegen den Nordpol hin, tiber welches Land Norwegen neuer-
dings die Souverinitit bekommen hat; sowie auf dem Walfisch-
gebiet in Siid-Georgia dicht unter dem Siidpol, wo viele Nor-



— 922

weger zu finden sind. Wir sehen in dieser Arbeit ein Symbol
des alten Wikingergeistes in neuer christlicher Form eines
okumenischen allgemein-kirchlichen weltumfassenden Geistes,
der dem norwegischen Volkscharakter natiirlich ist — heisst
es doch von den Norwegern: Sie sind i{iberall zu finden.

Damit schliessen wir unsere Ubersicht, um nun die Ge-
danken tiber die Einheit der heiligen allgemeinen Kirche klar-
zustellen, wie sie in Norwegen entstanden sind. Die Aus-
fithrung mochten wir unter folgende drei Punkte zusammen-
fassen, die alle auf dasselbe Ziel gerichtet sind.

1. Die Befreiung der Kirche. Wihrend fast dreiviertel
Jahrhunderten ist in Norwegen eine wichtige Arbeit getan
worden, um die Volkskirche von der Alleinherrschaft des
Staates zu befreien.  Die Kirche ist bis heute eine reine Staats-
kirche, die vollstindig der Macht der Nationalversammlung,
des Stortings, und des Konigs preisgegeben ist. Sie kann in
keiner Richtung selbstindig handeln, weder in fdusseren noch
inneren Angelegenheiten. Es ist ein Glick, dass das Volk
durch seine Behorden bis auf den heutigen Tag im grossen
und ganzen seine Kirche mit Achtung und Wohlwollen be-
handelt hat — dafir sind wir dankbar —, ein Beweis, dass
das Volk in seiner Gesamtheit seine Kirche hochschatzt und
ihr nicht untreu werden will. Trotzdem ist das Verhiltnis kein
ideales. Es sind Fille vorgekommen, die der Kirche keine
gute Behandlung gebracht haben, wo sie nicht einmal zu ihrem
Recht gelangt ist. Hauptséichlich wird es als unwiirdiger Zu-
stand empfunden, dass die Kirche so ganz den Hiinden irdischer
Machthaber ausgeliefert ist, von denen man nicht erwarten
kann, dass sie immer das Beste der Kirche anstreben, Hier
muss cine Anderung eintreten. Ein Kreis eifriger Minner hat
seit der Mitte des 19. Jahrhunderts daran gearbeitet. KEs seien
aus der letzten Zeit nur der kiirzlich verstorbene Bischof
Christen Brun und der jetzige Professor der Rechtsgeschichte
und des Kirchenrechts an der Universitit Kristiania A. Taranger
genannt. Bis jetzt wurden nur geringe Erfolge erreicht. In
den letzten Jahren haben nun die Behorden angefangen, das
Band langsam etwas zu lockern, das die Kirche bindet, indem
sie den Gemeinden eine geringe Moglichkeit gegeben haben,
die Selbstverwaltung zu erweitern, die sie teilweise schon vorher
ausiiben konnten. Aber die Volkskirche als Ganzes wartet



— 93

noch immer auf Befreiung. Sie muss ihre Freiheit, ihre Organi-
sation und dabel ihre volle Wirkungs- und Geisteskraft ent-
behren; denn Geist und Kraft entfalten sich erst dort, wo Frei-
heit ist.

Es ist sehr zu bedauern, dass diese Bestrebungen fiir die
Freiheit der Kirche sehr bekémpft worden sind, und zwar von
drei Seiten: Zuerst von der hartnickigen staatskirchlichen
und bureaukratischen Partei, die sich die Kirche nicht von der
Alleinherrschaft des Staates gelost denken kann, ferner von
gewissen christlichen Richtungen von mehr oder weniger unkirch-
lichem Charakter; sie halten an der Staatskirche, wie sie ist,
fest, weil sie glauben, sich in ihr mit der grosstmoglichen Un-
gebundenheit und gleichzeitig mit der geringsten Verantwortung
bewegen zu konnen. Iindlich von liberaler Seite, von seiten
der modernen Theologie, die verstindlicherweise die Staats-
kirche, wie sie ist, bevorzugt, und nicht eine selbstindige,
lebendige und wache Volkskirche, in der sie ihre Stellung
bedroht sehen wiirde.

Aber wir, die wir uns darnach sehnen, dass die christliche
Kirche sich in Freiheit, Geist und Kraft entfalten kann, sehen
mit immer neuer Hoffnung dem Tage entgegen, da der Kirche
die Befreiung wird — die doch unseres Landes teuerster Besitz
ist —, damit sie um so besser ihre Aufgabe erfillen kann [ir
das Volk, in dessen Dienst sie gestellt ist. Dann erst kann die
norwegische Kirche wiirdig und mit vollem Recht ihren Platz ein-
nehmen und ihre Aufgabe in der Einheit der heiligen allge-
meinen Kirche erfiillen. Die Freiheit ist die Grundbedingung,
damit dieses geschehen kann.

2. Es miissen reelle Ankniipfungspunkte mit der heiligen
allgemeinen Kirche gesucht werden, sofern sie von den Aposteln
stammt, auf ihren Grund gebaut ist mit Jesus Christus als
Eckstein. Ifin solcher Anknipfungspunkt reeller Art ist in erster
Linie die successio apostolica resp. episcopalis, die apostoli-
sche oder bischofliche Reihenfolge, die mehrere Kirchen prote-
stantischer Linder, wie Schweden und England, gliicklicher-
weise bewahrt haben.

Der Gedanke selbst ist bei uns nicht unbekannt. Hs wurde
schon erwihnt, dass Missionsbischof Schreuder ein ausge-
sprochener Anhénger davon war. Er trostete sich damit, dass
die norwegischen Bischofe die rechte successio apostolica be-



— 24 —

siassen durch einen der Bischofe der Reformationszeit, der der
letzte katholische und erste evangelische Bischof seiner Ditzese
war. Es ist aber unsicher, wie es mit der bischoflichen Suc-
cession gegangen ist, wir konnen sie nicht ohne weiteres als
Tatsache hinstellen. Seitdem haben andere den Gedanken auf-
genommen, wie der bekannte, gelehrte und fromme Hauptpastor
Dr. theol. Krogh-Tonning, der allerdings spiater bedauerlicher-
weise zur romisch-katholischen Kirche libertrat.

Im tbrigen hat frither die hochkirchliche Richtung be-
deutende Reprasentanten aufzuweisen, die aber die bischéfliche
Succession nicht besonders vertreten haben, vor allem in den
beiden verstorbenen Bischofen Heuch und Bugge, von denen
der erste zweifellos Norwegens geistvollster und bedeutendster
Bischof dieses Jahrhunderts gewesen ist. Ir fiihrte einen ménn-
lichen Kampf fiir den alten Christenglauben gegen den damals
auftretenden Liberalismus und eroffnete die kirchliche Kontro-
verse, die gegenwirtig in der Kirche Norwegens zwischen den
Altglaubigen und den Modernen akut geworden ist. Diese hoch-
kirchliche Richtung ging aber vollig zuriick und hat gegen-
wirtig jede Bedeutung eingebiisst. HEs scheint aber, als ob sie
wieder in anderen Formen unter den Pastoren und Theologen
neu auflebe und gerade die Idee der apostolischen Succession
Freunde finde. Einer der theologischen Lehrer der Universitit
Kristiania erblickt darin eines seiner Lieblingsdogmen. Der
Verfasser dieser Zeilen brachte in einem Vortrag auf der Ge.
neralversammlung des Pastorenvereins die Sache selbst zum
erstenmal offentlich zur Sprache. Wir konnen aber nicht
gerade sagen, dass sie bisher Anklang gefunden hétte. Jeden-
falls nicht in der Offentlichkeit. Fir die Meisten klingt sie
wie eine fremde Sprache. Die Zeit ist dafiir wohl noch nicht
gekommen. Moglicherweise verhélt es sich so, wie der damalige
Stiftspropst von Kristiania, der spitere, kiirzlich verstorbene
Bischof Dr. Otto Jensen, dem Verfasser nach dem Vortrage
gestand: ,Sie haben offen das ausgesprochen, was wir alle als
Wunsch in unserm Herzen tragen, ohne dass wir es zu sagen
wagen. Wenn das zutrifft, so ist die Sympathie fir die suc-

essio apostolica grosser, als man annehmen koénnte, jedenfalls
grosser, als es offentlich zum Ausdruck kommt,

Warum darf man denn so wenig davon sprechen, und
warum wird es geradezu als ein gefihrliches Thema betrachtet?



95

Man glaubt, die Diskussion dariiber passe nicht in unsere demo-
kratische Zeit, und man vermutet hierarchische Herrschergeliiste,
tformalistische Liebhabereien und katholisierende Tendenzen.
Diese Auffassung beruht einzig auf Missverstindnissen. Nichts
liegt uns ferner als hierarchische Herrschergeliiste und forma-
listische Liebhabereien. Und was das letzte betrifft, so wiirde
man besser statt katholischer altchristliche oder apostolische
Tendenzen sagen. In dieser Form bekennen wir uns dazu,
Die beiden Dinge sind nicht identisch. Unser grosser Reformator
Martin Luther hatte die tiefste Sympathie fiir das Altkirchliche
und Apostolische gerade in seiner Abneigung gegen das Katho-
lische, wie es zu seiner Zeit herrschend war.

Um zur richtigen Auffassung iiber die apostolische (episko-
pale) Succession zu kommen, miissen wir sie im Lichte des
Evangeliums betrachten, das uns anleitet, nicht tiber die Ge-
meinde zu herrschen, sondern ihr zu dienen. Wir wiinschen
unsere evangelische Volkskirche — frei von der Herrschaft
des Staates — als Glied und Teil der heiligen allgemeinen
Kirche auf Erden. Sie muss aber den rechten apostolischen
Zusammenhang mit der Vergangenheit besitzen. Deshalb reden
wir lieber von der successio apostolica als von der successio
episcopalis. Dazu kommt, dass sie in tiefer harmonischer Uber-
einstimmung mit einem wahren, evangelischen, demokratischen,
kirchlichen Standpunkt steht. Es ist uns vor allem um den Zu-
sammenhang mit der heiligen allgemein-Kkirchlichen Tradition
zu tun, dem festen heiligen Band, das uns zuriickfiithrt direkt
bis zu den Tagen der Apostel und uns mit ihnen sozusagen
personlich verbindet. Auf den geistigen Zusammenhang mit
den eigenen Aposteln des Herrn, der realiter durch die aposto-
lische Succession symbolisiert wird, kommt es an, geradeso wie
wir den geistigen Zusammenhang mit dem FHerrn realiter
symbolisiert im heiligen Abendmahl besitzen. Wenn man das
erste Formalismus nennt, so sehe man zu, ob nicht auch das
andere g0 bezeichnet werden muss.

Und von welcher Bedeutung ist dieses feste apostolische
Band gerade in unsern Tagen, in denen versucht wird, die
Ubermittelte christliche Lehre und damit das christliche Leben
in einer Weise zu untergraben, wie niemals zuvor, so dass man
bald nicht mehr weiss, was Christentum, noch weniger was
evangelisches und apostolisches Christentum ist. Wird nicht



98 —

selbst das apostolische Glaubensbekenntnis — die Grundlage
der christlichen Kirche durch alle Zeiten — zu verriicken oder
zu verneinen gesucht von solchen, die Christen genannt werden
wollen? Unter diesen Umstdnden und mitten in all dieser Un-
gebundenheit ist es gut, auf das starke feste Traditionsprinzip
der apostolischen Succession hinweisen zu koénnen. Besonders
sehen wir das in der evangelischen Kirche, gerade weil sie
die Jurisdiktionsgewalt und Unfehlbarkeit des Papstes nicht
anerkennt, der eigenmichtig das ganze Recht eines Petrus be-
ansprucht, als ob er der einzige Apostel sei, und ein Paulus,
ein Johannes und andere nicht existiert hiitten. Darum greifen
wir evangelischen Christen, an der sogenannten katholischen
Kireche vorbei, auf die altkirchliche, apostolische Kirche zuriick
und kntipten dort das Band, das die Reformation, besonders
Martin Luther, ausdricklich erneuern wollte, das wir evange-
lischen Christen zu besitzen glauben und wertschitzen, mins
.destens so sehr wie die Katholiken, ja im Geist und in der
Wahrheit mehr als sie! Um dieser direkten apostolischen
Ankniipfung ihren deutlichen Ausdruck zu geben — deutlich
und sprechend fir alle — winschen wir die successio aposto-
lica unserer evangelischen Kirche einzugliedern!

3. Damit ist der Weg zum dritten und letzten Punkt ge-
bahnt, den wir vortragen mochten. Wenn wir von der Einheit
der heiligen allgemeinen Kirche gesprochen haben als dem
grossen Ziel, dem wir entgegensehen, fragt es sich, was wir
darunter verstehen. Und da ist bei uns, wie anderswo, der
Gedanke an eine kommende Johanneskirche entstanden, die
einmal die bisherigen Kirchenverbinde vereinen und in ihre
hohere KEinheit aufnehmen soll.

Der Gedanke ist in unserem Lande von dem schon frither
genannten Krogh-Tonning erwihnt worden, der allerdings nicht
auf die Durchfithrung warten konnte, sondern vorzog, zur rémisch-
katholischen Kirche tiberzutreten, und damit nach unserer Mei-
nung eher einen Schritt zurtick als vorwarts gemacht hat.
Naher beleuchtet ist der Gedanke von dem hochangesehenen
noch lebenden Propst Gustav Jensen, der wihrend mehr als
einem Menschenalter eine einzigartige Stellung im norwegischen
Kirchenleben eingenommen hat (,Norwegens ungesalbter Erz-
bischof* — Norwegen kennt dieses Amt nicht). Nach ihm
versuchte der Verfasser dieser Abhandlung den Gedanken in



|
e
-]

der Schrift darzulegen: ,Der Weg, die Wahrheit und das Leben.
Eine christliche Lebensauffassung im Geiste des Apostels Jo-
hannes.*

Wir denken uns die Sache etwa folgendermassen: Die
ilteste Christenzeit, die mit der ersten Gemeinde in Jerusalem
und der darauffolgenden Zeit zusammenféillt, steht unter dem
Zeichen Jakobus, unter dem Manne, der des Herrn Bruder und
der Vorsteher der Gemeinde zu Jerusalem war, und der, trotz-
dem er nicht zu den zwolf Aposteln gehorte, als solcher an-
gesehen werden kann. Diese dlteste Kirche ist die Jakobus-
kirche. Wer die Gestalt des Jakobus und den Charakter seiner
Briefe auf der einen Seite und die Briefe und Schriften der
altkirchlichen Verfasser, sowie die Physiognomie der altkirch-
lichen Gemeinden auf der andern Seite betrachtet, wird die
vorhandene Ahnlichkeit feststellen kénnen: das zuverliissige,
niichterne, etwas strenge Geprige mit einem gewissen morali-
sicrenden Zug, ein Gewichtlegen auf die Tat, als Beweis fiir
den Christenglauben, sonst aber weder hochfliegend noch ideal
oder tief angelegt in bezug auf die Probleme des Lebens wie
bei Paulus.

Nach und nach geht die Altkirche in die katholische Kirche
(iber, wobei wir- vorziglich an die romische denken missen.
Sie wird mit Petruskirche zu bezeichnen sein, denn sie fusst
auf dem Wort des Herrn an Petrus, und der Papst will der
Nachfolger des Apostels Petrus sein. Wir miissen voraussetzen,
dass die romische Kirche selbst nichts gegen die Bezeichnung
Petruskirche einzuwenden hat. In jedem Fall ist es klar genug,
dass gerade Petrus derjenige aller Apostel ist, der im Vorder-
grund dieser michtigen Kirchengemeinschaft steht., Eine nihere
Begriindung ist unnoétig. Es darf nicht iibersehen werden, dass
mit einem gewissen Recht die Bezeichnungen Jakobuskirche
und Petruskirche im umgekehrten Sinne angewendet werden,
diese fir die alte Kirche und jene fiir die romische Kirche.
Der alten Kirche wird nach dieser Bezeichnung das Geprige
der Charakterziige des Petrus zugeschrieben, das frische, freu-
dige, das unmittelbare Wesen, der hingebende Sinn und der
Wille, alles zu opfern, aber Mangel an Festigkeit und Tiefe-
Die jakobinische Auffassung des Christentums wire besonders
in der romischen Kirche heimisch, deren Stirke zweifellos die
guten Taten sind, die sie immer wieder betreibt, wie Jakobus.



— 98 —

Wir méchten aber doch an der ersten Charakterisierung fest-
halten, besonders weil die romische Kirche selbst sicher am
liebsten in dieses liicht oder unter diesen Namen gestellt
werden will.

Die Kirche der Reformation, die lutherische und refor-
mierte, ist vom Geist des Paulus getragen. Es gentigt, an die
Rechtfertigung durch den Glauben, an das Hauptdogma der
evangelischen Kirche zu erinnern: ,Das Glied im Glauben, mit
dem die Kirche steht und fallt“. In ihr finden wir etwas von
Pauli ideal gesinntem, nach oben strebendem Geist, bei dem
vielleicht die guten Taten manchmal etwas zu kurz kommen.
Die romische Kirche sagt: Zeige mir deinen Glauben durch
deine Taten. Die evangelische Kirche sagt: Wir sind gerecht-
fertigt durch den Glauben ohne Taten. Beide sind biblisch
begrindet. Aber die paulinische besitzt einen stirkern Idealis-
mus als die des Jakobus. Sie steht daher auf einer hohern Stufe.

Auf einer héhern, aber nicht auf der hochsten! Die Vor-
ziige beider konnen wir uns vereinigt denken in ciner kom-
menden Kirche mit einem ihr eigenen Geprige. Und das kann
doch nichts anderes sein als das Gepréige des Johannes. Die
kommende Kirche muss eine Johanneskirche werden. Auf sie
warten wir.

Welches ihr Wesen sein wird, sehen wir ausreichend in
den Schriften des Neuen Testaments, die des Johannes Namen
tragen, und an dem Bild, das diese Schriften uns von dem
Apostel geben, der doch von allen dem Herrn am néchsten
stand. Er ist der Apostel der Liebe, der in sich den Idealismus
des Paulus und den Realismus des Jakobus in einer hohern
Einheit vereinigt. Das ganze Johannesevangelium gibt uns dafir
das erhebendste Zeugnis. Am meisten das einzigartige 17. Kapitel,
das hohenpriesterliche Gebet des Herrn, das grosse Grundgesetz
und der unantastbare Freiheitsbrief der kommenden Kirche mit
dem Motto: ut omnes unum sint.

Iis ist die Einheit, die jenes 17. Kapitel uns go unvergleich-
lich wiedergibt und treulich verspricht — es ist die Einheit,
auf die wir warten. KEine Kinheit, die nicht in Einrichtungen
und Organisation besteht; was davon gemeinsam sein konnte,
wissen wir nicht, itberlassen wir der Zukunft. Es ist aber eine
Einheit im Geist und in der Wahrheit. Eine Einheit im Realis-
mus und Idealismus, eine reale wie ideale Einheit. Das kann



— 929

aber nur eine Kinheit in der Liebe sein, im Zeichen des Apostels
Johannes, also Johanneskirche.

Noch ist sie nicht. Sie wird. Ja, sie ist schon im Entstehen.
Ob sie nicht eine Frucht des furchtbaren Weltkrieges, den wir
durchlebt, sein wird, durch die Kraft der Vorsehung, die das
Bose zum Guten wendet?

Ist es doch ein merkwiirdiges Zeichen, dass sich die orien-
talisch-orthodoxe Kirche erfreulicherweise den kirchlichen Ein-
heitsbestrebungen, die die Gegenwart beschiftigen, angeschlos-
sen hat, worin viele, und das sicherlich mit Recht, gewisse Ziige
des Johanneschristentums gefunden haben. Sie wird um so
leichter in der Vereinigung mit den evangelischen Kirchen die
notwendige Briicke werden, welche uns hintberfiihren soll zur
zukiinftigen Johanneskirche, die wir schon von ferne begriissen,
ja, die uns schon leuchtend entgegenwinkt.

Pastor Mikael HERTZBERG, Kristiania.




	Die norwegische Kirche und die Einheit der Kirche

