
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 11 (1921)

Heft: 1

Artikel: Nach welcher Methode ist die kirchliche Wiedervereinigung zu
versuchen?

Autor: E.H.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403949

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403949
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Nach welcher Methode ist die Kirchliche Wieder¬

vereinigung zu versuchen?

Vortrag, gehalten am 23. November 1920 in der ordentlichen Sitzung der Verwaltungs¬
kommission in Sachen der christkatholischen Fakultätsfonds.

Vor einem Jahre habe ich in Aussicht gestellt, dass ich
heute vielleicht einige Mitteilungen über kirchliche
Unionsverhandlungen machen könne. Zu solchen Verhandlungen ist es

inzwischen tatsächlich gekommen. Ich gedenke insbesondere
der Vorkonferenz zur Vorbereitung einer Weltkonferenz über
Glauben und Kirchenverfassung. Diese Vorkonferenz hat in den

Tagen vom 12. bis 20. August in Genf stattgefunden. Ich habe
nun aber schon so wiederholt und einlässlieh über diese
Versammlung referiert, dass ich darauf nicht mehr näher eingehen
darf. Dagegen erlaube ich mir, den sehr geehrten Anwesenden
einige Gedanken und Bedenken vorzulegen, die mich jedesmal
beschäftigten, wenn ich als Mitglied der Genfer Vorkonferenz
und der nun ernannten „Fortsetzungskommission" mich fragte,
nach welcher Methode bei den Unionsbestrebungen und
Unionsverhandlungen vorzugehen sei, um mit einiger Wahrscheinlichkeit

einen gewissen Erfolg zu erzielen. Es schwebten mir, um
das gleich zu sagen, vier Methoden vor, die in Betracht kommen

könnten : die dogmatische, die historische, die kirchenrechtliche

und die liturgische. Es entgeht mir ganz und gar nicht, dass

es unmöglich ist, sich für den einen oder andern dieser Wege
mit völliger Ausserachtlassung der übrigen zu entscheiden;
aber ich halte es für möglich, entweder auf die Dogmatik oder
auf die Geschichte oder auf das Kirchenrecht oder auf die
Liturgie so grosses Gewicht zu legen, dass andere Gesichtspunkte
ihre entscheidende Bedeutung mehr oder weniger verlieren, Ich

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 1, 1921. 1



hoffe, wenigstens zeigen zu können, dass die Unterscheidung der
vier genannten Methoden der Begründung nicht entbehrt.

1. Während der Genfer „Vorkonferenz" kein bestimmtes
Programm vorgelegt worden war, erhielt die „Fortsetzungskommission"

u. a. die Aufgabe, in ihrer nächsten Zusammenkunft

auf die Fragen einzugehen : „Ist in der wiedervereinigten
Kirche ein gemeinschaftliches Glaubensbekenntnis notwendig?
Wie hätte ein solches zu lauten Bei welchen kirchlichen
Anlässen wäre es zu gebrauchen?" — Es würde viel zu weit führen,
wenn ich hier diese Fragen näher erörtern wollte. xVber es ist
einleuchtend, dass sie in erster Linie in Betracht kommen,
wenn die kirchliche Wiedervereinigung nach dogmatischer
Methode versucht wird. Ich möchte auch nicht einen Augenblick
die Vorstellung erwecken, ich denke mir eine Vereinigung der
getrennten christlichen Kirchen ohne Herstellung einer
Glaubensgemeinschaft. Auf Grund eines gemeinschaftlichen Glaubens ist
die christliche Kirche entstanden ; durch das Aufkommen der
Glaubensverschiedenheit ging sie auseinander ; soll sie sich
wieder einigen, so wird mau suchen müssen, sich auf dem Boden
eines gemeinschaftlichen Glaubens zusammenzufinden. Das
scheint völlig selbstverständlich zu sein. Die Kirche ist ja nicht
ein Verein, der lediglich etwa gewisse pädagogische oder
wissenschaftliche oder humanitäre Zwecke verfolgt, sondern eine
Gesellschaft, die zum Zwecke gemeinschaftlicher Gottesverehrung
und ßeligionsübung entstanden ist, also einen Glauben zur
Voraussetzung hat, der den Mitgliedern der Gesellschaft die
gemeinschaftliche Religionsübung zur Pflicht macht.

Die christliche Kirche wurde zu einer vor der Welt
sichtbaren Erscheinung, als Petrus mit der Predigt hervortrat, in
der Person Jesu sei die messianische Verheissung erfüllt und
das Erlösungswerk vollbracht. Die Gemeinde aber, heisst es,
beharrte „in der Lehre der Apostel". Man darf ja zugeben,
dass diese Glaubenslehre weder in sehr vielen, noch in sehr
schwer fasslichen theologischen Einzelheiten bestand. Die
dreitausend, die sich am ersten Pfingstfest der übriggebliebenen
Schar der Jünger Jesu anschlössen, waren zu diesem Schritt
allerdings durch eine religiöse Erkenntnis bewogen ; aber die
erkannte Wahrheit bestand nach Apg. 2, 36 wesentlich darin,
„dass Gott ihn zum Herrn und Christus gemacht hat, diesen

Jesus, welchen ihr gekreuzigt habt". Das war die Glaubens-



— 3 —

lehre, auf die es auch bei der Bekehrung des Kämmerers der
Königin Kanclace (Apg. 8, 30 ff.) und bei der Taufe der Familie
des Kornelius (Apg. 10, 34 ff.) ankam. Zur Erkenntnis und
Anerkenntnis dieser Wahrheit musste Saulus gelangen, um aus
einem Verfolger der Kirche Christi ein Apostel zu werden
(Apg. 9, 1 ff.) ; bekam er von da an die Möglichkeit, an irgendeinem

Ort eine Gemeinde zu erbauen, so wusste er als „weiser
Baumeister*'*, dass die erste und unerlässlichste Arbeit darin
bestand, das Fundament zu legen, „ausser welchem kein
anderes gelegt werden kann", d. h. mit seiner Lehrverkündigung
den Glauben zu wecken, dass Jesus ist der von den Propheten
verheissene, in der Fülle der Zeiten erschienene, von Gott durch
Auferweckung von den Toten beglaubigte Stifter des Neuen
Bundes, der Erlöser und Mittler, Christus, der Sohn Gottes
(1. Kor. 3, 5 ff.). Dass christliche Lehrer auf diesem Fundament

auch mit allerlei unhaltbarem Material weiterbauen
konnten, wusste er sehr wohl ; aber er sali den Schaden, der in
diesem Falle zu befürchten war, bloss darin, dass das Bauwerk
ein Raub der Flammen werde und zerfalle, während allerdings
doch die Bauleute selbst des Heiles nicht verlustig gehen (1. Kor.
3, 13 ff.). Worauf es in allen Fällen ankam, war das, dass
Christus gepredigt wurde (Phil. 1, 18).

Allerdings hat nun schon der Apostel Veranlassung, darüber
zu klagen, dass der Versuch gemacht wurde, ein anderes
Evangelium zu predigen, während es doch in Wirklichkeit kein
anderes gebe (Gal. 1, 6 ff. ; 2. Kor. 11, 4). Wurde aber das
Fundament verlassen, so hörte selbstverständlich das auf einem
andern Grund errichtete Gebäude auf, ein christlicher Tempel
zu sein. Der Apostel warnt mit grosser Strenge schon davor,
sich auch nur einseitig an einen christlichen Lehrer besonders
anzuschliessen. Obwohl er anerkennt, dass seine Mitapostel nicht
anders lehren als er selbst (1. Kor. 15, IL, wie umgekehrt sein
Evangelium auch das ihrige ist (Gal. 2, 7), so rügt er es doch
nachdrücklich, dass die Korinther anfingen, sich nach Kephas,
Apollos, Paulus zu unterscheiden : Christus selbst sei nicht
geteilt, so dass sich die einen mit diesem, die andern mit einem
andern Teil zufrieden geben könnten (1. Kor. 1, 12). Die
Verkündiger des Evangeliums seien nur Diener Christi (3, 5) und
gehörten mit allem, was sie zu bieten vermöchten, den
Christgläubigen an (3, 22). Wer aber Spaltung in die Gemeinde bringe,



—- 4 —

zerstöre den Tempel Gottes und ziehe sich das Strafgericht
Gottes zu (3, 16 f.).

Wie die Rücksicht auf persönliche Gaben oder Liebhabereien

der Prediger des Evangeliums die Einheit der Gemeinde

gefährdete, so erfuhr schon die apostolische Kirche, dass nicht
minder auch menschliche Eifersucht und Herrschsucht der
Diener des Wortes (Phil. 1, 15) Spaltungen herbeiführen konnten.
Diese Gefahr musste um so grösser werden, je mehr die
Verkündiger des Evangeliums sich bemühten, ins einzelne
einzugehen und das, was sie als richtig erkannt hatten, als die für
alle massgebende christliche Lehre zu bezeichnen. Schon Paulus
hatte Veranlassung, auch vor gutgemeinten Einseitigkeiten und
Übertreibungen zu warnen und daran zu erinnern, dass die
Geister der Propheten den Propheten Untertan seien, d. h. Untertan

sein sollen, da Gott nicht ein Gott der Uneinigkeit, sondern
des Friedens sei, wie er, Paulus, in allen Gemeinden lehre
(1. Kor. 14, 32 f.). Und wenn Timotheus gleich am Anfang des

Briefes die erneuerte Weisung erhält, „einigen" (naiv) das

tisgoôiôaaxaXsTv zu verbieten (1. Tim. 1, 3), so wird damit nicht
bloss vorausgesetzt, dass es bereits eine einheitliche Lehrform
der christlichen Kirche gab, sondern auch, dass es nicht an
solchen, fehlte,, die dieser Lehrform ein è'xsgov gegenüberstellten
und damit die Einheit der Kirche störten. Wenn solches schon
in der apostolischen Kirche vorgekommen ist, so dürfen wir
uns nicht wundern, dass im Laufe der Zeit, wie die kirchliche
Lehrentwicklung zu vielen genauen Feststellungen geführt hat,
so auch viele ê'xsga vorgebracht wurden und da und dort zur
Geltung* gekommen sind, und zwar so sehr zur Geltung gekommen

sind, dass auch unterrichtete und redliche Christen
verschiedener Meinung darüber sein können, was nun in diesem
oder jenem Punkte dem ursprünglichen und reinen Evangelium
entspreche, und dass ob dieser LehrVerschiedenheit die Einheit
der christlichen Kirche verloren gegangen ist.

Wie ist diese Einheit wieder herzustellen Die
nächstliegende Antwort scheint die zu sein : Es müssen die Vertreter
der getrennten kirchlichen Gemeinschaften zusammenkommen,
im Geiste des Friedens ihre verschiedenen Lehrmeinungen
miteinander erörtern, etwa auch das Wesentliche vom Unwesentlichen

unterscheiden und in den Dingen, die sie als wesentlich
ansehen, zu einer Verständigung zu gelangen suchen. Allein



— o

die Erfahrung beweist, dass das ein langer und schwieriger
Weg ist. Es hat ja nicht an „Religionsgesprächen" gefehlt, die

von Vertretern getrennter Gemeinschaften veranstaltet worden
sind und die sogar dann selten zu sehr bemerkenswerten
Resultaten geführt haben, wenn diese Gemeinschaften einander
nahestanden. Grössern Erfolg würden solche Religionsgespräche
wohl auch heute nicht haben. Gesetzt, man würde zwölf gut
unterrichtete und von dem eigenen theologischen System
überzeugte Vertreter verschiedener Kirchen in einem Konklave
vereinigen, so würden sie, wie ich fürchte, auch im Laufe
eines Jahres kaum dazu gelangen, einander des Irrtums zu
überführen und sich auf eine gemeinschaftliche, ins einzelne
gehende Dogmatik zu einigen. Für wahrscheinlicher halte ich,
dass diese Theologen nach einem Jahr lediglich der sog.
unversöhnlichen Gegensätze noch deutlicher bewusst sein würden
und das Problem einer kirchlichen Union nun auf sich beruhen
Messen. Nur ist, wie mir scheint, völlig selbstverständlich, dass
sich um kirchliche Einigung überhaupt nur solche
Gemeinschaften interessieren können, die von vornherein für sich das

Zeugnis in Anspruch nehmen und sich gegenseitig geben, dass
sie auf dem Fundamente erbaut seien, ausser welchem kein
anderes gelegt werden kann, wenn man eine christliche Kirche
erbauen will : die Kirchen müssen einander mit dem Bekenntnis
entgegenkommen, das nicht „Fleisch und Blut", sondern der
himmlische Vater dem Petrus geoffenbart hat, und das lautet:
„Du bist Christus, der Sohn des lebendigen Gottes" (Matth. 16,16).

2. Ist vielleicht die historische Methode einer Friedensverhandlung

geeignet, zum gewünschten Resultat zu führen? Es
lässt sich nicht bestreiten, dass man gute Gründe hätte, auf
diesem Weg wenigstens einen ernsthaften Versuch zu machen.
Christentum und Kirche sind historische Tatsachen, deren
Entstehung* und Entwicklung untersucht werden können. Es waren
seit Jesu Tode höchstens fünf Jahre verflossen, als Saulus
aufhörte, „die Kirche Gottes zu verfolgen" (1. Kor. 15, 9). Nach
diesem unangefochtenen und unanfechtbaren Zeugnis existierte
also in der angegebenen Zeit die christliche Kirche, und zwar
bereits in einer sehr wahrnehmbaren, sichtbaren Gestalt. Man
wusste auch, wer diejenigen waren, die die Christgläubigen
gesammelt hatten und in deren Händen die Leitung der jungen
Gemeinde lag*. Redet Paulus von denen, die „vor ihm Apostel



— 6 —

waren" (Gal. 1, 17) und die ihm „die Hand der Gemeinschaft"
reichten (2, 9), so nennt er die gleichen Persönlichkeiten, die
wir auch in den Evangelien kennen lernen, und es bezieht sich
gerade auf die die irdische Erscheinung Christi abschliessende
und beglaubigende Auferstehung* von den Toten, wenn er der
Kirche zu Korinth schreibt, seine Predigt unterscheide sich nicht
von der „aller Apostel" (1. Kor. 15, 11). Ebensowenig wie in
der Predigt von der gottmenschlichen Würde und Autorität
Christi und dem von Christus vollbrachten Erlösungswerk
unterscheidet sich Paulus in der Regelung des Gemeindegottesdienstes
von den unmittelbaren Jüngern Jesu. Er hat diesen nicht erst
einzuführen. Das „Mahl des Herrn" (1. Kor. 11, 20 ff.) ist schon

vor ihm in Übung. Schon vor ihm kommen die Christgläubigen
zusammen am ersten Tage nach Sabbat, und schon vor ihm
betätigen sie ihre Zusammengehörigkeit mit Werken der Liebe.
Namentlich hatte er auch die hl. Taufe nicht erst einzuführen,
noch lesen wir etwas davon, dass diese irgendwo unterschätzt
oder vernachlässigt worden sei. Vielmehr wird ja auch Paulus
selbst erst durch den Empfang der Taufe ein Christ (Apg. 9, 18),
und ist wieder gerade er es, der des eigenartigen Vorkommnisses

gedenkt, dass sich getaufte Christgläubige in fürbittender
und stellvertretender Weise ein zweites Mal taufen lassen, um
verstorbenen Angehörigen die kirchliche Mitgliedschaft zu
vermitteln (1. Kor. 15, 29).

Über diese und viele andere Dinge erhalten wir Aufschlüsse
in den hl. Schriften des Neuen Testamentes. Es ist ja freilich
notorisch, dass diese Schriften nicht zu dem Zwecke verfasst
worden sind, um der Nachwelt als historische Urkunden zu
dienen, sondern dass sie entstanden, um Bedürfnissen zu
entsprechen, die sich zur Zeit der Abfassung in den Gemeinden
fühlbar machten. Aber dieser Umstand macht sie keineswegs
ungeeignet, den heute bestehenden Gemeinden darüber
Aufschluss zu geben, was dazu gehörte, als ein vollberechtigtes
Mitglied einer Christengemeinde des apostolischen Zeitalters
zu gelten. Wenn dem so ist, so sollte man sich wohl auch
darüber einigen können, was heute den Christgläubigen zu
einem vollberechtigten Mitglied der christlichen Kirche macht,
es sei denn, dass man annehmen will, die Pforte zum Eintritt
in die christliche Kirche sei im Laufe der Zeit enger und die
Bürde, die der Stifter der christlichen Kirche den seinem



freundlichen Rufe Folgenden auferlegen wollte, schwerer
geworden (vgl. Matth. 11, 28). Lehnt man aber eine derartige
Annahme ab, weil man sonst zugeben würde, das Christentum
sei im Laufe der Zeit etwas wesentlich anderes geworden und
dürfe darum in heutiger Gestalt als Menschenwrerk angesehen
werden, so sollte man erwarten, es sei auch den christlichen
Kirchen möglich, trotz den verschiedenen Ausgestaltungen
organisatorischer, kultischer, disziplinarer Dinge namentlich
auf Grund der hl. Schrift des Neuen Testaments die Unitas in
necessariis wieder zu entdecken und so sich unter gegenseitiger
Belassung der mannigfaltigen Dubia, bzw. Adiaphora in der
einen Kirche Christi zusammenzufinden.

Von dieser Ansicht ist offenbar die anglikanische Kirche
ausgegangen, die im VI. ihrer 39 Religionsartikel den Satz
aufgestellt hat: „Die heilige Schrift enthält alle Dinge, die zur
Seligkeit notwendig sind, so dass von keinem Menschen
verlangt werden kann, irgend etwas, was darin nicht zu lesen
ist oder durch sie nicht bewiesen werden kann, als Glaubensartikel

anzunehmen oder für erforderlich und notwendig zur
Seligkeit zu halten", im XX. Artikel sagt: „Die Kirche soll,
obwohl sie Zeuge und Bewahrerin der hl. Schrift ist, nichts
wider dieselbe verordnen, noch den Glauben an irgend etwas
ausser derselben als notwendig zur Seligkeit aufdrängen", und
im XXI. Artikel sogar erklärt, dass auch allgemeine
Kirchenversammlungen „irren können und zuweilen geirrt haben".
Allein die Erfahrung hat bewiesen, dass die in den kanonischen
Büchern des Neuen Testaments vorliegenden Dokumente nicht
ausreichen, Spaltungen zu verhindern, bzw. eingetretene
Spaltungen auf dem Wege historischer Auseinandersetzung und
Beweisführung wieder zu heben. Ich möchte mir das frivol
klingende Distichon nicht aneignen, mit welchem ein mir
unbekannter Autor diese traurige Tatsache anerkennt, indem er
von der Bibel sagt : Hic liber est, in quo quaerit sua dogmata
quisque; invenit et pariter dogmata quisque sua. Aber zahllose

Sekten beweisen, dass in diesen Worten nur zu viel Wahrheit

liegt. Sogar die Tatsache, dass Kirchen, die sich streng
nicht nur zur Menschwerdung Gottes in Christus, sondern auch
zur Inspiration der hl. Schrift bekennen, haben sich nun
jahrhundertelang darüber gestritten, ob die episkopale oder pres-
byterale Kirchenverfassung als die ursprüngliche und zur legi-



timen kirchlichen Organisation nötige anzusehen sei, ohne sich
einigen zu können. Dazu kommt nun, dass Gelehrte, die auch
die hl. Schrift streng nur nach historisch-kritischer Methode
behandeln, nicht nur die Inspiration fallen lassen, sondern auch
den historischen Wert insbesondere der Evangelien auf ein
Minimum reduzieren, so dass man nach ihnen eigentlich nicht
mehr begreift, wie es heiligmässige Männer geben konnte, die
auf den Titel, Apostel des Herrn zu sein, so grosses Gewicht
legten, und den apostolischen Beruf, Zeugen des Herrn zu sein,
so weit trieben, dass sie zu Märtyrern in dem heute gebräuchlichen

Sinne des Wortes wurden. Die Wirkung einer derartigen
Lehrverkündigung kann nur die sein, dass die einen die
Entstehung des Christentums und der Kirche als eine rein menschliche

Erscheinung auffassen und ihre geistige Nahrung mehr
und mehr nur in dem suchen, was sonst etwa Wissenschaft
und Kunst zu bieten vermögen, wie das schon Strauss empfohlen
hat, die andern sich in enge Kreise zurückziehn und den
religiösen Hunger mit den Inspirationen stillen, die sie hier finden.
Die historisch-kritische Methode, die heute vielfach befolgt wird,
führt zur Auflösung der christlichen Kirche und macht die
Bemühung zur Wiederherstellung der kirchlichen Einheit zwecklos

und erfolglos.
3. Grössern Erfolg scheint die kirchenrechtliche Methode zu

versprechen. Ist in den Parabeln des Herrn von denen die
Rede, die die Botschaft vom Reiche Gottes annehmen, so
erscheinen diese nicht als Individuen, die ihre verschiedenen
eigenen Wege gehen, sondern als eine Gemeinschaft, die das
Volk Gottes des Neuen Bundes darstellt. Schon der Ausdruck
„Reich Gottes" oder „Himmelreich" hat das Vorhandensein
einer solchen Gemeinschaft zur Voraussetzung. Diese wird
verglichen mit einem Netze, in dem neben guten auch schlechte
Fische zusammengebracht worden sind, mit dem Weizen, der
auf einem und demselben Acker wächst und unter dem sich
auch Unkraut befindet, mit einer hochzeitlichen Gesellschaft
zu der auch einer gehört, der kein hochzeitliches Gewand
trägt, dann aber auch mit einer Herde, die den einen guten
Hirten kennt und anerkennt. Eine besondere Handlung, die
Taufe, bildet den Akt und die Bestätigung der Aufnahme in
die Gemeinschaft. Die Zugehörigkeit zur Gemeinschaft wird
erneuert und gepflegt in der Feier der Eucharistie. Wo aber



_ 9 —

eine aus lebendigen Menschen bestehende Gemeinschaft
vorhanden ist und fortbestehen soll, da gibt es auch eine Organisation,

mit der Rechte und Pflichten der Mitglieder und ihrer
gemeinschaftlichen Organe mehr oder weniger genau
umschrieben sind. Auch wenn nicht ausdrücklich gesagt wäre,
Paulus und Barnabas hätten schon auf ihrer ersten Missionsreise

in jeder Gemeinde Presbyter eingesetzt (Apg. 14, 23),
musste man doch als selbstverständlich annehmen, dass sie sich
nicht auf die Predigt des Evangeliums beschränkt und dann
die Gläubigen sich selbst überlassen hätten. Gemeindebildung
und Kirchenrecht bedingten sich gegenseitig von Anfang an,
wie unvollkommen letzteres auch ausgebildet sein mochte ;

denn auch in dieser Hinsicht drängte sich von selbst der Satz
auf: „Gott ist kein Gott der Unordnung, sondern des Friedens"
(1. Kor. 14, 33).

Darauf hat im Laufe der Zeit keine Kirche so grosses
Gewicht gelegt wie die römische. Wer zu sagen wusste, wie
das bis Pfingsten 1918 gültige Corpus juris canonici entstanden
und zusammengesetzt sei und wie die einzelnen Teile zitiert
wurden, verfügte schon über ein beträchtliches Mass Gelehrsamkeit.

Es ist auch meines Wissens unbestritten, dass die
römischen Kirchenrechtslehrer allen Kollegen anderer Konfessionen
weit voraus sind. Und ebenso unbestreitbar ist, dass keine
Kirche imstande wäre, ein das kirchliche Gemeinschaftsleben
so allseitig und so genau regelndes Gesetzbuch zu schaffen,
wie ein solches nun durch den Erlass des neuen Codex juris
canonici der Christenheit gegeben ist. Für die unter dem Papste
stehenden Christgläubigen ist kirchliche Einheit so vollkommen
erreicht, dass in dieser Richtung ein weiterer Fortschritt kaum
denkbar ist. Die Dogmatik wird in der römischen Kirche
allerdings immer noch als das Hauptfach bezeichnet. Aber
die „Kirche", die man nach Matth. 18, 17 hören soll, ist nach
römischer Auslegung die Hierarchie, in letzter Linie der Papst,
und der Katholik hat zu glauben, was diese Kirche zu glauben
„vorstellt". So wird auch die Glaubenslehre zu einer Sache
des Kirchenrechts. Das gilt als so selbstverständlich, dass

Leo XIIL sogar eine Bibelkommission einsetzen konnte, die
Dekrete üher Authentizität und Auslegung biblischer Abschnitte
und ganzer Bücher auszuarbeiten bat; diese Dekrete erklärt
der Papst als „publici juris" und macht sie damit zu verbind-



— 10 —

liehen Gesetzen, denen sich auch die Vertreter der
Bibelwissenschaft, nicht bloss die gewöhnlichen Gläubigen, zu
„unterwerfen" haben. Mit der „löblichen Unterwerfung" aber hat
sich bekanntlich von jeher die Indexkongregation und nun auch
das „hl. Offizium" begnügt, wenn eine Schrift zu verbieten war;
die Sinnesänderung selbst wurde und wird dem verurteilten
Autor anheimgegeben. Und wie die Dogmatik vom Kirchenrecht

beherrscht wird, so wird von der Dogmatik die
Kirchengeschichte überwunden. Es ist ja richtig, dass sich die
päpstlichsten Theologen und sogar das vatikanische Konzil auf
historische Zeugnisse, auf kirchengeschichtlicheVorgänge,Konzils-
beschlüsse, Äusserungen hervorragender Persönlichkeiten der
Vergangenheit berufen und damit ihre Behauptungen auch
historisch zu begründen suchen. Aber wer diesen Zeugnissen
prüfend nachgeht, muss sich nur immer wieder fragen, ob sich
ihre Beweisführung aus Unkenntnis oder vielmehr aus bewusster
Unredlichkeit erkläre. Der englische Kardinal Manning hat
wenigstens die Unmöglichkeit, das auf dem vatikanischen Konzil
dogmatisierte Papalsystem aus Schrift und Tradition zu
rechtfertigen, indirekt anerkannt, indem er den erstaunlichen Satz
aufstellte: „Das Dogma muss die Geschichte überwinden"
(Friedrich, Gesch. des vatik. Konzils, II, 265). Den gleichen
Gedanken hat Pius IX. dem Kardinal Guidi gegenüber, der
sich wider die vorgeschlagenen neuen Dogmen auf die kirchliche
Überlieferung berufen wollte, mit dem berühmten Satz
ausgesprochen: „La tradizione son Io" (a. a. 0. Ill, 1114). Durch
päpstlichen Machtspruch erhält auch die Lehre der Kirche
ihre verbindliche Kraft und werden die dem päpstlichen Dogma
entgegenstellenden historischen Schwierigkeiten beseitigt.

So wird dem Papalsystem eine Festigkeit verliehen, die
sich gerade auch in unsern Tagen sehr deutlich fühlbar macht.
Je weniger sich die Welt um die kirchlichen PJogmen kümmert,
desto massgebender wird die in religiöses Gewand gekleidete
Jurisdiktion; und je mehr die gesellschaftliche Ordnung erschüttert
ist und in die Brüche zu gehen scheint, desto lieber lässt man
sich eine Macht gefallen, die zwar über keine Heere verfügt,
aber doch über grosse Massen, namentlich auch über die
sogenannten untern Klassen eine sehr willkommene Disziplin ausübt.

Was Döllinger schon im März 1870 vorhergesagt hat, ist
buchstäblich eingetroffen. Er meinte: „Diesmal wird, wenn



— 11 —

das Konzil sich dazu gebrauchen lässt, den Kranz der Unfehlbarkeit

um die Schläfe des Papstes zu winden kein
plötzlicher grosser Abfall eintreten ; keine offene Auflehnung im grossen
Stile wird sich zeigen; es wird alles ruhig, nur allzu
ruhigbleiben. Die Jesuiten und ihre Zöglinge werden ihr Hosianna
anstimmen und die Welt wird sie gewähren lassen"
(a. a. 0. II, 240).

Unter diesen Umständen ist es bogreiflich, dass Rom jede
Mitwirkung zur Herbeiführung einer kirchlichen Wiedervereinigung

mit einer Bestimmtheit ablehnt, die an Spott grenzt.
Der amerikanischen Deputation, die am 16. Mai letzten Jahres
die Einladung zur Teilnahme an der in Aussicht genommenen
ökumenischen Unionskonferenz in den Vatikan brachte, wuirde
die Antwort gegeben, der Papst missbillige das Unternehmen
keineswegs, sondern er bete, „dass die Teilnehmer mit Gottes
Gnade das Licht sehen und sich mit dem sichtbaren Haupt
der Kirche, von dem sie mit offenen Armen aufgenommen
werden sollen, vereinigen mögen". Rom hat nun mit seinem
jus canonicum einen so streng monarchischen Absolutismus
geschaffen und findet damit auf der einen Seite so vollkommene
Unterwürfigkeit, auf der andern Seite so grosse Gleichgültigkeit,

dass es seinerseits keiner weitern Unionsverhandlungen
bedarf; es ist für sich selbst einig genug und zugleich mächtig
genug. Die romfreien Kirchen aber bekunden wenig Neigung,
sich dem modernen Papsttum zu unterwerfen. Infolge der
päpstlichen Machtansprüche sind die Kirchen des Morgen- und
Abendlandes seit einem Jahrtausend getrennt; die seit dem
16. Jahrhundert von Rom unabhängigen Kirchen des Abendlandes

aber sind um ihre Autonomie vielfach besorgter als
um kirchliche Dogmen. Auch ist hier der Sinn für Kirchenordnung

und Kirchendisziplin so abgeschwächt, dass es schwierig
sein würde, z. B. auch nur eine mit Jurisdiktion ausgestattete
internationale Kirchenkommission einzusetzen. Kurz, auch nach
kirchenrechtlicher Methode wird sich eine Wiedervereinigung
der getrennten Kirchen kaum erreichen lassen.

4. Auf die liturgische Methode einer kirchlichen
Wiedervereinigung hat die Genfer Konferenz indirekt Bezug genommen,
indem sie der „Fortsetzungskommission" Fragen betreffend das
kirchliche Ministerium zur Erwägung überwies. Diese soll auf
der Versammlung des nächsten Jahres, die in Amerika statt-



— 12 —

finden wird, zum Gegenstand ihrer Verhandlungen auch folgende
Fragen machen : „Wäre in der wiedervereinigten Kirche ein
gemeinschaftliches, allgemein anerkanntes Ministerium
notwendig? Aus welchem Amt oder aus welchen Ämtern hätte
dieses Ministerium zu bestehen? Würde die wiedervereinigte
Kirche die Ordination von der Erfüllung gewisser Bedingungen
abhängig machen oder eine besondere Art der Ordination
fordern? Welches wären diese Bedingungen und welches die
besondere Art der Ordination und von wem wäre diese zu
erteilen?" Man erkennt leicht, dass es sich bei diesen Fragen
weniger um ein gemeinschaftliches Kirchenrecht als um einen
gemeinschaftlichen Gottesdienst handelt. Hat die Kirche in erster
Linie den ZwTeck, die gemeinschaftliche Gottesverehrung zu
ermöglichen, so wird man bei den Verhandlungen über kirchliche

Wiedervereinigung einen Weg suchen müssen, die
gemeinschaftliche Religionsübung- wieder herzustellen. Dazu ist nach
katholischer Auffassung ein allgemein anerkanntes Ministerium
oder, wie wir sagen würden, ein von allen Kirchen anerkanntes
besonderes Priestertum erforderlich. Ist auf diesem Wege ein
Erfolg zu hoffen?

Ich habe vorhin absichtlich etwas einlässlicher an die
Entstehung christlicher Gemeinden erinnert und dabei
hervorgehoben, class immer nur von zwei Dingen die Rede ist, die
zur Aufnahme in die christliche Kirche notwendig waren, vom
Glauben, dass Jesus sei der verheissene Christus, und von der
Taufe. Waren diese zwei Bedingungen erfüllt, so nahmen die
Betreffenden selbstverständlich auch am ganzen gottesdienstlichen

Leben der Gemeinde teil. Es konnte ohne Zweifel
geschehen, dass auch solche der Gemeinde beitraten, die persönlich

keineswegs den Anforderungen entsprachen, die das
Evangelium mit seiner Sittenlehre an den Menschen stellt. Allein
das scheint schon Jesus selbst mit den Gleichnissen vom Netze,
vom Unkraut unter dem Weizen, vom königlichen Hochzeitsmahle

vorausgesetzt zu haben. In dieser letztern Parabel wird
ja sogar die bildliche Redeweise an einer Stelle verlassen und
der Deutlichkeit wegen ausdrücklich gesagt, „Gute und Böse"
seien in den Saal eingetreten. Wenn den Knechten des
Hausvaters nicht gestattet ist, das Unkraut auszureissen, das als
solches erkennbar ist, so wird das noch weniger zulässig sein,
wenn das, was auf dem Acker wächst, von echtem Weizen



— 13 —

noch gar nicht zu unterscheiden ist. Überhaupt wird
anzunehmen sein, die kirchliche Gemeinschaft sei nicht dazu da,
vollkommen Gerechte von der sündigen Welt abzuschliessen,
sondern solchen, die nach Gerechtigkeit hungern und dürsten,
das zu bieten, wras ihnen zum Frieden dienen kann. Daher
wird auch beim Ausschluss aus der Gemeinschaft die äusserste

Zurückhaltung und Vorsicht walten müssen. Als Döllinger
nach 45jähriger Lehrtätigkeit an der Universität von dem
Münchener Erzbischof exkommuniziert wurde, schrieb er diesem,
das Straf- und Zwangsmittel der Exkommunikation sei „sonst
nur gegen solche Priester angewendet worden, die sich grober
sittlicher Vergehen schuldig gemacht hatten, und auch gegen
diese nur in seltenen Fällen". Wie Friedrich in seiner Döl-
lingerbiographie mitteilt, litt der doch keineswegs sehr
sentimental veranlagte ehrwürdige Greis unter der Schmach, die
ihm angetan worden war, bis an sein Lebensende (I. v.
Döllinger, III, 584). Aber er hielt gleichwohl an dem Vorsatze
fest, den er am Tage der öffentlichen Exkommunikation
ausgesprochen hat: „Aus der Kirche will ich mich nicht
hinausdrängen lassen Wir bleiben, wir trennen uns nicht von
der grossen Gesamtheit, aber wir protestieren und appellieren
— Gott das übrige überlassend'** (a. a. 0., 582). Es wäre dem
Stiftspropst zu St. Kajetan auch möglich gewesen, in der ihm
unterstehenden Kirche die priesterlichen Rechte noch weiter
auszuüben; allein er verzichtete darauf; hätte er auch nach
seiner Exkommunikation noch priesterliche Funktionen
verrichtet, so wäre seine Kirche nach dem gewöhnlichen römischen
Gerede „befleckt" und vor einer zeremoniellen Reinigung für
römischen Gottesdienst nicht mehr brauchbar gewesen.
Fühlbarer kann da, wo einstweilen an die Wiedereinführung von
Ketzerprozessen nicht mehr zu denken ist, kein Geistlicher aus
der „Kirche" ausgestossen werden, als wenn er vom Altare
vertrieben wird.

Allein es handelt sich ja für uns weder um Ausschluss einzelner

Mitglieder aus der kirchlichen Gemeinschaft, der sie bisher
angehörten, noch um deren Wiederaufnahme in die Kirche,
sondern um die Wiederherstellung normaler Beziehungen
zwischen den getrennten kirchlichen Gemeinschaften. Es braucht
kaum gesagt zu werden, dass die Freunde dieser Bestrebungen
weder an eine Verschmelzung der im Laufe der Zeit ent-



— 14 —

standenen autonomen Kirchen, noch an Herstellung einheitlicher

Kultformen, noch an Einführung einer und derselben

Kirchendisziplin, sondern wesentlich an die Wiederaufnahme
der preisgegebenen oder verweigerten Altarsgemeinschaft denken.

Eben darum lenkte die Genfer Konferenz die Aufmerksamkeit

der Fortsetzungskommission sofort auf das kirchliche
Dienstamt. Könnten sich die getrennten Kirchen darüber einigen,

unter welchen Bedingungen die geistlichen Diener der
Kirchen den heiligen Dienst in einer für alle Christgläubigen
gültigen Weise verrichten, so wäre, wie mir scheint, die Hauptsache

von dem erreicht, was die an der Genfer Konferenz
vertretenen Kirchen unter Wiedervereinigung verstehen. Ich
beschränke mich darüber auf folgende Bemerkungen:

a. Keine der in Genf vertretenen Kirchen betrachtet sich
als die christliche Kirche, ausser welcher es überhaupt keine
Kirche gebe. Diese Vorstellung hat nur die römische Kirche,
die in dem Bischof von Rom nicht bloss den Nachfolger des

Apostels Petrus, sondern den „Stellvertreter Christi", ja den

„Statthalter Gottes" sieht. Es war ganz folgerichtig, dass

Benedikt XV. die Einladung zur Weltkonferenz ablehnte und
den römischen Katholiken die Teilnahme an solchen Verhandlungen

untersagte, dagegen alle Nichtrömischen ermahnte, sich
ihm zu unterwerfen. Die Kirchen aber, die Abgeordnete nach
Genf sandten, bekundeten schon mit dieser Beteiligung-, dass
sie in andern Kirchen christliche Gemeinschaften sehen, mit
denen man sich möglicherweise vereinigen könne. Die
erschienenen Vertreter würden, wenn die Frage überhaupt
gestellt worden wäre, einmütig dem apostolischen Bekenntnis
zugestimmt haben: „Ein Herr! Ein Glaube! Eine Taufe!"
(Ephes. 4, 5). Es brauchte ihnen nicht erst gesagt zu werden,
dass mit diesem Bekenntnis die Bedingungen namhaft gemacht
seien, die nach allen apostolischen Zeugnissen zu erfüllen
waren, um Christ und Mitglied der christlichen Kirche zu
werden, nicht bloss Mitglied dieser oder jener Lokalgemeinde,
sondern der ganzen Gemeinschaft der Christgläubigen, die Paulus
so oft mit „einem Leibe" vergleicht, deren Haupt Christus ist.
Bevor von jemand gesagt werden darf, er gehöre nicht zu der
Kirche Christi, wird festzustellen sein, dass es an den
Bedingungen fehlte, die zur Aufnahme in die Kirche nötig
gewesen wären. Und bevor von einer religiösen Gemeinschaft



— 15 —

gesagt werden darf, sie sei keine christliche Gemeinde oder
christliche Kirche, wird wiederum festzustellen sein, sie sei

nach Entstehung, Wesen und Zweck keine Körperschaft, die
dem zitierten apostolischen Bekenntnis entspräche. Von den
80 selbständigen Kirchen, die in Genf vertreten waren, würde
es keine wagen, einer andern den christlichen Charakter
abzusprechen. Insofern stehen sie einander schon recht nahe.

b. Ein anderer wichtiger Umstand, der diese Kirchen
einander näher bringt, ist der, dass von allen auf das urchristliche
Dogma: „Es ist Ein Gott und Ein Mittler zwischen Gott und
Menschen" (1. Tim. 2, 5), sehr grosses Gewicht gelegt wird.
Das ist von ganz besonderer Bedeutung für eine Verständigung
in der Lehre vom katholischen Priestertum und den
Sakramenten. Ist der geistliche Vorsteher einer Gemeinde als ein
Priester in dem Sinne anzusehen, dass er gleich dem alttestamentlichen

Hohenpriester das ihm untergebene Volk vor Gott vertritt

und ihm von Gott her jedes Gnadengeschenk vermittelt,
so ist an eine Einigung zwischen Katholischgesinnten und
Reformierten des 16. Jahrhunderts nie mehr zu denken ; zu sehr
wird von diesen letztern die eine Mittlerschaft Christi betont.
Anders verhält es sich, wenn der katholische Priester erkennt
und nach apostolischem Vorbild und im apostolischen Sinne
in Demut bekennt, er sei nur ein Diener Christi, der die
Aufgabe und die Pflicht habe, von den erhaltenen Vollmachten
Gebrauch zu machen und die erhaltenen Aufträge zu vollbringen.
So wird er sich auch bei der Vollziehung der heiligsten Handlung
nicht einbilden, nach eigener Würde und Macht über Gottes
Gnade verfügen zu können, wohl aber das Vertrauen hegen,
dass ein treuer Diener Christi bei seinen amtlichen Verrichtungen

von seinem Herrn nicht verleugnet werde. Beruht nicht
vielleicht auch die protestantische Abneigung gegen das katholische

Priestertum bis zu einem gewissen Grad eben doch auch
auf Missverständnis? Die in Genf anwesenden Vertreter von
Kirchen, die das allgemeine Priestertum betonen, machten auf
mich wenigstens den Eindruck, sie legten auch Wert darauf,
berufene Diener Christi und Verwalter der Geheimnisse Gottes
zu sein, wie umgekehrt sogar römische Priester sich wider den
Vorwurf, sie hätten eine übertriebene Vorstellung von ihrem
Priestertum, mit dem Nachweis wehren könnten, dass sie nach
dem Missale Romanum keine Messfeier beginnen, ohne der in



— loden

Altardienern vertretenen Gemeinde ein Sündenbekenntnis
abzulegen, und sie um die Absolution zu bitten, bevor sie selbst
das Sündenbekenntnis der Gemeinde entgegennehmen und die
Absolution erteilen. Das geschieht noch. Aber der lateinische
Ritus hat es möglich gemacht, die Bedeutung dieses liturgischen
Aktes in Vergessenheit geraten zu lassen.

Es ist in Genf keine Silbe gehört worden, mit der irgendeiner

Kirche zugemutet worden wäre, etwas von dem fallen
zu lassen, was sie nach ihren bisherigen Erfahrungen als eine
Bedingung und Form der Gnadenwirkung des Heiligen Geistes
ansehen muss. Ebensowenig hat sich der Vertreter einer
Kirche vernehmen lassen, die die Absicht hätte, sich selbst
als unfehlbares und für alle massgebendes Vorbild hinzustellen.
Aber das wurde freilich vielfach ausgesprochen, dass die Früchte
des Geistes Gottes in jeder Kirche dankbar anzuerkennen seien
und eine allfällige Wiedervereinigung der getrennten Kirchen
für alle den unschätzbaren Vorteil hätte, die eigene Gabe für
andere Kirchen nutzbar machen und an den Gaben anderer
Kirchen friedlich und unbefangen teilnehmen zu können. Dieser
Zweck würde einigermassen erreicht, wenn die Abendmahls-
gemeinschaf t hergestellt werden könnte. Diese aber ist zwischen
einzelnen Kirchen, die sich nach ihrer Verfassung schon bisher
nahestanden, heute schon beinahe zu einer vollendeten
Tatsache geworden. Die Genfer Versammlung sprach jeden Tag-

gemeinschaftlich das Vaterunser. Das war eine Gemeinschaft
des Gebetes, die immer wieder an das Apostelwort erinnerte:
„Ein Leib und Ein Geist, wie ihr auch berufen seid mit Einer
Hoffnung eurer Berufung; Ein Herr, Ein Glaube, Eine Taufe,
Ein Gott und Vater aller." — Ich könnte, bessere Belehrung
vorbehalten, meine persönliche Meinung über die Möglichkeit
einer Wiedervereinigung der Kirchen zusammenfassen in den
Satz: Die Wiedervereinigung ist wohl nicht zu erreichen auf
dem Wege der Theologie, wohl aber auf dem Wege der christlichen

Religion.
E.H.


	Nach welcher Methode ist die kirchliche Wiedervereinigung zu versuchen?

