Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 11 (1921)

Heft: 1

Artikel: Nach welcher Methode ist die kirchliche Wiedervereinigung zu
versuchen?

Autor: E.H.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403949

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403949
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Nach welcher Meil‘nodé ist die kirchliche Wieder-
vereinigung zu versuchen?

Vortrag, gehalten am 23. November 1920 in der ordentlichen Sitzung der Verwaltungs-
kommission in Sachen der christkatholischen Fakultitstonds.

Vor einem Jahre habe ich in Aussicht gestellt, dass ich
heute vielleicht einige Mitteilungen tber kirchliche Unionsver-
handlungen machen kénne. Zu solchen Verhandlungen ist es
inzwischen tatsidchlich gekommen. Ich gedenke insbesondere
der Vorkonferenz zur Vorbereitung einer Weltkonferenz tliber
(Glauben und Kirchenverfassung. Diese Vorkonferenz hat in den
Tagen vom 12. bis 20. August in Genf stattgefunden. Ich habe
nun aber schon so wiederholt und einlédsslich (iber diese Ver-
sammlung referiert, dass ich darauf nicht mehr niher eingehen
darf. Dagegen erlaube ich mir, den sehr geehrten Anwesenden
einige Gedanken und Bedenken vorzulegen, die mich jedesmal
beschiftigten, wenn ich als Mitglied der Genfer Vorkonferenz
und der nun ernannten LFortsetzungskommission“ mich fragte,
nach welcher Methode bei den Unionsbestrebungen und Unions-
verhandlungen vorzugehen sei, um mit einiger Wahrscheinlich-
keit einen gewissen Erfolg zu erzielen. Es schwebten mir, um
das gleich zu sagen, wvier Methoden vor, die in Betracht kom-
men konnten: die dogmatische, die historische, die kirchenrecht-
liche und die liturgische. Es entgeht mir ganz und gar nicht, dass
es unmoglich ist, sich fir den einen oder andern dieser Wege
mit voélliger Ausserachtlassung der ubrigen zu entscheiden;
aber ich halte es fiir moglich, entweder auf die Dogmatik oder
auf die Geschichte oder auf das Kirchenrecht oder auf die
Liturgie so grosses Gewicht zu legen, dass andere Gesichtspunkte
ihre entscheidende Bedeutung mehr oder weniger verlieren. Ich

Internat. kirehl, Zeitschrift, Heft 1, 1921. 1



9 _

hoffe, wenigstens zeigen zu konnen, dass die Unterscheidung der
vier genannten Methoden der Begrindung nicht entbehrt.

1. Wéahrend der Genfer ,Vorkonferenz® kein bestimmtes
Programm vorgelegt worden war, erhielt die ,Fortsetzungs-
kommission* u. a. die Aufgabe, in ihrer néichsten Zusammen-
kunft auf die Fragen einzugehen: ,Ist in der wiedervereinigten
Kirche ein gemeinschaftliches Glaubensbekenntnis notwendig?
Wie hiitte ein solches zu lauten? Bei welchen kirchlichen An-
lissen wire es zu gebrauchen ?%“ — Es wiirde viel zu weit fiihren,
wenn ich hier diese Fragen naher erortern wollte. Aber es ist
einleuchtend, dass sie in erster Linie in Betracht kommen,
wenn die kirchliche Wiedervereinigung nach dogmatischer Me-
thode versucht wird. Ich mdchte auch nicht einen Augenblick
die Vorstellung erwecken, ich denke mir eine Vereinigung der
getrennten christlichen Kirchen ofne Herstellung einer Glawbens-
gemeinschaft. Auf Grund eines gemeinschaftlichen Glaubens ist
die christliche Kirche entstanden; durch das Aufkommen der
Glaubensverschiedenheit ging sie auseinander; soll sie sich
wieder einigen, so wird man suchen miissen, sich auf dem Boden
eines gemeinschaftlichen Glaubens zusammenzufinden. Das
scheint vollig selbstverstindlich zu sein. Die Kirche ist ja nicht
ein Verein, der lediglich etwa gewisse pidagogische oder wissen-
schaftliche oder humanitire Zwecke verfolgt, sondern eine Ge-
sellschaft, die zum Zwecke gemeinschaftlicher Gottesverehrung
und Religionsiibung entstanden ist, also einen Glauben zur Vor-
aussetzung hat, der den Mitgliedern der Gesellschalt die ge-
meinschaftliche Religionsiibung zur Pflicht macht.

Die christliche Kirche wurde zu einer vor der Welt sicht-
baren Erscheinung, als Petrus mit der Predigt hervortrat, in
der Person Jesu sei die messianische Verheissung erfillt und
das Erlosungswerk vollbrachi. Die (Gremeinde aber, heisst es,
beharrte ,in der IL.ehre der Apostel*. Man darf ja zugeben,
dass diese Glaubenslehre weder in sehr vielen, noch in sehr
schwer fasslichen theologischen Einzelheiten bestand., Die drei-
tausend, die sich am ersten Pfingstfest der iibriggebliebenen
Schar der Jinger Jesu anschlossen, waren zu diesem Schritt
allerdings durch eine religiose Erkenntnis bewogen; aber die
erkannte Wahrheit bestand nach Apg. 2, 56 wesentlich darin,
,dass Gott ihn zum Herrn und Christus gemacht hat, diesen
Jesus, welchen ihr gekreuzigt habt“. Das war die Glaubens-



— 8

lehre, auf die es auch bei der Bekehrung des Kammerers der
Konigin Kandace (Apg. 8, 30 ff.) und bei der Taufe der Familie
des Kornelius (Apg. 10, 34 {ff.) ankam. Zur Erkenntnis und An-
erkenntnis dieser Wahrheit musste Saulus gelangen, um aus
einem Verfolger der Kirche Christi ein Apostel zu werden
(Apg. 9, 1 ff.); bekam er von da an die Moglichkeit, an irgend-
einem Ort eine Gemeinde zu erbauen, so wusste er als ,weiser
Baumeister”, dass die erste und unerlisslichste Arbeit darin
bestand, das Fundament zu legen, ,ausser welchem kein an-
deres gelegt werden kann®, d. h. mit seiner Lehrverktundigung
den Glauben zu wecken, dass Jesus ist der von den Propheten
verheissene, in der Fiille der Zeiten erschienene, von Gott durch
Auferweckung von den Toten beglaubigte Stifter des Neuen
Bundes, der Erloser und Mittler, Christus, der Sohn Gottes
(1. Kor. 3, 5 ff.). Dass christliche Lehrer auf diesem Funda-
ment auch mit allerlei unhaltbarem DMaterial weiterbauen
konnten, wusste er sehr wohl; aber er sah den Schaden, der in
diesem Falle zu befiirchten war, bloss darin, dass das Bauwerk
ein Raub der Flammen werde und zerfalle, withrend allerdings
doch die Bauleute selbst des Heiles nicht verlustig gehen (1. Kor.
3, 13 ff.). Worauf es in allen Fillen ankam, war das, dass
Christus gepredigt wurde (Phil. 1, 18).

Allerdings hat nun schon der Apostel Veranlassung, dartiber
zu Kklagen, dass der Versuch gemacht wurde, ein anderes Evan-
gelium zu predigen, wéihrend es doch in Wirklichkeit kein an-
deres gebe (Gal. 1, 6 ff.; 2. Kor. 11, 4). Wurde aber das Fun-
dament verlassen, so horte selbstverstindlich das auf einem
andern Grund errichtete (Gebidude auf, ein christlicher Tempel
zu sein. Der Apostel warnt mit grosser Strenge schon davor,
sich auch nur einseitig an einen christlichen Lehrer besonders
anzuschliessen. Obwohl er anerkennt, dass seine Mitapostel nicht
anders lehren als er selbst (1. Kor. 15, 11), wie umgekehrt sein
Evangelium auch das ihrige ist (Gal. 2, 7), so riigt er es doch
nachdriicklich, dass die Korinther anfingen, sich nach Kephas,
Apollos, Paulus zu unterscheiden: Christus selbst sei nicht ge-
teilt, so dass sich die einen mit diesem, die andern mit einem
andern Teil zufrieden geben konnten (1. Kor. 1, 12). Die Ver-
kiindiger des Evangeliums seien nur Diener Christi (3, 5) und
gehorten mit allem, was sie zu bieten verméchten, den Christ-
glaubigen an (3, 22). Wer aber Spaltung in die Gemeinde bringe,



— 4 —

zerstore den Tempel Gottes und ziehe sich das Strafgericht
(Gottes zu (3, 16 f.).

Wie die Riicksicht auf personliche Gaben oder Liebhabe-
reien der Prediger des Evangeliums die Einheit der Gemeinde
gefahrdete, so erfuhr schon die apostolische Kirche, dass nicht
minder auch menschliche Eifersucht und Herrschsucht der
Diener des Wortes (Phil. 1, 15) Spaltungen herbeifiihren konnten.
Diese Gefahr musste um so grosser werden, je mehr die Ver-
kiindiger des Evangeliums sich bemiihten, ins einzelne einzu-
gehen und das, was sie als richtig erkannt hatten, als die fur
alle massgebende christliche Lehre zu bezeichnen. Schon Paulus
hatte Veranlassung, auch vor gutgemeinten Einseitigkeiten und
Ubertreibungen zu warnen und daran zu erinnern, dass die
Geister der Propheten den Propheten untertan seien, d. h. unter-
tan sein sollen, da Gott nicht ein Gott der Uneinigkeit, sondern
des Friedens sei, wie er, Paulus, in allen Gemeinden lehre
(1. Kor. 14, 32 ). Und wenn Timotheus gleich am Anfang des
Briefes die erneuerte Weisung erhilt, ,einigen® (nedv) das
sregodidacradely zu verbieten (1. Tim. 1, 3), so wird damit nicht
bloss vorausgesetzt, dass es bereits eine einheitliche Lehrform
der christlichen Kirche gab, sondern auch, dass es nicht an
solchen fehlte, die dieser Lehrform ein &regov gegentiiberstellten
und damit die Einheit der Kirche storten. Wenn solches schon
in der apostolischen Kirche vorgekommen ist, so dirfen wir
uns nicht wundern, dass im Laufe der Zeit, wie die kirchliche
Lehrentwicklung zu vielen genauen Feststellungen gefithrt hat,
so auch viele &regee vorgebracht wurden und da und dort zur
Geltung gekommen sind, und zwar so sehr zur Geltung gekom-
men sind, dass auch unterrichtete und redliche Christen ver-
schiedener Meinung dariiber sein konnen, was nun in diesem
oder jenem Punkte dem urspriinglichen und reinen Evangelium
entspreche, und dass ob dieser Lehrverschiedenheit die Einheit
der christlichen Kirche verloren gegangen ist.

Wie ist diese Iiinheit wieder herzustellen? Die niichst-
liegende Antwort scheint die zu sein: Hs miissen die Vertreter
der getrennten kirchlichen Gemeinschaften zusammenkommen,
im Geiste des Friedens ihre verschiedenen Lehrmeinungen mit-
einander erdrtern, etwa auch das Wesentliche vom Unwesent-
lichen unterscheiden und in den Dingen, die sie als wesentlich
ansehen, zu einer Verstindigung zu gelangen suchen. Allein



die Erfahrung beweist, dass das ein langer und .schwieriger
Weg ist. Es hat ja nicht an ,Religionsgesprichen* gefehlt, die
von Veriretern getrennter Gemeinschaften veranstaltet worden
sind und die sogar dann selten zu sehr bemerkenswerten Re-
sultaten gefiithrt haben, wenn diese Gemeinschaften einander
nahestanden. Grossern Erfolg wiirden solche Religionsgespriche
wohl auch heute nicht haben. Gesetzt, man wiirde zwolf gut
unterrichtete und von dem eigenen theologischen System tiber-
zeugte Vertreter verschiedener Kirchen in einem Konklave
vereinigen, so wiirden sie, wie ich fiirchte, auch im Laufe
eines Jahres kaum dazu gelangen, einander des Irrtums zu
itberfithren und sich auf eine gemeinschaftliche, ins einzelne
gehende Dogmatik zu einigen. Fir wahrscheinlicher halte ich,
dass diese Theologen nach einem Jahr lediglich der sog. un-
versbhnlichen Gegensitze noch deutlicher bewusst sein wiirden
und das Problem einer kirchlichen Union nun auf sich beruhen
liessen. Nur ist, wie mir scheint, vollig selbstverstindlich, dass
sich um kirchliche Einigung {iberhaupt nur solche Gemein-
schaften interessieren kénnen, die von vornherein fiir sich das
Zeugnis in Anspruch nehmen und sich gegenseitig geben, dass
sie auf dem Fundamente erbaut seien, ausser welchem Kkein
anderes gelegt werden kann, wenn man eine christliche Kirche
erbauen will: die Kirchen miissen einander mit dem Bekenntnis
entgegenkommen, das nicht ,Fleisch und Blut“, sondern der
himmlische Vater dem Petrus geoffenbart hat, und das lautet:
»Pu bist Christus, der Sohn des lebendigen Gottes” (Matth. 16, 16).

2. Ist vielleicht die historische Methode einer Friedensver-
handlung geeignet, zum gewiinschten Resultat zu fiihren? s
lisst sich nicht bestreiten, dass man gute Griinde hitte, auf
diesem Weg wenigstens einen ernsthaften Versuch zu machen.
Christentum und Kirche sind historische Tatsachen, deren Ent-
stehung und Entwicklung untersucht werden konnen. Es waren
seit Jesu Tode hochstens fiinf Jahre verflossen, als Saulus auf-
horte, ,die Kirche Gottes zu verfolgen® (1. Kor. 15, 9). Nach
diesem unangefochtenen und unanfechtbaren Zeugnis existierte
also in der angegebenen Zeit die christliche Kirche, und zwar
bereits in einer sehr wahrnehmbaren, sichtbaren Gestalt. Man
wusste auch, wer diejenigen waren, die die Christglaubigen
gesammelt hatten und in deren Hénden die Leitung der jungen
Gemeinde lag. Redet Paulus von denen, die ,vor ihm Apostel



— B —

waren* (Gal. 1, 17) und die ihm ,die Hand der Gemeinschaft“
reichten (2, 9), so nennt er die gleichen Personlichkeiten, die
wir auch in den Evangelien kennen lernen, und es bezieht sich
gerade auf die die irdische Erscheinung Christi abschliessende
und beglaubigende Auferstehung von den Tofen, wenn er der
Kirche zu Korinth schreibt, seine Predigt unterscheide sich nicht
von der ,aller Apostel“ (1. Kor. 15, 11). Ebensowenig wie in
der Predigt von der gottmenschlichen Wiirde und Autoritit
Christi und dem von Christus vollbrachten Erlosungswerk unter-
scheidet sich Paulus in der Regelung des Gemeindegottesdienstes
von den unmittelbaren Jiungern Jesu. Lir hat diesen nicht erst
einzufithren. Das ,Mahl des Herrn® (1. Kor. 11, 20 ff.) ist schon
vor thm in Ubung. Schon vor ihm kommen die Christglitubigen
zusammen am crsten Tage nach Sabbat, und schon vor ihm
betéitigen sie ihre Zusammengehorigkeit mit Werken der Liebe.
Namentlich hatte er auch die hl. Taufe nicht erst einzufiihren,
noch lesen wir etwas davon, dass diese irgendwo unterschétzt
oder vernachlissigt worden sei. Vielmehr wird ja auch Paulus
selbst erst durch den Empfang der Taufe ein Christ (Apg. 9, 18),
und ist wieder gerade er es, der des eigenartigen Vorkomm-
nisses gedenkt, dass sich getaufte Christglaubige in flrbittender
und stellvertretender Weise ein zweites Mal taufen lassen, um
verstorbenen Angehorigen die kirchliche Mitgliedschaft zu ver-
mitteln (1. Kor. 15, 29).

Uber diese und viele andere Dinge erhalten wir Aufschliisse
in den hl. Schriften des Neuen Testamentes. Es ist ja freilich
notorisch, dass diese Schriften nicht zu dem Zwecke verfasst
worden sind, um der Nachwelt als historische Urkunden zu
dienen, sondern dass sie entstanden, um Bediirfnissen zu ent-
sprechen, die sich zur Zeit der Abfassung in den (remeinden
flihlbar machten. Aber dieser Umstand macht sie keineswegs
ungeeignet, den heute bestehenden Gemeinden dariiber Auf-
schluss zu geben, was dazu gehorte, als ein vollberechtigtes
Mitglied einer Christengemeinde des apostolischen Zeitalters
zu gelten. Wenn dem so ist, so sollte man sich wohl auch
dariiber einigen konnen, was heute den Christgliubigen zu
einem vollberechtigten Mitglied der christlichen Kirche macht,
es sel denn, dass man annchmen will, die Pforte zum Eintritt
in die christliche Kirche sei im Laufe der Zeit enger und die
Biirde, die der Stifter der christlichen Kirche den seinem



freundlichen Rufe Folgenden auferlegen wollte, schwerer ge-
worden (vgl. Matth. 11, 28). Lehnt man aber eine derartige
Annahme ab, weil man sonst zugeben wiirde, das Christentum
sei im Laufe der Zeit efwas wesentlich anderes geworden und
diirfe darum in heutiger Gestalt als Menschenwerk angesehen
werden, so sollte man erwarten, es sei auch den christlichen
Kirchen moglich, trotz den verschiedenen Ausgestaltungen
organisatorischer, kultischer, disziplindrer Dinge namentlich
aunt Grund der hl. Schrift des Neuen Testaments die Unitas in
necessariis wieder zu entdecken und so sich unter gegenseitiger
Belassung der mannigfaltigen Dubia, bzw. Adiaphora in der
einen Kirche Christi zusammenzufinden. :

Von dieser Ansicht ist offenbar die anglikanische Kirche
ausgegangen, die im VI ihrer 39 Religionsartikel den Satz auf-
gestellt hat: ,Die heilige Schrift enthdlt alle Dinge, die zur
Seligkeit notwendig sind, so dass von keinem Menschen ver-
langt werden kann, irgend etwas, was darin nicht zu lesen
ist oder durch sie nicht bewiesen werden kann, als Glaubens-
artikel anzunehmen oder fiir erforderlich und notwendig zur
Seligkeit zu halten®, im XX. Artikel sagt: ,Die Kirche soll,
obwohl sie Zeuge und Bewahrerin der hl. Schrift ist, nichts
wider dieselbe verordnen, noch den Glauben an irgend etwas
ausser derselben als notwendig zur Seligkeit aufdringen®, und
im XXI. Artikel sogar erklirt, dass auch allgemeine Kirchen-
versammlungen irren konnen und zuweilen geirrt haben“.
Allein die Erfahrung hat bewiesen, dass die in den kanonischen
Bilichern des Neuen Testaments vorliegenden Dokumente nicht
ausreichen, Spaltungen zu verhindern, bzw. eingetretene Spal-
tungen auf dem Wege historischer Auseinandersetzung und
Beweisfithrung wieder zu heben. Ich mochte mir das frivel
klingende Distichon nicht aneignen, mit welchem ein mir un-
bekannter Autor diese traurige Tatsache anerkennt, indem er
von der Bibel sagt: Hic liber est, in quo quaerit sua dogmata
gquisque; invenit et pariter dogmata quisque sua. Aber zahl-
lose Sekten beweisen, dass in diesen Worten nur zu viel Wahr-
heit liegt. Sogar die Tatsache, dass Kirchen, die sich streng
nicht nur zur Menschwerdung Gottes in Christus, sondern auch
zur Inspiration der hl. Schrift bekennen, haben sich nun jahr-
hundertelang dariiber gestritten, ob die episkopale oder pres-
byterale Kirchenverfassung als die urspriingliche und zur legi-



8 _

timen kirchlichen Organisation noétige anzusehen sei, ohne sich
einigen zu konnen. Dazu kommt nun, dass Gelehrte, die auch
die hl. Schrift streng nur nach historisch-kritischer Methode
behandeln, nicht nur die Inspiration fallen lassen, sondern auch
den historischen Wert insbesondere der Evangelien auf ein
Minimum reduzieren, so dass man nach ihnen eigentlich nicht
mehr begreift, wie es heiligmiissige Manner geben konnte, die
auf den Titel, Apostel des Herrn zu sein, so grosses Gewicht
legten, und den apostolischen Beruf, Zeugen des Herrn zu sein,
so weit trieben, dass sie zu Martyrern in dem heute gebriuch-
lichen Sinne des Wortes wurden. Die Wirkung einer derartigen
Lebhrverkiindigung kann nur die sein, dass die cinen die Ent-
stehung des Christentums und der Kirche als eine rein mensch-
liche Erscheinung auffassen und ihre geistige Nahrung mehr
und mehr nur in dem suchen, was sonst etwa Wissenschaft
und Kunst zu bieten vermogen, wie das schon Strauss empfohlen
hat, die andern sich in enge Kreise zuriickziehn und den reli-
giosen Hunger mit den Inspirationen stillen, die sie hier finden.
Die historisch-kritische Methode, die heute vieltach befolgt wird,
tihrt zur Auflosung der christlichen Kirche und macht die Be-
mithung zur Wiederherstellung der Kirchlichen Einheit zweck-
los und erfolglos.

3. Grossern Erfolg scheint die kirchenrechtliche Methode zu
versprechen. Ist in den Parabeln des Herrn von denen die
Rede, die die Botschaft vom Reiche Gottes annehmen, so er-
scheinen diese nicht als Individuen, die ihre verschiedenen
eigenen Wege gehen, sondern als eine Gemeinschaft, die das
Volk Gottes des Neuen Bundes darstellt. Schon der Ausdruck
LReich Gottes® oder ,Himmelreich® hat das Vorhandensein
einer solchen Gemeinschaft zur Voraussetzung. Diese wird
verglichen mit einem Netze, in dem neben guten auch schlechte
Fische zusammengebracht worden sind, mit dem Weizen, der
auf einem und demselben Acker wichst und unter dem sich
auch Unkraut befindet, mit einer hochzeitlichen Gesellschaft
zu der auch einer gehort, der kein hochzeitliches Gewand
tragt, dann aber auch mit einer Herde, die den einen guten
Hirten kennt und anerkennt. Eine besondere Handlung, die
Taufe, bildet den Akt und die Bestidtigung der Aufnahme in
die Gemeinschaft. Die Zugehorigkeit zur Gemeinschaft wird
erncuert und gepflegt in der Feier der Eucharistie. Wo aber



9

eine aus lebendigen Menschen bestehende Gemeinschaft vor-
handen ist und fortbestehen soll, da gibt es auch eine Organi-
sation, mit der Rechte und Pflichten der Mitglieder und ihrer
gemeinschaftlichen Organe mehr oder weniger genau um-
schrieben sind. Auch wenn nicht ausdriicklich gesagt wire,
Paulus und Barnabas hatten schon auf ihrer ersten Missions-
reise in jeder Gemeinde Presbyter eingesetzt (Apg. 14, 23),
misste man doch als selbstverstiandlich annehmen, dass sie sich
nicht auf die Predigt des Evangeliums beschrinkt und dann
die Glaubigen sich selbst iiberlassen héatten. Gemeindebildung
und Kirchenrecht bedingten sich gegenseitig von Anfang an,
wie unvollkommen letzteres auch ausgebildet sein mochte;
denn auch in dieser Hinsicht drangte sich von selbst der Satz
auf: Gott ist kein Gott der Unordnung, sondern des Friedens“
(1. Kor. 14, 33).

Darauf hat im Laufe der Zeit keine Kirche so grosses
Gewicht gelegt wie die romische. Wer zu sagen wusste, wie
das bis Pfingsten 1918 giiltige Corpus juris canonici entstanden
und zusammengesetzt sei und wie die einzelnen Teile zitiert
wurden, verfiigte schon tiber ein betrichtliches Mass Gelehrsam-
keit. BEs ist auch meines Wissens unbestritten, dass die romi-
schen Kirchenrechtslehrer allen Kollegen anderer Konfessionen
weit voraus sind. Und ebenso unbestreitbar ist, dass keine
Kirche imstande ware, ein das Kkirchliche Gemeinschaftsleben
so allseitig und so genau regelndes (resetzbuch zu schaffen,
wie ein solches nun durch den Erlass des neuen Codex juris
canonici der Christenheit gegeben ist. Fiir die unter dem Papste
stehenden Christgliubigen ist kirchliche Einheit so vollkommen
erreicht, dass in dieser Richtung ein weiterer Fortschritt kaum
denkbar ist. Die Dogmatik wird in der romischen Kirche
allerdings immer noch als das Hauptfach bezeichnet. Aber
die ,Kirche”, die man nach Matth. 18, 17 horen soll, ist nach
romischer Auslegung die Hierarchie, in letzter Linie der Papst,
und der Katholik hat zu glauben, was diese Kirche zu glauben
pvorstellt“. So wird auch die Glaubenslehre zu einer Sache
des Kirchenrechts. Das gilt als so selbstverstindlich, dass
Leo XIII. sogar eine Bibelkommission einsetzen Kkonnte, die
Dekrete tiher Authentizitdt und Auslegung biblischer Abschnitte
und ganzer Biicher auszuarbeiten hat; diese Dekrete erklart
der Papst als ,publici juris® und macht sie damit zu verbind-



— 10 —

lichen Gesetzen, denen sich auch die Vertreter der Bibel-
wissenschaft, nicht bloss die gewshnlichen Glaubigen, zu ,unter-
werfen“ haben. Mit der ,loblichen Unterwerfung“ aber hat
sich bekanntlich von jeher die Indexkongregation und nun auch
das ,hl. Offizium* begntigt, wenn eine Schrift zu verbieten war ;
die Sinnesidnderung selbst wurde und wird dem verurteilten
Autor anheimgegeben. Und wie die Dogmatik vom Kirchen-
recht beherrscht wird, so wird von der Dogmatik die Kirchen-
geschichte tiberwunden., Es ist ja richtig, dass sich die pépst-
lichsten Theologen und sogar das vatikanische Konzil auf
historische Zeugnisse, aufkirchengeschichtlicheVorginge,Konzils-
beschliisse, Ausserungen hervorragender Personlichkeiten der
Vergangenheit berufen und damit ihre Behauptungen auch
historisch zu begriinden suchen. Aber wer diesen Zeugnissen
prifend nachgeht, muss sich nur immer wieder fragen, ob sich
ihre Beweisfiihrung aus Unkenntnis oder vielmehr aus bewusster
Unredlichkeit erkldare. Der englische Kardinal Manning hat
wenigstens die Unmoglichkeit, das auf dem vatikanischen Konzil
dogmatisierte Papalsystem aus Schrift und Tradition zu recht-
fertigen, indirekt anerkannt, indem er den erstaunlichen Satz
aufstellte: ,Das Dogma muss die Geschichte itiberwinden®*
(Friedrich, Gesch. des vatik. Konzils, II, 265). Den gleichen
Gedanken hat Pius IX. dem Kardinal Guidi gegeniiber, der
sich wider die vorgeschlagenen neuen Dogmen auf die kirchliche
Uberlieferung berufen wollte, mit dem beriihmten Satz aus-
gesprochen: ,La tradizione son Io“ (a.a. O.IIl, 1114). Durch
péipstlichen Machtspruch erhilt auch die Lehre der Kirche
ihre verbindliche Kraft und werden die dem pépstlichen Dogma
entgegenstehenden historischen Schwierigkeiten beseitigt.

So wird dem Papalsystem eine Festigkeit verliehen, die
sich gerade auch in unsern Tagen sehr deutlich fithlbar macht.
Je weniger sich die Welt um die kirchlichen Dogmen Lkiimmenrt,
desto massgebender wird die in religioses Gewand gekleidete Juris-
diktion; und je mehr die gesellschaftliche Ordnung erschiittert
ist und in die Briiche zu gehen scheint, desto lieber lasst man
sich eine Macht gefallen, die zwar lber keine Heere verfiigt,
aber doch tiber grosse Massen, namentlich auch tiber die soge-
nannten untern Klassen eine sehr willkommene Disziplin aus-
tibt. Was Dollinger schon im Mérz 1870 vorhergesagt hat, ist
buchstiblich eingetroffen. Er meinte: ,Diesmal wird, wenn



11—

das Konzil sich dazu gebrauchen lisst, den Kranz der Unfehl-
barkeit um die Schlife des Papstes zu winden ... kein plétz-
licher grosser Abfall eintreten ; keine offene Auflehnung im grossen
Stile wird sich zeigen; es wird alles ruhig, nur allzu ruhig
bleiben. Die Jesuiten und ihre Zoglinge werden ihr Hosianna
anstimmen . . . und die Welt wird sie gewihren lassen®
(a. a. O. II, 240). 7

Unter diesen Umstinden ist es begreiflich, dass Rom jede
Mitwirkung zur Herbeiftihrung einer kirchlichen Wiederver-
einigung mit einer Bestimmtheit ablehnt, die an Spott grenzt.
Der amerikanischen Deputation, die am 16. Mai letzten Jahres
die Einladung zur Teilnahme an der in Aussicht genommenen
okumenischen Unionskonferenz in den Vatikan brachte, wurde
die Antwort gegeben, der Papst missbillige das Unternehmen
keineswegs, sondern er bete, ,dass die Teilnehmer mit Gottes
Gnade das I.icht sehen und sich mit dem sichtbaren Haupt
der Kirche, von dem sie mit offenen Armen aufgenommen
werden sollen, vereinigen mogen“. Rom hat nun mit seinem
jus canonicum einen so streng monarchischen Absolutismus
geschaffen und findet damit auf der einen Seite so vollkommene
Unterwirfigkeit, auf der andern Seite so grosse Gleichgiiltig-
keit, dass es seinerseits keiner weitern Unionsverhandlungen
bedarf; es ist fiir sich selbst einig genug und zugleich méchtig
genug. Die romfreien Kirchen aber bekunden wenig Neigung,
sich dem modernen Papsttum zu unterwerfen. Infolge der
péipstlichen Machtanspriiche sind die Kirchen des Morgen- und
Abendlandes seit einem Jahrtausend getrennt; die seit dem
16. Jahrhundert von Rom unabhéngigen Kirchen des Abend-
landes aber sind um ihre Autonomie vielfach besorgter als
um kirchliche Dogmen. Auch ist hier der Sinn fiir Kirchen-
ordnung und Kirchendisziplin so abgeschwiicht, dass es schwierig
sein wiirde, z. B. auch nur eine mit Jurisdiktion ausgestattete
internationale Kirchenkommission einzusetzen. Kurz, auch nach
kirchenrechtlicher Methode wird sich eine Wiedervereinigung
der getrennten Kirchen kaum erreichen lassen.

4. Auf die [liturgische Methode einer Kkirchlichen Wieder-
vereinigung hat die Genfer Konferenz indirekt Bezug genommen,
indem sie der ,Fortsetzungskommission“ Fragen betreffend das
kirchliche Ministerium zur Erwagung iiberwies. Diese soll auf
der Versammlung des niichsten Jahres, die in Amerika statt-



— 19 —

finden wird, zum Gegenstand ihrer Verhandlungen auch folgende
Fragen machen: ,Wire in der wiedervereinigten Kirche ein
gemeingchaftliches, allgemein anerkanntes Ministerium not-
wendig? Aus welchem Amt oder aus welchen Amtern hitte
dieses Ministerium zu bestehen? Wiirde die wiedervereinigte
Kirche die Ordination von der Erfiilllung gewisser Bedingungen
abhéngig machen oder eine besondere Art der Ordination for-
dern? Welches wiren diese Bedingungen und welches die
besondere Art der Ordination und von wem wire diese zu
erteilen 7“ Man erkennt leicht, dass es sich bei diesen Fragen
weniger um ein gemeinschaftliches Kirchenrecht als um einen
gemeinschaftlichen Gottesdienst handelt. Hat die Kirche in erster
Linie den Zweck, die gemeinschaftliche Gottesverehrung zu
erméoglichen, so wird man bei den Verhandlungen iiber kirch-
liche Wiedervereinigung einen Weg suchen miissen, die gemein-
schaftliche Religionsiibung wieder herzustellen. Dazu ist nach
katholischer Auffassung ein allgemein anerkanntes Ministerium
oder, wie wir sagen wiirden, ein von allen Kirchen anerkanntes
besonderes Priestertum erforderlich. Ist auf diesem Wege ein
BErfolg zu hoffen?

Ich habe vorhin absichtlich etwas einlésslicher an die Ent-
stenung christlicher Gemeinden erinnert und dabei hervor-
gehoben, dass immer nur von zwei Dingen die Rede ist, die
zur Aufnahme in die christliche Kirche notwendig waren, vom
Glauben, dass Jesus sei der verheissene Christus, und von der
Taufe. Waren diese zwel Bedingungen erfiillt, so nahmen die
Betreffenden selbstverstindlich auch am ganzen gottesdienst-
lichen Leben der Gemeinde teil. Es konnte ohne Zweifel ge-
schehen, dass auch solche der Gemeinde beitraten, die person-
lich keineswegs den Anforderungen entsprachen, die das Evan-
gelium mit seiner Sittenlehre an den Menschen stellt. Allein
das scheint schon Jesus selbst mit den Gleichnissen vom Netze,
vom Unkraut unter dem Weizen, vom koniglichen Hochzeits-
mahle vorausgesetzt zu haben. In dieser letztern Parabel wird
ja sogar die bildliche Redeweise an einer Stelle verlassen und
der Deutlichkeit wegen ausdriicklich gesagt, ,Gute und Bose*
seien in den Saal eingefreten. Wenn den Knechten des Haus-
vaters nicht gestattet ist, das Unkraut auszureissen, das als
solches erkennbar ist, so wird das noch weniger zulissig sein,
wenn das, was auf dem Acker wachst, von echtem Weizen



U | -

noch gar nicht zu unterscheiden ist. Uberhaupt wird anzu-
nehmen sein, die Kkirchliche Gemeinschaft sei nicht dazu da,
vollkommen Gerechte von der siindigen Welt abzuschliessen,
sondern solchen, die nach Gerechtigkeit hungern und diirsten,
das zu bieten, was ihnen zum Frieden dienen kann. Daher
wird auch beim Ausschluss aus der Gemeinschaft die Ausserste
Zurickhaltung und Vorsicht walten missen. Als Dollinger
nach 45jahriger Lehrtatigkeit an der Universitidt von dem
Miinchener Erzbischof exkommuniziert wurde, schrieb er diesem,
das Straf- und Zwangsmittel der Exkommunikation sei ﬂS()ﬂnst
nur gegen solche Priester angewendet worden, die sich grober
sittlicher Vergehen schuldig gemacht hatten, und auch gegen
diese nur in seltenen Fallen“. Wie Friedrich in seiner Dél-
lingerbiographie mitteilt, litt der doch keineswegs sehr senti-
mental veranlagte ehrwiirdige Greis unter der Schmach, die
ihm angetan worden war, bis an sein Lebensende (L. v. Dol-
linger, III, 584). Aber er hielt gleichwohl an dem Vorsatze
fest, den er am Tage der offentlichen Exkommunikation aus-
gesprochen hat: ,Aus der Kirche will ich mich nicht hinaus-
dringen lassen . .. Wir bleiben, wir trennen uns nicht von
der grossen (Gesamtheit, aber wir protestieren und appellieren
— Gott das iibrige tberlassend® (a. a. O., 582). KEs wire dem
Stiftspropst zu St. Kajetan auch moglich gewesen, in der ihm
unterstehenden Kirche die priesterlichen Rechte noch weiter
auszuliben; allein er verzichtete darauf; hiitte er auch nach
seiner Exkommunikation noch priesterliche Funktionen ver-
richtet, so wire seine Kirche nach dem gewohnlichen réomischen
Gerede ,befleckt® und vor einer zeremoniellen Reinigung fiir
romischen Gottesdienst nicht mehr brauchbar gewesen. Fihl-
barer kann da, wo einstweilen an die Wiedereinfiihrung von
Ketzerprozessen nicht mehr zu denken ist, kein Geistlicher aus
der ,Kirche® ausgestossen werden, als wenn er vom Altare
vertrieben wird.

Allein es handelt sich ja fiir uns weder um Ausschluss einzel-
ner Mitglieder aus der kirchlichen Gemeinschaft, der sie bisher
angehorten, noch um deren Wiederaufnahme in die Kirche,
sondern um die Wiederherstellung normaler Beziehungen zwi-
schen den getrennten Kkirchlichen Gemeinschaften. Es braucht
kaum gesagt zu werden, dass die Freunde dieser Bestrebungen
weder an eine Verschmelzung der im Laufe der Zeit ent-



14 —

standenen autonomen Kirchen, noch an Herstellung einheit-
licher Kultformen, noch an Einfiihrung einer und derselben
Kirchendisziplin, sondern wesentlich an die Wiederaufnahme
der preisgegebenen oder verweigerten Altarsgemeinschaft den-
ken. Eben darum lenkte die Genfer Konferenz die Aufmerk-
samkeit der Fortsetzungskommission sofort auf das kirchliche
Dienstamt. Konnten sich die getrennten Kirchen dariiber eini-
gen, unter welchen Bedingungen die geistlichen Diener der
Kirchen den heiligen Dienst in einer fir alle Christgliubigen
gliltigen Weise verrichten, so wire, wie mir scheint, die Haupt-
sache von dem erreicht, was die an der Genfer Konferenz ver-
tretenen Kirchen unter Wiedervereinigung verstehen. Ich be-
schrinke mich dartiber auf folgende Bemerkungen:

a. Keine der in Genf vertretenen Kirchen betrachtet sich
als die christliche Kirche, ausser welcher es fiberhaupt keine
Kirche gebe. Diese Vorstellung hat nur die romische Kirche,
die in dem Bischof von Rom nicht bloss den Nachfolger des
Apostels Petrus, sondern den ,Stellvertreter Christi¥, ja den
LStatthalter Gottes® sieht. KEs war ganz folgerichtig, dass
- Benedikt XV. die Einladung zur Weltkonferenz ablehnte und
den romischen Katholiken die Teilnahme an solchen Verhand-
lungen untersagte, dagegen alle Nichtromischen ermahnte, sich
ihm zu unterwerfen. Die Kirchen aber, die Abgeordnete nach
(Genf sandten, bekundeten schon mit dieser Beteiligung, dass
gsie in andern Kirchen christliche Gemeinschaften sehen, mit
denen man sich moglicherweise vereinigen konne. Die er-
schiencnen Vertreter wiirden, wenn die Frage itberhaupt ge-
stellt worden ware, einmiitig dem apostolischen Bekenntnis
zugestimmt haben: L Ein Herr! Ein Glaube! Eine Taufe!®
(Ephes. 4, 5). Es brauchte ihnen nicht erst gesagt zu werden,
dass mit diesem Bekenntnis die Bedingungen namhaft gemacht
seien, die nach allen apostolischen Zeugnissen zu erfiillen
waren, um Christ und Mitglied der christlichen Kirche zu
werden, nicht bloss Mitglied dieser oder jener Lokalgemeinde,
sondern der ganzen Gemeinschaft der Christgliubigen, die Paulus
so oft mit ,einem Leibe® vérgleicht, deren Haupt Christus ist.
Bevor von jemand gesagt werden darf, er gehore nicht zu der
Kirche Christi, wird festzustellen sein, dass es an den Be-
dingungen fehlte, die zur Aufnahme in die Kirche notig ge-
wesen wiren. Und bevor von einer religiosen Gemeinschaft



cesagt werden darf, sie sel keine christliche Gemeinde oder
christliche Kirche, wird wiederum festzustellen sein, sie sei
nach Entstehung, Wesen und Zweck Kkeine Korperschaftt, die
dem zitierten apostolischen Bekenntnis entspriche. Von den
80 selbstindigen Kirchen, die in Genf vertreten waren, wiirde
es keine wagen, einer andern den christlichen Charakter ab-
zusprechen. Insofern stehen sie einander schon recht nahe.
b. Ein anderer wichtiger Umstand, der diese Kirchen ein-
ander niher bringt, ist der, dass von allen auf das urchristliche
Dogma: ,LEs ist Ein Gott und Kin Mittler zwischen Gott und
Menschen® (1. Tim. 2, 5), sehr grosses Gewicht gelegt wird.
Das ist von ganz besonderer Bedeutung fir eine Verstandigung
in der Lehre vom katholischen Priestertum und den Sakra-
menten, Ist der geistliche Vorsteher einer Gemeinde als ein
Priester in dem Sinne anzusehen, dass er gleich dem alttestament-
lichen Hohenpriester das ihm untergebene Volk vor (Gott ver-
tritt und ihm von Gott her jedes Gnadengeschenk vermittelt,
so ist an eine Einigung zwischen Katholischgesinnten und Re-
formierten des 16. Jahrhunderts nie mehr zu denken; zu sehr
wird von diesen letztern die eine Mittlerschaft Christi betont.
Anders verhilt es sich, wenn der katholische Priester erkennt
und nach apostolischem Vorbild und im apostolischen Sinne
in Demut bekennt, er sei nur ein Diener Christi, der die Auf-
gabe und die Pflicht habe, von den erhaltenen Vollmachten
(#ebrauch zu machen und die erhaltenen Auftrige zu vollbringen.
So wird er sich auch bei der Vollziehung der heiligsten Handlung
nicht einbilden, nach eigener Wirde und Macht tber Gottes
Gmade verfiigen zu konnen, wohl aber das Vertrauen hegen,
dass ein treuer Diener Christi bei seinen amtlichen Verrich-
tungen von seinem Herrn nicht verleugnet werde. Beruht nicht
vielleicht auch die protestantische Abneigung gegen das katho-
lische Priestertum bis zu einem gewissen Grad eben doch auch
auf Missverstiindnis? Die in Genf anwesenden Vertreter von
Kirchen, die das allgemeine Priestertum betonen, machten auf
mich wenigstens den Eindruck, sie legten auch Wert darauf,
berufene Diener Christi und Verwalter der Geheimnisse Gottes
zu sein, wie umgekehrt sogar romische Priester sich wider den
Vorwurf, sie hétten eine tbertriebene Vorstellung von ihrem
Priestertum, mit dem Nachweis wehren kénnten, dass sie nach
dem Missale Romanum keine Messfeier beginnen, ohne der in



ey [ ===

den Altardienern vertretenen Gemeinde ein Stindenbekenntnis
abzulegen, und sie um die Absolution zu bitten, bevor sie selbst
das Stindenbekenntnis der Gemeinde entgegennehmen und die
Absolution erteilen. Das geschieht noch. Aber der lateinische
‘Ritus hat es moglich gemacht, die Bedeutung dieses liturgischen
Aktes in Vergessenheit geraten zu lassen.

Es ist in Genf keine Silbe gehort worden, mit der irgend-
einer Kirche zugemutet worden wire, etwas von dem fallen
zu lassen, was sie nach ihren bisherigen Erfahrungen als eine
Bedingung und Form der Gnadenwirkung des Heiligen Geistes
ansehen muss. Ebensowenig hat sich der Vertreter einer
Kirche vernehmen lassen, die die Absicht hitte, sich selbst
als unfehlbares und fiir alle massgebendes Vorbild hinzustellen.
Aber das wurde freilich vielfach ausgesprochen, dass die Friichte
des Geistes Gottes in jeder Kirche dankbar anzuerkennen seien
und eine allfillige Wiedervereinigung der getrennten Kirchen
fiir alle den unschétzbaren Vorteil héitte, die eigene Gabe fir
andere Kirchen nutzbar machen und an den Gaben anderer
Kirchen friedlich und unbefangen teilnehmen zu koénnen. Dieser
Zweck wiirde einigermassen erreicht, wenn die Abendmahls-
gemeinschalt hergestellt werden konnte. Diese aber ist zwischen
einzelnen Kirchen, die sich nach ihrer Verfassung schon bisher
nahestanden, heute schon beinahe zu einer vollendeten Tat-
sache geworden. Die Genfer Versammlung sprach jeden Tag
gemeinschaftlich das Vaterunser. Das war eine Gemeinschaft
des Gebetes, die immer wieder an das Apostelwort erinnerte:
yiin Leib und Ein Geist, wie ihr auch berufen seid mit Einer
Hoffnung eurer Berufung; Ein Herr, Ein Glaube, Eine Taufe,
Ein Gott und Vater aller. — Ich konnte, bessere Belehrung
vorbehalten, meine persénliche Meinung iiber die Moglichkeit
einer Wiedervereinigung der Kirchen zusammenfassen in den
Satz: Die Wiedervereinigung ist wohl nicht zu erreichen auf
dem Wege der Theologie, wohl aber auf dem Wege der christ-
lichen Religion.

E. H.




	Nach welcher Methode ist die kirchliche Wiedervereinigung zu versuchen?

