Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 10 (1920)
Heft: 4
Rubrik: Kirchliche Chronik

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 248 —

KIRCHLICHE CHRONIK.

Die Lambethkonferenz und die kirchliche Union. — In den
Tagen vom 4. Juli bis zum 7. August war im Lambethpalast zu
London die VI. Lambethkonferenz der anglikanischen Bischofe, die
die anglikanische Kirche der ganzen Welt reprisentiert, versammelt.
Von den 340 Bischofen — auf den britischen Inseln gibt es 100,
in den englischen Kolonien und Dominien 131 und in den Ver-
einigten Staaten 130, total 360 Bischofssitze — waren 252 erschienen.
In der Nachmittagssitzung vom 7. Juli wurde der offizielle Delegierte
des Patriarchates von Konstantinopel, der Metropolit von Demotika,
Philaretos, mit seinen Begleitern Prof. Komninos von Halki, Archi-
mandrit Dr. Pagonis und Archimandrit Kallinicos, empfangen. Der
Erzbischof von Canterbury hatte auch die englischen Nonkonfor-
misten — Vertreter war der Pridsident des National Free Church
Council — eingeladen. Die Verhandlungen mit diesen Ab-
ordnungen hatten bloss informatorischen Charakter. Die Arbeit
wurde in Kommissionssitzungen und Plenarversammlungen bewiltigt.
Es wurden besondere Kommissionen zur Behandlung folgender
Gegenstinde eingesetzt: «Beziehungen zu und Wiedervereinigung
mit andern Kirchens», «Missionswesens, « Christlicher Glaube
und Spiritismus, christliche Wissenschaft, Theosophies, ¢Probleme
der Ehe und sexuellen Morals, «¢die Stellung der Frau in den
Raten und im Dienst der Kirche», « Christentum und internationale
Beziehungen, besonders Volkerbund», «Aufgabe und Pflicht der
Kirche hinsichtlich der industriellen und sozialen Probleme», « Ent-
wicklung von Provinzen in der anglikanischen Kirche». Die Kom-
missionen arbeiteten Berichte aus und in den Plenarversammlungen
wurden zu den verschiedenen Gegenstinden Resolutionen gefasst.
Uber das Resultat ihrer Arbeit erliessen die Bischofe eine «Ency-
clical Letter>. Wir beschrinken unsern Bericht auf die Resolu-
tionen iiber «Christentum und internationale Bezichungen». Sie
umfassen die Nummern 1 bis 31. Die neunte Resolution enthilt
einen « Aufruf an alle Christgliubigen iiber die Wiedervereinigung ».
Diese Resolutionen sind so wichtig, ebenso der Aufruf, dass wir
sie in deutscher Ubersetzung, die uns zur Verfligung gestellt wurde,
hier in extenso abdrucken. Hinsichtlich der iibrigen Beschliisse
verweisen wir auf den offiziellen Bericht?).

1) Conference of Bishops of the Anglican Communion, Encyclical Letter and
Reports with the Resolutions and Reports. TLondon S, P. S. K.



— 249 —

1. Christentum und internationale Besiehungen?).

I. Wir freuen uns, dass in diesen Zeiten der Gefahr Gott
seiner Kirche eine neue Erkenntnis seines Ratschlusses schenkt,
ein Reich zu griinden, in welchem alle Nationen der Erde in Recht-
schaffenheit und Frieden zu einer Familie vereinigt sein werden.
Wir halten dafiir, dass es nur kommen kann, wenn man die Ober-
hoheit unseres Herrn Jesus Christus und seine Lehre annimmt und
gegeniiber den Nationen wie gegeniiber den Individuen die Grund-
satze der Briiderlichkeit, Gerechtigkeit und Selbstlosigkeit anwendet.

II. Die Konferenz gibt den Anschauungen ihres Ausschusses
beziiglich der in ihrem Wesen christlichen Grundlage des Volker-
bundes ihre herzliche Zustimmung und ist der Meinung, dass so-
fort, sei es durch gemeinschaftliches, sei es durch gesondertes Vor-
gehen, Schritte getan werden sollten, durch die die ganze Kirche
Christi instand gesetzt werden Lkonnte, mit ezner Stimme die
Grundsitze des Volkerbundes den Volkern der Erde einzuschirfen.

ITI. Wir halten dafir, dass ebensosehr der Friede der Welt
wie das christliche Gesetz die Zulassung Deutschlands und anderer
Nationen in den Volkerbund fordert, sobald die Umstinde das nur
immer moglich machen.

IV. Die Konferenz empfiehlt den Kirchen der anglikanischen
Gemeinschaft sowohl in ihren Versammlungen wie bei anderer
Gelegenheit den Bericht ihrer Kommission iber internationale Be-
ziehungen zur sorgfiltigen Beachtung und macht alle Mitglieder
der Kirche dringend auf die Wichtigkeit aufmerksam, den Volker-
bund zu unterstiitzen.

V. Es ist Pflicht aller Freunde des Volkerbundes, wider Un-
gerechtigkeit gegen die eingebornen Rassen oder Ureinwohner
Stellung zu nehmen, und zwar insbesondere in bezug auf Ange-
legenheiten wie Landbesitz, Zwangsarbeit, Handel mit berauschen-
den Getrianken und ebenso auch auf den Morphiumhandel in China
und andere Missbrauche.

VI. Die Konferenz erlasst einen Aufruf an die Biirger aller
Nationen, in jeglicher Weise die Wiederaufnahme der durch den
Krieg unterbrochenen Bemiithungen zu f{ordern, zwischen den Na-
tionen freundliche und wohlwollende Gesinnung zu pflegen und diese
dadurch zum Ausdruck zu bringen, dass internationales Gesetz und
Recht besser anerkannt wird.

VII. Die Konferenz nimmt zu Protokoll ihren Protest wider das
Vorurteil gegen die Farbigen unter den verschiedenen Rassen, das
nicht nur den gegenseitigen freundlichen Verkehr hindert, sondern
fir die Zukunft auch den Frieden ernstlich gefahrdet.

1) Seite 25 ff. des Berichts,



VIII. Im Glauben, dass auch die Nationen nicht weniger als
Mianner und Weiber «<«Glieder sind untereinander», spricht diese
Konferenz ob der von vielen Seiten erhaltenen Kunde von Krank-
heit und Not, unter denen weite Strecken Europas und Asiens
leiden, ihre schwere Besorgnis aus.

Sie erldsst daher an alle christlichen Manner und Frauen den
Aufruf, mit allen in ihrer Macht stehenden Mitteln das von Re-
gierungen und.Vereinen unternommene Werk, diesen Leidenden
zu Hiilfe zu kommen, zu unterstiitzen,

IX. Sie erldsst folgenden Aufruf an die Christenheit:

Aufruf dev Lambethkonferens an alle Christgliubigen in Sachen
devy Wiedervereinigung derv Christenhett.

Wir Erzbischofe, Metropoliten und iibrigen Bischofe der heiligen
katholischen Kirche, die wir in voller Gemeinschaft stehen mit der
Kirche Englands, versammelt zur Konferenz, im Bewusstsein der
Verantwortlichkeit, die diese Zeit uns auferlegt, und unter dem
Eindruck der Wiinsche und Gebete vieler innerhalb und ausserhalb
unserer eigenen Gemeinschalft, erlassen den nachfolgenden Aufruf
an alle Christglaubigen.

Wir erkennen an, dass alle, die glauben an den Herrn Jesus
Christus und getauft sind im Namen der heiligen Dreieinigkeit,
mit uns Mitglieder sind der heiligen allgemeinen Kirche Christi,
die da ist sein l.eib. Wir glauben, dass uns der heilige Geist in
einer ganz besonders feierlichen Form aufgefordert hat, uns in
Busse und Gebet mit allen zu vereinigen, die die Spaltungen unter
den Christglaubigen beklagen und erfiillt sind von der Erkenntnis
und Hoffnung einer sichtbaren Einheit der ganzen Kirche.

1. Wir glauben, dass Gemeinschaft in Gottes Willen liegt. Durch
Gottes eigene Tat wurde diese Gemeinschaft hergestellt in und
durch Jesus Christus, und ihr Leben ist in Seinem Geiste. Wir
glauben, dass es Gottes Absicht ist, diese Gemeinschaft, soweit
diese irdische Welt in Betracht kommt, in einer dussern, sichtbaren
und geeinigten Gesellschaft, die an einem Glauben festhilt, ihre
eigenen anerkannten Organe hat, von Gott gegebene Gnadenmittel
gebraucht und alle ihre Glieder zum Dienst des auf die ganze
Welt sich erstreckenden Reiches Gottes verpflichtet, zur Erscheinung
zu bringen. Das ist, was wir unter katholischer Kirche verstehen.

2. Diese geeinigte Gemeinschaft ist heute in der Welt nicht
sichtbar. Auf der einen Seite sind in Ost und West alte bischof-
liche Gemeinschaften, mit denen die unsrige durch mannigfaltige
Bande gemeinschaftlichen Glaubens und gemeinschaftlicher Uber-
lieferung verbunden ist. Auf der andern Seite sind grosse nicht-



— 251 —

bischofliche Gemeinschaften, die reiche Elemente der Wahrheit,
der Freiheit und des Lebens vertreten, die ohne sie hatten ver-
dunkelt oder vernachldssigt werden konnen. Mit ihnen sind wir
enge verkettet durch mannigfaltige Verwandtschaften der Rasse,
der Geschichte und des Geistes, Wir hegen die feste Hoffnung,
dass alle diese Gemeinschaften und auch unsere eigene durch den
Geist zur Einheit des Glaubens und der Erkenntnis des Sohnes
Gottes gefiihrt werden mogen. Aber in Wirklichkeit sind wir alle
zu verschiedenen Gruppen organisiert, von denen jede Gaben, die
rechtmissigerweise der Gesamtheit gehoren, fiir sich selbst behilt
und bestrebt ist, geschieden von den andern ihr Sonderleben zu
fiihren.

3. Die Ursachen der Spaltung liegen tief in der Vergangenheit
und sind durchaus nicht einfach oder vollig tadelnswert. Doch
kann niemand daran zweifeln, dass Eigenwille, Ehrgeiz und Mangel
an Liebe unter den Christglaubigen Haupttriebfedern in dem ver-
schiedenartigen Entwicklungsgang gewesen sind und zusammen mit
der Blindheit gegeniiber der Siinde der Uneinigkeit immer noch
hauptsichlich fir die Spaltungen in der Christenheit verantwortlich
sind. Wir erkennen an, dass dieser Zustand der zerbrochenen
Gemeinschaft mit dem Willen Gottes im Widerspruch steht und
wir wiinschen freimiitig zu bekennen, dass auch wir einen Teil der
Schuld tragen, so den Leib Christi zu zerstiickeln und die Wirk-
samkeit Seines heiligen Geistes zu hindern.

4. Die Zeiten mahnen uns zu einem neuen Ausblick und
zu neuen Massnahmen. Der Glaube kann nicht voll erfasst, der
Kampf fiir das Reich nicht geziemend gekampft werden, solange
die Korperschaft geteilt und so unfdhig ist, hinanzuwachsen zur
Fille des Lebens Christi. Wir glauben, fiir alle die getrennten
Gruppen der Christglaubigen sei die Zeit gekommen, gemein-
schaftlich die Dinge zu vergessen, die hinter uns liegen und zu trachten
nach dem Ziel einer wiedervereinigten katholischen Kirche. Die
Schranken, die sich zwischen ihnen erhoben haben, werden nur
niedergelegt werden durch eine gegenseitige Anndherung derer, die
ihre Augen entschlossen auf diesen Weg gerichtet haben. Das Bild,
das uns vorschwebt, ist das einer Kirche, die echt katholisch ist,
redlich festhaltend an aller Wahrheit und in ihrer Gemeinschaft
alle vereinigend, die sich Christen nennen und als solche bekennen,
einer Kirche, in deren sichtbaren Einheit alle Schitze des Glaubens
und der Kirchenverfassung, die von der Vergangenheit auf die
Gegenwart vererbt worden sind, einen gemeinschaftlichen Besitz
bilden und fiir den ganzen Leib Christi nutzbar gemacht sind.
Innerhalb dieser Einheit wiirden christliche Gemeinschaften, die



— 262 —

jetzt voneinander getrennt sind, viel von dem erhalten, was in
ihren Methoden der Gottesverehrung und des Kirchendienstes lange
das Unterscheidende gewesen ist. Durch eine reiche Mannigfaltig-
keit des Lebens und der Religionsiibung wird die Einheit der
ganzen Gemeinschaft ihre volle Verwirklichung finden.

5. Das ist gleichbedeutend mit einem Werk guten Willens
und mehr noch des Glaubens, denn nichts Geringeres ist erforderlich
als eine neue Entdeckung der schopferischen Hiilfsmittel Gottes.
Zu diesem Werk fordert nun Gott nach unserer Uberzeugung alle
Glieder seiner Kirche auf.

6. Wir glauben, es werde sich zeigen, dass die sichtbare
Einheit der Kirche verlange, dass man aufrichtig folgende Dinge
annehme : |

Die heilige Schrift als die Darstellung der Selbstoffenbarung
Gottes an die Menschen und als Regel und hochste Richtschnur
des Glaubens, und das gewoOhnlich sogenannte Nizdische Glaubens-
bekenntnis als geniigende Zusammenfassung des christlichen Glaubens
und entweder dieses oder dann das apostolische Glaubensbekenntnis
als das bei der Taufe zu verwendende Bekenntnis;

die von Gott eingesetzten Sakramente der Taufe und der
heiligen Kommunion als das fiir alle giiltige Merkmal der Anteil-
nahme am Leben der ganzen Gemeinschaft in und mit Christus;

kirchliche Organe, anerkannt von jedem Teil der Kirche als
Trager nicht bloss der inneren Berufung durch den heiligen Geist,
sondern auch der von Christus erhaltenen Sendung und der Er-
machtigung der ganzen Kirche.

7. Diirfen wir nicht mit Grund den Anspruch erheben, dass
der Episkopat der einzige Vermittler ist, solche Organe zu ver-
schaffen? Wir stellen diese Frage nicht, um auch nur fiir einen
Augenblick die geistige Wirklichkeit der kirchlichen Dienstleistungen
solcher Gemeinschaften, die den Episkopat nicht besitzen, in Zweifel
zu ziehen. Im Gegenteil, wir erkennen dankbar an, dass diese
Dienstleistungen offenkundig vom heiligen Geist als wirksame
Gnadenmittel gesegnet und angenommen worden sind. Wir meinen
aber, dass Erwigungen, die sich ebensosehr auf Geschichte wie
auf gegenwartige Erfahrung stiitzen, den Anspruch rechtfertigen, den
wir zugunsten des Episkopats erheben. Noch mehr, wir md&chten
darauf bestehen, dass er das beste Werkzeug zur Bewahrung der
Einheit und der Kontinuitit der Kirche heute ist und als solcher
auch in der Zukunft sich bewihren wird. Aber wir wiinschen sehr,
dass das Amt eines Bischofs iiberall in stellvertretender und ver-
fassungsmassiger Form verwaltet werden und vollkommener all das
zum Ausdruck bringen sollte, was der Titel « Father-in-God » (Vater)



— 253 —

fiir das Leben der christlichen Familie in sich schliesst. Ja noch
mehr, wir sehen mit Inbrunst dem Tag entgegen, an welchem der
Episkopat in einer vereinigten Kirche angenommen ist und wir
alle teilhaben an der Gnade, die den Gliedern der ganzen Gemein-
schaft unter dem apostolischen Ritus der Handauflegung zugesichert
ist, und teilhaben an der Freude und Gemeinschaft einer Eucharistie,
mit welcher wir als ezze Familie miteinander und ohne Bedenken
im Herzen dem ezmen Herrn unsere Verehrung und unsern Gottes-
dienst darbringen.

8. Wir glauben, dass fiir alle der Weg einer billigen An-
nazherung zur Einigung der einer gegenseitigen Schonung der Ge-
wissen ist. Zu diesem Zweck mochten wir, die wir diesen Aufruf
erlassen, sagen, dass nach unserer Uberzeugung Bischife und Geist-
liche unserer Gemeinschaft von den Behorden anderer Gemein-
schaften, sofern diese es winschen und im ibrigen die Bedingungen
der Einigung in befriedigender Weise geordnet sind, gern eine Art
Ermadachtigung oder Anerkennung annehmen werden, durch die unsere
geistlichen Handlungen ihren Gemeinden als in dem einen Familien-
leben verrichtet empfohlen wiirden. Es liegt nicht in unserer Macht
zu wissen, wieweit diese Anregung von denen, welchen wir sie
machen, etwa angenommen wird. Wir koOnnen nur sagen, dass
wir sie in aller Aufrichtigkeit als Beweis unserer Sehnsucht vor-
bringen, es moéchten alle Spendungen von Gnadenmitteln, die
ihrigen und die unsrigen, in einer geeinigten Kirche der Sache
unseres Herrn dienstbar sein. '

Es ist unsere Hoffnung, dass der gleiche Beweggrund Kirchen-
diener bestimmen konnte, durch bischofliche Ordination eine Er-
machtigung anzunehmen, die sie bisher nicht erhalten haben, um
damit ein Dienstamt fiir die ganze Gemeinschaft zu bekommen.

Mit dieser Handlungsweise konnte sich niemand von uns dem
Vorwurf aussetzen, er verleugne sein bisheriges Dienstamt. Gott
bewahre jeden davor, eine bisherige, an geistiger Segnung fiir ithn
und fur andere reiche Erfahrung zu verleugnen. Auch wiirde keiner
von uns den heiligen Geist Gottes verunchren, dessen Berufung uns
alle zur Ubernahme unserer verschiedenen Dienstimter gefithrt und
dessen Macht uns befdhigt hat, sie zu verwalten. Wir selbst werden
offentlich und formlich eine weitere Anerkennung einer neuen Be-
rufung zu einem allgemeinen Dienst in der wiedervereinigten Kirche
nachsuchen und fiir uns selbst Gottes Gnade und Kraft erbitten,
ihn zu verrichten.

9. Die geistige Fihrerschaft der katholischen Kirche in den
kommenden Tagen, auf die die Welt offenkundig wartet, hingt ab
von der Bereitwilligkeit einer jeden Gruppe, im Interesse der Her-



— 264 —

stellung kirchlicher Gemeinschaft, gemeinschaftlicher Dienstimter
und gemeinschaftlicher Arbeit zum Heil der Welt Opfer zu bringen.

Wir legen dieses Ideal zunidchst und vor allem uns selbst und
unserm Volke vor. Wir ermahnen es, Anstrengungen zu machen,
um den Forderungen eines neuen Zeitalters mit neuer Ausschau
zu entsprechen. An alle andern Christglaubigen, zu denen unser
Wort gelangt, richten wir den gleichen Aufruf. Wir verlangen
nicht, dass irgend eine kirchliche Gemeinschaft ihre Zustimmung
dazu geben soll, von einer andern Gemeinschaft absorbiert zu werden.
Wir verlangen nur, dass alle in einem neuen und grossen Unter-
nehmen sich vereinigen sollten, um die Einheit des Leibes Christi,
fiir die Er betete, wieder zu entdecken und der Welt zu offenbaren.

* *

X. Resolution: Die Konferenz empfiehlt den kirchlichen Be-
horden der anglikanischen Gemeinschaft, in der ihnen gut schei-
nenden Art und Weise und Zeit Behorden anderer Kirchen inner-
halb ihrer Gebiete formlich einzuladen, mit ihnen iiber die Mog-
lichkeit bestimmter Schritte zu einem gemeinschaftlichen Versuch,
nach Massgabe des vorstehenden Aufrufs die Einheit der Kirche
wieder herzustellen, in Unterhandlung zu treten.

XI. Die Konferenz erkennt an, dass die Aufgabe der Herstel-
lung einer Einigung mit andern christlichen Gemeinschaften von
den verschiedenen nationalen, regionalen oder provinzialen Behorden
innerhalb der anglikanischen Gemeinschaft unternommen werden
muss und iiberldsst diesen vertrauensvoll die Aufgabe nach Richt-
linien, die mit den dem Aufruf und den Resolutionen zugrunde
liegenden Grundsitzen in allgemeiner Ubereinstimmung stehen,
durchzufiihren.

XII. Die Konferenz genehmigt die folgenden Feststellungen,
welche als Ratschlige fiir die Bischofe, Geistlichen und andere
Mitglieder unserer eigenen Kirchengemeinschaft in bezug auf ver-
schiedene, die Probleme der Wiedervereinigung betreffende Gegen-
stinde gelten sollen.

A. In bezug auf die Aussichten und Pline einer Wiederver-
einigung :

I. Ein Bischof ist berechtigt, solchen Geistlichen, welche nicht
von einem Bischof ordiniert sind, jedoch nach seinem Urteil fiir
das Ideal einer Wiedervereinigung, wie es in unserm Aufruf be-
schrieben ist, wirken, gelegentlich die Erlaubnis zu erteilen, in
Kirchen seiner Diozese zu predigen, sowie auch dem Klerus
seiner Diozese gelegentlich zu gestatten, in den Kirchen solcher
Geistlichen zu predigen.



— 250 —

2. Die Bischofe der anglikanischen Kirchengemeinschaft werden
das Vorgehen eines Bischofs nicht anfechten, der in den wenigen
Jahren zwischen der Entwerfung und der Annahme eines definitiven
Planes der Vereinigung die irregulire Zulassung zur Kommunion
von getauften aber nicht gefirmten Kommunikanten jener bischof-
lichen Gemeinschaften, welche nach dem Plane in Betracht kommen,
gestattet. ‘

3. Die Konferenz gibt ihre allgemeine Zustimmung zu den
Anregungen, die in dem Bericht des Subkomitees iiber die Wieder-
vereinigung mit nichtbischoflichen Kirchen in bezug auf die Stel-
lung und Amtstatigkeit von Geistlichen, die nach der Vereinigung
ohne bischofliche Ordination bleiben, enthalten sind.

B. Im Glauben, dass gewisse Richtlinien im Verhalten sowohl
die Erreichung des Ideals als auch die Eintracht der eigenen Ge-
meinschaft gefihrden konnten, erklart die Konferenz folgendes:

1. Sie kann allgemeine Regeln der Interkommunion oder des
Austausches der Kanzeln nicht billigen.

2. In Ubereinstimmung mit dem Prinzip der Kirchenordnung,
wie es im Vorwort zu dem im Prayer-Book enthaltenen Ordinations-
ritus niedergelegt ist, kann sie die Feier des heiligen Abendmahles
in anglikanischen Kirchen fiir Mitglieder der anglikanischen Kirche
durch Geistliche, welche nicht von einem Bischof ordiniert sind,
nicht billigen. Es muss als allgemeine Regel der Kirche gelten,
dass anglikanische Kommunikanten die heilige Kommunion nur
von @eistlichen ihrer eigenen Kirche oder von Kirchen, die mit
ihr in Gemeinschaft stehen, empfangen.

C. In bezug auf Bedenken und Verschiedenheiten des Vor-
gehens, die bisher Schwierigkeiten bereitet haben, erklart die Kon-
ferenz folgendes:

1. Mit diesen Beschlissen wird nicht beabsichtigt, die Vor-
schrift, laut welcher nur Gefirmte zur heiligen Kommunion zuzu-
lassen sind, notwendigerweise auch auf solche getaufte Personen
auszudehnen, welche nach dem Urteil des Bischofs in Anbetracht
ihrer Verhiltnisse zur heiligen Kommunion zugelassen werden diirfen.

2. In Fillen, wo es nicht moglich ist, das Urteil des Bischofs
rechtzeitig einzuholen, soll der Priester bedenken, dass er keine
kanonische Befugnis hat, die Kommunion irgendeiner Person, die
vor dem Tische des Herrn kniet, zu verweigern (ausser wenn sie
mit Namen exkommuniziert oder im kanonischen Sinne des Wortes
den Gliubigen Ursache zu Argernis geben wiirde) Wenn die
Frage formlich aufgeworfen werden sollte, ob eine solche Person
auch fernerhin zur heiligen Kommunion zugelassen werden diirfe,
weil sie entweder nicht gefirmt ist oder wegen andern Griinden,



so hat der Priester die Angelegenheit dem Bischof zu unterbreiten
und ihn um Rat und Anweisung zu bitten.

XIII. Die Konferenz empfiehlt, da wo es nicht bereits ge-
schehen ist, Kommissionen, in denen alle christlichen Gemein-
schaften des betreffenden Landes vertreten sind, zu organisieren
zum Zwecke, physische, moralische und soziale Wohlfahrt zu fordern,
das Gesetz Christi unter allen Nationen und auf allen Gebieten des
menschlichen Lebens zur (eltung zu bringen,.

XIV. Es ist fur die Sache der Wiedervereinigung von Wichtig-
keit, dass jeder Zweig der anglikanischen Gemeinschaft die kon-
stitutionelle Verfassung der Kirche weit fasst und von den Gaben
seiner Mitglieder einen volleren Gebrauch macht.

XV. Die Konferenz fordert jeden Zweig der anglikanischen
Gemeinschaft auf, seine Mitglieder auf die Teilnahme an der uni-
versellen Gemeinschaft der wiedervereinigten Kirche vorzubereiten,
indem man sie an die Treue erinnert, die sie der Universalkirche
schulden und an die Liebe und Einsicht, welche von den Mit-
oliedern einer so umfassenden (zemeinschaft verlangt werden.

XVI. Wir wiinschen, unserer tiefgefiihlten Dankbarkeit Aus-
druck zu verleihen fiir die bedeutsamen Bestrebungen nach Einheit,
die sich in den letzten zwolf Jahren in vielen Teilen der Welt be-
merkbar gemacht haben, und fiir den sehnlichen Wunsch nach
einer Wiedervereinigung, der sowohl in unserer eigenen Gemein-
schaft als auch in den von uns noch getrennten Kirchen zum Aus-
druck gekommen ist. Insbesondere hat die Konferenz mit sym-
pathischem und hoffnungsvollem Interesse vernommen, dass in Genf
eine Vorversammlung der proponierten Weltkonferenz iiber Glauben
und Kirchenordnung stattfinden wird, und sie betet zu Gott, dass
diese Verhandlungen zur Wiedervereinigung der christlichen Kirchen
beitragen mogen.

XVIIL Der Kirche Russlands wiinschen wir unser tiefempfun-
denes Mitgefiithl auszudriicken angesichts der schrecklichen Ver-
folgung, die sie in manchen Gegenden erlitten hat. Wir hoffen
zuversichtlich, dass nach Gottes Ratschluss ihre Not bald ein Ende
nehmen und sie in den Stand gesetzt werde, ihr Werk ungehindert
und mit neuem Mut und Eifer so fortzusetzen, dass im I.eben des
russischen Volkes «alles was wahr, was gerecht, was lieblich und
irgend 10blich ist», gefordert wird.

XVII. Die Konferenz dankt dem Okumenischen Patriarchen
herzlich, dass er den Metropoliten von Demotika und andere Ver-
trauensmanner gesandt hat, um mit den Mitgliedern der Konferenz
Fragen zu besprechen, welche die Bezichungen zwischen den angli-
kanischen und orientalischen Kirchen betreffen, und sie spricht ihre



— 267 —

dankbare Wertschiatzung aus fir die grosse Hiilfe, die dem Komitee
durch die Delegation geleistet worden ist.

XIX. Die Konferenz begriisst die in Ausfiihrung des 61. Be-
schlusses der Konferenz vom Jahre 1908 erfolgte Ernennung eines
stindigen «Eastern Churches’ Committee» durch den Erzbischof
von Canterbury und erwartet hoffnungsvoll von der Tatigkeit, welche
dieses Komitee in Verbindung mit dhnlichen in Konstantinopel und
Athen gebildeten Komitees entfalten wird, eine grosse Férderung
der Sache der Wiedervereinigung mit der orthodoxen Kirche.

XX. Die Konferenz bezeugt den armenischen, assyrischen und
syrischen Christen ihre tiefempfundene Teilnahme in den Ver-
folgungen, welche sie zu erdulden hatten und beklagt mit Ent-
ristung die furchtbaren Metzeleien, welche vor und wihrend des
orossen Krieges stattgefunden haben. Sie betet zu Gott, dass diese
Volker bei der Neuordnung der politischen Verhiltnisse im Osten
eine gerechte Regierung erhalten und in Zukunft frei von Unter-
driickung bleiben mogen.

XXI. Die Konferenz hat von dem Bericht ihres Komitees, das
in den letzten zwolf Jahren die gegenwirtige dogmatische Stellung
der getrennten orientalischen Kirchen untersucht hat, mit Befrie-
digung Kenntnis genommen. Ohne ihre Ansicht iiber deren Stel-
lung in der Vergangenheit zu &dussern, glaubt sie, dass diese Unter-
suchungen den deutlichen Beweis erbracht haben, dass Irrtiimer in
betreff der Inkarnation unseres Herrn, wie sie diesen Kirchen in
fritheren Zeiten vorgeworfen wurden, auf jeden Fall heute nicht
mehr existieren.

XXII. Die Konferenz erneuert den Beschluss der Konferenz
vom Jahre 1908 iiber dic Beziehungen mit den getrennten orienta-
lischen Kirchen. Wenn eine derselben mit uns in ndhere Be-
ziehungen zu treten wiinscht und die Einfihrung einer unter Um-
stinden gebotenen Interkommunion begehrt, so soll dem Gesuche
ohne weiteres entsprochen werden, insofern befriedigende Er-
kldrungen hinsichtlich ihres Glaubens vorliegen.

XXIIL. Die Konferenz bittet den Erzbischof von Canterbury
hoflichst, jede sich bietende Gelegenheit zu benutzen, um mit diesen
Kirchen in freundschaftliche Bezichungen zu treten und die Behorden
der orientalisch-orthodoxen Kirchen von allen Schritten zu unter-
richten, die in der Richtung der Interkommunion mit ihnen getan
werden. Ein dhnliches Verhalten sollte beobachtet werden, um die
Metropoliten unserer eigenen Gemeinschaft von solchen Schritten
in Kenntnis zu setzen. '

XXIV. Die Konferenz begriisst den Bericht der Kommission,
die unter der Benennung «Die Kirche Englands und die Kirche

Internat, kirchl, Zeitsehiift Heft 4, 1920. 18



— 2b8 —

von Schweden» nach der letzten Konferenz eingesetzt worden ist
und nimmt die Schlussfolgerungen an, die darin iiber die Sukzession
der Bischofe der schwedischen Kirche und iliber den Begriff des
Priestertums, wie dieser in den massgebenden Erlassen gefasst ist,
enthalten sind. Sie empfiehlt, Mitglieder der Kirche Schwedens,
die in ihrer eigenen Kirche berechtigt sind, das Sakrament zu
empfangen, in der unsrigen zur heiligen Kommunion zuzulassen.
Ebenso empfiehlt sie, bei passender Gelegenheit schwedischen
Geistlichen die Erlaubnis zu geben, in unsern Kirchen Ansprachen
zu halten.

Wenn die Behorden irgendeiner Provinz der anglikanischen
Gemeinschaft in der Ordnung und Ubung der Kirche Schwedens
ausserhalb der Grenzen dieses Landes lokale Unregelmaissigkeiten
finden, so diirfen sie innerhalb ihres Gebietes ein Verhalten, wie
es in vorstehender Resolution empfohlen ist, aufschieben, bis die
Unregelmassigkeiten gehoben sind.

XXV. Fiir den Fall, dass ein oder mehrere anglikanische Bischofe
zur Teilnahme an der Konsekration eines schwedischen Bischofs ein-
geladen werden sollten, empfiehlt die Konferenz, die Einladung unter
Zustimmung des Metropoliten wenn irgend moglich anzunehmen.
Ebenso empfehlen wir, dass das erstemal zur Kundgebung der
Wiederherstellung einer ndhern Beziehung zwischen den beiden
Kirchen, wenn moglich, mehr als einer unserer Bischofe an der
Konsekration teilnehmen sollte.

XXVI. Die Konferenz dankt den altkatholischen Bischofen
fiir die Erklarung, die sie als Antwort auf den Brief des Erz-
bischofs von Canterbury {iber ihr Verhalten bei der Weihe des
Rev. A. H. Mathew zum Bischof abgegeben haben, und wiederholt
den von fritheren Konferenzen ausgesprochenen Wunsch, die freund-
lichen Beziehungen zu erhalten und zu befestigen, die zwischen den
Kirchen der anglikanischen Gemeinschaft einerseits und der alten
Kirche Hollands und den altkatholischen Kirchen — namentlich in
Deutschland, in der Schweiz und in Osterreich — anderseits be-
stehen.

XXVII. Wir bedauern, dass wir, im Hinblick auf alle Tatsachen,
die sogenannte altkatholische Kirche in Grossbritannien (unter dem
verstorbenen Bischof Mathew und seinen Nachfolgern) und ihre
iiberseeischen Zweige nicht als eine rechtmissig organisierte Kirche
anzusehen oder die Weihen ihrer Geistlichen als giiltig anzuerkennen
vermogen. Fiir den Fall, dass einer dieser Geistlichen in unsere
Kirche aufgenommen zu werden wiinscht, empfehlen wir, dass er,
falls er im {ibrigen geeignet ist, nach den im Bericht des Komitees
angedeuteten Weisungen sub conditione zu ordinieren sei.



— 259 —

XXVIII. Die Konferenz empfiehlt, ein entsprechendes Verhalten
zu befolgen gegeniiber von Personlichkeiten, die den Anspruch
~erheben, eine Konsekration oder Ordination von irgendwelchen
episcopi vagantes erhalten zu haben, deren Anspriiche wir aber
nicht anzuerkennen vermogen, wie der gegebene Fall es erfordern
wiirde.

XXIX. Die Konferenz begriisst den Bericht des von der Kon-
ferenz im Jahre 1908 ernannten Komitees iiber die Unitas Fratrum
oder mahrischen Briider, bedauert aber zugleich, dass sie ein der-
artiges Vorgehen, wie es in den Beschliissen 70—72 jener Konferenz
vorgeschlagen wird, nicht empfehlen kann, solange die Unitas die
Spendung der Firmung und die Feier des heiligen Abendmahles
durch Diakonen beibehalt; sie hofit jedoch, dass, im Falle die
Unitas ihre beziiglichen Regeln &ndert, die Unterhandlungen mit
den einzelnen Provinzen der Unitas wieder aufgenommen werden
konnen und glaubt, dass in diesem Falle gute Aussichten fiir einen
befriedigenden Abschluss der Unterhandlungen vorhanden sein
wiirden.

XXX. Zu diesem Zwecke empfehlen wir, den Erzbischof von
Canterbury hoflichst zu bitten, das von der letzten Konferenz er-
nannte Komitee unter Herbeiziehung von weiteren Mitgliedern
wieder zu ernennen. Wir geben uns der Hoffnung hin, dass, im
Falle simtliche noch bestehenden Hindernisse unter Mitwirkung
des Central Consultative Body zu seiner Befriedigung gehoben
worden sind, das in den Beschliissen der Konferenz vom Jahre 1908
vorgeschlagene Verhalten ohne weiteres ausgefiihrt werden kann.

XXXI. Die Konferenz bedauert, dass sie nicht in der Lage
ist, die Genehmigung der von der ¢Southern Synod»s der «refor-
mierten bischoflichen Kirche» in England gemachten Vorschlige
fiir eine Wiedervereinigung mit der Kirche von England zu emp-
fehlen. Waihrend sie die Genehmigung anderer Vorschlige zu
einer kirchlichen Union mit der reformierten bischéflichen Kirche
ebenfalls nicht befirworten kann, empfiehlt sie, Gesuche von ein-
zelnen Geistlichen dieser GGemeinschaft um Aufnahme in die eng-
lische Kirche wohlwollend entgegenzunehmen und die betreffenden
Geistlichen sub conditione zu ordinieren, falls sie den Gesetzen und
Anforderungen der Kirche von England in jeder Beziehung ent-
sprechen.

Folgen der Lambethkonferenz. — Der «Guardian» brachte
eine Reihe von Ausserungen von nonkonformistischer Seite, die
beweisen, dass die Resolutionen und der Aufruf der Konferenz
einen tiefen Eindruck hinterlassen haben. Man ist iiber das weite
Entgegenkommen in gleichem Masse erstaunt wie erfreut. Im



— 260 —

neuesten Heft von «The Christian Union Quarterly » sind ebenfalis
Kundgebungen aus verschiedenen Kirchen gesammelt. Der Aufruf
wurde von einem nonkonformistischen Fiihrer als das wichtigste
Ereignis seit der Reformation bezeichnet. Nachtraglich wurde noch
bekannt, dass er von der Konferenz einmiitic angenommen wurde,
nur vier Bischofe, darunter drei amerikanische, stimmten dagegen.
Es sind aber auch Stimmen scharfer Ablehnung bekannt geworden.
Das wichtigste Ereignis ist aber, dass die 235. Resolution seither
praktisch befolgt wurde. Auf die Einladung des Erzbischofs Stder-
blom von Upsala haben sich die beiden anglikanischen Bischofe
Dr. Woods von Peterborough und Dr. Hensley Henson von Durham
an der Bischofsweihe der beiden schwedischen Bischofe von Visby
und Vesteras in der Kathedrale von Upsala aktiv beteiligt. Bischof
Woods erstattet im « Guardian» vom 8. Oktober einen ausfiihrlichen
Bericht iiber diese erste Betitigung der wiederhergestellten kirch-
lichen Gemeinschalft. '

Er gibt zunichst einige Aufschliisse iiber die Stellung der
schwedischen Nationalkirche. Diese hat im 16. Jahrhundert die
kirchliche Reform in ruhiger Weise vollzogen. Wahrend sie einer-
seits der lutherischen Lehre von der Rechtfertigung durch den
Glauben zustimmte, hat sie doch anderseits die von Calvin und
Zwingli ausgehenden radikalen Anderungen der Kirchenverfassung
und der Gottesdienstordnung abgelehnt. So hat sie namentlich
das Bischofsamt im katholischen Sinne beibehalten. Auch das
«Hochamt» (High Mass) verlief anldsslich der Bischofsweihe in
einer Weise, die flir einen Anglikaner fast « verwirrend » (bewildering)
gewesen sei. In dieser Hinsicht ist der anglikanische Berichterstatter
aber namentlich nicht damit einverstanden, dass die Kommunion-
feier, also die «Messe der (ldubigen» im Unterschied zur «Messe
der Katechumenen», erst am Abend gehalten und nicht mit dem
¢« Hochamt» verbunden wurde. Im {ibrigen scheinen die einzelnen
Teile der Messe ungefihr so aufeinander gefolgt zu sein, wie das
nach dem katholischen Ritus allgemein der Fall ist. Sogar die
Spendung der Kommunion geschah noch in der bei uns gebrauch-
lichen Weise. Ebenso bedienten sich Bischofe und Priester der katho-
lischen Ornamente. An solchen sei die Kathedrale sogar sehr reich.
Sie besitze Kaseln und Chormintel, die ins 12. Jahrhundert zuriick-
reichen. So bestand denn auch ein Teil der bei der Bischofsweihe
zur Anwendung gekommenen Zeremonien in der feierlichen Uber-
reichung der bischoflichen Insignien. Den eigentlichen Konsekra-
tionsakt bildete aber natiirlich doch die Handauflegung, der das
«Veni, creator spiritus» vorausging. An der Handauflegung be-
teiligten sich ausser den drei schwedischen und zwei anglikanischen
Bischofen auch die anwesenden schwedischen Priester, Ein grie-



— 261 —

chischer Erzbischof, der ebenfalls in voller Amtstracht dem Gottes-
dienste beiwohnte, scheint sich an der Handauflegung und Kom-
munion nicht beteiligt zu haben. Der Bischof von Peterborough
bezeugt, dass er und sein Kollege mit der grossten Herzlichkeit
aufgenommen worden seien und tiiberall warme Sympathie fiir die
anglikanische Kirche gefunden hitten. Da der gegenwartige Erz-
bischof von Upsala nicht bloss der erste Wiirdentrager, sondern
auch das anerkannte geistige Haupt der schwedischen National-
kirche ist, darf man die erwiahnten Tatsachen als Vollziehung der
Union zwischen der schwedischen und der anglikanischen Kirche
ansehen.

Auf dem englischen Kirchenkongress, der in den Tagen vom
19.—22. Oktober in Southend stattgefunden hat, bildete die kirch-
liche Wiedervereinigung den Hauptgegenstand der Verhandlung.
Athelstan Riley referierte iiber die Beziehungen zwischen Angli-
kanismus und morgenlandischer Orthodoxie. Die Kirche Englands
hat in letzter Zeit wiederholt offizielle Besuche der hervorragendsten
Vertreter orthodoxer Kirchen des Ostens erhalten. So sandte das
Patriarchat von Konstantinopel einen Delegierten an die Lambeth-
konferenz. Vorher weilte der Metropolit von Athen lingere Zeit
in London. Der Referent fand im Verkehr mit diesem letztern,
dass der Metropolit «anglikanischer» sei als er, Riley, selbst. In
der Eroffnungsrede hatte der Prasident des Kongresses den Ge-
danken gedussert, dass man sich zuerst mit den kirchlichen Gemein-
schaften im eigenen Lande einigen sollte. Dabei erklirte er, dass
er ein liberzeugter Anhinger der «evangelischen» Richtung in der
Kirche Englands sei. Er konnte es darum nicht wohl vermeiden,
auch von der «anglo-katholischen» Richtung zu reden, die un-
mittelbar vor der Lambethkonferenz in l.ondon ecinen von etwa
1200 Geistlichen und einer betrdchtlichen Anzahl Bischofe besuchten
Kongress veranstaltet hatte. Welche Haltung soll diesen gegeniiber
eingenommen werden: Der Redner meinte, es sei ihnen gegen-
iber weder an Ausstossung, noch an blosse Toleranz, sondern an
« Einschluss » zu denken, d. h. es sei in der Kirche Englands durch
Revision gewisser Gesetze und Vorschriften so weiter Raum zu
schaffen, dass streng «Katholische» und streng «Evangelische»
nebeneinander Platz haben. In der Diskussion wurde freilich Ein-
sprache dagegen erhoben, dass die Bezeichnung «anglo-katholisch »
nur einer bestimmten Richtung gelassen werde; die ganze Kirche
Englands sei «anglo-katholisch ».

Finf Missionsbischofe unter Fithrung des Bischofs Frank von
Sansibar haben zu den Resolutionen der Lambethkonferenz einen
Protest erlassen. Sie erkldren sich als Gegner der Resolutionen,
die die schwedische Kirche betreffen, und beklagen die Teilnahme



— 262 —

der beiden englischen Bischofe an der Konsekration der schwedischen
Bischofe. Sie sagen: Wir bedauern diesen Schritt, da er ohne
Einwilligung der Provinzialsynode geschehen ist. Wir sind der
Meinung, dass die schwedische Messe, welcher die Bischofe bei-
wohnten, die Bedingungen der Lambethkonferenz nicht erfiillt.
Diese fordert, dass das eucharistische Geheimnis in den besagten
Gruppen so gefeiert werden miisse, dass wir alle ohne irgendeinen
Zweifel daran teilnehmen konnen. Wir behaupten, dass in diesen
iibereilten Verhandlungen mit der Kirche Schwedens kein Grund
vorliegt, allgemein angenommene Glaubensgrundlagen regionalen
dogmatischen Bekenntnissen zu opfern. Wir sind der Ansicht, dass
unsere Aussichten auf Wiedervereinigung mit dem Osten und Westen
durch den Schritt der zwei Bischofe ernstlich gefahrdet wurden.
Ohne diese Wiedervereinigung wird aber das L.ambethschema nutz-
los und eitel. Wir wiinschen deshalb, uns OoOffentlich von der ge-
planten Vereinigung mit der Kirche Schwedens fiir den jetzigen
Zeitpunkt zu trennen. — Die Bischofe akzeptieren die Beschliisse
der Konferenz nur unter Vorbehalt. Nach ihrer Ansicht ist den
Bischofen kein offizieller Schritt in der Angelegenheit der Wieder-
vereinigung erlaubt, bevor die Provinzialsynode der anglikanischen
Gemeinschaft die L.ambethresolutionen angenommen hat. Sie seien
ein Vertrag, dessen Bestimmungen genau erfiillt werden miissen.
Die Bischofe erkldren, dass sie sich durch diesen Vertrag nicht
gebunden fiihlen, solange er nicht in allen seinen Teilen gewissen-
haft beobachtet werde.

Zu den Resolutionen der Konferenz hat auch die Anglican
and Eastern-orthodox Churches Union in ihrer Sitzung am 18. Ok-
tober im Sion College Stellung genommen. Die Versammlung
wiinscht festzustellen: dass die anglikanische Kirche, deren Glauben
auf das Credo und auf die Uberlieferung der allgemeinen Kirche
aufgebaut ist und die ebenfalls im Besitze der apostolischen Weihen
und der Sakramente ist, verpflichtet ist, Interkommunion und sicht-
bare Einheit mit der orthodoxen Kirche des Ostens zu suchen,
und dass sie wegen der Gefahr, ihren angestammten Platz in der
katholischen Kirche zu verwirken, jeden Plan einer Wiederver-
einigung oder eines Kompromisses in der Lehre, welcher die
Moglichkeit einer solchen Wiedervereinigung in der katholischen
Kirche vernichten wiirde, von sich weisen miisste. Sie driickt ferner
ihre Enttduschung und ihr Bedauern dariiber aus, dass die anliss-
lich der Lambethkonferenz versammelten Bischofe die ihnen dies
Jahr gebotene Gelegenheit nicht besser beniitzt haben, um einen
endgiiltigen und entscheidenden Schritt fiir die Mitarbeit und fiir
die Interkommunion mit der orthodoxen Kirche des Ostens zu tun.



— 263 —

Die Vorversammlung der Weltkonferenz iber Glauben
und Kirchenverfassung in Genf. — Uber diese wichtige Tagung,
auf die wir zurlickkommen, sobald das offizielle Protokoll erschienen
ist, hat der « Katholik» in Bern aus der Feder von Bischof Dr.
E. Herzog folgenden Bericht gebracht:

- Die erste Sitzung war auf den 12. August, vormittags 10 Uhr,
anberaumt. Sie fand, wie alle folgenden Sitzungen, im ¢« Athendum »
statt. Es sind etwa 8o selbstindige kirchliche Organisationen ver-
treten. Namentlich sind auch orientalische Wiirdentriager erschienen.
So sind die Patriarchate von Konstantinopel und Alexandrien, die
Kirche Griechenlands, Serbiens, Bulgariens, Russlands u. a. meist
durch Bischofe vertreten. Bischof Herzog hatte gleich nach seiner
Ankunft in Genf am Vorabend der ersten Versammlung durch den
Generalsekretar der vorbereitenden Kommission, Herrn Robert H.
Gardiner, die Mitteilung erhalten, dass er die Sitzung zu-ercffaen
und die Wahl des Priasidenten zu leiten habe; als Pridsident sei
vorgeschen Bischof Dr. Brent von Western-New York. Die Form,
nach welcher namentlich in der bischoflichen Kirche wichtige Ver-
handlungen eroffnet werden, hat immer einen religiosen Charakter,

Bischof Ilerzog hielt es fiir angemessen, der Versammlung zu
sagen, dass er den erhaltenen Auftrag dem Umstande verdanke,
dass die Konferenz in der Schweiz stattfinde, und dass er darum
den erschienenen Gésten zunichst den Willkommgruss entbieten
diirfe. Den Gruss kniipfte er an die Worte an: <« Gesegnet sei,
der da kommt im Namen des Herrn.» In der Tat namlich diirfe
den Delegierten das Zeugnis gegeben werden, dass sie im Namen
des Herrn gekommen seien: Sie kamen aus Gehorsam gegen den
Willen des obersten Hirten, der nicht zulassen will, dass seine
Herde auseinander gescheucht werde; aus Gehorsam gegen den
Willen des Herrn, der mit dem Gebete von seinen Jingern Ab-
schied nahm: < lLass sie Eines sein, o Vater, damit die Welt er-
kenne, dass du mich gesandt hast. »

An den Willkommgruss schloss sich ebenfalls in franzosischer
Sprache die I.esung des Abschnittes Ephes. 4, 1-—6 an. Hierauf
erhob sich die ganze Versammlung und folgte schweigend dem in
deutscher Sprache vorgetragenen Gebete:

¢« Herr Jesus Christus, in dessen heiligem Namen wir uns ver-
sammelt haben, um nach der Mahnung deines Apostels unter uns
das Band des I'riedens zu erneuern und zu befestigen, reinige
unsere Herzen, auf dass wir vor allen Dingen dein Reich suchen
und seine Gerechtigkeit. Verleihe uns Standhaftigkeit und Mut,
damit wir beharren in der Lehre der Apostel, in der Gemeinschaft
bei Brotbrechen und Gebet. Schenke uns deinen Heiligen Geist,
damit wir, was recht ist, erkennen und uns allezeit seines Trostes



— 264 —

erfreuen mogen. Flosse uns gegenseitig Nachsicht und Geduld
ein, damit wir trotz der Verschiedenheit unserer Herkunft und
unserer Sprachen einander verstehen und uns zusammenfinden in
dir, der du unser Haupt bist, Jesus Christus, unser Herr.

Wir fassen diese Bitten zusammen, indem wir gemeinschaftlich
unsere Herzen erheben und nach deiner Anweisung beten: Vater
unser . . .» Die ganze Versammlung sprach nun laut, jeder in
seiner Sprache, das Vaterunser.

Zum Prasidenten wurde Bischof Brent gewihlt. Er hielt eine
laingere Ansprache, in der er iiber die (eschichte der Bewegung,
ihre Tendenz, ihre bisherigen Erfolge und die Aufgabe der gegen-
wartigen Konferenz Aufschluss gab. Mit grossem Beifall wurde
namentlich die Begriissung der Orientalen aufgenommen. Bischof
Brent musste auch erwdhnen, dass einzig die romische Kirche die
Beteiligung an dem Unternehmen abgelehnt habe. Er betonte aber,
dass die Konferenz auch die Romischkatholischen keineswegs aus-
schliesse, sondern, wenn sie die Verstandigung der Christglaubigen
zu fordern suche, auch hoffend einer Zeit entgegensehe, in der sich
Rom zur Mitwirkung bereit finde.

Im weitern wurde die Sitzung mit der Wahl des Bureaus und
der leitenden Kommission ausgefiillt. Diese stellte am Nachmittag
die Traktandenliste und iiberhaupt die Einzelheiten des Programms
fest. Die Konferenz betrachtet es von vornherein nicht als ihre
Aufgabe, etwa die Verhiltnisse der vertretenen Kirchen zueinander
zu regeln; aber man hatte schon in der ersten Sitzung das Gefiihl,
dass solche Zusammenkiinfte und personliche Besprechungen die
Kirchen einander ndher bringen als gelehrte theologische Bicher.

Am Freitag, 20. August, wurde die erste Vorkonferenz zur Vor-
bereitung einer Weltkonferenz iiber Glauben und Kirchenordnung
geschlossen. Es hatten in der Regel tiglich zwei Sitzungen, von
10 bis 12!/2 und von 3 bis 6 Uhr, stattgefunden. Nur waren die
Sitzungen der beiden letzten Tage speziell fiir die grosse inter-
nationale Kommission bestimmt, die nun mit der Fortsetzung des
begonnenen Werkes betraut ist. Nach Schluss der Vormittags-
sitzung kamen die Konferenzmitglieder jeweilen im Hotel Metropole
zu einem gemeinschaftlichen « Lunch », dessen Kosten ein unbe-
kannter Wohltiter iibernommen hatte, zusammen; ebenso wurde
die Nachmittagssitzung zur Einnahme eines gratis offerierten « Finf-
uhrtees » unterbrochen. Der unbekannte Gastgeber hatte den Zweck,
den Konferenzteilnehmern Gelegenheit zu verschaffen, sich in freiem
Verkehr mit jeder beliebigen Personlichkeit in Beziehung zu setzen.
Vom Vorsitzenden wurde gleich am Anfang ausdriicklich bemerkt,
dass die Herren anzunehmen hitten, sie seien einander vorgestellt.
Damit man nicht nétig hatte, zu fragen, wer der sei, der ein Zwie-



— 265 —

gespriach einleitete, trug jeder — so seltsam das erscheinen mag —
den Namen auf der Brust. Nach amerikanischem Brauch wurden
papierene, in Metall eingefasste Medaillen ausgeteilt, auf der jeder
seinen Namen schrieb. Traf man auf der Strasse einen Herrn mit
einer solchen Medaille, so durfte man ohne weiteres Zeremoniell
auf ihn zugehen und ihn nach seinem Befinden fragen, auch wenn
er aus dem fernen Osten oder aus dem fernen Westen stammte.

In der Tat waren viele weit hergekommen. Es waren 8o ver-
schiedene Kirchen, die sich auf etwa 40 Lander verteilten, an der
Konferenz offiziell vertreten. Als es sich darum handelte, eine
Kommission einzusetzen, in der alle Richtungen moglichst billig
reprasentiert wiren, sah man sich genotigt, die verschiedenen De-
nominationen zu Gruppen zu vereinigen. Dabei war es freilich
nicht immer leicht, zu sagen, mit welcher Gruppe diese oder jene
kirchliche Gemeinschaft die grosste Verwandtschaft habe. Man
kam zu folgenden Abteilungen: 1. Orthodoxe Kirchen des Ostens,
2. Armenische Kirche, 3. Anglikaner, 4. Baptisten, 5.  Kongre-
gationalisten, 6. Jiinger (Disciples), 7. Methodisten, 8. Lutheraner
(mit bischoflicher Verfassung), 9. Deutsch-Evangelische, 10. Pres-
byterianer und Reformierte, 11. Freunde (Quiker), 12. Altkatho-
liken. Erfolgte an der Konferenz selbst eine Aufzahlung der
Gruppen, so wurden diese in alphabetischer Ordnung aneinander-
gereiht. Wenn ich darum hier die Altkatholiken ans Ende stelle,
so darf daraus kein Schluss auf die Wertschidtzung unserer Gruppe
gezogen werden. Im (Gegenteil, der Senior der Altkatholiken wurde
in einer Weise ausgezeichnet, dass andere Wiirdentrager leicht
hatten eifersiichtig werden konnen. Wie er die Konferenz zu er-
offnen und die Wahl des Priasidenten zu leiten hatte, so sprach er
auch den Schlusssegen.

Ein Mangel, fiir den aber niemand verantwortlich gemacht
werden soll, war das Fehlen einer gedruckten Teilnehmerliste. Eine
solche war natiirlich vorgesehen. Aber nun hatte man die Formu-
lare, auf die man seinen Namen und seine Titel setzen konnte, so
eingerichtet, dass fiir eine kurze Biographie Raum war, wie wenn
es sich um Beitrdge an den bekannten grossen englischen Diktionidr
« Who's Who» (« Woher und Wer:») gehandelt hitte. Davon
hatten viele Herren einen so ausgicbigen Gebrauch gemacht, dass
die Liste zu einer Broschiire wurde und die Genfer Setzer eine
nicht geringe Miihe hatten, der vielfach unleserlichen Handschrift
zu entnehmen, welche Wiirden und Amter der Betreffende inne-
hatte, welche Biicher er geschrieben, wo er sich jetzt befinde, in
welchem Hotel er wohnte usw. So kam es, dass die Liste bis
zum Schluss der Konferenz weder endgiiltic von den vielen Druck-
fehlern gereinigt noch gedruckt werden konnte. Ich nenne aber



— 266 —

hier einige Namen, um anzudeuten, dass schon diese erste Vor-
konferenz nach ihrer Zusammensetzung einen weltweiten Charakter
hatte. Das Patriarchat von Konstantinopel war vertreten durch
Germanos, Metropolit von Seleukia, Vorsteher der theologischen
Akademie zu Halki, die russische Kirche durch den Erzbischof
Eulogius von Wolhynien, gegenwirtig wohnhaft in Belgrad, das
Patriarchat von Alexandrien durch den Erzbischof Nikolas Evan-
gelidis von Nubien in Kartum, die serbische Kirche durch den
Bischof Irenius von Timok, die Kirche Griechenlands durch die
Professoren Papadopoulos und Alivisatos von Athen, die bulga-
rische Kirche durch den Archimandriten Stephan Gheorghieff und
den Protopresbyter Zankoff, beide Professoren an der theologischen
Akademie in Sofia, die armenische Kirche durch den Bischof Abel
Abrahamian, gegenwirtig in London. Der Patriarch Damianos
von Jerusalem entschuldigte sich in einem besonderen Schreiben,
dass er keine Vertretung senden konne, wiinschte der Konferenz
gesegneten Erfolg und sprach die Bitte aus, fiir die Weltkonferenz
die Heilige Stadt in Aussicht zu nehmen. TIhn vertrat aber der
Archimandrit Valiadis in Lausanne, der zugleich beauftragt war,
im Namen des Erzbischofs der autokephalen Kirche vom Berge
Sinai an der Konferenz teilzunehmen. Aus Japan waren sowohl
der amerikanische Bischof Mc Kime wie der englische Bischof
Boutflower erschienen, Stark vertreten waren die lutherischen
Kirchen des Nordens. Ich nenne den Erzbischof Soderblom von
Upsala, der aber sehr bald abreisen musste, Aulen, Professor in
Lund, Ostenfield, Bischof von Seeland, Ludwigs, Bischof von Aal-
borg. Von der bischéflichen Kirche Amerikas machten sich natiir-
lich Bischof Brent von Western-New York und Robert H. Gardiner
um das Gelingen der Konferenz weitaus am meisten verdient; die
Anerkennung, die diese beiden Herren fanden, steigerte sich am
Schluss zu einer wahren Begeisterung. Von der Kirche Englands
tibten der frithere Bischof Gore von Oxford und der Bischof von
Bombay den grossten Einfluss auf den Gang der Verhandlungen
aus. Die Kirche Irlands vertrat unter anderen Bischof Gregg von -
Ossory, die Kirche Schottlands Bischof Cooper von Glasgow, die
Kirche Kanadas Bischof Newnham von Saskatchewan. Vom Kap
der guten Hoffnung, aus China, aus Australien waren Bischofe er-
schienen. Von nichtbischoflichen Kirchen machten sich besonders
und in Adusserst sympathischer Weise bemerkbar Rev. Peter Ainslie,
das geistige Haupt der « Jiinger », Dr. Roberts, ein hervorragender
Yithrer der Baptisten, Professor Tasker, Wesleyaner. Allgemein
freute man sich, dass auch Deutschland vertreten war. Wir hatten
Gelegenheit, Bekanntschaft zu machen mit Pfarrer Mosel aus Hetz-
dorf, Siegmund-Schultze, dem Schriftfiihrer des Weltbundes fiir



— 26T —

Freundschaftsarbeit der Kirchen, Roth, Pfarrer in Dortmund, Lang,
Professor in Halle, Schreiber, Prasident der deutschen Evangelischen
Missionshilfe in Berlin. Die Vertreter der altkatholischen Kirchen
sind bekannt; sie wohnten zusammen im Hotel Monopole; zu
ihnen gesellte sich tdaglich Pfarrer Dr. Chrétien. Noch in Genf er-
hielten sie ein Schreiben des polnischen Bischofs Kowalski, der
dem Kongress seine Segenswiinsche melden liess. Der Brief wurde
dém Vorsitzenden der Konferenz ubergeben und von diesem, so-
weit er die Unionsfrage betraf, den Versammelten vorgelesen. Der
Bischof von Wolhynien steht mit den Mariawiten seit Jahren in
freundlicher Beziehung.

Als gleichberechtigte Sprachen, in denen die Verhandlungen
gefithrt werden sollten, wurden schon am Anfang der ersten Sitzung
Englisch, Franzosisch und Deutsch anerkannt. Doch wurde mei-
stens englisch gesprochen. Ein ganz ausgezeichneter Ubersetzer,
wie ich nie einen kennen gelernt habe, Dr. A. Velleman, Privat-
dozent an der Genfer Universitit, sorgte dafiir, dass niemand ver-
kiirzt und die Verhandlungen nicht gar zu sehr verlangsamt
wurden. Umsonst fragte ich mich, welches denn eigentlich die
Muttersprache des jungen Gelehrten sei, der das Deutsche ebenso
vollkommen beherrschte wie das Franzosische und Englische und
fahig war, die vorgetragenen Reden ihren Hauptgedanken nach
fliessend wiederzugeben. Ich horte dann, dass er ein Flime sei.

Die freundliche Riicksichtnahme auf die Verschiedenheit der
Sprachen war zugleich eine Bestiatigung des Geistes der Versohnung,
der die ganze Konferenz beherrschte. Vor jeder Sitzung erhoben
sich die Anwesenden einen Moment zu stiller Sammlung; dann
sprach der Vorsitzende ein kurzes Gebet, das meistens dem offi-
ziellen Gebetbuch entnommen war, worauf die Versammlung ge-
meinschaftlich das Vaterunser betete. Das erzeugte eine Atmo-
sphare, in der man etwas vom Wehen des Heiligen Geistes spiirte.
In verschiedenen Zungen wurde geredet, aber niemals horte ich
ein verletzendes Wort. Insbesondere horte man kein Echo mehr
von dem tobenden Larm des schrecklichen Krieges. Keine Silbe
verriet: Hier redet ein frohlockender Sieger, hier Aussert sich ein
tiefgewurzelter Zorn; es gab keine Zwischenfille. Meine hollandi-
schen Freunde, Bischof van Vlijmen und Prasident Wijker, meinten
wiederholt: « Hier geht es ganz anders zu als auf dem vatikanischen
Konzil; hier wird niemand heruntergeschrien. »

Jede kirchliche Gemeinschaft, die ihre Beteiligung an der Welt-
konferenz zugesagt hatte, konnte eine Delegation, die aber nicht
mehr als drei Mitglieder zdhlen durfte, nach Genf senden. In ge-
wohnlichen Fallen hitten die Delegierten genauen Aufschluss dar-
Uiber erhalten miissen, was sie zu studieren und mit welchen Doku-



menten sie sich zu versehen hitten, um ihrer Mission gewachsen
zu sein. Das ware diesmal ebenso schwer gewesen wie die Formu-
lierung von Instruktionen seitens der Auftraggeber. Es handelte
sich noch nicht um eine kirchliche Verstindigung selbst, sondern
zunachst nur um die Frage, wie man dazu gelange, mit Aussicht
auf Erfolg eine Weltkonferenz zu veranstalten, auf der man mit-
einander eine kirchliche Verstindigung versuchen konne. Das
Programm der Genfer Vorkonferenz, von dem die Delegierten zum
voraus Kenntnis erhalten konnten, bestand daher bloss darin, dass
man am Mittwoch, 12. August, vormittags 10 Uhr, im Athendum
zu Genf zusammenkomme und dass die Konferenz voraussichtlich
etwa 10 Tage dauern werde. Damit nun aber doch die Verhand-
lungen nicht in ein wirres und nutzloses Gerede ausarteten, war
eine zweckmassige Konstituierung der Versammlung unerlisslich.

Nach dem Eroftnungsgebet bestitigte die Versammlung durch
Erheben von den Sitzen und Akklamation den Vorschlag des christ-
katholischen Bischofs, den Bischof Brent von Western-New York
zum Prisidenten zu ernennen. Ebenso einstimmig und mit lautem
Beifall wurde hierauf nach dem Vorschlage des Erzbischofs Dr.
Soderblom von Upsala Robert H. Gardiner, der bisherige Sekretdr
der von der bischoflichen Kirche Amerikas eingesetzten vorbe-
reitenden Kommission, zum Generalsekretir der Konferenz ernannt.
Ihm wurden besondere Sekretire beigegeben, die das englische,
franzosische, deutsche, griechische Protokoll zu fithren hatten. Nicht
bloss auf die Verschiedenheit der Sprache, sondern auch auf die
verschiedene kirchliche Stellung wurde Riicksicht genommen bei
der Zusammensetzung des Geschiftsausschusses, so dass moglichst
alle Richtungen vertreten waren. Der Geschaftsausschuss, dem der
Prasident und der Generalsekretir von Amts wegen angehorten,
erhielt die Aufgabe, die jeweiligen Verhandlungsgegenstinde fest-
zustellen, die Sitzungen anzuordnen, die Reihenfolge der Referenten
und Redner zu bestimmen, die Publikationen zu besorgen usw. Da
es unmoglich war, die fiir solche Funktionen geeigneten Person-
lichkeiten zum voraus zu bezeichnen, nahm die Konstituierung der
Konferenz ziemlich viel Zeit in Anspruch.

Hierauf kamen verschiedene Zuschriften und Telegramme zur
Verlesung. So begriisste der Genfer Pastor Frank Thomas die
Versammlung mit einem lingern Schreiben. Einen andern Segens-
wunsch hatte die kurz vorher geschlossene Lambethkonferenz simt-
licher anglikanischer Bischofe nach Genf geschickt. Der orthodoxe
Patriarch Gregorios von Antiochien sprach in einem Telegramm
sein Bedauern aus, durch die Zeitumstinde verhindert zu sein, eine
Delegation senden zu konnen, und wiinschte der Konferenz ge-
segneten Erfolg. Der Metropolit Dimitrije von Serbien, der sich



— 269 —

durch eine Abordnung hatte vertreten lassen, bedauerte, dass seine
Gesundheit ihm nicht gestatte, personlich zu erscheinen. Daran
schlossen sich Danksagungen fir Dienstleistungen, durch die die
Abhaltung der Konferenz in Genf ermoglicht worden war.

Erst am Ireitag, 13. August, begannen die eigentlichen Vor-
trage iiber den Zweck der Konferenz., Das Thema war: ¢ Die
Kirche und das Wesen der wiedervereinigten Kirche. > Dem ersten
Redner waren 20 Minuten, den folgenden je 10 Minuten einge-
raumt. Eine Diskussion iiber die vernommenen Ausserungen
sollte nicht stattfinden; es sollte nur den Vertretern der verschie-
denen Kirchen Gelegenheit geboten werden, ihren besonderen An-
schauungen Ausdruck zu geben. Erster Redner war Professor
Curtis von der Universitdit Edinburg, der die presbyterianische
Kirche Schottlands reprasentierte. Als wichtigster Vortrag kann
der Aufruf bezeichnet werden, den der Bischof von Bombay in der
Nachmittagssitzung vom 13. August vorgelesen hat. Es war die an
alle christlichen Volker gerichtete Kundgebung der Lambethkon-
ferenz bezliglich der kirchlichen Wiedervereinigung. Im Namen der
Kongregationalisten sprach Dr. Boynton aus Brooklyn, im Namen
der Methodisten Bischof Nuelsen, im Namen der « Jiinger» Dr.
Ainslie. Am Samstag, 14. August, sprachen der Metropolit Ger-
manos, der Vertreter des Patriarchats von Konstantinopel, dessen
griechische Rede der Athener Professor Alivisatos ins Englische
ibersetzte, um im Anschluss daran einen Plan zur Griindung eines
Weltkirchenbundes vorzulegen. Dr. Hughes aus London, der die
englischen Wesleyaner wvertrat, betonte die Notwendigkeit einer
Einigung zum Zwecke der Christianisierung der Welt. In der
Nachmittagssitzung sprach der didnische Bischof Ostenfield von der
Stellung der Lutheraner zur Sache der kirchlichen Verstindigung.
Thm folgte der schwedische Theologieprofessor Aulen mit einer
Rede iiber die Einheit in der Verschiedenheit. Der Vorsitzende,
Bischof Brent, kniipfte daran eine Feststellung der Tatsache, dass
der Gedanke der Einigung immer weitere Kreise erfasse. Der
frihere Bischof Gore von Oxford machte dagegen auf die grossen
Schwierigkeiten aufmerksam, die zu iiberwinden seien, wenn man
eine vereinigte Kirche wolle. Am Montag, 16. August, kam in
der Vormittagssitzung Bischof van Viijmen zum Wort, der in kurzen
Zigen darstellte, wie die altkatholische Kirche Hollands — gegen
ihren Willen — vor 200 Jahren zu einer selbstindigen kirchlichen
Gemeinschaft geworden ist. In der Nachmittagssitzung hatte der
christkatholische Bischof diese Vortrige mit einem kurzen Bericht
tiber unsere eigene kirchliche Stellung zu schliessen.

Am Dienstag und Mittwoch folgten Aussprachen iiber die Be-
deutung der Heiligen Schrift und eines gemeinschaftlichen Glaubens-



— 270 —

bekenntnisses in der Sache der kirchlichen Wiedervereinigung. Sie
hatten die Wirkung, dass das Geschiftskomitee eingeladen wurde,
fiir die nachste Vorkonferenz I'ragen zu formulieren, die auf den
Gegenstand Bezug haben.’

Zwischen den Vortrigen, die weder zu Beschliissen noch auch
nur zu weitern Diskussionen Veranlassung gaben, wurden An-
regungen erledigt, die mit Bewilligung des Geschiftsausschusses
der Konferenz zur Genehmigung vorgebracht worden waren. So
eine Resolution, mit der der verfolgten russischen Kirche das tiefe
Beileid ausgesprochen wurde. In besonders feierlicher Form wiinschte
die Konferenz den Beistand des Heiligen Geistes dem Volkerbunde,
damit kiinftig Streitigkeiten zwischen den Nationen friedlich ge-
schlichtet werden und es zu keinen blutigen Kriegen mehr kommen
moge. Andere Anregungen wurden dem ¢ Fortsetzungskomitee »
iberwiesen.

Der Beschluss, der das praktisch wichtigste Resultat der Kon-
ferenz bildet, betrifft namlich die Einsetzung einer Kommission, die
man als erste Repriasentation der auf der Konferenz vertretenen
und zu neuer Gemeinschaft verbundenen Kirchen bezeichnen mdochte.
Sie heisst « Fortsetzungskommission » (« Continuation Committee »).
Wire die Konferenz eine Synode, so wiirde die Fortsetzungskom-
mission der Synodalrat oder, wie man nun in Deutschland sagt,
die Synodalvertretung sein. Sie besteht aus ungefihr 40 Mit-
gliedern, die moglichst aus Angehorigen aller kirchlichen Gruppen,
die an der Konferenz beteiligt waren, zusammengesetzt ist. Es er-
hielten, Irrtiimer vorbehalten, die orthodoxen orientalischen Kirchen
7 Vertreter, die Anglikaner und Presbyterianer (letztere mit den
Reformierten verbunden) je 6, die Baptisten, Lutheraner und Me-
thodisten je 5, die Kongregationalisten 4, die Armenier 2, die
« Jiinger », Quidker, Deutsch-Evangelischen und Altkatholiken je 1.
Die Verteilung erfolgte mit Riicksicht auf die Seelenzahl und ist
in einzelnen Ansitzen moglicherweise korrigiert worden. Zum Ver-
treter der Altkatholiken wurde von der Konferenz Bischof Herzog
gewidhlt. Die Fortsetzungskommission hielt sofort ihre ersten
Sitzungen, wahlte Bischof Brent zu ihrem Priasidenten, Herrn Robert
H. Gardiner zum Sekretir und ernannte zwei Kommissionen, von
denen die eine die mit der kirchlichen Verstindigung zusammen-
hiangenden Diskussionen anregt und leitet (Subjects Committee), die
andere das rein Geschiftliche besorgt (Business Committee). Zahl
und Namen der Mitglieder wird das bald erscheinende Protokoll
enthalten. Die Fortsetzungskommission versammelt sich jahrlich
wenigstens einmal und so oft die Verhiltnisse eine Sitzung als
wiinschenswert erscheinen lassen. Sie unterhidlt durch ihre Unter-
kommissionen den Verkehr mit den Kommissionen der beteiligten



S| ¢ Q-

Kirchen und ist zu allen Massnahmen beftugt, die sie zur Forde-
rung des Werkes als notwendig oder niitzlich erachtet. Zu diesen
Massnahmen gehort insbesondere der Erlass mannigfaltiger Publi-
kationen. Bezlglich dieses Punktes regte Professor Alivisatos in
dem von ihm vertretenen griechischen Vorschlag, einen Kirchen-
bund zu organisieren, unter anderem die Griindung eines gemein-
schaftlichen Organs an. Bisher wurden die Kosten der ganzen
Unternehmung von einzelnen Personlichkeiten bestritten. Es wird
aber gewiinscht, dass in Zukunft die beteiligten Kirchen ange-
messene Beitrige leisten. Als dieser Punkt zur Sprache kam, sagte
der Vertreter der ¢« Jiinger » sofort einen Jahresbeitrag von 500 Dollar
zu. Einstweilen wird angenommen, dass jahrlich etwa 50,000 Dollar
notwendig seien.

Die Fortsetzungskommission hat sich nicht nur sofort konsti-
tuiert, sondern ist auch mit einem ersten Erlass in Funktion ge-
treten. Sie legt den Kommissionen der einzelnen Kirchen Fragen
tiber Glauben und Kirchenverfassung vor, um in der Lage zu sein,
feststellen zu konnen, in welchem Grade man sich eine Uberein-
stimmung in der Glaubenslehre und Kirchenordnung als unbedingt
notig vorstelle, um zu einer kirchlichen Einigung zu gelangen.
Damit ist die eigentliche Arbeit zur Vorbereitung der Weltkonfe-
renz begonnen.

Gottesdienstlich ist in Genf, abgesehen von den gemeinschaft-
lichen Andachtsiibungen vor und nach den Sitzungen, die kirch-
liche Einigung noch nicht sichtbar geworden. Jede Kirche hielt
ihre besonderen Gottesdienste. Die Delegierten der verschiedenen
protestantischen Kirchen beteiligten sich am Kultus ihrer nidchsten
Religionsverwandten. Die bischoflichen Amerikaner hielten in ihrer
Kirche tiglich Friihgottesdienst. Die Anglikaner kamen in ihrer
schonen Dreifaltigkeitskirche zusammen. Die Altkatholiken, auf
deren Gottesdienst der Vorsitzende der Konferenz besonders auf-
merksam machte, hielten am Sonntag, 13. August, in der Kirche
St. Germain einen von der Gemeinde und von Delegierten stark
besuchten Gottesdienst, bei welchem Bischof van Vlijmen und
Priasident Wyker und die anwesenden Genfer Geistlichen mit dem
Zelebranten kommunizierten. Die Predigt behandelte den Text:
« Bewahret das Band des Friedens.» XKein Gottesdienst aber war
von Konferenzmitgliedern so zahlreich besucht wie das in der russi-
schen Kirche am 19. August gefeierte Hochamt, bei welchem der
Stellvertreter des Patriarchats von Konstantinopel, Erzbischof Ger-
manos, in griechischer Sprache predigte. Immerhin bekundeten
diese Gottesdienste noch deutlich das Fortbestehen der kirchlichen
Trennung. Wiirde aber Bischof Brent an die versammelten Kon-
ferenzmitglieder die Aufforderung gerichtet haben: Wer sich im



— 2712 —

Sinne des Neuen Testaments zu dem Dogma bekennt: ¢ Ein Herr,
Eine Taufe », moge sich von seinem Sitze erheben, so wiren ganz
gewiss alle wie ezz Mann aufgestanden.

Zum Konkordat zwischen den orientalisch-orthodoxen, alt-
katholischen und anglikanischen Kirchen. — Die ¢ Living Church »
vom 23. Oktober veroffentlicht die Antworten des Patriarchates von
Konstantinopel und des Heiligen Synods von Athen auf den von
Bischof Darlington eingereichten Vorschlag. Der Patriarchatsver-
weser schreibt:

«Mit Vergniigen hat unser IHeiliger Synod den Vorschlag
entgegengenommen, den Sie im Namen Ihrer Kirche uns iiber-
bracht und mitgeteilt haben, um durch Abschliessung eines Biind-
nisses engere Beziehungen zwischen den anglikanischen und alt-
katholischen Kirchen und der orthodoxen Kirche des Ostens her-
zustellen.

« Der Vorschlag wurde von uns mit um so grosserer Auf-
merksamkeit und Bereitwilligkeit vernommen, weil er mit einem
ganz dholichen Vorschlag zusammenfallt, den vor kurzer Zeit unsere
Kirche, erfiillt von dem nadmlichen christlichen Geist der Liebe und
des Friedens, an die Kirchen Christi alliberall gerichtet hat, in-
dem sie die Anregung machte, nach dem Vorbild des Volker-
bundes gewisse Formen der gegenseitigen Beziehung und der Inter-
kommunion festzustellen.

¢« Wir ersuchen Sie demnach gemdiss einem Beschluss des
Heiligen Synods, zur Kenntnis nehmen zu wollen, dass wir den
genannten Vorschlag bereitwillig annehmen und ihm gern unsere
Zustimmung geben.

« Wir werden tief befriedigt sein, wenn er mit Gottes Gnade
verwirklicht wird und er zur Herstellung wiinschenswerter regel-
massiger Beziehungen zwischen den Kirchen Christi fithren wiirde.
Damit wird das Werk einer vollen und heiligen Einigung sicherere
und schnellere Fortschritte machen, und der Geist der christlichen
Liebe und gegenseitigen Verantwortlichkeit wird unter den christ-
lichen Kirchen madachtig gestirkt werden. Moge Gott der Herr
Thre zweckdienlichen Bemihungen segnen und Ihnen selbst, gné-
diger Herr, (Gesundheit und Kraft verleihen fiir viele Jahre. »

In Athen gibt es ein Komitee, das die Beziehungen zwischen
Anglikanern und Orthodoxen zu pflegen hat. Zu den Mitgliedern
gehoren auch die beiden Universititsprofessoren Papadopoulos und
Alivisatos. Vorsitzender der Kommission ist Papadopoulos. Er
beantwortete die Anregung des Bischofs Darlington mit folgendem
Schreiben vom 6, Juni:



— 2718 —

¢...Ich bedaure, dass mit Riicksicht auf die kurze Zeit es
nicht moglich war, allen Mitgliedern unserer Kommission von
lhrem Schreiben Kenntnis zu geben; aber ich werde bei nidchster
Gelegenheit die Sache mit ihnen besprechen und Thnen dann die
Antwort zukommen lassen. Da Sie jedoch ausser dem, was Sie
heute im Palast des Metropoliten in Gegenwart Sr. Gnaden des
Bischofs Ambrosius von Naupaktos, des Lkoniglichen Prokurators
des Heiligen Synods Michael Galanos, des Prokurators der Uni-
versitit und Direktors des Kirchendepartements der Regierung
Hamilkar Alivisatos und meiner Person vernommen haben, eine
vorldufige Meinungsdusserung uber den Inhalt Threr Eingabe wiin-
schen, gereicht es mir zur Ireude, Thnen zu sagen, dass unser
Eindruck ein sehr gilinstiger war, weil tatsidchlich die wichtigsten
Dinge, durch die sich die orthodoxe Kirche, die Altkatholiken
und die anglikanischen Kirchen unterscheiden, in einer Weise be-
rithrt sind, die in der ersehnten Einigung der Kirchen einen Fort-
schritt bedeutet. Aber es gibt natiirlich noch andere Dinge, tber
die sich jeder Teil erst noch zu &dussern hat.

«Ich werde diese Angelegenheit vor unsere Kommission
bringen, so dass auch sie an der Antwort beteiligt ist, die Sie das
Recht haben, von uns zu erwarten, »

Internat. kirchl, Zeitgchrift, Heft 4, 1920, 19



	Kirchliche Chronik

