
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 10 (1920)

Heft: 4

Rubrik: Kirchliche Chronik

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


248

KIRCHLICHE CHRONIK.

Die Lambethkonferenz und die kirchliche Union. — In den

Tagen vom 4. Juli bis zum 7. August war im Lambethpalast zu
London die VI. Lambethkonferenz der anglikanischen Bischöfe, die
die anglikanische Kirche der ganzen Welt repräsentiert, versammelt.
Von den 340 Bischöfen — auf den britischen Inseln gibt es 100,
in den englischen Kolonien und Dominien 131 und in den
Vereinigten Staaten 130, total 360 Bischofssitze —waren 252 erschienen.
In der Nachmittagssitzung vom 7. Juli wurde der offizielle Delegierte
des Patriarchates von Konstantinopel, der Metropolit von Demotika,
Philaretos, mit seinen Begleitern Prof. Komninos von Halki,
Archimandrit Dr. Pagonis und Archimandrit Kallinicos, empfangen. Der
Erzbischof von Canterbury hatte auch die englischen Nonkonformisten

— Vertreter war der Präsident des National Free Church
Council — eingeladen. Die Verhandlungen mit diesen
Abordnungen hatten bloss informatorischen Charakter. Die Arbeit
wurde in Kommissionssitzungen und Plenarversammlungen bewältigt.
Es wurden besondere Kommissionen zur Behandlung folgender
Gegenstände eingesetzt: «Beziehungen zu und Wiedervereinigung
mit andern Kirchen >. « Missionswesen », < Christlicher Glaube
und Spiritismus, christliche Wissenschaft, Theosophie», «Probleme
der Ehe und sexuellen Moral », * die Stellung der Frau in den
Räten und im Dienst der Kirche», «Christentum und internationale
Beziehungen, besonders Völkerbund», «Aufgabe und Pflicht der
Kirche hinsichtlich der industriellen und sozialen Probleme»,
«Entwicklung von Provinzen in der anglikanischen Kirche». Die
Kommissionen arbeiteten Berichte aus und in den Plenarversammlungen
wurden zu den verschiedenen Gegenständen Resolutionen gefasst.
Über das Resultat ihrer Arbeit erliessen die Bischöfe eine < Encyclical

Letter». Wir beschränken unsern Bericht auf die Resolutionen

über «Christentum und internationale Beziehungen>. Sie
umfassen die Nummern 1 bis 31. Die neunte Resolution enthält
einen «Aufruf an alle Christgläubigen über die Wiedervereinigung-».
Diese Resolutionen sind so Avichtig, ebenso der Aufruf, dass wir
sie in deutscher Übersetzung, die uns zur Verfügung gestellt wurde,
hier in extenso abdrucken. Hinsichtlich der übrigen Beschlüsse
verweisen wir auf den offiziellen Bericht1).

') Conference of Bishops of the Anglican Communion, Encyclical Letter and
Reports with the Resolutions and Reports. London S. P. S. K.



- 249 —

r. Christentum und internatzonale Beziehungen1).

I. Wir freuen uns, dass in diesen Zeiten der Gefahr Gott
seiner Kirche eine neue Erkenntnis seines Ratschlusses schenkt,
ein Reich zu gründen, in welchem alle Nationen der Erde in
Rechtschaffenheit und Frieden zu einer Familie vereinigt sein werden.
Wir halten dafür, dass es nur kommen kann, Avenn man die
Oberhoheit unseres Herrn Jesus Christus und seine Lehre annimmt und
gegenüber den Nationen wie gegenüber den Individuen die Grundsätze

der Brüderlichkeit, Gerechtigkeit und Selbstlosigkeit anwendet.
II. Die Konferenz gibt den Anschauungen ihres Ausschusses

bezüglich der in ihrem Wesen christlichen Grundlage des Völkerbundes

ihre herzliche Zustimmung und ist der Meinung, dass
sofort, sei es durch gemeinschaftliches, sei es durch gesondertes
Vorgehen, Schritte getan werden sollten, durch die die ganze Kirche
Christi instand gesetzt Averden könnte, mit einer Stimme die
Grundsätze des Völkerbundes den Völkern der Erde einzuschärfen.

III. Wir halten dafür, dass ebensosehr der Friede der Welt
wie das christliche Gesetz die Zulassung Deutschlands und anderer
Nationen in den Völkerbund fordert, sobald die Umstände das nur
immer möglich machen.

IV. Die Konferenz empfiehlt den Kirchen der anglikanischen
Gemeinschaft sowohl in ihren Versammlungen wie bei anderer
Gelegenheit den Bericht ihrer Kommission über internationale
Beziehungen zur sorgfältigen Beachtung und macht alle Mitglieder
der Kirche dringend auf die Wichtigkeit aufmerksam, den Völkerbund

zu unterstützen.
V. Es ist Pflicht aller Freunde des Völkerbundes, wider

Ungerechtigkeit gegen die eingebornen Rassen oder UreinAvohner

Stellung zu nehmen, und zwar insbesondere in bezug auf
Angelegenheiten Avie Landbesitz, Zwangsarbeit, Handel mit berauschenden

Getränken und ebenso auch auf den Morphiumhandel in China
und andere Missbräuche.

VI. Die Konferenz erlässt einen Aufruf an die Bürger aller
Nationen, in jeglicher Weise die Wiederaufnahme der durch den

Krieg unterbrochenen Bemühungen zu fördern, zwischen den
Nationen freundliche und wohlwollende Gesinnung zu pflegen und diese

dadurch zum Ausdruck zu bringen, dass internationales Gesetz und
Recht besser anerkannt wird.

VII. Die Konferenz nimmt zu Protokoll ihren Protest wider das
Vorurteil gegen die Farbigen unter den verschiedenen Rassen, das
nicht nur den gegenseitigen freundlichen Verkehr hindert, sondern
für die Zukunft auch den Frieden ernstlich gefährdet.

') Seite 25 ff. des Berichts.



— 250 —

VIII. Im Glauben, dass auch die Nationen nicht weniger als
Männer und Weiber «Glieder sind untereinander», spricht diese
Konferenz ob der von vielen Seiten erhaltenen Kunde von Krankheit

und Not, unter denen weite Strecken Europas und Asiens
leiden, ihre schwere Besorgnis aus.

Sie erlässt daher an alle christlichen Männer und Frauen den

Aufruf, mit allen in ihrer Macht stehenden Mitteln das von
Regierungen und Vereinen unternommene Werk, diesen Leidenden
zu Hülfe zu kommen, zu unterstützen.

IX. Sie erlässt folgenden Aufruf an die Christenheit:

Aufruf der Lambethkonferenz an alle Christgläubigen in Sachen
der Wiedervereinigung der Christenheit.

Wir Erzbischöfe, Metropoliten und übrigen Bischöfe der heiligen
katholischen Kirche, die wir in voller Gemeinschaft stehen mit der
Kirche Englands, versammelt zur Konferenz, im Bewusstsein der
Verantwortlichkeit, die diese Zeit uns auferlegt, und unter dem
Eindruck der Wünsche und Gebete vieler innerhalb und ausserhalb
unserer eigenen Gemeinschaft, erlassen den nachfolgenden Aufruf
an alle Christgläubigen.

Wir erkennen an, dass alle, die glauben an den Herrn Jesus
Christus und getauft sind im Namen der heiligen Dreieinigkeit,
mit uns Mitglieder sind der heiligen allgemeinen Kirche Christi,
die da ist sein Leib. Wir glauben, dass uns der heilige Geist in
einer ganz besonders feierlichen Form aufgefordert hat, uns in
Busse und Gebet mit allen zu vereinigen, die die Spaltungen unter
den Christgläubigen beklagen und erfüllt sind von der Erkenntnis
und Hoffnung einer sichtbaren Einheit der ganzen Kirche.

i. Wir glauben, dass Gemeinschaft in Gottes Willen liegt. Durch
Gottes eigene Tat wurde diese Gemeinschaft hergestellt in und
durch Jesus Christus, und ihr Leben ist in Seinem Geiste. Wir
glauben, dass es Gottes Absicht ist, diese Gemeinschaft, soweit
diese irdische Welt in Betracht kommt, in einer äussern, sichtbaren
und geeinigten Gesellschaft, die an einem Glauben festhält, ihre
eigenen anerkannten Organe hat, von Gott gegebene Gnadenmittel
gebraucht und alle ihre Glieder zum Dienst des auf die ganze
Welt sich erstreckenden Reiches Gottes verpflichtet, zur Erscheinung
zu bringen. Das ist, was wir unter katholischer Kirche verstehen.

2. Diese geeinigte Gemeinschaft ist heute in der Welt nicht
sichtbar. Auf der einen Seite sind in Ost und West alte bischöfliche

Gemeinschaften, mit denen die unsrige durch mannigfaltige
Bande gemeinschaftlichen Glaubens und gemeinschaftlicher
Überlieferung verbunden ist. Auf der andern Seite sind grosse nicht-



— 251 —

bischöfliche Gemeinschaften, die reiche Elemente der Wahrheit,
der Freiheit und des Lebens vertreten, die ohne sie hätten
verdunkelt oder vernachlässigt werden können. Mit ihnen sind wir
enge verkettet durch mannigfaltige Verwandtschaften der Rasse,
der Geschichte und des Geistes. Wir hegen die feste Hoffnung,
dass alle diese Gemeinschaften und auch unsere eigene durch den
Geist zur Einheit des Glaubens und der Erkenntnis des Sohnes
Gottes geführt werden mögen. Aber in Wirklichkeit sind wir alle
zu verschiedenen Gruppen organisiert, von denen jede Gaben, die
rechtmässigerweise der Gesamtheit gehören, für sich selbst behält
und bestrebt ist, geschieden von den andern ihr Sonderleben zu
führen.

3. Die Ursachen der Spaltung liegen tief in der Vergangenheit
und sind durchaus nicht einfach oder völlig tadelnswert. Doch
kann niemand daran zweifeln, dass Eigenwille, Ehrgeiz und Mangel
an Liebe unter den Christgläubigen Haupttriebfedern in dem
verschiedenartigen Entwicklungsgang gewesen sind und zusammen mit
der Blindheit gegenüber der Sünde der Uneinigkeit immer noch
hauptsächlich für die Spaltungen in der Christenheit verantwortlich
sind. Wir erkennen an, dass dieser Zustand der zerbrochenen
Gemeinschaft mit dem Willen Gottes im Widerspruch steht und
wir wünschen freimütig zu bekennen, dass auch wir einen Teil der
Schuld tragen, so den Leib Christi zu zerstückeln und die
Wirksamkeit Seines heiligen Geistes zu hindern.

4. Die Zeiten mahnen uns zu einem neuen Ausblick und
zu neuen Massnahmen. Der Glaube kann nicht voll erfasst, der
Kampf für das Reich nicht geziemend gekämpft werden, solange
die Körperschaft geteilt und so unfähig ist, hinanzuwachsen zur
Fülle des Lebens Christi. Wir glauben, für alle die getrennten
Gruppen der Christgläubigen sei die Zeit gekommen,
gemeinschaftlich die Dinge zu vergessen, die hinter uns liegen und zu trachten
nach dem Ziel einer wiedervereinigten katholischen Kirche. Die
Schranken, die sich zwischen ihnen erhoben haben, werden nur
niedergelegt Averden durch eine gegenseitige Annäherung derer, die
ihre Augen entschlossen auf diesen Weg gerichtet haben. Das Bild,
das uns vorschwebt, ist das einer Kirche, die echt katholisch ist,
redlich festhaltend an aller Wahrheit und in ihrer Gemeinschaft
alle vereinigend, die sich Christen nennen und als solche bekennen,
einer Kirche, in deren sichtbaren Einheit alle Schätze des Glaubens
und der Kirchenverfassung, die von der Vergangenheit auf die
Gegenwart vererbt worden sind, einen gemeinschaftlichen Besitz
bilden und für den ganzen Leib Christi nutzbar gemacht sind.
Innerhalb dieser Einheit Avurden christliche Gemeinschaften, die



— 252 —

jetzt voneinander getrennt sind, viel von dem erhalten, was in
ihren Methoden der Gottesverehrung und des Kirchendienstes lange
das Unterscheidende gewesen ist. Durch eine reiche Mannigfaltigkeit

des Lebens und der Religionsübung wird die Einheit der

ganzen Gemeinschaft ihre volle Verwirklichung finden.

5. Das ist gleichbedeutend mit einem Werk guten Willens
und mehr noch des Glaubens, denn nichts Geringeres ist erforderlich
als eine neue Entdeckung der schöpferischen Hülfsmittel Gottes.
Zu diesem Werk fordert nun Gott nach unserer Überzeugung alle
Glieder seiner Kirche auf.

6. Wir glauben, es werde sich zeigen, dass die sichtbare
Einheit der Kirche verlange, dass man aufrichtig folgende Dinge
annehme :

Die heilige Schrift als die Darstellung der Selbstoffenbarung
Gottes an die Menschen und als Regel und höchste Richtschnur
des Glaubens, und das gewöhnlich sogenannte Nizäische
Glaubensbekenntnis als genügende Zusammenfassung des christlichen Glaubens
und entweder dieses oder dann das apostolische Glaubensbekenntnis
als das bei der Taufe zu verwendende Bekenntnis ;

die von Gott eingesetzten Sakramente der Taufe und der
heiligen Kommunion als das für alle gültige Merkmal der Anteilnahme

am Leben der ganzen Gemeinschaft in und mit Christus ;

kirchliche Organe, anerkannt von jedem Teil der Kirche als

Träger nicht bloss der inneren Berufung durch den heiligen Geist,
sondern auch der von Christus erhaltenen Sendung und der
Ermächtigung der ganzen Kirche.

7. Dürfen wir nicht mit Grund den Anspruch erheben, dass
der Episkopat der einzige Vermittler ist, solche Organe zu
verschaffen Wir stellen diese Frage nicht, um auch nur für einen

Augenblick die geistige Wirklichkeit der kirchlichen Dienstleistungen
solcher Gemeinschaften, die den Episkopat nicht besitzen, in Zweifel
zu ziehen. Im Gegenteil, wir erkennen dankbar an, dass diese

Dienstleistungen offenkundig vom heiligen Geist als wirksame
Gnadenmittel gesegnet und angenommen worden sind. Wir meinen
aber, dass Erwägungen, die sich ebensosehr auf Geschichte wie
auf gegenwärtige Erfahrung stützen, den Anspruch rechtfertigen, den
wir zugunsten des Episkopats erheben. Noch mehr, wir möchten
darauf bestehen, dass er das beste Werkzeug zur Bewahrung der
Einheit und der Kontinuität der Kirche heute ist und als solcher
auch in der Zukunft sich bewähren wird. Aber wir Avünschen sehr,
dass das Amt eines Bischofs überall in stellvertretender und
verfassungsmässiger Form verwaltet Averden und vollkommener all das
zum Ausdruck bringen sollte, was der Titel « Father-in-God » (Vater)



— 253 —

für das Leben der christlichen Familie in sich schliesst. Ja noch
mehr, wir sehen mit Inbrunst dem Tag entgegen, an welchem der
Episkopat in einer vereinigten Kirche angenommen ist und wir
alle teilhaben an der Gnade, die den Gliedern der ganzen Gemeinschaft

unter dem apostolischen Ritus der Plandauflegung zugesichert
ist, und teilhaben an der Freude und Gemeinschaft einer Eucharistie,
mit welcher wir als eine Familie miteinander und ohne Bedenken
im Herzen dem einen Herrn unsere Verehrung und unsern Gottesdienst

darbringen.
8. Wir glauben, dass für alle der Weg einer billigen

Annäherung zur Einigung der einer gegenseitigen Schonung der
GeAvissen ist. Zu diesem Zweck möchten wir, die wir diesen Aufruf
erlassen, sagen, dass nach unserer Überzeugung Bischöfe und Geistliche

unserer Gemeinschaft von den Behörden anderer
Gemeinschaften, sofern diese es Avünschen und im übrigen die Bedingungen
der Einigung in befriedigender Weise geordnet sind, gern eine Art
Ermächtigung oder Anerkennung annehmen Averden, durch die unsere
geistlichen Handlungen ihren Gemeinden als in dem einen Familienleben

verrichtet empfohlen würden. Es liegt nicht in unserer Macht
zu Avissen, wieweit diese Anregung von denen, welchen wir sie

machen, etwa angenommen Avird. Wir können nur sagen, dass

wir sie in aller Aufrichtigkeit als Beweis unserer Sehnsucht
vorbringen, es möchten alle Spendungen von Gnadentnitteln, die
ihrigen und die unsrigen, in einer geeinigten Kirche der Sache
unseres Herrn dienstbar sein.

Es ist unsere Hoffnung, dass der gleiche Beweggrund Kirchendiener

bestimmen könnte, durch bischöfliche Ordination eine

Ermächtigung anzunehmen, die sie bisher nicht erhalten haben, um
damit ein Dienstamt für die ganze Gemeinschaft zu bekommen.

Mit dieser Plandlungsweise könnte sich niemand von uns dem
Vorwurf aussetzen, er verleugne sein bisheriges Dienstamt. Gott
beAvahre jeden davor, eine bisherige, an geistiger Segnung für ihn
und für andere reiche Erfahrung zu verleugnen. Auch würde keiner
von uns den heiligen Geist Gottes verunehren, dessen Berufung uns
alle zur Übernahme unserer verschiedenen Dienstämter geführt und
dessen Macht uns befähigt hat, sie zu verwalten. Wir selbst Averden

öffentlich und förmlich eine weitere Anerkennung einer neuen
Berufung zu einem allgemeinen Dienst in der wiedervereinigten Kirche
nachsuchen und für uns selbst Gottes Gnade und Kraft erbitten,
ihn zu verrichten.

9. Die geistige Führerschaft der katholischen Kirche in den
kommenden Tagen, auf die die Welt offenkundig wartet, hängt ab
von der Bereitwilligkeit einer jeden Gruppe, im Interesse der Pier-



— 254 —

Stellung kirchlicher Gemeinschaft, gemeinschaftlicher Dienstämter
und gemeinschaftlicher Arbeit zum Heil der Welt Opfer zu bringen.

Wir legen dieses Ideal zunächst und vor allem uns selbst und
unserm Volke vor. Wir ermahnen es, Anstrengungen zu machen,
um den Forderungen eines neuen Zeitalters mit neuer Ausschau
zu entsprechen. An alle andern Christgläubigen, zu denen unser
Wort gelangt, richten wir den gleichen Aufruf. Wir verlangen
nicht, dass irgend eine kirchliche Gemeinschaft ihre Zustimmung
dazu geben soll, von einer andern Gemeinschaft absorbiert zu werden.
Wir verlangen nur, dass alle in einem neuen und grossen
Unternehmen sich vereinigen sollten, um die Einheit des Leibes Christi,
für die Er betete, Avieder zu entdecken und der Welt zu offenbaren.

X. Resolution: Die Konferenz empfiehlt den kirchlichen
Behörden der anglikanischen Gemeinschaft, in der ihnen gut
scheinenden Art und Weise und Zeit Behörden anderer Kirchen innerhalb

ihrer Gebiete förmlich einzuladen, mit ihnen über die
Möglichkeit bestimmter Schritte zu einem gemeinschaftlichen Versuch,
nach Massgabe des vorstehenden Aufrufs die Einheit der Kirche
wieder herzustellen, in Unterhandlung zu treten.

XL Die Konferenz erkennt an, dass die Aufgabe der Herstellung

einer Einigung mit andern christlichen Gemeinschaften von
den verschiedenen nationalen, regionalen oder provinzialen Behörden
innerhalb der anglikanischen Gemeinschaft unternommen werden
muss und überlässt diesen vertrauensvoll die Aufgabe nach Richtlinien,

die mit den dem Aufruf und den Resolutionen zugrunde
liegenden Grundsätzen in allgemeiner Übereinstimmung stehen,
durchzuführen.

XII. Die Konferenz genehmigt die folgenden Feststellungen,
welche als Ratschläge für die Bischöfe, Geistlichen und andere
Mitglieder unserer eigenen Kirchengemeinschaft in bezug auf
verschiedene, die Probleme der Wiedervereinigung betreffende Gegenstände

gelten sollen.

A. In bezug auf die Aussichten und Pläne einer Wiedervereinigung

:

i. Ein Bischof ist berechtigt, solchen Geistlichen, welche nicht
von einem Bischof ordiniert sind, jedoch nach seinem Urteil für
das Ideal einer Wiedervereinigung, wie es in unserm Aufruf
beschrieben ist, wirken, gelegentlich die Erlaubnis zu erteilen, in
Kirchen seiner Diözese zu predigen, sowie auch dem Klerus
seiner Diözese gelegentlich zu gestatten, in den Kirchen solcher
Geistlichen zu predigen.



— 255 —

2. Die Bischöfe der anglikanischen Kirchengemeinschaft werden
das Vorgehen eines Bischofs nicht anfechten, der in den wenigen
Jahren zwischen der Entwerfung und der Annahme eines definitiven
Planes der Vereinigung die irreguläre Zulassung zur Kommunion
von getauften aber nicht gefirmten Kommunikanten jener bischöflichen

Gemeinschaften, welche nach dem Plane in Betracht kommen,
gestattet.

3. Die Konferenz gibt ihre allgemeine Zustimmung zu den

Anregungen, die in dem Bericht des Subkomitees über die
Wiedervereinigung mit nichtbischöflichen Kirchen in bezug auf die Stellung

und Amtstätigkeit von Geistlichen, die nach der Vereinigung
ohne bischöfliche Ordination bleiben, enthalten sind.

B. Im Glauben, dass gewisse Richtlinien im Verhalten sowohl
die Erreichung des Ideals als auch die Eintracht der eigenen
Gemeinschaft gefährden könnten, erklärt die Konferenz folgendes :

1. Sie kann allgemeine Regeln der Interkommunion oder des
Austausches der Kanzeln nicht billigen.

2. In Übereinstimmung mit dem Prinzip der Kirchenordnung,
wie es im Vorwort zu dem im Prayer-Book enthaltenen Ordinations-
ritus niedergelegt ist, kann sie die Feier des heiligen Abendmahles
in anglikanischen Kirchen für Mitglieder der anglikanischen Kirche
durch Geistliche, welche nicht von einem Bischof ordiniert sind,
nicht billigen. Es muss als allgemeine Regel der Kirche gelten,
dass anglikanische Kommunikanten die heilige Kommunion nur
von Geistlichen ihrer eigenen Kirche oder von Kirchen, die mit
ihr in Gemeinschaft stehen, empfangen.

C. In bezug auf Bedenken und Verschiedenheiten des
Vorgehens, die bisher Schwierigkeiten bereitet haben, erklärt die
Konferenz folgendes :

1. Mit diesen Beschlüssen wird nicht beabsichtigt, die
Vorschrift, laut welcher nur Gefirmte zur heiligen Kommunion
zuzulassen sind, notwendigerweise auch auf solche getaufte Personen
auszudehnen, welche nach dem Urteil des Bischofs in Anbetracht
ihrer Verhältnisse zur heiligen Kommunion zugelassen werden dürfen.

2. In Fällen, wo es nicht möglich ist, das Urteil des Bischofs
rechtzeitig einzuholen, soll der Priester bedenken, dass er keine
kanonische Befugnis hat, die Kommunion irgendeiner Person, die
vor dem Tische des Herrn kniet, zu verweigern (ausser wenn sie
mit Namen exkommuniziert oder im kanonischen Sinne des Wortes
den Gläubigen Ursache zu Ärgernis geben würde). Wenn die
Frage förmlich aufgeworfen werden sollte, ob eine solche Person
auch fernerhin zur heiligen Kommunion zugelassen werden dürfe,
weil sie entweder nicht gefirmt ist oder wegen andern Gründen,



— 256 —

so hat der Priester die Angelegenheit dem Bischoi zu unterbreiten
und ihn um Rat und Anweisung zu bitten.

XIII. Die Konferenz empfiehlt, da avo es nicht bereits
geschehen ist, Kommissionen, in denen alle christlichen Gemeinschaften

des betreffenden Landes Antreten sind, zu organisieren
zum Zwecke, physische, moralische und soziale Wohlfahrt zu fördern,
das Gesetz Christi unter allen Nationen und auf allen Gebieten des
menschlichen Lebens zur Geltung zu bringen.

XIV. Es ist für die Sache der Wiedervereinigung von Wichtigkeit,

dass jeder Zweig der anglikanischen Gemeinschaft die
konstitutionelle Verfassung der Kirche Aveit fasst und von den Gaben
seiner Mitglieder einen volleren Gebrauch macht.

XV. Die Konferenz fordert jeden ZAveig der anglikanischen
Gemeinschaft auf, seine Mitglieder auf die Teilnahme an der
universellen Gemeinschaft der wiedervereinigten Kirche vorzubereiten,
indem man sie an die Treue erinnert, die sie der Universalkirche
schulden und an die Liebe und Einsicht, welche von den
Mitgliedern einer so umfassenden Gemeinschaft verlangt werden.

XVI. Wir wünschen, unserer tiefgefühlten Dankbarkeit
Ausdruck zu verleihen für die bedeutsamen Bestrebungen nach Einheit,
die sich in den letzten zwölf Jahren in vielen Teilen der Welt
bemerkbar gemacht haben, und für den sehnlichen Wunsch nach
einer Wiedervereinigung, der sowohl in unserer eigenen Gemeinschaft

als auch in den von uns noch getrennten Kirchen zum
Ausdruck gekommen ist. Insbesondere hat die Konferenz mit
sympathischem und hoffnungsvollem Interesse vernommen, dass in Genf
eine Vorversammlung der proponierten Weltkonferenz über Glauben
und Kirchenordnung stattfinden Avird, und sie betet zu Gott, dass
diese Verhandlungen zur Wiedervereinigung der christlichen Kirchen
beitragen mögen.

XVII. Der Kirche Russlands wünschen wir unser tiefempfundenes

Mitgefühl auszudrücken angesichts der schrecklichen
Verfolgung, die sie in manchen Gegenden erlitten hat. Wir hoffen
zuversichtlich, dass nach Gottes Ratschluss ihre Not bald ein Ende
nehmen und sie in den Stand gesetzt Averde, ihr Werk ungehindert
und mit neuem Mut und Eifer so fortzusetzen, dass im Leben des
russischen Volkes « alles was Avahr, was gerecht, was lieblich und
irgend löblich ist», gefördert wird.

XVIII. Die Konferenz dankt dem ökumenischen Patriarchen
herzlich, dass er den Metropoliten von Demotika und andere
Vertrauensmänner gesandt hat, um mit den Mitgliedern der Konferenz
Fragen zu besprechen, welche die Beziehungen zwischen den
anglikanischen und orientalischen Kirchen betreffen, und sie spricht ihre



— 257 —

dankbare Wertschätzung aus für die grosse Hülfe, die dem Komitee
durch die Delegation geleistet worden ist.

XIX. Die Konferenz begrüsst die in Ausführung des 6l.
Beschlusses der Konferenz vom Jahre 1908 erfolgte Ernennung eines

ständigen < Eastern Churches' Committee » durch den Erzbischof
von Canterbury und erwartet hoffnungsvoll von der Tätigkeit, welche
dieses Komitee in Verbindung mit ähnlichen in Konstantinopel und
Athen gebildeten Komitees entfalten wird, eine grosse Förderung
der Sache der Wiedervereinigung mit der orthodoxen Kirche.

XX. Die Konferenz bezeugt den armenischen, assyrischen und
syrischen Christen ihre tiefempfundene Teilnahme in den
Verfolgungen, welche sie zu erdulden hatten und beklagt mit
Entrüstung die furchtbaren Metzeleien, Avelche vor und während des

grossen Krieges stattgefunden haben. Sie betet zu Gott, dass diese
Völker bei der Neuordnung der politischen Verhältnisse im Osten
eine gerechte Regierung erhalten und in Zukunft frei von
Unterdrückung bleiben mögen.

XXI. Die Konferenz hat von dem Bericht ihres Komitees, das
in den letzten zwölf Jahren die gegenAvärtige dogmatische Stellung
der getrennten orientalischen Kirchen untersucht hat, mit
Befriedigung Kenntnis genommen. Ohne ihre Ansicht über deren Stellung

in der Vergangenheit zu äussern, glaubt sie, dass diese
Untersuchungen den deutlichen Beweis erbracht haben, dass Irrtümer in
betreff der Inkarnation unseres Plerrn, wie sie diesen Kirchen in
früheren Zeiten vorgeworfen wurden, auf jeden Fall heute nicht
mehr existieren.

XXII. Die Konferenz erneuert den Beschluss der Konferenz
vom Jahre 1908 über die Beziehungen mit den getrennten orientalischen

Kirchen. Wenn eine derselben mit uns in nähere
Beziehungen zu treten Avünscht und die Einführung einer unter
Umständen gebotenen Interkommunion begehrt, so soll dem Gesuche
ohne weiteres entsprochen werden, insofern befriedigende
Erklärungen hinsichtlich ihres Glaubens vorliegen.

XXIII. Die Konferenz bittet den Erzbischof von Canterbury
höflichst, jede sich bietende Gelegenheit zu benutzen, um mit diesen
Kirchen in freundschaftliche Beziehungen zu treten und die Behörden
der orientalisch-orthodoxen Kirchen von allen Schritten zu
unterrichten, die in der Richtung der Interkommunion mit ihnen getan
Averden. Ein ähnliches Verhalten sollte beobachtet werden, um die
Metropoliten unserer eigenen Gemeinschaft von solchen Schritten
in Kenntnis zu setzen.

XXIV. Die Konferenz begrüsst den Bericht der Kommission,
die unter der Benennung «Die Kirche Englands und die Kirche

Internat, kirchl. Zeitschrift Heft 4, 1920. 18



— 258 —

von Schweden » nach der letzten Konferenz eingesetzt worden ist
und nimmt die Schlussfolgerungen an, die darin über die Sukzession
der Bischöfe der schwedischen Kirche und über den Begriff des

Priestertums, Avie dieser in den massgebenden Erlassen gefasst ist,
enthalten sind. Sie empfiehlt, Mitglieder der Kirche Schwedens,
die in ihrer eigenen Kirche berechtigt sind, das Sakrament zu
empfangen, in der unsrigen zur heiligen Kommunion zuzulassen.
Ebenso empfiehlt sie, bei passender Gelegenheit schwedischen
Geistlichen die Erlaubnis zu geben, in unsern Kirchen Ansprachen
zu halten.

Wenn die Behörden irgendeiner Provinz der anglikanischen
Gemeinschaft in der Ordnung und Übung der Kirche Schwedens
ausserhalb der Grenzen dieses Landes lokale Unregelmässigkeiten
finden, so dürfen sie innerhalb ihres Gebietes ein Verhalten, wie
es in vorstehender Resolution empfohlen ist, aufschieben, bis die
Unregelmässigkeiten gehoben sind.

XXV. Für den Fall, dass ein oder mehrere anglikanische Bischöfe
zur Teilnahme an der Konsekration eines schwedischen Bischofs
eingeladen werden sollten, empfiehlt die Konferenz, die Einladung unter
Zustimmung des Metropoliten wenn irgend möglich anzunehmen.
Ebenso empfehlen wir, dass das erstemal zur Kundgebung der
Wiederherstellung einer nähern Beziehung zwischen den beiden
Kirchen, wenn möglich, mehr als einer unserer Bischöfe an der
Konsekration teilnehmen sollte.

XXVI. Die Konferenz dankt den altkatholischen Bischöfen
für die Erklärung, die sie als Antwort auf den Brief des
Erzbischofs von Canterbury über ihr Verhalten bei der Weihe des
Rev. A. H. MatheAv zum Bischof abgegeben haben, und wiederholt
den von früheren Konferenzen ausgesprochenen Wunsch, die freundlichen

Beziehungen zu erhalten und zu befestigen, die zwischen den
Kirchen der anglikanischen Gemeinschaft einerseits und der alten
Kirche Hollands und den altkatholischen Kirchen — namentlich in
Deutschland, in der Schweiz und in Österreich — anderseits
bestehen.

XXVII. Wir bedauern, dass wir, im Hinblick auf alle Tatsachen,
die sogenannte altkatholische Kirche in Grossbritannien (unter dem
verstorbenen Bischof Mathew und seinen Nachfolgern) und ihre
überseeischen Zweige nicht als eine rechtmässig organisierte Kirche
anzusehen oder die Weihen ihrer Geistlichen als gültig anzuerkennen
vermögen. Für den Fall, dass einer dieser Geistlichen in unsere
Kirche aufgenommen zu werden wünscht, empfehlen wir, dass er,
falls er im übrigen geeignet ist, nach den im Bericht des Komitees
angedeuteten Weisungen sub conditione zu ordinieren sei.



- 259 —

XXVIII. Die Konferenz empfiehlt, ein entsprechendes Verhalten
zu befolgen gegenüber von Persönlichkeiten, die den Anspruch
erheben, eine Konsekration oder Ordination von irgendwelchen
episcopi vagantes erhalten zu haben, deren Ansprüche wir aber
nicht anzuerkennen vermögen, wie der gegebene Fall es erfordern
würde.

XXIX. Die Konferenz begrüsst den Bericht des von der
Konferenz im Jahre 1908 ernannten Komitees über die Unita?. Fratrum
oder mährischen Brüder, bedauert aber zugleich, dass sie ein
derartiges Vorgehen, wie es in den Beschlüssen 70—72 jener Konferenz
vorgeschlagen wird, nicht empfehlen kann, solange die Unitas die
Spendung der Firmung und die Feier des heiligen Abendmahles
durch Diakonen beibehält; sie hofft jedoch, dass, im Falle die
Unitas ihre bezüglichen Regeln ändert, die Unterhandlungen mit
den einzelnen Provinzen der Unitas wieder aufgenommen werden
können und glaubt, dass in diesem Falle gute Aussichten für einen
befriedigenden Abschluss der Unterhandlungen vorhanden sein
würden.

XXX. Zu diesem Zwecke empfehlen wir, den Erzbischof von
Canterbury höflichst zu bitten, das von der letzten Konferenz
ernannte Komitee unter Herbeiziehung von weiteren Mitgliedern
wieder zu ernennen. Wir geben uns der Hoffnung hin, dass, im
Falle sämtliche noch bestehenden Hindernisse unter Mitwirkung
des Central Consultative Body zu seiner Befriedigung gehoben
worden sind, das in den Beschlüssen der Konferenz vom Jahre 1908
vorgeschlagene Verhalten ohne weiteres ausgeführt werden kann.

XXXI. Die Konferenz bedauert, dass sie nicht in der Lage
ist, die Genehmigung der von der « Southern Synod » der «

reformierten bischöflichen Kirche» in England gemachten Vorschläge
für eine Wiedervereinigung mit der Kirche von England zu
empfehlen. Während sie die Genehmigung anderer Vorschläge zu
einer kirchlichen Union mit der reformierten bischöflichen Kirche
ebenfalls nicht befürworten kann, empfiehlt sie, Gesuche von
einzelnen Geistlichen dieser Gemeinschaft um Aufnahme in die
englische Kirche wohlwollend entgegenzunehmen und die betreffenden
Geistlichen sub conditione zu ordinieren, falls sie den Gesetzen und
Anforderungen der Kirche von England in jeder Beziehung
entsprechen.

Folgen der Lambethkonferenz. —• Der « Guardian > brachte
eine Reihe von Äusserungen von nonkonformistischer Seite, die
beweisen, dass die Resolutionen und der Aufruf der Konferenz
einen tiefen Eindruck hinterlassen haben. Man ist über das weite
Entgegenkommen in gleichem Masse erstaunt wie erfreut. Im



— 260 —

neuesten Heft von « The Christian Union Quarterly » sind ebenfalls
Kundgebungen aus verschiedenen Kirchen gesammelt. Der Aufruf
wurde von einem nonkonformistischen Führer als das wichtigste
Ereignis seit der Reformation bezeichnet. Nachträglich wurde noch
bekannt, dass er von der Konferenz einmütig angenommen wurde,
nur vier Bischöfe, darunter drei amerikanische, stimmten dagegen.
Es sind aber auch Stimmen scharfer Ablehnung bekannt geworden.
Das wichtigste Ereignis ist aber, dass die 25. Resolution seither
praktisch befolgt wurde. Auf die Einladung des Erzbischofs Soderblom

von Upsala haben sich die beiden anglikanischen Bischöfe
Dr. Woods von Peterborough und Dr. Hensley Henson von Durham
an der Bischofsweihe der beiden schwedischen Bischöfe von Visby
und Vesteras in der Kathedrale von Upsala aktiv beteiligt. Bischof
Woods erstattet im « Guardian » vom 8. Oktober einen ausführlichen
Bericht über diese erste Betätigung der Aviederhergestellten kirchlichen

Gemeinschaft.
Er gibt zunächst einige Aulschlüsse über die Stellung der

schwedischen Nationalkirche. Diese hat im 16. Jahrhundert die
kirchliche Reform in ruhiger Weise vollzogen. Während sie einerseits

der lutherischen Lehre von der Rechtfertigung durch den
Glauben zustimmte, hat sie doch anderseits die von Calvin und
Zwingli ausgehenden radikalen Änderungen der KirchenVerfassung
und der Gottesdienstordnung abgelehnt. So hat sie namentlich
das Bischofsamt im katholischen Sinne beibehalten. Auch das
«Hochamt» (High Mass) verlief anlässlich der Bischofsweihe in
einer Weise, die für einen Anglikaner fast « venvirrend> (bewildering)
gewesen sei. In dieser Hinsicht ist der anglikanische Berichterstatter
aber namentlich nicht damit einverstanden, dass die Kommunionfeier,

also die «Messe der Gläubigen» im Unterschied zur «Messe
der Katechumenen », erst am Abend gehalten und nicht mit dem
« Hochamt » verbunden wurde. Im übrigen scheinen die einzelneu
Teile der Messe ungefähr so aufeinander gefolgt zu sein, wie das
nach dem katholischen Ritus allgemein der Fall ist. Sogar die
Spendung der Kommunion geschah noch in der bei uns gebräuchlichen

WTeise. Ebenso bedienten sich Bischöfe und Priester der
katholischen Ornamente. An solchen sei die Kathedrale sogar sehr reich.
Sie besitze Kasein und Chormäntel, die ins 12. Jahrhundert
zurückreichen. So bestand denn auch ein Teil der bei der BischofsAveihe

zur Anwendung gekommenen Zeremonien in der feierlichen
Überreichung der bischöflichen Insignien. Den eigentlichen Konsekrationsakt

bildete aber natürlich doch die Handauflegung, der das

«Veni, creator spiritus» vorausging. An der Handauflegung
beteiligten sich ausser den drei schwedischen und zwei anglikanischen
Bischöfen auch die anwesenden schwedischen Priester. Ein grie-



— 261 —

chischer Erzbischof, der ebenfalls in voller Amtstracht dem Gottesdienste

beiwohnte, scheint sich an der Handauflegung und
Kommunion nicht beteiligt zu haben. Der Bischof von Peterborough
bezeugt, dass er und sein Kollege mit der grössten Herzlichkeit
aufgenommen worden seien und überall warme Sympathie für die
anglikanische Kirche gefunden hätten. Da der gegenwärtige
Erzbischof von Upsala nicht bloss der erste Würdenträger, sondern
auch das anerkannte geistige Haupt der schwedischen Nationalkirche

ist, darf man die erwähnten Tatsachen als Vollziehung der
Union zwischen der schwedischen und der anglikanischen Kirche
ansehen.

Auf dem englischen Kirchenkongress, der in den Tagen vom
19.—22. Oktober in Southend stattgefunden hat, bildete die kirchliche

Wiedervereinigung den Hauptgegenstand der Verhandlung.
Athelstan Riley referierte über die Beziehungen zwischen
Anglikanismus und morgenländischer Orthodoxie. Die Kirche Englands
hat in letzter Zeit wiederholt offizielle Besuche der hervorragendsten
Vertreter orthodoxer Kirchen des Ostens erhalten. So sandte das
Patriarchat von Konstantinopel einen Delegierten an die
Lambethkonferenz. Vorher Aveilte der Metropolit von Athen längere Zeit
in London. Der Referent fand im Verkehr mit diesem letztern,
dass der Metropolit « anglikanischer » sei als er, Riley, selbst. In
der Eröffnungsrede hatte der Präsident 'des Kongresses den
Gedanken geäussert, dass man sich zuerst mit den kirchlichen Gemeinschaften

im eigenen Lande einigen sollte. Dabei erklärte er, dass

er ein überzeugter Anhänger der « evangelischen » Richtung in der
Kirche Englands sei. Er konnte es darum nicht wohl vermeiden,
auch von der « anglo-katholischen » Richtung zu reden, die
unmittelbar vor der Lambethkonferenz in London einen von etwa
1200 Geistlichen und einer beträchtlichen Anzahl Bischöfe besuchten
Kongress veranstaltet hatte. Welche Haltung soll diesen gegenüber
eingenommen werden Der Redner meinte, es sei ihnen gegenüber

weder an Ausstossung, noch an blosse Toleranz, sondern an
« Einschluss » zu denken, d. h. es sei in der Kirche Englands durch
Revision geAvisser Gesetze und Vorschriften so Aveiter Raum zu
schaffen, dass streng «Katholische» und streng « Evangelische >

nebeneinander Platz haben. In der Diskussion wurde freilich
Einsprache dagegen erhoben, dass die Bezeichnung « anglo-katholisch »

nur einer bestimmten Richtung gelassen werde; die ganze Kirche
Englands sei «anglo-katholisch».

Fünf Missionsbischöfe unter Führung des Bischofs Frank von
Sansibar haben zu den Resolutionen der Lambethkonferenz einen
Protest erlassen. Sie erklären sich als Gegner der Resolutionen,
die die schwedische Kirche betreffen, und beklagen die Teilnahme



— 262 —

der beiden englischen Bischöfe an der Konsekration der sclnvedischen
Bischöfe. Sie sagen: Wir bedauern diesen Schritt, da er ohne
Einwilligung der Provinzialsynode geschehen ist. Wir sind der
Meinung, dass die schwedische Messe, welcher die Bischöfe
beiwohnten, die Bedingungen der Lambethkonferenz nicht erfüllt.
Diese fordert, dass das eucharistische Geheimnis in den besagten
Gruppen so gefeiert werden müsse, dass wir alle ohne irgendeinen
Zweifel daran teilnehmen können. Wir behaupten, dass in diesen
übereilten Verhandlungen mit der Kirche Schwedens kein Grund
vorliegt, allgemein angenommene Glaubensgrundlagen regionalen
dogmatischen Bekenntnissen zu opfern. Wir sind der Ansicht, dass

unsere Aussichten auf Wiedervereinigung mit dem Osten und Westen
durch den Schritt der zwei Bischöfe ernstlich gefährdet wurden.
Ohne diese Wiedervereinigung wird aber das Lambethschema nutzlos

und eitel. Wir Avünschen deshalb, uns öffentlich von der
geplanten Vereinigung mit der Kirche Schwedens für den jetzigen
Zeitpunkt zu trennen. — Die Bischöfe akzeptieren die Beschlüsse
der Konferenz nur unter Vorbehalt. Nach ihrer Ansicht ist den
Bischöfen kein offizieller Schritt in der Angelegenheit der
Wiedervereinigung erlaubt, bevor die Provinzialsynode der anglikanischen
Gemeinschaft die Lambethresolutionen angenommen hat. Sie seien
ein Vertrag, dessen Bestimmungen genau erfüllt werden müssen.
Die Bischöfe erklären, dass sie sich durch diesen Vertrag nicht
gebunden fühlen, solange er nicht in allen seinen Teilen gewissenhaft

beobachtet werde.

Zu den Resolutionen der Konferenz hat auch die Anglican
and Eastern-orthodox Churches Union in ihrer Sitzung am 18.
Oktober im Sion College Stellung genommen. Die Versammlung
wünscht festzustellen : dass die anglikanische Kirche, deren Glauben
auf das Credo und auf die Überlieferung der allgemeinen Kirche
aufgebaut ist und die ebenfalls im Besitze der apostolischen Weihen
und der Sakramente ist, verpflichtet ist, Interkommunion und sichtbare

Einheit mit der orthodoxen Kirche des Ostens zu suchen,
und dass sie wegen der Gefahr, ihren angestammten Platz in der
katholischen Kirche zu verwirken, jeden Plan einer Wiedervereinigung

oder eines Kompromisses in der Lehre, welcher die
Möglichkeit einer solchen Wiedervereinigung in der katholischen
Kirche vernichten Avurde, von sich weisen musste. Sie drückt ferner
ihre Enttäuschung und ihr Bedauern darüber aus, dass die anlässlich

der Lambethkonferenz versammelten Bischöfe die ihnen dies
Jahr gebotene Gelegenheit nicht besser benützt haben, um einen
endgültigen und entscheidenden Schritt für die Mitarbeit und für
die Interkommunion mit der orthodoxen Kirche des Ostens zu tun.



- 263 —

Die Vorversammlung der Weltkonferenz über Glauben
und Kirchenverfassung in Genf. — Über diese wichtige Tagung,
auf die wir zurückkommen, sobald das offizielle Protokoll erschienen
ist, hat der « Katholik » in Bern aus der Feder von Bischof Dr.
E. Herzog folgenden Bericht gebracht:

Die erste Sitzung war auf den 12. August, vormittags 10 Uhr,
anberaumt. Sie fand, wie alle folgenden Sitzungen, im « Athenäum »

statt. Es sind etwa 80 selbständige kirchliche Organisationen
vertreten. Namentlich sind auch orientalische Würdenträger erschienen.
So sind die Patriarchate von Konstantinopel und Alexandrien, die
Kirche Griechenlands, Serbiens, Bulgariens, Russlands u. a. meist
durch Bischöfe vertreten. Bischof Herzog hatte gleich nach seiner
Ankunft in Genf am Vorabend der ersten Versammlung durch den
Generalsekretär der vorbereitenden Kommission, Herrn Robert H.
Gardiner, die Mitteilung erhalten, dass er die Sitzung zu eröffnen
und die Wahl des Präsidenten zu leiten habe; als Präsident sei

vorgesehen Bischof Dr. Brent von Western-NeAV York. Die Form,
nach welcher namentlich in der bischöflichen Kirche wichtige
Verhandlungen eröffnet werden, hat immer einen religiösen Charakter.

Bischof Herzog hielt es für angemessen, der Versammlung zu
sagen, dass er den erhaltenen Auftrag dem Umstände verdanke,
dass die Konferenz in der Schweiz stattfinde, und dass er darum
den erschienenen Gästen zunächst den Willkommgruss entbieten
dürfe. Den Gruss knüpfte er an die Worte an : « Gesegnet sei,
der da kommt im Namen des Herrn. » In der Tat nämlich dürfe
den Delegierten das Zeugnis gegeben werden, dass sie im Namen
des Herrn gekommen seien : Sie kamen aus Gehorsam gegen den
Willen des obersten Hirten, der nicht zulassen will, dass seine
Herde auseinander gescheucht werde ; aus Gehorsam gegen den
Willen des Herrn, der mit dem Gebete von seinen Jüngern
Abschied nahm : « Lass sie Eines sein, o Vater, damit die Welt
erkenne, dass du mich gesandt hast. »

An den Willkommgruss schloss sich ebenfalls in französischer
Sprache die Lesung des Abschnittes Ephes. 4, 1—6 an. Plierauf
erhob sich die ganze Versammlung und folgte schweigend dem in
deutscher Sprache vorgetragenen Gebete :

« Herr Jesus Christus, in dessen heiligem Namen wir uns
versammelt haben, um nach der Mahnung deines Apostels unter uns
das Band des Friedens zu erneuern und zu befestigen, reinige
unsere Herzen, auf dass wir vor allen Dingen dein Reich suchen
und seine Gerechtigkeit. Verleihe uns Standhaftigkeit und Mut,
damit wir beharren in der Lehre der Apostel, in der Gemeinschaft
bei Brotbrechen und Gebet. Schenke uns deinen Heiligen Geist,
damit wir, Avas recht ist, erkennen und uns allezeit seines Trostes



— 264 —

erfreuen mögen. Flösse uns gegenseitig Nachsicht und Geduld
ein, damit wir trotz der Verschiedenheit unserer Herkunft und
unserer Sprachen einander verstehen und uns zusammenfinden in
dir, der du unser Haupt bist, Jesus Christus, unser Plerr.

Wir fassen diese Bitten zusammen, indem wir gemeinschaftlich
unsere Herzen erheben und nach deiner Anweisung beten : Vater
unser > Die ganze Versammlung sprach nun laut, jeder in
seiner Sprache, das Vaterunser.

Zum Präsidenten Avurde Bischof Brent geAvählt. Er hielt eine

längere Ansprache, in der er über die Geschichte der BeAvegung,
ihre Tendenz, ihre bisherigen Erfolge und die Aufgabe der
gegenwärtigen Konferenz Aufschluss gab. Mit grossem Beifall wurde
namentlich die Begrüssung der Orientalen aufgenommen. Bischof
Brent musste auch erwähnen, dass einzig die römische Kirche die
Beteiligung an dem Unternehmen abgelehnt habe. Er betonte aber,
dass die Konferenz auch die Römischkatholischen keineswegs aus-
schliesse, sondern, wenn sie die Verständigung der Christgläubigen
zu fördern suche, auch hoffend einer Zeit entgegensehe, in der sich
Rom zur Mitwirkung bereit finde.

Im weitern wurde die Sitzung mit der Wahl des Bureaus und
der leitenden Kommission ausgefüllt. Diese stellte am Nachmittag
die Traktandenliste und überhaupt die Einzelheiten des Programms
fest. Die Konferenz betrachtet es von vornherein nicht als ihre
Aufgabe, etwa die Verhältnisse der vertretenen Kirchen zueinander
zu regeln ; aber man hatte schon in der ersten Sitzung das Gefühl,
dass solche Zusammenkünfte und persönliche Besprechungen die
Kirchen einander näher bringen als gelehrte theologische Bücher.

Am PVeitag, 20. August, Avurde die erste Vorkonferenz zur
Vorbereitung einer Weltkonferenz über Glauben und Kirchenordnung
geschlossen. Es hatten in der Regel täglich zwei Sitzungen, von
IO bis I21/« und von 3 bis 6 Uhr, stattgefunden. Nur waren die
Sitzungen der beiden letzten Tage speziell für die grosse
internationale Kommission bestimmt, die nun mit der Fortsetzung des

begonnenen Werkes betraut ist. Nach Schluss der Vormittagssitzung

kamen die Konferenzmitglieder jeweilen im Hotel Metropole
zu einem gemeinschaftlichen « Lunch >, dessen Kosten ein
unbekannter Wohltäter übernommen hatte, zusammen ; ebenso wurde
die Nachmittagssitzung zur Einnahme eines gratis offerierten «

Fünfuhrtees » unterbrochen. Der unbekannte Gastgeber hatte den Zweck.
den Konferenzteilnehmern Gelegenheit zu verschaffen, sich in freiem
Verkehr mit jeder beliebigen Persönlichkeit in Beziehung zu setzen.
Vom Vorsitzenden Avurde gleich am Anfang ausdrücklich bemerkt,
dass die Herren anzunehmen hätten, sie seien einander vorgestellt.
Damit man nicht nötig hatte, zu fragen, wer der sei, der ein Zwie-



— 265 —

gespräch einleitete, trug jeder — so seltsam das erscheinen mag —
den Namen auf der Brust. Nach amerikanischem Brauch wurden
papierene, in Metall eingefasste Medaillen ausgeteilt, auf der jeder
seinen Namen schrieb. Traf man auf der Strasse einen Herrn mit
einer solchen Medaille, so durfte man ohne Aveiteres Zeremoniell
auf ihn zugehen und ihn nach seinem Befinden fragen, auch wenn
er aus dem fernen Osten oder aus dem fernen Westen stammte.

In der Tat waren viele weit hergekommen. Es waren 80
verschiedene Kirchen, die sich auf etwa 40 Länder verteilten, an der
Konferenz offiziell vertreten. Als es sich darum handelte, eine
Kommission einzusetzen, in der alle Richtungen möglichst billig
repräsentiert wären, sah man sich genötigt, die verschiedenen
Denominationen zu Gruppen zu vereinigen. Dabei war es freilich
nicht immer leicht, zu sagen, mit welcher Gruppe diese oder jene
kirchliche Gemeinschaft die grösste Verwandtschaft habe. Man
kam zu folgenden Abteilungen: 1. Orthodoxe Kirchen des Ostens,
2. Armenische Kirche, 3. Anglikaner, 4. Baptisten, 5.-
Kongregationalisten, 6. Jünger (Disciples), 7. Methodisten, 8. Lutheraner
(mit bischöflicher Verfassung), 9. Deutsch-Evangelische, 10.
Presbyterianer und Reformierte, 11. Freunde (Quäker), 12. Altkatholiken.

Erfolgte an der Konferenz selbst eine Aufzählung der
Gruppen, so wurden diese in alphabetischer Ordnung aneinandergereiht.

Wenn ich darum hier die Altkatholiken ans Ende stelle,
so darf daraus kein Schluss auf die Wertschätzung unserer Gruppe
gezogen werden. Im Gegenteil, der Senior der Altkatholiken Avurde
in einer Weise ausgezeichnet, dass andere Würdenträger leicht
hätten eifersüchtig Averden können. Wie er die Konferenz zu
eröffnen und die Wahl des Präsidenten zu leiten hatte, so sprach er
auch den Schlusssegen.

Ein Mangel, für den aber niemand verantwortlich gemacht
werden soll, Avar das Fehlen einer gedruckten Teilnehmerliste. Eine
solche war natürlich vorgesehen. Aber nun hatte man die Formulare,

auf die man seinen Namen und seine Titel setzen konnte, so
eingerichtet, dass für eine kurze Biographie Raum war, wie wenn
es sich um Beiträge an den bekannten grossen englischen Diktionär
«Who's Who» («Woher und Wer?») gehandelt hätte. Davon
hatten viele Herren einen so ausgiebigen Gebrauch gemacht, dass
die Liste zu einer Broschüre wurde und die Genfer Setzer eine
nicht geringe Mühe hatten, der vielfach unleserlichen Handschrift
zu entnehmen, welche Würden und Ämter der Betreffende
innehatte, welche Bücher er geschrieben, avo er sich jetzt befinde, in
welchem Hotel er Avohnte usw. So kam es, dass die Liste bis
zum Schluss der Konferenz weder endgültig von den vielen Druckfehlern

gereinigt noch gedruckt werden konnte. Ich nenne aber



— 266 -
hier einige Namen, um anzudeuten, dass schon diese erste
Vorkonferenz nach ihrer Zusammensetzung einen weltweiten Charakter
hatte. Das Patriarchat von Konstantinopel war vertreten durch
Germanos, Metropolit von Seleukia, Vorsteher der theologischen
Akademie zu Halki, die russische Kirche durch den Erzbischof
Eulogius von Wolhynien, gegenwärtig wohnhaft in Belgrad, das
Patriarchat von Alexandrien durch den Erzbischof Nikolas Evan-
gelidis von Nubien in Kartum, die serbische Kirche durch den
Bischof Irenäus von Timok, die Kirche Griechenlands durch die
Professoren Papadopoulos und Alivisatos von Athen, die bulgarische

Kirche durch den Archimandriten Stephan Gheorghieff und
den Protopresbyter Zankoff, beide Professoren an der theologischen
Akademie in Sofia, die armenische Kirche durch den Bischof Abel
Abrahamian, gegemvärtig in London. Der Patriarch Damianos
von Jerusalem entschuldigte sich in einem besonderen Schreiben,
dass er keine Vertretung senden könne, wünschte der Konferenz
gesegneten Erfolg und sprach die Bitte aus, für die Weltkonferenz
die Heilige Stadt in Aussicht zu nehmen. Ihn vertrat aber der
Archimandrit Valiadis in Lausanne, der zugleich beauftragt war,
im Namen des Erzbischofs der autokephalen Kirche vom Berge
Sinai an der Konferenz teilzunehmen. Aus Japan waren sowohl
der amerikanische Bischof Mc Kime wie der englische Bischof
Boutflower erschienen. Stark \*ertreten Avaren die lutherischen
Kirchen des Nordens. Ich nenne den Erzbischof Soderblom von
Upsala, der aber sehr bald abreisen musste, Aulen, Professor in
Lund, Ostenfield, Bischof von Seeland, Ludwigs, Bischof von
Aalborg. Von der bischöflichen Kirche Amerikas machten sich natürlich

Bischof Brent von Western-New York und Robert H. Gardiner
um das Gelingen der Konferenz Aveitaus am meisten verdient; die
Anerkennung, die diese beiden Herren fanden, steigerte sich am
Schluss zu einer wahren Begeisterung. Von der Kirche Englands
übten der frühere Bischof Gore von Oxford und der Bischof von
Bombay den grössten Einfluss auf den Gang der Verhandlungen
aus. Die Kirche Irlands vertrat unter anderen Bischof Gregg von
Ossory, die Kirche Schottlands Bischof Cooper von Glasgow, die
Kirche Kanadas Bischof Newnham von Saskatchewan. Vom Kap
der guten Hoffnung, aus China, aus Australien waren Bischöfe
erschienen. Von nichtbischöflichen Kirchen machten sich besonders
und in äusserst sympathischer Weise bemerkbar Rev. Peter Ainslie,
das geistige Haupt der « Jünger », Dr. Roberts, ein hervorragender
Führer der Baptisten, Professor Tasker, Wesleyaner. Allgemein
freute man sich, dass auch Deutschland vertreten war. Wir hatten
Gelegenheit, Bekanntschaft zu machen mit Pfarrer Mosel aus Hetzdorf,

Siegmund-Schultze. dem Schriftführer des Weltbundes für



— 267 —

Freundschaftsarbeit der Kirchen, Roth, Pfarrer in Dortmund, Lang,
Professor in Halle, Schreiber, Präsident der deutschen Evangelischen
Missionshilfe in Berlin. Die Vertreter der altkatholischen Kirchen
sind bekannt; sie wohnten zusammen im Plotel Monopole; zu
ihnen gesellte sich täglich Pfarrer Dr. Chretien. Noch in Genf
erhielten sie ein Schreiben des polnischen Bischofs Kowalski, der
dem Kongress seine Segenswünsche melden liess. Der Brief wurde
dem Vorsitzenden der Konferenz übergeben und von diesem,
soweit er die Unionsfrage betraf, den Versammelten vorgelesen. Der
Bischof von Wolhynien steht mit den Mariawiten seit Jahren in
freundlicher Beziehung.

Als gleichberechtigte Sprachen, in denen die Verhandlungen
geführt werden sollten, wurden schon am Anfang der ersten Sitzung
Englisch, Französisch und Deutsch anerkannt. Doch wurde
meistens englisch gesprochen. Ein ganz ausgezeichneter Übersetzer,
wie ich nie einen kennen gelernt habe, Dr. A. Velleman, Privatdozent

an der Genfer Universität, sorgte dafür, dass niemand
verkürzt und die Verhandlungen nicht gar zu sehr verlangsamt
Avurden. Umsonst fragte ich mich, Avelches denn eigentlich die
Muttersprache des jungen Gelehrten sei, der das Deutsche ebenso
vollkommen beherrschte wie das Französische und Englische und
fähig war, die vorgetragenen Reden ihren Hauptgedanken nach
fliessend wiederzugeben. Ich hörte dann, dass er ein Flame sei.

Die freundliche Rücksichtnahme auf die Verschiedenheit der
Sprachen war zugleich eine Bestätigung des Geistes der Versöhnung,
der die ganze Konferenz beherrschte. Vor jeder Sitzung erhoben
sich die Anwesenden einen Moment zu stiller Sammlung; dann
sprach der Vorsitzende ein kurzes Gebet, das meistens dem
offiziellen Gebetbuch entnommen war, worauf die Versammlung
gemeinschaftlich das Vaterunser betete. Das erzeugte eine
Atmosphäre, in der man etwas vom Wehen des Heiligen Geistes spürte.
In verschiedenen Zungen wurde geredet, aber niemals hörte ich
ein verletzendes Wort. Insbesondere hörte man kein Echo mehr
von dem tobenden Lärm des schrecklichen Krieges. Keine Silbe
verriet: Hier redet ein frohlockender Sieger, hier äussert sich ein

tiefgewurzelter Zorn; es gab keine Zwischenfälle. Meine holländischen

Freunde, Bischof van Vlijmen und Präsident Wijker, meinten
wiederholt : « Hier geht es ganz anders zu als auf dem vatikanischen
Konzil; hier wird niemand heruntergeschrien. »

Jede kirchliche Geraeinschaft, die ihre Beteiligung an der
Weltkonferenz zugesagt hatte, konnte eine Delegation, die aber nicht
mehr als drei Mitglieder zählen durfte, nach Genf senden. In
gewöhnlichen Fällen hätten die Delegierten genauen Aufschluss
darüber erhalten müssen, was sie zu studieren und mit welchen Doku-



— 268 —

menten sie sich zu versehen hätten, um ihrer Mission gewachsen
zu sein. Das wäre diesmal ebenso scrrwer gewesen Avie die Formulierung

von Instruktionen seitens der Auftraggeber. Es handelte
sich noch nicht um eine kirchliche Verständigung selbst, sondern
zunächst nur um die Frage, wie man dazu gelange, mit Aussicht
auf Erfolg eine Weltkonferenz zu veranstalten, auf der man
miteinander eine kirchliche Verständigung versuchen könne. Das

Programm der Genfer Vorkonferenz, von dem die Delegierten zum
voraus Kenntnis erhalten konnten, bestand daher bloss darin, dass

man am Mittwoch, 12. August, vormittags 10 Uhr, im Athenäum
zu Genf zusammenkomme und dass die Konferenz voraussichtlich
etwa 10 Tage dauern werde. Damit nun aber doch die Verhandlungen

nicht in ein Avirres und nutzloses Gerede ausarteten, war
eine zweckmässige Konstituierung der Versammlung unerlässlich.

Nach dem Eröffnungsgebet bestätigte die Versammlung durch
Erheben von den Sitzen und Akklamation den Vorschlag des
christkatholischen Bischofs, den Bischof Brent von Western-New York
zum Präsidenten zu ernennen. Ebenso einstimmig und mit lautem
Beifall wurde hierauf nach dem Vorschlage des Erzbischofs Dr.
Soderblom von Upsala Robert H. Gardiner, der bisherige Sekretär
der von der bischöflichen Kirche Amerikas eingesetzten
vorbereitenden Kommission, zum Generalsekretär der Konferenz ernannt.
Ihm wurden besondere Sekretäre beigegeben, die das englische,
französische, deutsche, griechische Protokoll zu führen hatten. Nicht
bloss auf die Verschiedenheit der Sprache, sondern auch auf die
verschiedene kirchliche Stellung wurde Rücksicht genommen bei
der Zusammensetzung des Geschäftsausschusses, so dass möglichst
alle Richtungen vertreten Avaren. Der Geschäftsausschuss, dem der
Präsident und der Generalsekretär von Amts wegen angehörten,
erhielt die Aufgabe, die jeweiligen Verhandlungsgegenstände
festzustellen, die Sitzungen anzuordnen, die Reihenfolge der Referenten
und Redner zu bestimmen, die Publikationen zu besorgen usw. Da
es unmöglich war, die für solche Funktionen geeigneten
Persönlichkeiten zum voraus zu bezeichnen, nahm die Konstituierung der
Konferenz ziemlich viel Zeit in Anspruch.

Hierauf kamen verschiedene Zuschriften und Telegramme zur
Verlesung. So begrüsste der Genfer Pastor Frank Thomas die
Versammlung mit einem längern Schreiben. Einen andern Segenswunsch

hatte die kurz vorher geschlossene Lambethkonferenz
sämtlicher anglikanischer Bischöfe nach Genf geschickt. Der orthodoxe
Patriarch Gregorios von Antiochien sprach in einem Telegramm
sein Bedauern aus, durch die Zeitumstände verhindert zu sein, eine
Delegation senden zu können, und wünschte der Konferenz
gesegneten Erfolg. Der Metropolit Dimitrije von Serbien, der sich



— 269 —

durch eine Abordnung hatte vertreten lassen, bedauerte, dass seine
Gesundheit ihm nicht gestatte, persönlich zu erscheinen. Daran
schlössen sich Danksagungen für Dienstleistungen, durch die die
Abhaltung der Konferenz in Genf ermöglicht worden war.

Erst am Freitag, 13. August, begannen die eigentlichen
Vorträge über den Zweck der Konferenz. Das Thema war : « Die
Kirche und das Wesen der wiedervereinigten Kirche. » Dem ersten
Redner Avaren 20 Minuten, den folgenden je 10 Minuten
eingeräumt. Eine Diskussion über die vernommenen Äusserungen
sollte nicht stattfinden ; es sollte nur den Vertretern der verschiedenen

Kirchen Gelegenheit geboten Averden, ihren besonderen
Anschauungen Ausdruck zu geben. Erster Redner war Professor
Curtis von der Universität Edinburg, der die presbyterianische
Kirche Schottlands repräsentierte. Als wichtigster Vortrag kann
der Aufruf bezeichnet werden, den der Bischof von Bombay in der
Nachmittagssitzung vom 13. August vorgelesen hat. Es war die an
alle christlichen Völker gerichtete Kundgebung der Lambethkonferenz

bezüglich der kirchlichen Wiedervereinigung. Im Namen der
Kongregationalisten sprach Dr. Boynton aus Brooklyn, im Namen
der Methodisten Bischof Nuelsen, im Namen der « Jünger » Dr.
Ainslie. Am Samstag, 14. August, sprachen der Metropolit
Germanos, der Vertreter des Patriarchats von Konstantinopel, dessen

griechische Rede der Athener Professor Alivisatos ins Englische
übersetzte, um im Anschluss daran einen Plan zur Gründung eines
Weltkirchenbundes vorzulegen. Dr. Hughes aus London, der die
englischen Wesleyaner vertrat, betonte die Notwendigkeit einer
Einigung zum Zwecke der Christianisierung der Welt. In der
Nachmittagssitzung sprach der dänische Bischof Ostenfield von der
Stellung der Lutheraner zur Sache der kirchlichen Verständigung.
Ihm folgte der schwedische Theologieprofessor Aulen mit einer
Rede über die Einheit in der Verschiedenheit. Der A^orsitzende,
Bischof Brent, knüpfte daran eine Feststellung der Tatsache, dass
der Gedanke der Einigung immer Aveitere Kreise erfasse. Der
frühere Bischof Gore von Oxford machte dagegen auf die grossen
Schwierigkeiten aufmerksam, die zu überwinden seien, wenn man
eine vereinigte Kirche wolle. Am Montag, 16. August, kam in
der Vormittagssitzung Bischof van Vlijmen zum Wort, der in kurzen
Zügen darstellte, Avie die altkatholische Kirche Plollands — gegen
ihren Willen — vor 200 Jahren zu einer selbständigen kirchlichen
Gemeinschaft geworden ist. In der Nachmittagssitzung hatte der
christkatholische Bischof diese Vorträge mit einem kurzen Bericht
über unsere eigene kirchliche Stellung zu schliessen.

Am Dienstag und Mittwoch folgten Aussprachen über die
Bedeutung der Heiligen Schrift und eines gemeinschaftlichen Glaubens-



— 270 —

bekenntnisses in der Sache der kirchlichen Wiedervereinigung. Sie
hatten die Wirkung, dass das Geschäftskomitee eingeladen wurde,
für die nächste Vorkonferenz Fragen zu formulieren, die auf den
Gegenstand Bezug haben.'

Zwischen den Vorträgen, die weder zu Beschlüssen noch auch
nur zu Aveitern Diskussionen Veranlassung gaben, wurden
Anregungen erledigt, die mit Bewilligung des Geschäftsausschusses
der Konferenz zur Genehmigung vorgebracht worden Avaren. So
eine Resolution, mit der der verfolgten russischen Kirche das tiefe
Beileid ausgesprochen wurde. In besonders feierlicher Form wünschte
die Konferenz den Beistand des Heiligen Geistes dem Völkerbunde,
damit künftig Streitigkeiten zwischen den Nationen friedlich
geschlichtet Averden und es zu keinen blutigen Kriegen mehr kommen
möge. Andere Anregungen wurden dem « Fortsetzungskomitee »

überwiesen.
Der Beschluss, der das praktisch Avichtigste Resultat der

Konferenz bildet, betrifft nämlich die Einsetzung einer Kommission, die
man als erste Repräsentation der auf der Konferenz vertretenen
und zu neuer Gemeinschaft verbundenen Kirchen bezeichnen möchte.
Sie heisst « Fortsetzungskommission > (« Continuation Committee »).
Wäre die Konferenz eine Synode, so würde die Fortsetzungskommission

der Synodalrat oder, wie man nun in Deutschland sagt,
die Synodalvertretung sein. Sie besteht aus ungefähr 40
Mitgliedern, die möglichst aus Angehörigen aller kirchlichen Gruppen,
die an der Konferenz beteiligt waren, zusammengesetzt ist. Es
erhielten, Irrtümer vorbehalten, die orthodoxen orientalischen Kirchen
7 Vertreter, die Anglikaner und Presbyterianer (letztere mit den
Reformierten verbunden) je 6, die Baptisten, Lutheraner und
Methodisten je 5, die Kongregationalisten 4, die Armenier 2, die
«Jünger», Quäker, Deutsch-Evangelischen und Altkatholiken je 1.

Die Verteilung erfolgte mit Rücksicht auf die Seelenzahl und ist
in einzelnen Ansätzen möglicherweise korrigiert worden. Zum
Vertreter der Altkatholiken wurde von der Konferenz Bischof Herzog
gewählt. Die Fortsetzungskommission hielt sofort ihre ersten
Sitzungen, wählte Bischof Brent zu ihrem Präsidenten, Herrn Robert
H. Gardiner zum Sekretär und ernannte zwei Kommissionen, von
denen die eine die mit der kirchlichen Verständigung zusammenhängenden

Diskussionen anregt und leitet (Subjects Committee), die
andere das rein Geschäftliche besorgt (Business Committee). Zahl
und Namen der Mitglieder wird das bald erscheinende Protokoll
enthalten. Die Fortsetzungskommission versammelt sich jährlich
Avenigstens einmal und so oft die Verhältnisse eine Sitzung als
wünschenswert erscheinen lassen. Sie unterhält durch ihre
Unterkommissionen den Verkehr mit den Kommissionen der beteiligten



— 271 —

Kirchen und ist zu allen Massnahmen belügt, die sie zur Förderung

des Werkes als notwendig oder nützlich erachtet. Zu diesen
Massnahmen gehört insbesondere der Erlass mannigfaltiger
Publikationen. Bezüglich dieses Punktes regte Professor Alivisatos in
dem von ihm vertretenen griechischen Vorschlag, einen Kirchenbund

zu organisieren, unter anderem die Gründung eines
gemeinschaftlichen Organs an. Bisher Avurden die Kosten der ganzen
Unternehmung von einzelnen Persönlichkeiten bestritten. Es Avird
aber gewünscht, dass in Zukunft die beteiligten Kirchen
angemessene Beiträge leisten. Als dieser Punkt zur Sprache kam, sagte
der Vertreter der « Jünger » sofort einen Jahresbeitrag von 500 Dollar
zu. Einstweilen wird angenommen, dass jährlich etwa 50,000 Dollar
notwendig seien.

Die Fortsetzungskomnhssion hat sich nicht nur sofort konstituiert,

sondern ist auch mit einem ersten Erlass in Funktion
getreten. Sie legt den Kommissionen der einzelnen Kirchen Fragen
über Glauben und Kirchenverfassung vor, um in der Lage zu sein,
feststellen zu können, in welchem Grade man sich eine
Übereinstimmung in der Glaubenslehre und Kirchenordnung als unbedingt
nötig vorstelle, um zu einer kirchlichen Einigung zu gelangen.
Damit ist die eigentliche Arbeit zur Vorbereitung der Weltkonferenz

begonnen.
Gottesdienstlich ist in Genf, abgesehen von den gemeinschaftlichen

Andachtsübungen vor und nach den Sitzungen, die kirchliche

Einigung noch nicht sichtbar geworden. Jede Kirche hielt
ihre besonderen Gottesdienste. Die Delegierten der verschiedenen
protestantischen Kirchen beteiligten sich am Kultus ihrer nächsten
Religionsverwandten. Die bischöflichen Amerikaner hielten in ihrer
Kirche täglich Frühgottesdienst. Die Anglikaner kamen in ihrer
schönen Dreifaltigkeitskirche zusammen. Die Altkatholiken, auf
deren Gottesdienst der Vorsitzende der Konferenz besonders
aufmerksam machte, hielten am Sonntag, 15. August, in der Kirche
St. Germain einen \ron der Gemeinde und von Delegierten stark
besuchten Gottesdienst, bei welchem Bischof van Vlijmen und
Präsident Wyker und die anwesenden Genfer Geistlichen mit dem
Zelebranten kommunizierten. Die Predigt behandelte den Text:
« Bewahret das Band des Friedens. » Kein Gottesdienst aber war
von Konferenzmitgliedern so zahlreich besucht wie das in der
russischen Kirche am 19. August gefeierte Hochamt, bei welchem der
Stellvertreter des Patriarchats von Konstantinopel, Erzbischof
Germanos, in griechischer Sprache predigte. Immerhin bekundeten
diese Gottesdienste noch deutlich das Fortbestehen der kirchlichen
Trennung. Würde aber Bischof Brent an die versammelten
Konferenzmitglieder die Aufforderung gerichtet haben : Wer sich im



— 272 —

Sinne des Neuen Testaments zu dem Dogma bekennt: « Ein Herr,
Eine Taufe », möge sich von seinem Sitze erheben, so Avaren ganz
gewiss alle wie ein Mann aufgestanden.

Zum Konkordat zwischen den orientalisch-orthodoxen,
altkatholischen und anglikanischen Kirchen. — Die « Living Church »

vom 23. Oktober veröffentlicht die Antworten des Patriarchates von
Konstantinopel und des Heiligen Synods A*on Athen auf den von
Bischof Darlington eingereichten Vorschlag. Der Patriarchatsverweser

schreibt:
« Mit Vergnügen hat unser Heiliger Synod den Vorschlag

entgegengenommen, den Sie im Namen Ihrer Kirche uns
überbracht und mitgeteilt haben, um durch Abschliessung eines Bündnisses

engere Beziehungen zwischen den anglikanischen und
altkatholischen Kirchen und der orthodoxen Kirche des Ostens
herzustellen.

« Der Vorschlag wurde von uns mit um so grösserer
Aufmerksamkeit und Bereitwilligkeit vernommen, weil er mit einem

ganz ähnlichen Vorschlag zusammenfällt, den vor kurzer Zeit unsere
Kirche, erfüllt von dem nämlichen christlichen Geist der Liebe und
des Friedens, an die Kirchen Christi allüberall gerichtet hat,
indem sie die Anregung machte, nach dem Vorbild des Völkerbundes

geAvisse Formen der gegenseitigen Beziehung und der
Interkommunion festzustellen.

« Wir ersuchen Sie demnach gemäss einem Beschluss des

Heiligen Synods, zur Kenntnis nehmen zu wollen, dass wir den

genannten Vorschlag bereitwillig annehmen und ihm gern unsere
Zustimmung geben.

« Wir werden tief befriedigt sein, Avenn er mit Gottes Gnade
verwirklicht wird und er zur Herstellung Avünschenswerter
regelmässiger Beziehungen zwischen den Kirchen Christi führen würde.
Damit wird das Werk einer vollen und heiligen Einigung sicherere
und schnellere Fortschritte machen, und der Geist der christlichen
Liebe und gegenseitigen Verantwortlichkeit wird unter den christlichen

Kirchen mächtig gestärkt werden. Möge Gott der Herr
Ihre zweckdienlichen Bemühungen segnen und Ihnen selbst,
gnadiger Plerr, Gesundheit und Kraft verleihen für viele Jahre. »

In Athen gibt es ein Komitee, das die Beziehungen zwischen
Anglikanern und Orthodoxen zu pflegen hat. Zu den Mitgliedern
gehören auch die beiden Universitätsprofessoren Papadopoulos und
Alivisatos. Vorsitzender der Kommission ist Papadopoulos. Er
beantwortete die Anregung des Bischofs Darlington mit folgendem
Schreiben vom 6. Juni:



— 273 —

«... Ich bedaure, dass mit Rücksicht auf die kurze Zeit es

nicht möglich war, allen Mitgliedern unserer Kommission von
Ihrem Schreiben Kenntnis zu geben ; aber ich werde bei nächster
Gelegenheit die Sache mit ihnen besprechen und Ihnen dann die
Antwort zukommen lassen. Da Sie jedoch ausser dem, was Sie
heute im Palast des Metropoliten in Gegenwart Sr. Gnaden des
Bischofs Ambrosius von Naupaktos, des königlichen Prokurators
des Heiligen Synods Michael Galanos, des Prokurators der
Universität und Direktors des Kirchendepartements der Regierung
Hamilkar Alivisatos und meiner Person vernommen haben, eine
vorläufige Meinungsäusserung über den Inhalt Ihrer Eingabe
wünschen, gereicht es mir zur Freude, Ihnen zu sagen, dass unser
Eindruck ein sehr günstiger war, Aveil tatsächlich die wichtigsten
Dinge, durch die sich die orthodoxe Kirche, die Altkatholiken
und die anglikanischen Kirchen unterscheiden, in einer Weise
berührt sind, die in der ersehnten Einigung der Kirchen einen
Fortschritt bedeutet. Aber es gibt natürlich noch andere Dinge, über
die sich jeder Teil erst noch zu äussern hat.

« Ich werde diese Angelegenheit vor unsere Kommission
bringen, so dass auch sie an der Antwort beteiligt ist, die Sie das
Recht haben, von uns zu envarten. »

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 4, 1920. 19


	Kirchliche Chronik

