
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 10 (1920)

Heft: 3

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 216

BIBLIOGRAPHIE.

kinsman, Frederick Joseph: Salve Matei'. Longmans, Green
and Co. ; NeAV York, 1920, 301 S., Preis 2 Doll. 25 Cts.

Dass das ein recht interessantes Buch ist, kann man den
Notizen entnehmen, die auf der ersten Seite des Umschlages
gedruckt sind. Diese Notizen lauten :

„Dr. Kinsman, der 24 Jahre lang als Geistlicher der
protestantisch-bischöflichen Kirche tätig gewesen ist und 11 Jahre
Bischof von Delaware war, hat neulich auf seine Stelle
verzichtet und ist in die römisch-katholische Kirche aufgenommen
worden. Im vorliegenden Buche gibt er die Gründe an, die
ihn bewogen, diesen Wechsel zu vollziehen. Er berührt
sowohl als Historiker Avie als ein Mann, der mannigfaltige
praktische Erfahrungen gemacht hat, verschiedene kirchliche
Probleme. Das Buch ist in weitgehendem Masse eine Kritik der
Stellung, die der Verfasser in der Vergangenheit eingenommen
hat, und umfasst eine Erörterung verschiedenartiger Dinge,
die sich auf das Verhältnis zwischen Anglikanismus und
römischem Katholizismus beziehen."

Der Verfasser, geb. 1869, ist der Sohn von Eltern, die der
bischöflichen Kirche angehörten. In-dieser Kirche wurde er
getauft und erzogen. Die in Amerika begonnenen theologischen
Studien setzte er von 1891 an drei Jahre lang auf der
Universität Oxford fort und brachte ein Jahr im Pusey-Haus zu.

„Die vier Jahre, die ich in England zubrachte, waren die
glücklichsten meines Lebens" (S. 28). Dieses heute noch abgegebene
Zeugnis beAveist hinlänglich, dass sich Kinsman schon in seinen
theologischen Studienjahren in den strengkatholischen Kreisen
der anglikanischen Kirche daheimfühlte. Im März 1895 wurde
er ordiniert. Nachdem er an verschiedenen Orten tätig
gewesen war, Avurde er 1903 zum Professor der Kirchengeschichte
am theologischen Seminar in New York ernannt. Diese Stelle
bekleidete er, bis er 1908 zum Bischof der Diözese Delaware



— 217 —

erwählt und konsekriert wurde, freilich ohne dass er bisher
auch nur „ein halbes Dutzend" seiner Diözesanen gekannt hätte.
Am zweiten Sonntag in der Fastenzeit des Jahres 1919 (16. März,
Sonntag Reminiscere) zelebrierte er zum letztenmal, und zwar
in der Kirche, in der er getauft Avorden Avar. Am 14. November
1919 vollendete er das vorliegende Buch, „zehn Tage später"
wurde er in die römisch-katholische Kirche aufgenommen. In
skandalöser Weise unterzog sich Kinsman zu diesem Zwecke
sogar der Wiedertaufe! Er soll als Professor der
Kirchengeschichte an der römisch-katholischen Universität in Washington

in Aussicht genommen sein. Wir haben es also hier mit
einer Konversion zu tun, von der man glauben sollte, sie müsse
sich jedem unterrichteten, im katholischen Geiste erzogenen
Christgläubigen, der ausserhalb der römischen Kirche steht,
als Gewissenspflicht aufdrängen.

Ich frage mich daher, unter Avelchen Umständen ich die
moralische Möglichkeit und infolgedessen auch die moralische
Pflicht hätte, Kinsmans Beispiel nachzuahmen. Das wäre natürlich

der Fall, wenn ich endlich zur Einsicht käme, dass das
Papsttum, wie es heute dogmatisch umschrieben ist, der Lehre
der Heiligen Schrift und den grossen Zeugen der ungeteilten
Kirche entspreche. Es ist mir nie auch nur von ferne der
eitle und frevelhafte Gedanke in den Sinn gekommen, es gelte
nun, ein anderes Fundament ausfindig zu machen, auf dem
man die Kirche erbauen könne ; vielmehr lehnte ich die
dogmatische Fixierung des mittelalterlichen Papsttums ab, weil
offenkundig ist, dass diese Fixierung mit der Lehre des Neuen
Testaments und der Einrichtung der apostolischen und
ungeteilten Kirche im Widerspruch steht. Käme ich daher in
Versuchung, mich dem heutigen Papsttum zu unterwerfen, so Avurde
ich es als Pflicht ansehen, meine bisherige Exegese sorgfältig
zu revidieren und die Schriften der Kirchenväter wieder zur
Hand zu nehmen, auf die ich mich bisher berufen habe, um
dann, falls ich mir gestehen musste, leider auf ein falsches
Geleise geraten oder am Ende gar geschoben worden zu sein,
mit einem offenen Bekenntnis hervorzutreten und das Ärgernis
nach Kräften gutzumachen, das ich andern unabsichtlich
gegeben habe.

Ich kann mir freilich noch eine andere Möglichkeit denken,
einen gangbaren Weg nach Rom zu finden. Es ist ein breiter



— 218 —

Weg und viele wandeln darauf. Wer im Andenken an die Art,
.wie die neuen Glaubensartikel gemacht worden sind, zur
Ansicht gekommen wäre, es sei mit den kirchlichen Dogmen
überhaupt nicht sehr streng zu nehmen, sondern es gehe an, sie

einfach als gesetzliche Vorschriften anzusehen, denen man sich
unter Umständen fügt, ohne sie zu billigen, der kann sich ohne
Gewissensskrupel der vatikanischen Gesetzgebung unterwerfen.
Alles ist in der Entwickung begriffen. Der Bürger unterwirft
sich der Staatsverfassung, die gerade in Kraft ist; gefällt sie
ihm nicht, so schliesst er sich einer Partei an, die eine
Revision anstrebt; aber er kann insbesondere keine amtliche
Stellung bekleiden, ohne sich der herrschenden Ordnung zu
unterAverfen. Mit dieser Theorie kann der katholische Modernist
sein Verbleiben unter der päpstlichen Jurisdiktion einigermassen
rechtfertigen, ohne sich den Vorwurf machen zu müssen, er
handle Avider besseres Wissen und Gewissen. Aber er kann
allerdings nicht mehr gut an einer zur Ausbildung
römischkatholischer Priester errichteten Anstalt Professor der Exegese
oder der Kirchengeschichte oder der Dogmatik sein ; denn er
muss sich sagen, die Anstalt sei nicht errichtet, um ihm ein
gutes Einkommen zu verschaffen, sondern er sei angestellt und
erhalte sein Einkommen, um römisch-katholische Priesteramtskandidaten

zum Dienst in der römischen Kirche ATorzubereiten.
Dazu ist er moralisch nicht fähig, wenn er Lehre und
Kirchenverfassung der römischen Kirche als eine Abirrung von dem
ansehen muss, was er nach Schrift und Überlieferung als
massgebend anerkennt.

Dr. Kinsman will natürlich kein Modernist sein. Er hat
vor dem Antritt seiner Professur in Washington den immer
noch obligatorischen Autimodernisteneid geschworen, den Pius X.
unterm 1. September 1910 vorgeschrieben hat, und damit u. a.
eidlich gelobt, dass er die Entwicklungstheorie durchaus
verwerfe, dagegen alles annehme, was in der Enzyklika Pascendi
und im Syllabus Lamentabili enthalten ist, und streng die
Anschauung verdamme, nach Avelcher sich der Christ in zwei
Personen teilen könne, in die eines Gläubigen, der alles
annimmt, und in die eines Historikers, der weiss, wie wenig
begründet die römischen Dogmen sind. Daher ist anzunehmen,
der Kirchenhistoriker Kinsman, der diesen Eid geschworen hat
und ihn auch halten wird, sei zur Einsicht gelangt, dass das



— 219 —

römische Kirchenwesen in seiner heutigen Ausbildung genau
den massgebenden Quellen der katholischen Glaubenslehre,
nämlich der Schrift und der Überlieferung, entspreche. Das
ist besonders Avichtig, weil Kinsman in seiner frühern Periode
unzähligemal gelobt, ja sogar als Bischof von andern das
Gelöbnis gefordert hat, die Heilige Schrift als eine genügende
Quelle der christlichen Glaubenslehre anzuerkennen, so dass
nichts als Glaubensartikel erklärt werden dürfe, was nicht
durch die Schrift bewiesen werden kann. Mangel an
Schriftkenntnis darf man einem anglikanischen Bischof, der sich zum
theologischen Lehrer ausgebildet hat, nicht leicht zum Vorwurf
machen. Es überrascht freilich und erweckt einen geAvissen
Verdacht, dass Kinsman es für richtig hält, vom
Religionsunterricht, den er bis zum 14. Altersjahr erhalten hat, in nicht
sehr respektvollem Tone zu sagen: „Religion schien
hauptsächlich eine Sache des Bibelstudiums zu sein; ich aber fand
die amerikanische Geschichte interessanter" (S. 12). Das wird
sich später doch wohl geändert haben ; denn keine Kirche legt
auf das Schriftstudium und die Schriftlesung in der Liturgie
so grosses Gewicht wie die anglikanische Gemeinschaft. Ein
Theologiestudent oder gar ein Bischof, dem die Bibel nicht
„interessant" wäre, hätte moralisch in der anglikanischen Kirche
keinen Platz. So ist denn zu erwarten, dass uns der
nunmehrige Theologieprofessor Kinsman besser als irgendeiner
zeigen könne, wie man über die Schwierigkeiten hinwegkommt,
die für einen Anglikaner oder auch einen Altkatholiken nach
gewöhnlicher Auffassung den Weg nach Rom ungangbar machen.

Erst im August 1919 kam Dr. Kinsman zur Erkenntnis,
dass er „ex animo", mit gutem Gewissen, seine Unterwerfung
unter Rom vollziehen könne (S. 185). Natürlich war aber doch
diese Erkenntnis nicht eine plötzliche Erleuchtung, sondern
psychologisch geraume Zeit vorher vorbereitet. Kinsman unter-
lässt nicht, den Leser darüber zu unterrichten, wie er ZAvar von
Jugend an ein Anglikaner war, der vom Romanismus kaum
Notiz nahm, jedoch immer wieder fast zufällig Eindrücke
erhielt, die ihn in seiner anglikanischen Sicherheit erschütterten
und ihm unvergesslich blieben. Er hatte das Glück, weite
Reisen machen und längere Zeit in fernen Ländern zubringen
zu können. Nach den vier Jahren theologischen Studiums in
England kam er nach Frankreich und erhielt sogar seine Dia-



— 220 —

konatsweihe in Paris. Dann brachte er vier Wochen in Italien
zu und feierte 1895 das Osterfest in Rom. Zehn Jahre später
brachte er den Sommer im Orient zu. Von da kam er wieder
nach Italien, dann nach Wien, nach Köln ; überall besuchte
er die grossen Kirchen, um sich an den imposanten
Gottesdiensten zu erbauen. Dabei empfand er als unschätzbaren
Vorteil die Einheit der liturgischen Sprache. Entscheidend aber
scheint der Aufenthalt in Tunis gewesen zu sein, avo er den
Winter 1913/14 verlebte. Da er nun bereits seit fünf Jahren
Bischof einer nicht unbedeutenden Diözese Avar, wundert man
sich freilich, dass ihm genügend Zeit und Geld zur Verfügung'
standen, sich so lange der wohltätigen Wirkung des
nordafrikanischen Klimas auszusetzen. An den Funktionen des
anglikanischen Geistlichen in Tunis fand er viel zu bemängeln; er
ging darum regelmässig in die römisch-katholische Kathedrale
zum Gottesdienst, an dem er sich immer mehr erbaute, und
besuchte die englische Kapelle nur noch, wenn er kommunizieren

wollte. Die gleichen guten Eindrücke wie in der Kathedrale

zu Tunis erhält er später in den Kirchen Siziliens, ebenso
dann in Neapel, in Frankreich und Belgien. Der Aufenthalt
in Tunis aber hatte, wie er S. 203 offen gesteht, es ihm für
immer unmöglich gemacht, „sich mit den Wegen der
protestantisch-bischöflichen Kirche zufrieden zu geben. Ich ging
wie gewöhnlich meiner Arbeit nach ; aber sie hatte die
Bedeutung voller Realität verloren" (but it had lost sense of full
reality). Nach diesem Geständnis darf man keine befriedigenden
Aufschlüsse mehr darüber erwarten, wie sich der Bischof, der
so lange und so oft aus rein persönlichem Belieben seine
Diözese im Stiche lassen konnte, mit der Lehre der Hl. Schrift
über die Stellung des Apostels Petrus im Apostelkollegium
auseinandersetzte. Der Mann war in ein Stadium gekommen, in
welchem Rom immer recht hatte. Mit einer fast rührenden
Offenheit gesteht er : „Ich Avar gegen meine eigene Kirche sehr
kritisch geworden und empfand bereits sehr stark gewisse
Lockungen (certain lures) Roms" (S. 206).

Indessen durfte nun doch ein Doktor der Universität
Oxford, ein ehemaliger Professor der Kirchengeschichte, ein
anglikanischer Bischof, der über seine Bekehrung zum Romanismus
ein Buch schreiben wollte, nicht stillschweigend darüber
hinweggehen, wie er sich denn mit dem Papalsystem abgefunden
habe.



— 221 —

Das vatikanische Konzil hat bekanntlich sehr bestimmt
gesagt, aus welchen Worten des Herrn es die Lehre von der
Universalmacht und Unfehlbarkeit des Papstes herleitete. Das
ist begreiflich. Das Konzil durfte doch nicht die Meinung
aufkommen lassen, dass die von ihm formulierten Glaubensartikel
eigentlich nur die kirchliche Bestätigung von Vorstellungen
seien, die erst im Mittelalter aufgekommen und dann vorzüglich

von den Jesuiten gepredigt worden sind. Es musste, wenn
seine Erlasse die Bedeutung A7on Dogmen haben sollten, den
Gläubigen sagen, die \Ton ihm verkündeten Lehren seien von
Gott geoffenbart und darum ein wesentlicher Bestandteil der
christlichen Religion. Dem widersprachen die Altkatholiken.
Ihre Gelehrten wiesen nach, dass die vom Konzil zitierten
Schriftworte den ihnen unterschobenen Sinn nicht haben und
class sie von der alten Kirche auch niemals in diesem Sinne
gedeutet Avorden sind. Nun macht sich Dr. Kinsman die Sache
ausserordentlich leicht. Da die fraglichen Texte bekannt sind,
braucht er sie nicht zu zitieren. Er gesteht aber, dass er bis
1918 auch gemeint habe, der Bischof von Rom sei nur ein
erster unter gleichen, wie das auch Petrus gewesen sei. Erst
1918 habe er eingesehen, dass in Petrus doch ein ständiger
Primat gestiftet worden sei; wie er zu dieser Einsicht kam,
weiss er nicht mehr recht (S. 239). Nimmt man aber einmal
an, Christus habe einen Primat gestiftet, so ergibt sich, wie
Kinsman meint, das übrige leicht. Niemand ausser Rom
erhebt Anspruch, den in Petrus gestifteten Primat zu besitzen.
Freilich ist nicht von allem Anfang* an deutlich erkennbar,
dass der Bischof von Rom Inhaber des Primates ist ; der Apostel
Paulus z. B. kannte, wie Kinsman jetzt noch glaubt, den Primat
des Apostels Petrus nicht. Auch später noch geht die Geschichte
des Primats Avie durch einen Tunnel, der nur spärlich von
Station zu Station mit schwachem Licht erhellt ist. Der Tunnel
reicht, Avie der Kirchenhistoriker Kinsman meint, bis Cyprian.
Aus Cyprians Schriften also soll das Papalsystem naclrweisbar
sein Leider A^ernehmen wir wiederum nicht, Avie denn Cyprian,
der im Ketzertaufstreit die Kirchengemeinschaft mit Rom
verloren hat, den päpstlichen Jurisdiktionsprimat, an den man
heute denken muss, wrenn man überhaupt vom Primat redet,
ans Tageslicht gebracht haben soll. Unserer Meinung nach
darf ein Historiker heute eine solche Behauptung nicht auf-



— 222 —-

stellen, ohne sich z. B. mit den einschlägigen Arbeiten von
Reinkens, Langen, Koch auseinanderzusetzen. Das von einem
Tunnel hergenommene Bild ist gewiss sehr hübsch ; aber je
dunkler der Weg ist, desto wichtiger sind die Lichter, die ihn
von Strecke zu Strecke, schwach erhellen. Warum zeigt uns
Kinsman nicht, wie Irenäus und Tertullian u. a. mit ihren
bekannten Äusserungen einen päpstlichen Jurisdiktionsprimat
lehren oder voraussetzen? Er AAird wohl AAissen, dass diese

Zeugnisse längst sehr ernsthaft geprüft und nur durch arge
Missdeutung für die römische Theorie in Anspruch genommen
werden können. Der „Tunnel" reicht in Wirklichkeit nicht
bloss bis zur Mitte des dritten Jahrhunderts, sondern bis zum
18. Juli 1870; er ist freilich durch die Lampenträger des Jesuitenordens

immer stärker beleuchtet worden ; aber was ans Tageslicht

gekommen ist, steht mit dem, Avas am Anfang war, in so

offenkundigem Widerspruch, class von vornherein angenommen
werden muss, es gebe Seitengänge, durch die allerlei fremdartige

Dinge in den Tunnel gekommen sind. In voller
Ausgestaltung kann man den nach so langer Zeit ans Licht gebrachten

Jurisdiktionsprimat aber doch erst seit Pfingsten 1917 sehen.
Heute darf man nicht mehr vom Primat reden, wie wenn
damit einfach eine Repräsentation der kirchlichen Einheit gemeint
wäre, sondern man muss offen sagen, dass man den Träger
absoluter Regierungsgewalt und persönlicher Unfehlbarkeit meine.
Die harmlose Bemerkung: „Wer an die Unfehlbarkeit der Kirche
glaubt und den Primat für eine wesentliche Einrichtung der
Kirche hält, kann in der Lehre von der päpstlichen Unfehlbarkeif

keine Schwierigkeit finden" (S. 245), haben wir oft genug
gehört; aber sie ist fälsch und soll lediglich dazu dienen, die
vatikanische Kirchenverfassung zu verschleiern, damit man sie
nicht als das nimmt, was sie ist und als was sie sich nun nicht
bloss nach den vatikanischen Dekreten, sondern insbesondere
nach dem neuen päpstlichen Gesetzbuch ATor den Augen der
Welt darstellt, gleichviel ob diese sehen Avolle oder nicht.

Aber ganz korrekt ist Kinsman immer noch nicht. Die
„Tunnel"-Theorie ist im Grunde doch nichts anderes als
Newmans Entwicklungstheorie, zu der er sich bekennt (S. 243 f.).
Das geschieht ja allerdings in sehr vorsichtiger Form : Die
Entwicklung bestehe einfach „in vollerer Erfassung des Inhaltes
der Offenbarung und vollkommenerer Anwendung derselben im



— 223 —

praktischen Detail", so class man also z. B. erst im 19.
Jahrhundert zu der Erkenntnis gelangte, der Bischof von Rom sei

ja nach Gottes Offenbarung der unfehlbare Lehrer der Christenheit,

und seine lehramtlichen Kundgebungen seien „aus sich
selbst, nicht aber erst durch die Zustimmung der Kirche
unabänderlich". Kinsman geht über diesen Zusatz des Dogmas
schweigend hinweg, findet aber, dieses sei „strictly limited and
constitutional" Die „minimisers", die in ihrem Kleinglauben
dem vatikanischen Dogma eine möglichst „minime"
Bedeutungzuschreiben, scheinen noch nicht ausgestorben zu sein. Aber
Kinsman möge sich in acht nehmen, damit er in seiner eigenen
weitern Entwicklung nicht in den Modernismus eines Loisy
gerät, der das, was zu einer bestimmten Zeit in der (römischen)
Kirche als das gesetzlich Gültige anzusehen ist, auch als das
Christliche anerkennen will, jedoch allerdings nur in der
Meinung, dass es zu einer andern Zeit möglicherAveise gar nicht
als zu christlicher Lehre und Einrichtung gehörend in Geltung
Avar oder künftig sein wird. Eine gewisse Disposition zu solcher
EntAvicklung bekundet Kinsman, wie uns scheint, auch damit,
dass er auf den zweihundertjährigen Amerikanismus seiner
Familie sichtlich stolz ist und für den Hauptvertreter des
kirchlichen Amerikanismus, den Bischof Ireland, viel Sympathie verrät.

Für die theologische Wissenschaft ist das vorliegende
Buch ohne alle Bedeutung ; aber es macht unstreitig auf viele
nicht unwichtige Dinge aufmerksam, durch die die römische
Kirche sehr stark ist und die andern Kirchen leider oft in
hohem Masse fehlen. E. H.

Neu eingegangen:
Annual Reports of the Federal Council of the Churches of Christ

in America for the year 1919. New York.
Documents bearing on the Problem of Christian Unity and Fellowship

1916-1920. London, Society for Promoting Christian Knowledge.

2/—.
Guardini, Romano: Vom Geist der Liturgie. Vierte und fünfte,

umgearbeitete und vermehrte Auflage. (Ecclesia orans. Zur
Einführung in den Geist der Liturgie. Herausgegeben von Dr. Ilde-
fons Herwegen, Abt von Maria Laach. Erstes Bändchen.) 120.

(XVIII u. TOO S.) Freiburg i. Br. 1920, Herder. Ji. 2. 80 und
Zuschläge.



__ 224 —

Headlam, A. C, D. D. : The Doctrine of the Church and Christian
Reunion being the Bampton Lectures for the year 1920. London,
J. Murray. 12/— Net.

Heiler, F. : Das Gebet. Eine religionsgeschichtliche und
religionspsychologische Untersuchung. 2. Auflage. München 1920, Verlag

Ernst Reinhardt. 558 S. Preis Ji 21.45.
— Das Wesen des Katholizismus. München, E. Reinhardt, 1920.

137 S. Ji 9. 10.

Kinsman, Frederick Josef: Salve Mater. Longmans, Green and Co.,
New York 1920. $ 2. 25.

Lambeth Conference Report. London, Society for Promoting Christian
Knowledge, 1920. 2/—.

Manes, A. : Der deutsche Regierungsentwurf für ein Weltarbeiterrecht.

12. Flugschrift der Deutschen Liga für Völkerbund. Verlag

Hans Robert Engehnann, Berlin W. 15.

Moog, Dr. G., Bischof der deutschen Altkatholiken : Plirtenbrief zum
50jährigen Jubiläum der Erklärung der päpstlichen Allgewalt
und Unfehlbarkeit und des Beginns der altkatholischen Bewegung.
Bonn 1920, C. Georgi.

Murray, R. H. : Erasmus and Luther. Their Attitude to Toleration.
London, Society for Promoting Christian Knowledge, 1920.
503 p. 25 s.

Rundschreiben Benedikt XV. über die Ausbreitung des katholischen
Glaubens auf dem Erdkreis (Maximum illud). Autorisierte
Ausgabe. Lateinischer und deutscher Text. Freiburg i. Br., Herder &
Cie. Ji 2. 80.

Schroder, Arthur: Der moderne Mensch in Erasmus. Eine
Untersuchung zur Frage nach der christlichen Weltanschauung. Leipzig

1919, A. Deichert. 79 S. Ji. 6.40.
The Five Lambeth Conferences. Compiled under the Direction of

the Archbishop of Canterbury. London, Society for Promoting
Christian Knowledge, 1920. 459 p. 12 s. 6 d.

Wchberg, Hans : Der Völkerbundvorschlag der deutschen Regierung.
11. Flugschrift der Deutschen Liga für Völkerbund. Verlag
Hans Robert Engelmann, Berlin W. 15.

Weinmann, K. : Das Konzil von Trient und die Kirchenmusik. Eine
historisch-kritische Untersuchung. Leipzig 1919, Verlag Breitkopf

& Hartel.
Wigram, W. A. : A brief Account of the Assyrian Nation in the War.

London 1920, Society for Promoting Christian Knowledge. 1/6/—.
Year Book of the Churches 1920. Fleming H. Revell Company,

New York. 75 Cents.
Zimmermann, Otto, S. J.: Das Dasein Gottes. Erstes Bändchen:

Der immergleiche Gott. 8°. (VIII u. 136 S.) Freiburg i. Br.
1920, Herder. Ji 5. 20 ; geb. Ji 7.20 und Zuschläge.

Druck von Stämpfli & Cie. in Bern.


	Bibliographie

