Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 10 (1920)
Heft: 3

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

- 918 —

BIBLIOGRAPHIE.

KINSMAN, Frederick Joseph: Salve Mater. Longmans, Green
and Co.; New York, 1920, 301 S., Preis 2 Doll. 25 Cts.

Dass das ein recht interessantes Buch ist, kann man den
Notizen entnehmen, die auf der ersten Seite des Umschlages
gedruckt sind. Diese Notizen lauten:

,Dr. Kinsman, der 24 Jahre lang als Geistlicher der pro-
testantisch-bischoflichen Kirche tétig gewesen ist und 11 Jahre
Bischof von Delaware war, hat neulich auf seine Stelle ver-
zichtet und ist in die rémisch-katholische Kirche aufgenommen
worden. Im vorliegenden Buche gibt er die Griinde an, die
ihn bewogen, diesen Wechsel zu vollziehen. Er bertihrt so-
wohl als Historiker wie als ein Mann, der mannigfaltige prak-
tische Erfahrungen gemacht hat, verschiedene kirchliche Pro-
bleme. Das Buch ist in weitgehendem Masse eine Kritik der
Stellung, die der Verfasser in der Vergangenheit eingenommen
hat, und umfasst eine Erdrterung verschiedenartiger Dinge,
die sich auf das Verhiiltnis zwischen Anglikanismus und romi-
schem Katholizismus beziehen.“

Der Verfasser, geb. 1869, ist der Sohn von Eltern, die der
bischoflichen Kirche angehérten. In- dieser Kirche wurde er
getauft und erzogen. Die in Amerika begonnenen theologischen
Studien setzte er von 1891 an drei Jahre lang auf der Uni-
versitit Oxford fort und brachte ein Jahr im Pusey-Haus zu.
»Die vier Jahre, die ich in England zubrachte, waren die gliick-
lichsten meines Lebens“ (S. 28). Dieses heute noch abgegebene
Zeugnis beweist hinlénglich, dass sich Kinsman schon in seinen
‘theologischen Studienjahren in den strengkatholischen Kreisen
der anglikanischen Kirche daheimfiihite. Im Mérz 1895 wurde
er ordiniert. Nachdem er an verschiedenen Orten titig ge-
“wesen war, wurde er 1903 zum Professor der Kirchengeschichte
am theologischen Seminar in New York ernannt. Diese Stelle
bekleidete er, bis er 1908 zum Bischof der Ditzese Delaware



— 217 —

erwahlt und konsekriert wurde, freilich ohne dass er bisher
auch nur ,ein halbes Dutzend“ seiner Ditzesanen gekannt héitte.
Am zweiten Sonntag in der Fastenzeit des Jahres 1919 (16. Mérz,
Sonntag Reminiscere) zelebrierte er zum letztenmal, und zwar
in der Kirche, in der er getauft worden war. Am 14. November
1919 vollendete er das vorliegende Buch, ,zehn Tage spiter®
wurde er in die romisch-katholische Kirche aufgenommen. In
skandaloser Weise unterzog sich Kinsman zu diesem Zwecke
sogar der Wiedertaufe! FEr soll als Professor der Kirchen-
geschichte an der romisch-katholischen Universitiat in Washing-
ton in Aussicht genommen sein. Wir haben es also hier mit
einer Konversion zu tun, von der man glauben sollte, sie miisse
sich jedem unterrichteten, im katholischen Geiste erzogenen
Christglaubigen, der ausserhalb der romischen Kirche steht,
als Gewissenspflicht aufdriingen.

Ich frage mich daher, unter welchen Umstinden ich die
moralische Moglichkeit und infolgedessen auch die moralische
Pflicht hitte, Kinsmans Beispiel nachzuahmen. Das wire natiir-
lich der Fall, wenn ich endlich zur Einsicht kame, dass das
Papsttum, wie es heute dogmatisch umschrieben ist, der Lehre
der Heiligen Schrift und den grossen Zeugen der ungeteilten
Kirche entspreche. Es ist mir nie auch nur von ferne der
eitle und frevelhafte Gedanke in den Sinn gekommen, es gelte
nun, ein anderes Fundament ausfindig zu machen, auf dem
man die Kirche erbauen kénne; vielmehr lehnte ich die dog-
matische Fixierung des mittelalterlichen Papsttums ab, weil
offenkundig ist, dass diese Fixierung mit der Lehre des Neuen
Testaments und der Einrichtung der apostolischen und unge-
teilten Kirche im Widerspruch steht. Kéme ich daher in Ver-
suchung, mich dem heutigen Papsttum zu unterwerfen, so wiirde
ich es als Pflicht ansehen, meine bisherige Exegese sorgfaltig
zu revidieren und die Schriften der Kirchenviiter wieder zur
Hand zu nehmen, auf die ich mich bisher berufen habe, um
dann, falls ich mir gestehen miisste, leider auf ein falsches
(Geleise geraten oder am Ende gar geschoben worden zu sein,
mit einem offenen Bekenntnis hervorzutreten und das Argernis
nach Kraften gutzumachen, das ich andern unabsichtlich ge-
geben habe.

Ich kann mir freilich noch eine andere Moglichkeit denken,
einen gangbaren Weg nach Rom zu finden. Es ist ein breiter



218

Weg und viele wandeln darauf. Wer im Andenken an die Art,
wie die neuen Glaubensartikel gemacht worden sind, zur An-
sicht gekommen wire, es sei mit den kirchlichen Dogmen tiiber-
haupt nicht sehr streng zu nehmen, sondern es gehe an, sie
einfach als gesetzliche Vorschriften anzusehen, denen man sich
unter Umstéanden fiigt, ohne sie zu billigen, der kann sich ohne
Gewissensskrupel der vatikanischen Gesetzgebung unterwerfen.
Alles ist in der Entwickung begriffen. Der Birger unterwirft
sich der Staatsverfassung, die gerade in Kraft ist; geféllt sie
ihm nicht, so schliesst er sich einer Partei an, die eine Re-
vision anstrebt; aber er kann insbesondere keine amtliche
Stellung bekleiden, ohne sich der herrschenden Ordnung zu
unterwerfen. Mit dieser Theorie kann der katholische Modernist
sein Verbleiben unter der pépstlichen Jurisdiktion einigermassen
rechtfertigen, ohne sich den Vorwurf machen zu missen, er
handle wider besseres Wissen und Gewissen. Aber er kann
allerdings nicht mehr gut an einer zur Ausbildung rémisch-
katholischer Priester errichteten Anstalt Professor der Exegese
oder der Kirchengeschichte oder der Dogmatik sein; denn cr
muss sich sagen, die Anstalt sei nicht errichtet, um ihm ein
gutes Kinkommen zu verschaffen, sondern er sei angestellt und
erhalte sein Einkommen, um romisch-katholische Priesteramts-
kandidaten zum Dienst in der rémischen Kirche vorzubereiten.
Dazu ist er moralisch nicht féhig, wenn er Lehre und Kirchen-
verfassung der romischen Kirche als eine Abirrung von dem
ansehen muss, was er nach Schrift und Uberlieferung als mass-
gebend anerkennt,

Dr. Kinsman will natiirlich kein kModernist sein. Er hat
vor dem Antritt seiner Professur in Washington den immer
noch obligatorischen Antimodernisteneid geschworen, den Pius X.
unterm- 1. September 1910 vorgeschrieben hat, und damit u. a.
eidlich gelobt, dass er die Entwicklungstheorie durchaus ver-
werfe, dagegen alles annehme, was in der Enzyklika Pascendi
und im Syllabus Lamentabili enthalten ist, und streng die An-
schauung verdamme, nach welcher sich der Christ in zwei
Personen teilen konne, in die eines Gliubigen, der alles an-
nimmt, und in die eines Historikers, der weiss, wie wenig be-
griindet die romischen Dogmen sind. Daher ist anzunehmen,
der Kirchenhistoriker Kinsman, der diesen Eid geschworen hat
und ihn auch halten wird, sei zur Einsicht gelangt, dass das



219

romische Kirchenwesen in seiner heutigen Ausbildung genau
den massgebenden Quellen der katholischen Glaubenslehre,
nimlich der Schrift und der Uberlieferung, entspreche. Das
ist besonders wichtig, weil Kinsman in seiner frithern Periode
unzihligemal gelobt, ja sogar als Bischof von andern das Ge-
lobnis gefordert hat, die Heilige Schrift als eine geniigende
Quelle der christlichen Glaubenslehre anzuerkennen, so dass
nichts als Glaubensartikel erklart werden diirfe, was nicht
durch die Schrift bewiesen werden kann. Mangel an Schrift-
kenntnis darf man einem anglikanischen Bischof, der sich zum
theologischen Lehrer ausgebildet hat, nicht leicht zum Vorwurf
machen. Es tuberrascht freilich und erweckt einen gewissen
Verdacht, dass Kinsman es fiir richtig hialt, vom Religions-
unterricht, den er bis zum 14. Altersjahr erhalten hat, in nicht
sehr respektvollem Tone zu sagen: ,Religion schien haupt-
siichlich eine Sache des Bibelstudiums zu sein; ich aber fand
die amerikanische Geschichte interessanter® (S. 12). Das wird
sich spater doch wohl geéindert haben; denn keine Kirche legt
auf das Schriftstudium und die Schriftlesung in der Liturgie
so grosses Gewicht wie die anglikanische Gemeinschaft. Ein
Theologiestudent oder gar ein Bischof, dem die Bibel nicht
sinteressant” wére, hitte moralisch in der anglikanischen Kirche
keinen Platz. So ist denn zu erwarten, dass uns der nun-
mehrige Theologieprofessor Kinsman besser als irgendeiner
zeigen konne, wie man lber die Schwierigkeiten hinwegkommt,
die fir einen Anglikaner oder auch einen Altkatholiken nach
gewohnlicher Auffassung den Weg nach Rom ungangbar machen.

Erst im August 1919 kam Dr. Kinsman zur Erkenntnis,
dass er ,ex animo“, mit gutem Gewissen, seine Unterwerfung
unter Rom vollziehen konne (S. 18b). Natiirlich war aber doch
diese Erkenntnis nicht eine plotzliche Erleuchtung, sondern
psychologisch geraume Zeit vorher vorbereitet. Kinsman unter-
lidsst nicht, den Leser dariber zu unterrichten, wie er zwar von
Jugend an ein Anglikaner war, der vom Romanismus kaum
Notiz nahm, jedoch immer wieder fast zufillig Eindriicke er-
hielt, die ihn in seiner anglikanischen Sicherheit erschiitterten
und ihm unvergesslich blieben. Er hatte das Gliick, weite
Reisen machen und lingere Zeit in fernen Léndern zubringen
zu konnen. Nach den vier Jahren theologischen Studiums in
England kam er nach Frankreich und erhielt sogar seine Dia-



— 220 —

konatsweihe in Paris. Dann brachte er vier Wochen in Italien
zu und feierte 1895 das Osterfest in Rom. Zehn Jahre spiter
brachte er den Sommer im Orient zu. Von da kam er wieder
nach Italien, dann nach Wien, nach Koln; tberall besuchte
er die grossen Kirchen, um sich an den imposanten Gottes-
diensten zu erbauen, Dabei empfand er als unschitzbaren
Vorteil die Einheit der liturgischen Sprache. Entscheidend aber
scheint der Aufenthalt in Tunis gewesen zu sein, wo er den
Winter 1913/14 verlebte. Da er nun bereits seit finf Jahren
Bischof einer nicht unbedeutenden Ditzese war, wundert man
sich freilich, dass ihm gentigend Zeit und Geld zur Verfiigung
standen, sich so lange der wohltidtigen Wirkung des nordafri-
kanischen Klimas auszusetzen. Aun den Funktionen des angli-
kanischen Geistlichen in Tunis fand er viel zu beméngeln; er
ging darum regelmiissig in die romisch-katholische Kathedrale
zum Gottesdienst, an dem er sich immer mehr erbaute, und
besuchte die englische Kapelle nur noch, wenn er kommuni-
zieren wollte. Die gleichen guten Eindriicke wie in der Kathe-
drale zu Tunis erhiilt er spéter in den Kirchen Siziliens, ebenso
dann in Neapel, in Frankreich und Belgien. Der Aufenthalt
in Tunis aber hatte, wie er S. 203 offen gesteht, es ihm fir
immer unmoglich gemacht, ,sich mit den Wegen der prote-
stantisch-bischdéflichen Kirche zufrieden zu geben. Ich ging
wie gewohnlich meiner Arbeit nach; aber sie hatte die Be-
deutung voller Realitiit verloren* (but it had lost sense of full
reality). Nach diesem Gestindnis darf man keine befriedigenden
Autschlisse mehr dariiber erwarten, wie sich der Bischof, der
so lange und so oft aus rein persénlichem Belieben seine Dio-
zese im Stiche lassen konnte, mit der Lehre der Hl. Schrift
tiber die Stellung des Apostels Petrus im Apostelkollegium aus-
einandersetzte. Der Mann war in ein Stadium gekommen, in
welchem Rom immer recht hatte. Mit einer fast rithrenden
Offenheit gesteht er: ,Ich war gegen meine eigene Kirche sehr
kritisch geworden und empfand bereits sehr stark gewisse
Lockungen (certain lures) Roms¥ (S. 206).

Indessen durfte nun doch ein Doktor der Universitit Ox-
ford, ein ehemaliger Professor der Kirchengeschichte, ein angli-
kanischer Bischof, der {iber seine Bekehrung zum Romanismus
ein Buch schreiben wollte, nicht stillschweigend dariiber hin-
weggehen, wie er sich denn mit dem Papalsystem abgefunden
habe.



— 221 —

Das vatikanische Konzil hat bekanntlich sehr bestimmt
gesagt, aus welchen Worten des Herrn es die Lehre von der
Universalmacht und Unfehlbarkeit des Papstes herleitete. Das
ist begreiflich. Das Konzil durfte doch nicht die Meinung auf-
kommen lassen, dass die von ihm formulierten Glaubensartikel
eigentlich nur die kirchliche Bestiatigung von Vorstellungen
seien, die erst im Mittelalter aufgekommen und dann vorziig-
lich von den Jesuiten gepredigt worden sind. Es musste, wenn
seine Erlasse die Bedeutung von Dogmen haben sollten, den
Glaubigen sagen, die von ihm verkiindeten Lehren seien von
Gott geoffenbart und darum ein wesentlicher Bestandteil der
christlichen Religion. Dem widersprachen die Altkatholiken.
Ihre Gelehrten wiesen nach, dass die vom Konzil zitierten
Schriftworte den ihnen unterschobenen Sinn nicht haben und
dass sie von der alten Kirche auch niemals in diesem Sinne
gedeutet worden sind. Nun macht sich Dr. Kinsman die Sache
ausserordentlich leicht. Da die fraglichen Texte bekannt sind,
braucht er sie nicht zu zitieren. ILr gesteht aber, dass er bis
1918 auch gemeint habe, der Bischof von Rom sei nur ein
erster unter gleichen, wie das auch Petfrus gewesen sei. Iirst
1918 habe er eingesehen, dass in Petrus doch ein stéindiger
Primat gestiftet worden sei; wie er zu dieser Einsicht kam,
weiss er nicht mehr recht (S. 239). Nimmt man aber einmal
an, Christus habe einen Primat gestiftet, so ergibt sich, wie
Kinsman meint, das Ubrige leicht. Niemand ausser Rom er-
hebt Anspruch, den in Petrus gestifteten Primat zu besitzen.
Freilich ist nicht von allem Anfang an deutlich erkennbar,
dass der Bischof von Rom Inhaber des Primates ist; der Apostel
Paulus z. B. kannte, wie Kinsman jetzt noch glaubt, den Primat
des Apostels Petrus nicht. Auch spéiter noch geht die Geschichte
des Primats wie durch einen Tunnel, der nur sparlich von
Station zu Station mit schwachem Licht erhellt ist. Der Tunnel
reicht, wie der Kirchenhistoriker Kinsman meint, bis Cyprian.
Aus Cyprians Schriften also soll das Papalsystem nachweisbar
sein! Leider vernehmen wir wiederum nicht, wie denn Cyprian,
der im Ketzertaufstreit die Kirchengemeinschaft mit Rom ver-
loren hat, den pépstlichen Jurisdiktionsprimat, an den man
heute denken muss, wenn man iberhaupt vom Primat redet,
ans Tageslicht gebracht haben scll. Unserer Meinung nach
darf ein Historiker heute eine solche Behauptung nicht auf-



929

stellen, ohne sich z. B. mit den ecinschligigen Arbeiten von
Reinkens, Langen, Koch auseinanderzusetzen. Das von einem
Tunnel hergenommene Bild ist gewiss sehr hiibsch; aber je
dunkler der Weg ist, desto wichtiger sind die Lichter, diec ihn
von Strecke zu Strecke schwach erbellen. Warum zeigt uns
Kinsman nicht, wie Irendus und Tertullian u. a. mit ihren be-
kannten Ausserungen ecinen papstlichen Jurisdiktionsprimat
lehren oder voraussetzen? Er wird wohl wissen, dass diese
Zeugnisse lingst sehr ernsthaft geprift und nur durch arge
Missdeutung fiir die romische Theorie in Anspruch genommen
werden koénnen. Der ,Tunnel® reicht in Wirklichkeit nicht
bloss bis zur Mitte des dritten Jahrhunderts, sondern bis zum
18. Juli 1870; er ist freilich durch die Lampentriager des Jesuiten-
ordens immer stirker beleuchtet worden; aber was ans Tages-
licht gekommen ist, steht mit dem, was am Anfang war, in so
offenkundigem Widerspruch, dass von vornherein angenommen
werden muss, es gebe Seitengénge, durch die alleriei fremd-
artige Dinge in den Tunnel gekommen sind. In voller Aus-
gestaltung kann man den nach so langer Zeit ans Licht gebrach-
ten Jurisdiktionsprimat aber doch erst seit Pfingsten 1917 sehen.
Heute darf man nicht mehr vom Primat reden, wie wenn da-
mit einfach eine Reprisentation der kirchlichen Einheit gemeint
wire, sondern man muss offen sagen, dass man den Triger ab-
soluter Regierungsgewalt und personlicher Unfehlbarkeit meine.
Die harmlose Bemerkung: , Wer an die Unfehlbarkeit der Kirche
glaubt und den Primat fiir eine wesentliche Einrichtung der
Kirche hiilt, kann in der Lehre von der pépstlichen Unfehlbar-
keit keine Schwierigkeit finden* (S. 245), haben wir oft genug
gehort; aber sie ist falsch und soll lediglich dazu dienen, die
vatikanische Kirchenverfassung zu verschleiern, damit man sie
hicht als das nimmfi, was sie ist und als was sie sich nun nicht
bloss nach den vatikanischen Dekreten, sondern inshesondere
nach dem neuen pépstlichen Gesetzbuch vor den Augen der
Welt darstellt, gleichviel ob diese sehen wolle oder nicht.
Aber ganz korrekt ist Kinsman immer noch nicht. Die
,Tunnel“-Theorie ist im Grunde doch nichts anderes als New-
mans Entwicklungstheorie, zu der er sich bekennt (S. 243 f.).
Das geschieht ja allerdings in sehr vorsichtiger Form: Die Ent-
wicklung bestehe einfach ,in vollerer Erfassung des Inhaltes
der Offenbarung und vollkommenerer Anwendung derselben im



— 9223 —-

praktischen Detail®, so dass man also z. B. erst im 19. Jahr-
hundert zu der Irkenntnis gelangte, der Bischof von Rom sei
ja nach Gottes Offenbarung der unfehlbare Lehrer der Christen-
heit, und seine lehramtlichen Kundgebungen seien ,aus sich
selbst, nicht aber erst durch die Zustimmung der Kirche unab-
dnderlich“. Xinsman geht iliber diesen Zusatz des Dogmas
schweigend hinweg, findet aber, dieses sei ,strictly limited and
constitutional“! Die ,minimisers“, die in ihrem XKleinglauben
dem vatikanischen Dogma eine moglichst ,minime* Bedeutung
zuschreiben, scheinen noch nicht ausgestorben zu sein. Aber
Kinsman moge sich in acht nehmen, damit er in seiner eigenen
weitern Entwicklung nicht in den Modernismus eines Loisy
oeriit, der das, was zu einer bestimmten Zeit in der (rémischen)
Kirche als das gesetzlich Giltige anzusehen ist, auch als das
Christliche anerkennen will, jedoch allerdings nur in der Mei-
nung, dass es zu einer andern Zeit méglicherweise gar nicht
als zu christlicher Lehre und Einrichtung gehérend in Geltung
war oder kiinftig sein wird. Kine gewisse Disposition zu solcher
Entwicklung bekundet Kinsman, wie uns scheint, auch damit,
dass er auf den zweihundertjahrigen Amerikanismus seiner Fa-
milie sichtlich stolz ist und fiir den Hauptvertreter des kirch-
lichen Amerikanismus, den Bischof Ireland, viel Sympathie verriit.
Fur die theologische Wissenschaft ist das vorliegende
Buch ohne alle Bedeutung; aber es macht unstreitig auf viele
nicht unwichtige Dinge aufmerksam, durch die die romische
Kirche sehr stark ist und die andern Kirchen leider oft in
hohem Masse fehlen., E. H.

Neu eingegangen:

Annual Reports of the Federal Council of the Churches of Christ
in America for the year 1919. New York.

Documents bearing on the Problem of Christian Unity and Fellow-
ship 1916-1920. London, Society for Promoting Christian Know-
ledge. 2/—.

Guardinz, Romano: Vom Geist der Liturgie. Vierte und fiinfte,
umgearbeitete und vermehrte Auflage. (Ecclesia orans. Zur Ein-
fihrung in den Geist der Liturgie. Herausgegeben von Dr. Ilde-
fons Herwegen, Abt von Maria Laach. Erstes Bandchen.) 12°
(XVTII u. 100 S.) Freiburg i. Br. 1920, Herder. 4 2.80 und
Zuschlage.



994

i

Headlam, A. C., D. D.: The Doctrine of the Church and Christian
Reunion being the Bampton Lectures for the year 1920. London,
J. Murray. 12/— Net.

Hezler, F.: Das Gebet. Eine religionsgeschichtliche und religions-
psychologische Untersuchung. 2. Auflage. Miinchen 1920, Ver-
lag Ernst Reinhardt. 558 S. Preis 4 21.45.

— Das Wesen des Katholizismus. Miinchen, E. Reinhardt, 1920.
137 S. o 9. 10.

Kinsman, Frederick Josef: Salve Mater. Longmans, Green and Co.,
New York 1920. § 2. 23.

Lambeth Conference Report., London, Society for PromotmCr Christian
Knowledge, 1920. 2/—.

Manes, A.: Der deutsche Regierungsentwurf fiir ein Weltarbeiter-
recht, 12. Flugschrift der Deutschen Liga fir Volkerbund. Ver-
lag Hans Robert Engelmann, Berlin W. 13.

Moog, Dr. G., Bischof der deutschen Altkatholiken: Hirtenbrief zum
sojahrigen Jubildum der Erkldrung der pédpstlichen Allgewalt
und Unfehlbarkeit und des Beginns der altkatholischen Bewegung.
Bonn 1920, C. Georgi.

Murray, R. H.: Erasmus and Luther. Their Attitude to Toleration.
London, Society for Promoting Christian Knowledge, 1920.
503 p. 25 s.

Rundschreiben Benedik: XV. liber die Ausbreitung des katholischen
Glaubens auf dem Erdkreis (Maximum illud). Autorisierte Aus-
gabe. Lateinischer und deutscher Text. Freiburg i. Br., Herder &
Cie. # 2. 8o.

Schroder, Arthur: Der moderne Mensch in Erasmus. Eine Unter-
suchung zur Frage nach der christlichen Weltanschauung. Leip-
zig 1919, A. Deichert. 79 S. £ 6. 40.

The Five Lambeth Conferences. Compiled under the Direction of
the Archbishop of Canterbury. London, Society for Promoting
Christian Knowledge, 1920. 4359 p. 12 s. 6 d.

Wehberg, Hans: Der Volkerbundvorschlag der deutschen Regierung.
11. Flugschrift der Deutschen Liga fiir Volkerbund. Verlag
Hans Robert Engelmann, Berlin W. 15.

Weinmann, K.: Das Konzil von Trient und die Kirchenmusik. Eine
historisch-kritische Untersuchung. Leipzig 1919, Verlag Breit-
kopf & Hirtel.

Wigram, W. A.: A brief Account of the Assyrian Nation in the War.
London 1920, Society for Promoting Christian Knowledge. 1/6/—.

Year Book of the Churches 1920. Fleming H. Revell Company,
New York. 75 Cents.

Zntinermann, Otto, S.]J.: Das Dasein Gottes. Erstes Bandchen:
Der immergleiche Gott. 8% (VIII u. 136 S.) Freiburg i. Br.
1920, Herder. % 5.20; geb. «# 7.20 und Zuschlige.

Druck von Stimpfli & Cie. in Bern.




	Bibliographie

