
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 10 (1920)

Heft: 2

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


144

BIBLIOGRAPHIE.

Marini, Niccolò Card.: Il Primato di S. Pietro e de' suoi
Successori in San Giovanni Crisostomo. Roma, Tipografia
Pontificia neir Istituto Pio IN, 1919, 320 S.

Wem es darum zu tun ist, unbefangen die Äusserungen
zu würdigen, mit Avelchen der hl. Chrysostomus in seinen
Predigten und Kommentaren den Apostel Petrus Arerherrlicht,
Avird nicht unterlassen dürfen, A^or allen Dingen von den kirchlichen

Verhältnissen zu reden, in denen sich der grosse Bischof
von Konstantinopel befand. Der heute mit Recht im Morgen-
und Abendland nicht nur als einer der grössten Heiligen der
christlichen Kirche, sondern insbesondere auch als Kirchenlehrer

von allen Kanzeln gepriesene Patriarch hatte keineswegs
das Glück, auch schon zu seinen Lebzeiten Gegenstand
allgemeiner Anerkennung* und BeAvunderung zu sein. Schon als
er (397) den Bischofsstuhl von Konstantinopel bestieg, hatte er
einen unerbittlichen Gegner an dem mächtigen Bischof
Theophilus von Alexandrien. Dieser brachte es dazu, dass Chrysostomus

403 von einer Synode als abgesetzt erklärt und Arom

oströmischen Kaiser in die Verbannung geschickt Avurde. Im
Jahre 404 nochmals ATerurteüt, starb er am 14. September 407

— von den geistlichen und weltlichen Machthabern geächtet —
in der Verbannung.

Dass Chrysostomus gleichwohl in normaler Beziehung mit
der abendländischen Kirche blieb, entsprang der von keiner
Seite bestrittenen Anschauung, dass in letzter Linie das Urteil
eines ökumenischen Konzils massgebend sei. Das sieht ja auch
der jüngere Zeitgenosse des hl. Chrysostomus, der grosse Bischof
von Hippo, als völlig selbstverständlich an. Natürlich legte aber
ein Bischof darauf um so grösseres GeAvicht, je mehr Grund
er hatte, sich gegen Widersacher in der Nähe zur Wehre zu
setzen. Wenn Chrysostomus schon als Priester der
antiochenischen Kirche mit Ehrfurcht von den Stühlen redete, die
nach der populären RedeAveise seiner Zeit Petrus gestiftet hatte.,



— 145 —

so verstand es sich von selbst, dass er, als Bischof \xon

Konstantinopel im Osten schwer angefochten, die normalen
Beziehungen zu den angesehensten Bischöfen des Abendlandes,
namentlich zum Inhaber des römischen Stuhles, aufrecht erhielt.
Das tat auch sein Hauptgegner, der Bischof von Alexandrien
(Vgl. Langen, Geschichte der römischen Kirche, I, S. 679 ff.).

Marini hat vorgezogen, zuerst die mannigfaltigen Äusserungen
über den Apostel Petrus zu erörtern, dem der Patriarch von
Konstantinopel die oberste kirchliche Jurisdiktionsgewalt
zugeschrieben habe, und erst dann in der ihm gutscheinenden
Weise an die Kämpfe zu erinnern, die den hl. Chrysostomus
veranlasst haben, an den Papst zu appellieren. So meint er zu
einem sichern Resultate gelangt zu sein, das die Orientalen
beAvegen müsse, in den Schoss der römischen Kirche
„zurückzukehren". Unter den Strahlen eines leuchtenden Sternes fahre
man bereits den getrennten Brüdern entgegen. Der Stern sei

Benedikt XV (S. 315).
GlücklicherAveise liess derKardinal auch den griechischen und

lateinischen Text des Schreibens abdrucken, mit Avelchem
Chrysostomus an den römischen Papst als an die Oberbehörde
der ganzen Kirche appelliert haben soll (S. 310—318). Allein
in diesem Schreiben fehlt nun gerade die Hauptsache, nämlich
das Gesuch, der Adressat, Papst Innozenz I. (402—417), möge
kraft seiner obersten Autorität von sich aus das ungerechte
Urteil, das Theophilus von Alexandrien mit der von ihm in
unkanonischer Weise versammelten Synode über Chrysostomus
gefällt hatte, aufheben, diesen wieder in sein Amt einsetzen
und die ungerechten Richter gebührend strafen. Statt ein
solches Verlangen zu stellen, schildert Chrysostomus das
willkürliche und brutale Verfahren, das gegen ihn eingeschlagen
worden war, und beruft sich dabei auch auf das Zeugnis der vier
Bischöfe und zwei Diakonen, die er mit dem Schreiben sowie
mit anderen Kundgebungen nach Italien geschickt hatte. Er
habe sich nicht geweigert und weigere sich nicht, sich wider
die gegen ihn erhobenen Beschuldigungen zu verantworten,
sei es vor hundert oder tausend Bischöfen, aber er verlange
unparteiische Richter und ein Verfahren, das den kirchlichen
Kanones gemäss sei. Es gehe insbesondere nicht an, dass
Bischöfe in Ägypten über solche in Thrazien das Urteil fällen
und so in die Rechte einer anderen Provinz hinübergreifen.



— 146 —

Mit Nachdruck macht Chrysostomus auch darauf aufmerksam,
dass sich die eingetretene Verwirrung immer weiter verbreite,
wenn ihr nicht begegnet werde. Daher nun die Bitten: „Wenn
ihr also das alles vernommen habt, meine hochverehrten und
wohlweisen Herren (xvgioi fj,ov xipmxaroi xal svXaßiaxaroi), so

erweiset den euch geziemenden Mut und Eifer, die über die Kirchen
gekommene arge Unordnung zurückzuweisen." Wie das
geschehen sollte, wird nicht Aveiter gesagt. Entschieden aber hat
der Papst die Sache nicht. Er blieb mit den beiden Bischöfen
in kirchlicher Gemeinschaft und verlangte ein allgemeines Konzil,
dem sich auch Theophilus atoii Alexandrien zu unterAverfen
habe (Mansi, Collect. Conc. t. III, p. 1096).

Von besonderer Wichtigkeit aber ist nun folgendes: Marini
hat nicht übersehen, dass Chrysostomus in seinem Schreiben
gelegentlich zu Adressaten in der Mehrheit rede, sich also
nicht einzig* den Bischof \*un Rom als Empfänger seines Briefes
denke. Dafür hat er die Erklärung, Chrysostomus nehme an,
der Papst werde den erhaltenen Brief wohl auch anderen
Bischöfen zeigen. Es gibt eine bessere Erklärung. Nach der
kritischen Ausgabe, die Mansi, Collect. Conc. t. III, p. 1081 ss.,
aufgenommen hat, steht am Schlüsse des Schreibens der Satz :

'Eygdiprj ôh avr-q xcà rroàç Bertoior sm'erxonov MsôioXdvov xal
Xoouûxiov sTTia-Mmov 'AxôvXr-yiaç. "Eoqmco iv Kvgiw. „Dieser Brief
Avurde auch geschrieben an den Bischof Venerius von Mailand
und an den Bischof Chromatins A^on Aquileja. Lebewohl im
Herrn." Chrysostomus hat sich also nicht bloss an den Bischof
von Rom, sondern gleichzeitig und mit dem gleichen Schreiben
auch an die ZAvei anderen angesehensten Bischöfe Italiens
gewendet — natürlich auch nicht, weil er ihnen eine höhere
Jurisdiktion zuerkannt hätte, sondern Aveil er hoffte, dass auf
Grund der bestehenden kirchlichen Gemeinschaft und der von
allen Bischöfen anzuerkennenden gegenseitigen Mitverant-
Avortlichkeit die bedeutendsten Bischöfe Italiens mit Hülfe des
abendländischen Kaisers Honorius Avesentlich dazu beitragen
könnten, dass in dem unter dem Kaiser Arkadius stehenden
Orient die kirchliche Ordnung Avieder hergestellt werde. Marini
hat den wichtigen Schlusssatz weggelassen. Wäre das nicht
geschehen, so hätte jeder aufmerksame Leser sofort erkannt,
dass es mit der Anerkennung des römischen Jurisdiktionsprimates

durch den Patriarchen ATon Konstantinopel nichts sei.



__ 147 —

Allein nun erzählt der Herr Kardinal (S. 309) seinen
vertrauensseligen Lesern Dinge, die doch die päpstliche
Jurisdiktionsgewalt genügend beleuchten Avurden. Da heisst es in
wörtlicher Übersetzung: „Hernach — nach dem Tode des
hl. Chrysostomus —¦ exkommunizierte der gleiche Innozenz mit
einem an den Kaiser Arkadius gerichteten päpstlichen Schreiben
diesen selbst und seine Gattin Eudoxia, setzte den Arsazius,
obAvohl dieser schon tot war, ab, weil er als Eindringling auf
den Patriarchenstuhl des Chrysostomus gesetzt worden war,
schlug mit dem Anathem den Patriarchen Theophilus von
Alexandrien und entsetzte ihn von seinem Stuhl." Das Avaren

freilich sehr kräftige Zeugnisse dafür, dass der römische Papst
schon am Anfang des fünften Jahrhunderts eine absolute
Jurisdiktionsgewalt besessen und ausgeübt habe. Allein was
Marini mit den angeführten Worten als historische Tatsachen
hinstellt, sind pure Erfindungen aus der Zeit der mittelalterlichen
Fälschungen. Mansi hat nicht unterlassen, den angeblichen
Briefwechsel zwischen Innozenz und Arkadius in seine Sammlung
aufzunehmen; es genügt, die Schreiben zu lesen, um sie sofort
als Unterschiebungen zu erkennen. Der Papst rügt den Kaiser,
dass er den grossen Kirchenlehrer ohne gerichtliche
Untersuchung von seinem Throne gestürzt habe, macht aber für
dieses Unrecht hauptsächlich die Kaiserin verantwortlich, der
er baldigen Tod und ewige Verdammnis ankündet. Dann heisst
es: „Daher scheide ich, Allergeringster (6 èldxioioç) und ein
Sünder, dem aber der Thron des grossen Apostels Petrus
anvertraut ist, dich und jene (die Kaiserin) vom Empfang der
unbefleckten Geheimnisse Christi, unseres Gottes, aus; nicht
allein aber das, sondern es soll auch jeder Bischof oder
Kleriker der heiligen Kirche Gottes, der sie euch zu reichen
und mitzuteilen wagt, von der Stunde an, wie er dieses Verbot
gelesen haben wird, abgesetzt sein Den Arsazius aber,
den ihr statt des grossen Johannes auf den bischöflichen Thron
gebracht habt, setzen wir auch nach seinem Tode ab samt
allen Bischöfen, die mit ihm in Gemeinschaft getreten sind."
— Der Kaiser Arkadius ist nach der ihm unterschobenen
AntAvort von der Exkommunikation so erschüttert worden, dass
er in einem demütigen Schreiben den Papst um Lossprechung
bat. Er selber habe von dem, Avas die Bischöfe und Kleriker
getan hätten, gar keine Kenntnis gehabt und sei darum un-



— 148 —

schuldig; seiner Frau aber habe er in einer Weise den Lohn
gegeben, class sie darob krank geworden sei; eine Person
zweimal für das gleiche Vergehen zu bestrafen gehe aber nicht
an (Mansi, Collect. Conc, t. III, p. 1118 ss). — So weit, wie
nach diesen Fälschungen anzunehmen Aväre, ist natürlich
Aveder die päpstliche Überhebung, noch die kaiserliche
Unterwürfigkeit gegangen. Aber der unterschobene Briefwechsel gibt
einen trefflichen Aufschluss darüber, Avie sich der Papst hätte
äussern müssen, Avenn er von der ihm später zugeschriebenen
AllgeAvalt etAvas gewusst hätte.

Womöglich noch Aveniger als aus den Dokumenten über
die ZerAvürfnisse in der orientalischen Kirche zur Zeit des

hl. Chrysostomus lässt sich aus den vielen auf uns gekommenen
Predigten des grossen Kirchenlehrers ein BeAveis erbringen,
dass dieser dem Inhaber des römischen Stuhles eine
Oberherrschaft über die ganze Kirche zugeschrieben habe.

Freilich, Avenn man rhetorische Wendungen als scharf
abgewogene kirchenrechtliche Definitionen deuten will, so kann
man auch aus den Homilien des hl. Chrysostomus recht
auffällige Dinge „beweisen". Der grosse Redner war ein Bürger
von Antiochien (geb. 347). Das war die Stadt, in der einst
auch Petrus neben Paulus eine Zeitlang gewirkt hatte und in
Avelcher die Jünger zuerst Christen genannt Avurden (Apg. 11,

26). Hier Avar Chrysostomus bis zu seiner Erhebung auf den
Stuhl von Konstantinopel tätig. Es ist begreiflich, dass er die-

Kirche dieser Stadt gelegentlich mit begeisterten WTorten
verherrlichte. Er nennt sie „unsere Mutter und die Mutter aller
Kirchen". Um Christi Avillen ist sie oft niedergeAvorfen,
aber durch Christi Macht immer wieder aufgerichtet worden.
Ihr gilt des Herrn Wort: „Auf diesen Felsen will ich meine
Kirche bauen und die Pforten der Hölle Averden sie nicht
überwältigen" (In inscript. Act. 2, 1). Denn die Apostel haben,
sie gegründet und dazu ein gutes Fundament gewählt. Es ist
der Glaube, den die Apostel predigten. Weil der von den
Aposteln gepredigte Glaube an Christus das Fundament ist,
vergleicht Paulus die Gläubigen mit einem Gebäude, das auf
der Grundlage der Apostel und Propheten errichtet ist (1. c.

n. 2). Darum gereicht es der Kirche von Antiochien zu so

grosser Auszeichnung, dass sie den Apostel Petrus zu ihrem
Lehrer gehabt hat. Nicht der Wunder und Zeichen wegen



— 149 —

hat Jesus zu diesem Apostel gesprochen: „Du bist Petrus und
auf diesen Felsen werde ich meine Kirche bauen", sondern
des Glaubens wegen, den Petrus bekundet mit den Worten:
„Du bist Christus, der Sohn des lebendigen Gottes". Es war
geziemend, dass die Stadt, von der die Gläubigen zuerst
Christen genannt wurden, auch den ersten unter den Aposteln
zu ihrem Lehrer erhielt. „Aber wir haben ihn nicht behalten,
sondern der Kaiserstadt Rom abgetreten. Oder Adelmehr: wir
haben ihn fortwährend behalten. Den Leib des Petrus freilich
nicht, aber wir behalten Petrus, wenn wir seinen Glauben
behalten" (1. c. n. 6). Dass Chrysostomus die Kirche seiner
Vaterstadt als die „Mutter aller Kirchen" bezeichnete, war
nicht genügend gerechtfertigt; aber da er einmal annahm,
Petrus sei ein Stifter dieser Kirche, konnte er den Bischof von
Antiochien mit einem geAvissen Recht als Nachfolger Petri
bezeichnen. Das geschieht in der gleichen Predigt, aus der obige
Stellen genommen sind. Am Schlüsse nämlich wird der Prediger
beim Gedanken an den Apostel Petrus „an einen anderen
Petrus erinnert, den gemeinschaftlichen Vater und Lehrer".
Gemeint ist der Bischof Flavian von Antiochien. Wie dieser
dem Petrus „in der Tugend nachgefolgt sei, so habe er auch
dessen Stuhl bekommen". Wenn also der Umstand, dass
Chrysostomus den römischen Bischof als Inhaber des Stuhles Petri
anerkennt, ein Beweis Aväre, dass er diesem Bischof auch eine
Jurisdiktionsgewalt über die ganze christliche Kirche zuschreibe,
so musste er die gleiche Auszeichnung auch dem Bischof Aron

Antiochien zuerkennen, und auch dieser Bischof wäre
„Fundament der Kirche".

Allein den unvollziehbaren Gedanken, dass aufeinander
folgende, einander ablösende und ersetzende Bischöfe als

Grundlage der von ihnen geleiteten Kirche zu bezeichnen seien,
hat der klassisch gebildete Chrysostomus überhaupt nie
ausgesprochen. Fundament der Kirche ist ihm der Glaube, von
dem Petrus mit seinem Bekenntnis Zeugnis gibt. Wenn
er aber auch nur von Ferne die Vorstellung gehabt hätte, dass
Petrus im Verein mit seinen Nachfolgern auf dem römischen
Bischofsstuhl als das Fundament der Kirche anzusehen sei,
so würde er in der Predigt über Matth. 16, 13 ff., also in der
54. Homilie über das Matthäusevangelium davon gesprochen
haben. Hier Avar der Ort, auch dem Bischof von Rom Avie dem



— 150 —

von Antiochien das Zeugnis zu geben, er habe nicht nur die
Tugend des Apostels Petrus, sondern auch seinen Stuhl geerbt.
Allein gerade auch hier (a. a. 0., n. 2) redet er nur ATon Petrus,
nicht zugleich von seinen Nachfolgern, und erläutert das Wort
des Herrn: „Auf diesen Felsen werde ich meine Kirche bauen",
mit dem kurzen Zusatz: lovctan «] niacsi xìjg ôfioXoyîaç, „d. h,
auf den Glauben", den Petrus mit seinem Bekenntnis bekundet
hatte; Jesus zeige damit, dass noch viele an ihn glauben werden;
er erfülle den Petrus mit hohem Sinn und mache ihn zum
Hirten. Marini übergeht bei der Erörterung dieser Stelle die
Hauptsache, dass nämlich der Glaube oder das Bekenntnis des

Apostels das Fundament der zu erbauenden Kirche bilde, mit
Stillschweigen und behauptet kühn, Jesus mache den Apostel
Petrus mit den angeführten Worten nach der Lehre des

Chrysostomus „zum Fundament, Haupt und obersten Hirten der
zukünftigen Kirche" (S. 37). Einer eingehenden Erörterung des

Gedankens, Avie denn der Glaube an Christus, den Sohn des

lebendigen Gottes, als Fundament der Kirche, also der
Gemeinschaft der vielen, die an Christus glauben Avurden,
bezeichnet werden könne, hätte sich der Kardinal um so weniger
entziehen sollen, je öfter gerade Chrysostomus auf diesen
Gedanken zurückkommt. Dieser redet davon auch in der Predigt,
in Avelcher er eine andere, von der römischen Theologie
misshandelte Stelle, nämlich das „Petrus, ich habe für dich gebetet"
etc. (Luk. 20, 31 f.), erläutert. Hier (Hom. in Matth. 82, 3) sagt
er kurz : Christus habe seine Kirche auf das Bekenntnis
gegründet. Wie nämlich die Verleugnungsgcschichte zeige, habe
Petrus der Fürbitte Jesu gar sehr bedurft, damit er den Glauben
nicht gänzlich verlor. — Wie der Lateiner Augustin, so liebt es

auch der grosse griechische Kirchenlehrer, die beiden im
Evangelium so nahe beieinander stehenden Worte : „Du bist Petrus-'
— „Weiche von mir" (Matth. 16, 18. 23) einander gegenüberzustellen,

um klar zu machen, dass Jesus diesen Apostel nur
auf Grund seines Bekenntnisses auszeichne: auf dieses
Bekenntnis habe er verheissen, die Grundsteine seiner Kirche
legen zu Avollen (Kommentar zu Gal. 1, 1).

Völlig selbstverständlich ist es aber, dass Chrysostomus
nichts übersieht, Avas dein Apostel, von dem er sogar die

Stiftung der Kirche seiner Vaterstadt herleitet, zur Auszeichnung
gereicht. Indem Petrus als der Erste das Bekenntnis ablegte,



— 151 —-

das fortan den Grundgedanken der christlichen Leluwerkündigung
bilden sollte, wurde er selbst der Lehrer der ganzen Christenheit.

Davon redet Chrysostomus in der Homilie über Joh. 21,
15 ff (In Joh. Hom. 88, 1). Warum, fragt er hier seine Zuhörer,
musste Jakobus Bischof von Jerusalem werden und nicht Petrus?
Er antwortet, Christus habe den Apostel Petrus zum Lehrer
des ganzen Erdkreises bestimmt. Aber von einer Regierungsgewalt

ist auch hier keine Rede. Vielmehr betont der Prediger
lediglich die auch vor dem Märtyrertod nicht zurückschreckende
Liebe, die der Auferstandene A*on dem ehemals so bald
wankelmütigen Jünger forcierte. Er denkt also auch hier eben nur an
den persönlichen Petrus, nicht an einen ideellen, angeblich in
seinen Nachfolgern fortlebenden ersten Apostel. Richtig ist, dass

Chrysostomus einmal im Zusammenhang mit einer Betrachtung
über die letzte Unterredung zwischen dem Auferstandenen und
Petrus auch von „Nachfolgern" dieses Apostels redete (De
sacerdot. 2,1). Hier heisst es u. a.: „Warum vergoss er (Christus)
sein Blut? Um die Schafe zu erlösen, die er dem Petrus und
seinen Nachfolgern übergab?" Allein unter den „Nachfolgern*
\rersteht Chrysostomus nicht gerade die dem Apostel Petrus
auf dem römischen Stuhle folgenden Bischöfe, sondern die ihn
in der Liebe und Treue bis zum Tod nachahmenden Hirten.
Darum lässt er eine Erinnerung an die strenge Mahnrede Jesu
Matth. 24, 45—51 folgen, die kaum jemals ein Papst auf sich

bezogen hat.
Allein statt sich etwa auf eine nüchterne Erörterung

darüber einzulassen, was denn eigentlich Chrysostomus unter
dem Fundament der Kirche verstehe, ergeht sich Marini in
weitscliAveiligen Auseinandersetzungen über rhetorische Ergüsse,
mit Avelchen der grosse Prediger gelegentlich seiner Ehrfurcht
vor dem Apostel Petrus Ausdruck gibt. So ist die erste
Homilie, die er (S. 3 ff) berücksichtigt, die über den Knecht, der
zehntausend Talente schuldig w-ar (Matth. 18, 21-—35). Das ist
ein Gleichnis, mit vrelchem Jesus keineswegs von hierarchischer
Über- und Unterordnung, sondern von der Pflicht der
Versöhnlichkeit handelt. Allein Chrysostomus hebt auch hier, wie
er das gerne tut, in den einleitenden Erörterungen (unter den
Homiliae in quaedam loca Evangeliorum, in der lat. Ausgabe
von Caillau, t. 80, pag. 47 ss.) besonders hervor, wie sich Petrus
bei jenem Anlass wieder ganz nach seiner Eigenart zeige. Er



— 152 —

sei immer der glühende Jünger, der, errege von Jesu Wort,
allen voran dem Ausdruck verleihe, Avas er empfinde. So nennt
er ihn denn (1. c. n. 3) „Anführer (xogvcpaioç) des Chores der
Apostel, Mund der Jünger, Säule der Kirche, Befestigung
(oxsgt'wj.ia) des Glaubens, Grundleger (0-suû.iog, nicht ¦O-sfuXiov)

des Bekenntnisses, Fischer des Erdkreises, der unser Geschlecht
aus dem Abgrund des Irrtums zum Himmel emporgeführt, der
allezeit warme und atou Freimütigkeit beseelte, mehr freilich
von Liebe als von Freimütigkeit". Während alle andern schwiegen,
sei er zum Herrn hinzugetreten, um die Frage an ihn zu richten:
„Herr, wie oft muss ich meinem Bruder, der gegen mich sündigt,
vergeben? Bis auf sieben Mal?" Es ist klar, dass Chrysostomus
von der Person des Apostels Petrus, seinem persönlichen
Verhalten und seinen persönlichen Eigenschaften redet; aber
die Titel, die er ihm gibt, lassen sich, wie Marini Avieder beweist,
sogar für die Unfehlbarkeit des Papstes ausbeuten. Man
verzichtet indessen besser auf eine Widerlegung dieser Deutung.

Marini überschreibt das Kapitel, das die erwähnten
Ausführungen enthält, mit „Petrus Primas, Fundament, allgemeiner
Plirt und Lehrer der Kirche". Das zweite Kapitel (S. 21—32)
hat die Überschrift: „Für Chrysostomus ist der Primat Petri
nicht bloss ein Primat der Ehre und des Vorrangs wie der
eines Primus inter pares, sondern ein solcher, der eine wahre
und eigene Lehrautorität und Jurisdiktion in sich schliesst".
Wer nun nichts von Chrysostomus wusste, musste erwarten,
dass er jetzt auf Predigten und Abhandlungen aufmerksam
gemacht werde, in denen der Kirchenvater den im Titel
umschriebenen Gedanken seinen Zuhörern und Lesern vortrage
und begründe. Allein solche Aufsätze sind in den zahlreichen
Schriften des hl. Chrysostomus, die auf uns gekommen sind,
natürlich nicht zu finden. Marini muss sich Avieder auf gelegentliche

Äusserungen berufen, die, aus dem Zusammenhang
gerissen und willkürlich gedeutet, einigermassen das zur Voraussetzung

zu haben scheinen, was der Kardinal gern beweisen
möchte. Er führt eine Reihe von Stellen an, aus denen sich,
ergebe, dass dem Apostel Petrus nach der Anschauung des

hl. Chrysostomus auch schon von seinen Mitaposteln eine
Oberhoheit zuerkannt Avorden sei. Namentlich eignen sich dazu die
oft wiederkehrenden Äusserungen, in denen Chrysostomus vom
„Chorführer der Apostel", „dem Mund der Apostel" usw. redet. Wie



wenig das aber die Ansicht des Chrysostomus ist, zeigt sich gerade
beider Erörterung \Ton Steilen, an denen die heutige römische Lehre
einen geAvissen Anhaltspunkt findet, sogar dem Apostel Paulus
nachzusagen, er habe sich der Jurisdiktion des Petrus
unterworfen. Eine solche Stelle ist Gal. 1, 18. Chrysostomus findet
liier' nur einen Beweis, dass sich Paulus durch ATorbildliche
Demut ausgezeichnet habe. „Betrachte nun — so beginnt er
(Comment, in Ep. ad Gal. 1, n. 9) — seine Demut: Nach drei
Jahren ging ich hinauf nach Jerusalem, um Petrus kennen zu
lernen. Was könnte es Demütigeres geben als diese Seele!
Nach so vielen herrlichen Leistungen und obAvohl er von Petrus
nichts nötig hatte, und seiner Stimme nicht bedurfte, sondern
ihm ebenbürtig war (iiîoxmaç), geht er doch hinauf Avie zu
einem Grösseren und Älteren". Ebenso, bemerkt er dann zu
Gal. 2, 1 ff., sei Paulus auch das zweite Alai nicht nach
Jerusalem (an das Apostelkonzil) hinaufgegangen, um selbst etwas
zu lernen, sondern um andere, die den Petrus und Johannes
höher stellten, Avirksamer belehren zu können! Auch Hom. IL
(alias III) De poenitentia, auf die Marini ganz besonderes
Gewicht legt, redet Chrysostomus nicht von der Lehrautorität
und Jurisdiktion des Apostels Petrus, sondern nur von der
Demut, mit der dieser seine Verleugnung bitterlich beAveinte
und damit den Gefallenen ein Beispiel gab. Aber er macht
dieses Vorbild für seine Zuhörer allerdings dadurch Avirksam,
dass er den Apostel mit allen Auszeichnungen schmückt, die
er ihm auf Grund der evangelischen Berichte geben kann. Es
ist Avohl nicht nötig, darauf näher einzugehen; denn was von
Petrus gilt, der von Jesus in einem Fall seliggepriesen, in einem
andern scharf zurechtgeAviesen Avurde, den Herrn dreimal
verleugnet, dann aber die Verleugnung beweint hat und vom
Herrn Avieder in Gnaden angenommen Avorden ist, das gilt
eben nur von ihm, nicht aber auch vom Bischof von Rom.

Das vorliegende Buch ist in Grossoktav auf festem Papier
schön gedruckt, mit gelehrtem Flitter, sogar mit syrischen
Zitaten in syrischer Schrift geziert und dem Papst Benedikt,
rerum decorisque Orientalium Ecclesiarum providentissimo
Restitutori, gewidmet, aber es ist ohne allen Avissenschaftlichen
Wert. Wertvoll ist hingegen das Titelbild, wenn es wirklich
eine Kopie eines in der Sophienkirche zu Konstantinopel
erhaltenen Mosaikbildes des hl. Chrysostomus ist. E. IL

laternat. kiroM. Zeitschrift, Heft 2, 1920. 11



— 154 —

Sfaldar, Ad.: Acta Academiae Velehradeiisis. Vol. X, 1914—1919.
En commission chez Gaulthier et Thébert, Angers, 1919.

Lexikonformat, 508 S., Preis Fr. 45.

Welehrad, ein mährisches Dorf, das früher der Sitz eines
Erzbischofs geAvesen ist und ein bedeutendes Zisterzienserkloster
gehabt hat, ist heute in weitern Kreisen nur noch als Wallfahrtsort

bekannt. Eine Akademie, die grosse Avissenschaftliche Werke
herausgeben könnte, hätte daher in Welehrad keine rechte Unterkunft.

Wir müssen auch gestehen, dass wir ohne die Aufklärung
die Avir unserm Arerehrten Freund Dr. Schirmer in Konstanz
verdanken, über die fragliche Akademie und ihren Zweck sehr
ungenügend unterrichtet Avaren. Herr Dr. Schirmer hat aber
insbesondere im „Katholik" Jahrg. 1909, Nr. 35, über den „Kongress

der Unionist«) auf Welehrad", der in den Tagen vom
31. Juli bis 3. August 1909 stattgefunden hat, einen Bericht
erstattet, den man sich notwendig in Erinnerung rufen muss,
wenn man die Bedeutung des ATorliegenden Werkes richtig AVürdigen
will. Der genannte Kongress war freilich auch eine Versammlung,
die den Zweck hatte, die Union orthodoxer Gemeinschaften mit
der römischen Kirche zu fördern ; allein die Veranstaltung
zeichnete sich vor andern ähnlichen Unternehmungen dadurch
aus, dass sie nicht einfach eine derbe Aufforderung war, sich
dem Papst zu unterAverfen, sondern der Meinung Raum Hess,

man dürfe und Avolle miteinander reden und schliesslich das

annehmen, was man als wahr und gut erkannt habe. So hebt
Dr. Schirmer die merkwürdige Tatsache hervor, dass zu den
Teilnehmern am Welehrader Kongress auch der russische Propst
Maltzew aus Berlin gehörte, der jeAveilen die Altkatholikenkongresse

besucht hatte, jedoch die Bestrebungen des Generals
Kirejew möglichst durchkreuzte. Auch in Welehrad lehnte
Maltzew eine „Union der russischen Kirche mit den Anglikanern
und Altkatholiken" bestimmt ab, gab aber nun der Hoffnung-
Ausdruck, dass sich die orthodoxe und die römische Kirche
zusammenfinden Averden.

Dieser Union will die 1909 gegründete „Welehrader
Akademie" dienen. Man hat unter dieser Akademie eine internationale
wissenschaftliche Gesellschaft zu verstehen, deren Aufgabe ist :

„1. Förderung der theologischen Literatur bei den katholischen
SlaAven ; 2. Studium der morgenländischen kirchlichen Fragen ;

3. Studium des Lebens der hl. Cyrillus und Methodius, der



— 155 —

Geschichte Welehrads" usav. Hauptsitz dieser Gesellschaft ist
Welehrad selbst, avo eine Bibliothek und eine Druckerei gegründet
wurden. Nebensitze wurden in Prag, Lemberg u. a. 0. errichtet.
Überhaupt ist die Gesellschaft recht grossartig organisiert. Schon
1909 gehörten ihr ausser den Slawen auch Franzosen und
Italiener an, so der Assumptionist Jugie aus Konstantinopel,
der Abbé Gratieux aus Châlons s. M., der Augustiner Palmieri u. a.

Hauptorgan der Gesellschaft sind aber die Acta Academiae

Velehradensis, je eine Sammlung von Aufsätzen, die auf den
ZAveck der Gesellschaft Bezug haben. Die vor uns Hegende
Sammlung ist als der 10. Band bezeichnet; die früheren Bände
sind uns nicht bekannt. In den Jahren 1914—1919 hat natürlich
kein Kongress stattfinden können. Wenn die „Acta" also diese
Jahre umfassen, so Avird man sich vorzustellen haben, dass sie
die Arbeiten enthalten, die seit Ausbruch des Krieges dem Schriftleiter

Spalcläk eingeliefert Avorden sind. Druckort ist Angers
im französischen Departement Maine-efLoire, ein Bischofssitz.
Auffälligerweise fehlt aber jede Angabc, class clic nun auch im
neuen päpstlichen Gesetzbuch streng vorgeschriebene kirchliche
Druckerlaubnis nachgesucht oder erteilt Avorden sei. Der Herausgeber

selbst hat, so weit Avir sehen, nur einen als Beilage dem
Band beigefügten, in französischer Sprache abgefassten Aufsatz
„Essai d'une Orthographie Universelle" geliefert. Dieser bedurfte
freilich keiner Approbation ; Avohl aber die 20 Abhandlungen
und 7 Rezensionen, die den Inhalt des Werkes bilden. Sie handeln
ohne Ausnahme A7on dogmatischen und kirchcnrcchtlichen Dingen
und sind in lateinischer Sprache geschrieben, die jedoch bisAveilen
erst durch Rückübersetzung klar Avird und sichtlich nicht allen
Autoren gleich geläufig ist. Dafür scheinen diese mit den
modernen europäischen Sprachen vertraut zu sein. Wir begegnen
zahllosen Zitaten aus deutschen, französischen, englischen, sla-
Avischen Werken.

Leider müssen Avir gestehen, dass uns die Autoren der in
die Sammlung aufgenommenen Beiträge bisher völlig unbekannt
geblieben Avaren. Auch Avüssten wir über ihre persönlichen
Verhältnisse und ihre bisherigen Avissenschaftlichen Leistungen
nichts zu sagen; aber die Namen lassen allerdings erkennen,
class sie sehr verschiedenen Nationalitäten angehören.

Die ZAvei ersten Abhandlungen Averden als „Disputationes"
und damit als eingehende Darstellungen der betreffenden Gegen-



— 156 —

stände bezeichnet; die 17 folgenden Aufsätze sind überschrieben
mit „Übersicht über den Stand der Fragen (Synopsis status
quaestionum), über welche zwischen der katholischen und
orthodoxen Kirche verhandelt wird". Die erste „Disputation", verfasst
von R. Berger und 196 Seiten umfassend, ist ein Werk für sich.
Darin werden angeblich auf Grund A^on Röm. 5 und 8 „ausgewählte

Fragen, die auf die Natur des Menschen und die Erbsünde
Bezug haben", behandelt. Im Vorwort erklärt der Verfasser,
er wolle als Forscher, nicht als Darsteller reden (inquirentem,
non exponentem agere volumus). Das habe zwar gewisse
Unzukömmlichkeiten zur Folge, diene aber besser zur Erlangung des

Hauptzweckes (praecipuum propositum). Worin dieser besteht,
Avircl nicht bestimmt angegeben; nur wird aus der einleitenden
Bemerkung, es gebe in der Lehre vom Menschen zwischen
Katholiken und Orthodoxen wichtige Kontroversen, zu schliessen
sein, es handle sich hauptsächlich um einen Verständigungs-
v.ersuch mit der morgenländischen Kirche. Auf die Sache selbst
können wir uns hier nicht näher einlassen. Berger handelt
zunächst vom Schöpfungsplane Gottes, um die Lehre vom Wesen
des Menschen vorzubereiten und dann von der Existenz des

Bösen, vom Ursprung des Bösen und schliesslich von der
Erbsünde zu reden. Das sind Probleme, mit denen sich die Vertreter
der systematischen Theologie pflichtgemäss von jeher sehr ein-
lässlich beschäftigt haben, ohne jedoch zur Einigung zu gelangen.

Berger scheint namentlich auch die dogmatischen Kämpfe
des vorigen Jahrhunderts gut zu kennen. Der erste theologische
Schriftsteller, den er zitiert, ist Dr. Michelis. Blättern wir weiter,
so stossen wir zu unserer angenehmen Überraschung immer wieder
auf bekannte Namen, die den theologischen Leser an KontroA^ersen

erinnern, die in Deutschland schon Aror dem vatikanischen Konzil
den spekulativen Geistern auf dem Gebiete der Philosophie und
Theologie Stoff zu lebhaften Auseinandersetzungen gegeben haben.
Überhaupt zeichnen sich diese Abhandlungen durch eine Unmenge
von Zitaten aus. Kirchenschriftsteller aus der Zeit der Kirchenväter,

scholastische Theologen, katholische und protestantische
Dogmatiker aus der neuern Zeit, Philosophen, Dichter,
Kirchenhistoriker, Moralisten und Kirchenrecbtslehrer werden als
Zeugen angerufen, so dass bisweilen auch nur die Kontrollierungeiner

einzigen Seite eine Tagesarbeit erfordern AVürde. Dagegen
vermissen wir sehr gerade das, was wir doch nach dem Unter-



__ 157 —

titel „Disputatici exegetico-dogmatica in Rom. 5 et 8" erwartet
hatten, nämlich eine einlässliche und zusammenhängende
exegetische Behandlung der beiden Kapitel 5 und 8 des Römerbriefes.

Weniger umfangreich ist die zweite Abhandlung über den
Schatz der überfliessenden Verdienste, die Ablässe, die Genugtuung

und die sogenannten evangelischen Räte (S. 197—264).
Verfasser ist V. Repa, wieder ein katholischer Theologe, mit
dem Avir bisher nicht bekannt geworden waren. Es ist ihm
darum zu tun, in den genannten Dingen die Lehre und Praxis
der römisch-katholischen Kirche möglichst zu rechtfertigen.
Aber er will die Sache „irenisch" behandeln und namentlich
zeigen, dass die bezügliche Lehre der katholischen Kirche mit
der der orthodoxen Kirche (ecclesiae orthodoxae) nicht im
Widerspruch stehe und dass die „Vorurteile", auf welche sich
die Bestreitung der Lehre vom Schatz der überfliessenden
Verdienste stütze, unbegründet seien. Das ist eine schwierige
Aufgabe. Die Art, wie sie gelöst wird, befriedigt uns keineswegs.
Es werden allerdings nicht bloss die scholastischen Theologen
aus älterer und neuerer Zeit abgehört, sondern auch die
biblischen Zeugnisse, die der Verfasser für geeignet hält,
sehr weitläufig erörtert; aber die Exegese, die dabei zur An-
Avenclung kommt, 1st Avohl durch ihre Eigenart bemerkenswert,
jedoch nichts Aveniger als einleuchtend. Ob die Ausführungen
den orthodoxen Theologen, wie der Verfasser wünscht, zum
Verständnis bringen, dass in diesen Dingen die Orthodoxie
nicht anders lehrt als der römische Katholizismus, wollen wir
dahingestellt sein lassen.

Die irenische Tendenz des vorliegenden Sammelwerkes
ist deutlicher erkennbar in den Beiträgen unter dem allgemeinen
Titel: „Übersicht über den Stand der Fragen, über welche
ZAvischen der katholischen und orthodoxen Kirche verhandelt
wird" (P. 265—483). Da wird schon in den einleitenden
Bemerkungen die einfältige und verletzende Übung abgelehnt,
das Wort „orthodox" in Anführungszeichen zu setzen, um damit
anzudeuten, die morgenländische Kirche sei in Wirklichkeit
nicht rechtgläubig. Ebenso wird die leichtfertige Anwendung
der Bezeichnung „schismatisch" getadelt. In dem Artikel „Über
die Ursachen des Schismas" von Aug. Bruson wird die
Darstellung berücksichtigt, die Jugie im „Dictionnaire Apologétique**
von der Sache gibt. Bruson findet, dass sein Landsmann die



— 158 —

Dinge nicht ganz genau darstelle, mehr behaupte, als er beweise,
und dass er das Schisma weder aus dem Ehrgeiz der orientalischen
Patriarchen, noch aus dem sogenannten Cäsaropapismus zu
erklären suchen sollte. Er selbst aber beschränkt sich doch
mehr nur auf eine Skizzierung der verschiedenartigen
Anschauungen, die hier in Betracht kommen, ohne sich auf eine
eigene Zusammenstellung der Ursachen, die zur Trennung führten,
einzulassen. Ebenso verfährt er, wenn er von den Versuchen
spricht, das Schisma zu heilen. Dafür erhalten Avir zahllose
Literaturangaben, nicht selten sogar in Verbindung mit av örtlich
mitgeteilten Äusserungen der betreffenden Autoren. So beant-
Avortet Bruson die Frage, Avarum die Versuche einer Wieder-
A7ereinigung ergebnislos geblieben seien, in erster Linie mit dem

Satz, diese Versuche seien nicht immer im Interesse des

Christentums und der christlichen Kirche unternommen worden.
Dafür Avird als erster Zeuge Döllinger genannt, der von clor

litauischen Union sage, sie sei „ein Werk der GeAvalt, des

Zwanges, der Intrige; Politik und Ehrgeiz seien die
Haupttriebfedern" gewesen. — Von dem gleichen Aug. Bruson rührt
der Schlussaufsatz dieser zweiten Hälfte des Buches her.
Eibehandelt darin das Thema, AAie man bei den Verhandlungen
mit den orthodoxen Kirchen vorgehen sollte, und findet u. a.,
es sei nicht richtig, Avenn man den griechischen Theologen
ohne Aveiteres „fourberie" und „mensonge" vonverfe, Avie das

Jugie tut.
Im ironischen Geiste sind auch die anderen Aufsätze

geschrieben. Da handelt es sich nun aber freilich nicht mehr
bloss um die Beziehungen zwischen abendländischer und
morgenländischer Kirche, sondern um Fragen, die auch im
Abendland sehr verschieden beantwortet Averden. Die Namen
der Verfasser und die von diesen geAvählten Überschriften
lassen erkennen, class die „Welehrader Akademie" nicht nur
internationalen Charakter hat, sondern sich auch mit sehr
aktuellen Gegenständen beschäftigt. M. Lubic redet von der
Kirchenverfassung (de forma ecclesiae); L. Mach und Jul. David
erörtern die Lehre von der Unfehlbarkeit der Kirche; E. Campe
äussert sich über die ..EntAvicklung des Dogmas", L. Henrici
über die Autorität der hl. Schrift, L. van den Bossche über den

Ausgang des hl. Geisfes, M. Chatel über das „Filioque"- im ni-
zäisehen Glaubensbekenntnis; Colledge überschreibt zwar seinen



-~ 159 —

Aufsatz allgemein mit „De homine", redet aber insbesondere
von der ursprünglichen Sünclelosigkeit, dem Sündenfall und der
Erbsünde und kommt dabei sogar auf die immaculata conceptio
zu sprechen ; E. Portas folgt mit einer Abhandlung über die
Aufnahme Marias in den Himmel (De assumptione): er muss
gestehen, class die Zeugnisse, die für eine leibliche Himmelfahrt
angeführt Averden, „nichts beweisen- (nihil valent); der Russe
V. Sokolow handelt von der Bedeutung und Wirkung der
Sakramente, namentlich der hl. Eucharistie, wobei er oft
Gelegenheit hat, Kirejew und Michelis zu zitieren; der Italiener
E. F. Cordignano ergeht sich speziell über das Sakrament der
Busse, freilich nur in ganz ungenügender Weise: dass, Avie er
meint, die Väter die Worte Jesu Joh. 20, 23 auf die heute in
der römischen Kirche übliche Absolution bezogen hätten,
ist falsch.

Auch in den Abhandlungen über die Kirche suchen die
Verfasser selbstverständlich die heutige römische Anschauung
möglichst zu rechtfertigen oder doch zu entschuldigen. Allein
es gereicht ihnen zur Ehre, dass sie sich nicht scheuen, zu
den zahllosen theologischen Schriftstellern, die sie namhaft
machen und die ihrer Meinung nach zu hören sind, auch die
altkatholischen Gelehrten zu rechnen, und zwar ohne diese
nach römischer Art mit nichtssagenden frivolen Bemerkungen
abzutun. Wir durchgehen einige Kapitel und nennen die
vorzüglichsten altkatholischen Schriften, die zitiert Averden :

1. Einheit der Kirche: Reinkens, Über die Einheit der kath.
Kirche; 2. Freiheit der Kirche: Langen, Das ATatik. Dogma;
Aiichelis, Theolog. Literaturbl., 1877; 3. Ursprüngliche
Verfassung der Kirche: Michelis, Kath. Dogmatik; Friedrich,
Documenta ad ill. conc. vat.; Langen, Das vat. Dogma; Michaud,
Russ. Zschr. ; Langen, Gesch. d. röm. Kirche; Döllinger, Briefe
und Erklärungen; F. H. Reusch, Fälschungen. 4. Unfehlbarkeit
der Kirche: Schulte, Der Altkatholizismus; Friedrich-Döllinger,
Janus usw. Namentlich Averden dann auch Tyrrell, Schnitzer
und andere Modernisten genannt. Von den vielen Publikationen
in slaAvischen Sprachen, auf die die Verfasser sich berufen, hat
man im Westen gar keine Kenntnis.

Man musste nun freilich Bücher schreiben, um die Gegenstände,

die im vorliegenden Werke berührt Averden, gründlich
und befriedigend zu behandeln; allein auch die thesenartige



— 160 —

Formulierung der in Betracht kommenden Punkte hat in
Verbindung mit den kaum übersehbaren Hinweisen auf die
einschlägige Literatur einen nicht zu unterschätzenden WTert,
zumal man den Mitarbeitern eine möglichst unbefangene ire-
nische Tendenz nicht absprechen kann.

Die Verfasser kommen im allgemeinen in zweifacher
Hinsicht mit dem heutigen römischen Standpunkt in Widerspruch.
Erstens reden sie noch unbefangen von einer „orthodoxen
Kirche". Das ist nicht mehr zulässig. Wohl darf nun ein
päpstlicher Theologe die Bezeichnung „orientalische Kirche"
gebrauchen; er hat aber unter dieser nur noch die mit Rom
unierten orientalischen Gemeinschaften zu verstehen; die

„Orthodoxen" in Anführungszeichen sind „Schismatiker" und
gehören nicht mehr zur „Kirche". ZAveitens ist es nicht mehr
zulässig, mit Vertretern von Gemeinschaften, die nicht unter
dem Papste stehen, auf gleichem Fusse zu A*erhandeln, wie
wenn der römische Theologe zugäbe, es lasse sich denken,
dass auch die päpstliche Lehre und Praxis nicht in allen
Punkten richtig sei. Nichtrömische haben sich einfach zu
unterwerfen und das, was sie bisher von Rom unterschied, fallen
zu lassen oder entsprechend zu ändern. Vielleicht ist es dieser
doppelte Umstand, aus dem sich erklärt, warum der vorliegende
Band ohne kirchliche Druckerlaubnis erschienen ist. Eine solche
würde gegenwärtig auch kaum einem Werke erteilt, in dem
so oft und so unbefangen, Avie das hier geschieht, auf alt-
katholische Autoren Bezug genommen wird. E. H.

Neu eingegangen:
Flugschriften der (.Stimmen der Zeit-". 13. Heft: Religionsloser

Moralunterricht. Von M. Pribilla S. J. fjoS.) 90 è- — 14. Heft:
Roman, Theater und Kino im neuen Deutschland. Von J. Overmans

S. J. (36 S.) I Ji — 15. Heft: Deutsche Auswanderung
und Auslandsdeutschtum. Von C. Noppel S. J. (28 S.) 90 ?)¦

Herder & Cie., Verlagsbuchhandlung, Freiburg i. Br.

Jahresbericht [QIQ der Herderschen Verlagshandlung. VII. Nachtrag

zum Hauptkatalog 1913. Freiburg i. Br.

Oud-Katholiek Jaarboekje voor IQ20. Fl. —. 75. A. Moleman,
Boekdrukkerij, Assendelft.

Druck von Stämpfli & Cie. in Bern.


	Bibliographie

