Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 10 (1920)
Heft: 2

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BIBLIOGRAPHIE.

MarINI, Niccolo Card.: Il Primato di S. Pietro e de’ suoi
Successori in San Giovanni Crisostomo. Roma, Tipografia
Pontificia nell’ Istituto Pio IX, 1919, 320 S.

Wem es darum zu tun ist, unbefangen die Ausserungen
zu wirdigen, mit welchen der hl. Chrysostomus in seinen
Predigten und Kommentaren den Apostel Petrus verherrlicht,
wird nicht unterlassen diirfen, vor allen Dingen von den kirch-
lichen Verhéltnissen zu reden, in denen sich der grosse Bischof
von Konstantinopel befand. Der heute mit Recht im Morgen-
und Abendland nicht nur als einer der grossten Heiligen der
christlichen Kirche, sondern insbesondere auch als Kirchen-
lehrer von allen Kanzeln gepriesene Patriarch hatte keineswegs
das Gliick, auch schon zu seinen Lebzeiten Gegenstand all-
gemeiner Anerkennung und Bewunderung zu sein. Schon alg
er (397) den Bischofsstuhl von Konstantinopel bestieg, hatte er
einen unerbittlichen Gegner an dem miichtigen Bischof Theo-
philus von Alexandrien. Dieser brachte es dazu, dass Chryso-
stomus 403 von einer Synode als abgesetzt erkliart und wvom
ostromischen Kaiser in die Verbannung geschickt wurde. Im
Jahre 404 nochmals verurteilt, starb er am 14. September 407
— von den geistlichen und weltlichen Machthabern geéchtet —
in der Verbannung.

Dags Chrysostomus gleichwohl in normaler Beziehung mit
der abendlindischen Kirche blieb, entsprang der von keiner
Seite bestrittenen Anschauung, dass in letzter Linie das Urteil
eines okumenischen Konzils massgebend sei. Das sieht ja auch
der juingere Zeitgenosse des hl. Chrysostomus, der grosse Bischof
von Hippo, als vollig selbstverstindlich an. Natiirlich legte aber
ein Bischof darauf um so grésseres Gewicht, je mehr Grund
er hatte, sich gegen Widersacher in der Nihe zur Wehre zu
setzen. Wenn Chrysostomus schon als Priester der antio-
chenischen Kirche mit Ehrfurcht von den Stiihlen redete, die
nach der populiren Redeweise seiner Zeit Petrus gestiftet hatte,



s TS =

so verstand es sich von selbst, dass er, als Bischof von
Konstantinopel im Osten schwer angefochten, die normalen
Beziehungen zu den angesehensten Bischifen des Abendlandes,
namentlich zum Inhaber des romischen Stuhles, aufrecht erhielt.
Das tat auch sein Hauptgegner, der Bischof von Alexandrien
(Vgl. Langen, Geschichte der romischen Kirche, I, S. 679 ff.).

Marini hat vorgezogen, zuerst die mannigfaltigen Ausserungen:
iiber den Apostel Petrus zu erortern, dem der Patriarch von
Konstantinopel die oberste kirchliche Jurisdiktionsgewalt zu-
geschrieben habe, und erst dann in der ihm gutscheinenden
Weise an die Kimpfe zu erinnern, die den hl. Chrysostomus
veranlasst haben, an den Papst zu appellieren. So meint er zu
einem sichern Resultate gelangt zu sein, das die Orientalen
bewegen miisse, in den Schoss der romischen Kirche ,zuriick-
zukehren“. Unter den Sfrahlen einesleuchtenden Sternes fahre
man bereits den getrennten Briidern entgegen. Der Stern sei
Benedikt XV (S. 31D).

Glucklicherweiseliess der Kardinal auch den griechischen und
lateinischen Text des Schreibens abdrucken, mit welchem
Chrysostomus an den romischen Papst als an die Oberbehorde
der ganzen Kirche appelliert haben soll (S. 310—318). Allein
in diesem Schreiben fehlt nun gerade die Hauptsache, ndmlich
das Gesuch, der Adressat, Papst Innozenz I. (402—417), moge
kraft seiner obersten Autoritit von sich aus das ungerechte
Urteil, das Theophilus von Alexandrien mit der von ihm in
unkanonischer Weise versammelten Synode iiber Chrysostomus
gefallt hatte, aufheben, diesen wieder in sein Amt einsetzen
und die ungerechten Richter gebiihrend strafen. Statt ein
solches Verlangen zu stellen, schildert Chrysostomus das will-
kiirliche und brutale Verfahren, das gegen ihn eingeschlagen
worden war, und beruft sich dabei auch auf das Zeugnis der vier
Bischéfe und zwei Diakonen, die er mit dem Schreiben sowie
mit anderen Kundgebungen nach Italien geschickt hatte. Er
habe sich nicht geweigert und weigere sich nicht, sich wider
die gegen ihn erhobenen Beschuldigungen zu verantworten,
sei es vor hundert oder tausend Bischifen, aber er verlange
unparteiische Richter und ein Verfahren, das den kirchlichen
Kanones gemiss sei. Es gehe insbesondere nicht an, dass
Bischofe in Agypten iber solche in Thrazien das Urteil fillen
und so in die Rechte einer anderen Provinz hiniibergreifen.



1l —

Mit Nachdruck macht Chrysostomus auch daravnf aufmerksam,
dass sich die eingetretene Verwirrung immer weiter verbreite,
wenn ihr nicht begegnet werde. Daher nun die Bitten: ,Wenn
ihr also das alles vernommen habt, mecine hochverehrten und
wohlweisen Herren (xigio/ pov vyueiveror zei evhaféararor), 80
erweiset den euch geziemenden Mut und Eifer, die tiber die Kirchen
gekommene arge Unordnung zurilckzuweisen.“ Wie das ge-
schehen sollte, wird nicht weiter gesagt. Entschieden aber hat
der Papst die Sache nicht. Er blieb mit den beiden Bischofen
in kirchlicher Gemeinschaft und verlangte ein aligemeines Konzil,
dem sich auch Theophilus von Alexandrien zu unterwerfen
habe (Mansi, Collect. Conc. t. 11I, p. 1096).

Von besonderer Wichtigkeit aber ist nun folgendes: Marini
hat nicht {libersehen, dass Chrysostomus in seinem Schreiben
gelegentlich zu Adressaten in der Mehrheit rede, sich also
nicht einzig den Bischof von Rom als Empfanger seines Briefes
denke. Dafir hat er die Erklarung, Chrysostomus nehme an,
der Papst werde den erhaltenen Brief wohl auch anderen
Bischofen zeigen. Es gibt eine bessere IErklirung. Nach der
kritischen Ausgabe, die Mansi, Collect. Conec. t. ITI, p. 1081 ss.,
aufgenommen hat, steht am Schlusse des Schreibens der Satz:
Eypdgn 08 avty xal meoc Bevégior émisromor Medwldvov xei
XMooudrioy gioxomor Axdviiylec. "Egimen &v Kvolm, ,Dieser Brief
wurde auch geschrieben an den Bischof Venerius von Mailand
und an den Bischof Chromatius von Aquileja. I.ebewohl im
Herrn.“ Chrysostomus hat sich also nicht bloss an den Bischof
von Rom, sondern gleichzeitig und mit dem gleichen Schreiben
auch an die zwei anderen angesehensten Bischofe Italiens
gewendet — mnatiirlich auch nicht, weil er ihnen eine hohere
Jurisdiktion zuerkannt hiitte, sondern weil er hoffte, dass auf
Grund der bestehenden kirchlichen Gemeinschaft und der von
allen Bischofen anzuerkennenden gegenseitigen Mitverant-
wortlichkeit die bedeutendsten Bischofe Italiens mit Hiilfe des
abendlindischen Kaisers Honorius wesentlich dazu beitragen
konnten, dass in dem unter dem IKaiser Arkadius stehenden
Orient die kirchliche Ordnung wieder hergestellt werde. Marini
hat den wichtigen Schlusssatz weggelassen. Wire das nicht
geschehen, so hitte jeder aufmerksame Leser sofort erkannt,
dass es mit der Anerkennung des romischen Jurisdiktions-
primates durch den Patriarchen von Konstantinopel nichts sei.



o147

Allein nun erziahlt der Herr Kardinal (S. 309) seinen
vertrauensseligen Lesern Dinge, die doch die pépstliche Juris-
diktionsgewalt gentigend beleuchten wiirden. Da heisst es in
wortlicher Ubersetzung: ,Hernach — nach dem Tode des
hl. Chrysostomus — exkommunizierte der gleiche Iunozenz mit
einem an den Kaiser Arkadius gerichteten pipstlichen Schreiben
diesen selbst und seine Gattin Eudoxia, setzte den Arsazius,
obwohl dieser schon tot war, ab, weil er als Eindringling auf
den Patriarchenstuhl des Chrysostomus gesetzt worden war,
schlug mit dem Anathem den Patriarchen Theophilus von
Alexandrien und entsetzte ihn von seinem Stuhl.“ Das wiiren
freilich sehr kriftige Zeugnisse dafiir, dass der romische Papst
schon am Anfang des funften Jahrhunderts eine absolute
Jurisdiktionsgewalt besessen und ausgelibt habe. Allein was
Marini mit den angefithrten Worten als historische Tatsachen hin-
stellt, sind pure Erfindungen aus der Zeit der mittelalterlichen
Falschungen. Mansi hat nicht unterlassen, den angeblichen
Briefwechsel zwischen Innozenz und Arkadius in seine Sammlung
aufzunehmen; es geniigt, die Schreiben zu lesen, um sie sofort
als Unterschiebungen zu erkennen. Der Papst rigt den Kaiser,
dass er den grossen Kirchenlehrer ohne gerichtliche Unter-
suchung von seinem Throne gestirzt habe, macht aber fir
dieses Unrecht hauptsichlich die Kaiserin verantwortlich, der
er baldigen Tod und ewige Verdammais ankiindet. Dann heisst
es: ,Daher scheide ich, Allergeringster (o sidyiwrog) und ein
Stinder, dem aber der Thron des grossen Apostels Petrus
anvertraut ist, dich und jene (die Kaiserin) vom Empfang der
unbefleckten Geheimnisse Christi, unseres Gottes, aus; nicht
allein aber das, sondern es soll auch jeder Bischof oder
Kleriker der heiligen Kirche Gottes, der sie euch zu reichen
und mitzuteilen wagt, von der Stunde an, wie er dieses Verbot
gelesen haben wird, abgesetzt sein ... Den Arsazius aber,
den ihr statt des grossen Johannes auf den bischoflichen Thron
gebracht habt, setzen wir auch nach seinem Tode ab samt
allen Bischofen, die mit ihm in Gemeinschaft getreten sind.“
— Der Kaiser Arkadius ist nach der ihm unterschobenen
Antwort von der Exkommunikation so erschiittert worden, dass
er in einem demiitigen Schreiben den Papst um Lossprechung
bat. Er selber habe von dem, was die Bischofe und Kleriker
getan hitten, gar keine Kenntnis gehabt und sei darum un-



— 148 —

- gchuldig; seiner Frau aber habe er in einer Weise den Lohn
gegeben, dass sic darob krank geworden sei; eine Person
zweimal fir das gleiche Vergehen zu bestrafen gehe aber nicht
an (Mansi, Collect. Cone., t. III, p. 1118 ss). — So weit, wie
nach diesen Filschungen anzunehmen wéire, ist natiirlich
weder die pipstliche Uberhebung, noch die kaiserliche Unter-
wiirfigkeit gegangen. Aber der unterschobene Briefwechsel gibt
einen trefflichen Aufschluss dariiber, wie sich der Papst hitte
dussern miussen, wenn er von der ihm spéter zugeschriebenen
Allgewalt etwas gewusst hiitte.

Womoglich noch weniger als aus den Dokumenten iiber
die Zerwiirfnisse in der orientalischen Kirche zur Zeit des
hl. Chrysostomus lisst sich aus den vielen auf uns gekommenen
Predigten des grossen Kirchenlehrers ein Beweis erbringen,
dass dieser dem Inhaber des romischen Stuhles eine
Oberherrschaft tiber die ganze Kirche zugeschrieben habe.
Freilich, wenn man rhetorische Wendungen als scharf ab-
gewogene kirchenrechtliche Definitionen deuten will, so kann
man auch aus den Homilien des hl. Chrysostomus recht auf-
fiallige Dinge ,beweisen“. Der grosse Redner war ein Biirger
von Antiochien (geb. 347). Das war die Stadt, in der einst
auch Petrus neben Paulus eine Zeitlang gewirkt hatte und in
welcher die Jiinger zuerst Christen genannt wurden (Apg. 11,
26). Hier war Chrysostomus bis zu seiner Erhebung auf den
Stuhl von Konstantinopel téitig. Iis ist begreiflich, dass er die
Kirche dieser Stadt gelegentlich mit begeisterten Worten ver-
herrlichte. Er nennt sie ,unsere Mutter und die Mutter aller
Kirchen“. Um Christi willen ist sie oft niedergeworfen,
aber durch Christi Macht immer wieder aufgerichtet worden.
Ihr gilt des Herrn Wort: _Auf diesen Felsen will ich meine
Kirche bauen und die Pforten der Holle werden sie nicht
iiberwialtigen (In inscript. Act. 2, 1). Denn die Apostel haben
sie gegriindet und dazu ein gutes Fundament gewihlt. Es ist
der Glaube, den die Apostel predigten. Weil der von den
Aposteln gepredigte Glaube an Christus das Fundament ist,
vergleicht Paulus die Glaubigen mit einem Geb#dude, das auf
der Grundlage der Apostel und Propheten errichtet ist (1. c.
n. 2). Darum gereicht es der Kirche von Antiochien zu so
grosser Auszeichnung, dass sie den Apostel Petrus zu ihrem
Lehrer gehabt hat. Nicht der Wunder und Zeichen wegen



— 149 —

hat Jesus zu diesein Apostel gesprochen: ,Du bist Pefrus und
auf diesen Felsen werde ich meine Kirche bauen“, sondern
des Glaubens wegen, den Petrus bekundet mit den Worten:
,Du bist Christus, der Sohn des lebendigen Gottes®. Es war
geziemend, dass die Stadt, von der die Gliubigen zuerst
Christen genannt wurden, auch den ersten unter den Aposteln
zu ihrem Lehrer erhielt. ,Aber wir haben ihn nichi behalten,
sondern der Kaiserstadt Rom abgetreten. Oder vielmehr: wir
haben ihn fortwihrend behalten. Den lLeib des Pefrus freilich
nicht, aber wir behalten Petrus, wenn wir seinen Glauben
behalten® (1. ¢. n. 6). Dass Chrysecstomus die Kirche seiner
Vaterstadt als die ,Mutter aller Kirchen* bezeichnete, war
nicht gentigend gerechtfertigt; aber da er einmal annahm,
Petrus sei ein Stifter dieser Kirche, konnte er den Bischof von
Antiochien mit einem gewissen Recht als Nachfolger Petri be-
zeichnen. Das geschieht in der gleichen Predigt, aus der obige
Stellen genommen sind. Am Schlusse ndmlich wird der Prediger
beim Gedanken an den Apostel Petrus ,an cinen anderen
Petrus erinnert, den gemeinschaftlichen Vater und L.chrer®.
Gemeint ist der Bischof Flavian von Antiochien. Wie dieser
dem Petrus ,in der Tugend nachgefoigt sei, so habe er auch
dessen Stuhl bekommen“. Wenn also der Umstand, dass Chry-
sostomus den romischen Bischof als Inhaber des Stuhles Petri
anerkennt, ein Beweis wiire, dass er diesem Bischof auch eine
Jurisdiktionsgewalt tiber die ganze christliche Kirche zuschreibe,
so miisste er die gleiche Auszeichnung auch dem Bischof von
Antiochien zuerkennen, und auch dieser Bischof wire ,Fun-
dament der Kirche“.

Allein den unvollziehbaren Gedanken, dass aufeinander
folgende, einander ablosende und ersetzende Bischofe als
Grundlage der von ihnen geleiteten Kirche zu bezeichnen seien,
hat der klassisch gebildete Chrysostomus tiberhaupt nie aus-
gesprochen. Fundament der Kirche ist ihm der Glaube, von
dem Petrus mit seinem DBekenntnis Zeugnis gibt. Wenn
er aber auch nur von Ferne die Vorstellung gehabt hitte, dass
Petrus im Verein mit seinen Nachfolgern auf dem romischen
Bischofsstuhl als das Fundament der Kirche anzusehen sei,
so wiirde er in der Predigt tber Matth. 16, 13 ff., also in der
54. Homilie iiber das Matthiusevangelium davon gesprochen
haben. Hier war der Ort, auch dem Bischof von Rom wie dem



e 450w

von Antiochien das Zeugnis zu geben, er habe nicht nur die
Tugend des Apostels Petrus, sondern auch seinen Stuhl geerbt.
Allein gerade auch hier (a. a. O., n. 2) redet er nur von Petrus,
nicht zugleich von seinen Nachfolgern, und erliutert das Wort
des Herrn: ,Auf diesen Felsen werde ich meine Kirche bauen®,
mit dem kurzen Zusatz: rovedest i mlove vijs opoloyiee, ,d. b,
auf den Glauben“, den Pefrus mit seinem Bekenntnis bekundet
hatte; Jesus zeige damit, dass noch viele an ihn glauben werden;
er erfiille den Petrus mit hohem Sinn und mache ihn zum
Hirten. Marini tibergeht bei der Erorterung dieser Stelle die
Hauptsache, dass ndmlich der Glaube oder das Bekenntnis des
Apostels das Fundament der zu erbauenden Kirche bilde, mit
Stillschweigen und behauptet kithn, Jesus mache den Apostel
Pefrus mit den angefiihrten Worten nach der lLehre des
Chrysostomus ,zum Fundament, Haupt und obersten Hirten der
zuklnftigen Kirche* (S. 37). Einer cingehenden Erorterung des
Gedankens, wie denn der Glaube an Christus, den Sohu des
lebendigen Gottes, als Fundament der Kirche, also der Ge-
meianschaft der vielen, die an Christus glauben wiirden, be-
zeichnet werden konne, hitte sich der Kardinal um so weniger
entziehen sollen, je ofter gerade Chrysostomus auf diesen Ge-
danken zurilickkommt. Dieser redet davon auch in der Predigt,
in welcher er eine andere, von der rémischen Theologie miss-
handelte Stelle, nimlich das ,Petrus, ich habe fir dich gebetet”
ete. (Luk. 20, 31 {.), erldutert. Hier (Hom. in Matth. 82, 3) sagt
er kurz: Christus habe seine Kirche auf das Bekenntnis ge-
grimcdet. Wie nimlich die Verleugnungsgeschichte zeige, habe
Peirus der Firbitte Jesu gar sehr bedurft, damit er den Glauben
nicht génzlich verlor. — Wie der Lateiner Augustin, so liebt es
auch der grosse griechische Kirchenlehrer, die beiden im Evan-
gelium so nahe beieinander stehenden Worte: ,,Du bist Petrus*
- ,Weiche von mir®* (Matth. 16, 18. 23) einander gegeniiber-
zustellen, um klar zu machen, dass Jesus diesen Apostel nur
auf Grund seines Bekenntnisses auszeichne: auf dieses Be-
kenntnis habe er verheissen, die Grundsteine seiner Kirche
legen zu wollen (Kommentar zu Gal. 1, 1),

Vollig selbstversténdlich ist es aber, dass Chrysostomus
nichts iibersieht, was dem Apostel, von dem er sogar die
Stiftung der Kirche seiner Vaterstadt herleitet, zur Auszeichnung
gereicht, Indem Petrus als der Frste das Bekenntnis ablegte,



—- 151 -

das fortan den Grundgedanken der christlichen Lehrverkiindigung
bilden sollte, wurde er selbst der Lehrer der ganzen Christen-
heit. Davon redet Chrysostomus in der Homilie idber Joh. 21,
15 ff (In Joh. Hom. 88, 1). Warum, fragt er hier seine Zuhorer,
niusste Jakobus Bischof von Jerusalem werden und nicht Petrus?
Er antwortet, Christus habe den Apostel Petrus zum Lehrer
des ganzen Hrdkreises bestimmt. Aber von einer Regierungs-
gewalt ist auch hier keine Rede. Vielmehr betont der Prediger
lediglich die auch vor dem Mértyrertod nicht zurtickschreckende
Liebe, die der Auferstandene von dem ehemals so bald wankel-
miitigen Jiunger forderte. Er denkt also auch hier eben nur an
den personlichen Petrus, nicht an einen ideellen, angeblich in
seinen Nachfolgern fortlebenden ersten Apostel. Richtig ist, dass
Chrysostomus einmal im Zusammenhang mit einer Betrachtung
tiber die letzte Unterredung zwischen dem Auferstandenen und
Petrus auch wven ,Nachfolgern® dieses Apostels redete (De
sacerdot. 2,1). Hier heisst es u. a.: ,Warum vergoss er (Christus)
sein Blut? Um die Schafe zu erlosen, die er dem Petrus und
seinen Nachfolgern tibergab?“ Allein unter den ,Nachfolgern-
versteht Chrysostomus nicht gerade die dem Apostel Petrus
auf dem romischen Stuhle folgenden Bischofe, sondern die ibn
in der Liebe und Treue bis zum Tod nachahmenden Hirten.
Darum lisst er eine Erinnerung an die strenge Mahnrede Jesu
Matth., 24, 45—51 folgen, die kaum jemals ein Papst auf sich
bezogen hadt.

Allein statt sich etwa auf eine nlichterne Erdrterung
darliber einzulassen, was denn eigentlich Chrysostomus unter
dem Fundament der Kirche verstehe, ergebt sich Marini in
weitschweifigen Auseinandersetzungen iiber rhetorische Ergiisse,
mit welchen der grosse Prediger gelegentlich seiner Ehrfurcht
vor dem Apostel Petrus Ausdruck gibt. So ist die erste Ho-
milie, die er (8. 3 ff) beriicksichtigt, die tiber den Knecht, der
zehntausend Talente schuldig war (Matth. 18, 21—35). Das ist
ein Gleichnis, mit welchem Jesus keineswegs von hierarchischer
Uber- und Unterordnung, sondern von der Pflicht der Ver-
sohnlichkeit handelt. Allein Chrysostomus hebt auch hier, wie
er das gerne tut, in den einleitenden Erérterungen (unter den
Homiliae in quaedam loca Evangeliorum, in der lat. Ausgabe
von Caillau, t. 80, pag. 47 ss.) besonders hervor, wie sich Petrus
bei jenem Anlass wieder ganz nach seiner Eigenart zeige. Er



— 152

sei immer der glihende Jinger, der, erregt von Josu Woit,
allen voran dem Ausdruck verleihe, was er empfinde. So nennt
er ihn denn (L. c.n. 3) ,Aunfihrer (rogegeiog) des Chores der
Apostel, Mund der Jinger, Siule der IKirche, DBefestigung
(vrepéwue) des Glaubens, Grundleger (Wepgliog, nicht Yeudhion)
des Bekenntnisses, Fischer des Erdkreises, der unser Geschlecht
aus dem Abgrund des Irrtums zum Himmel emporgefihrt, der
allezeit warme und von Freimitigkeit beseelte, mehr {reilich
von Liebe als von Freimitigkeit“, Wahrend alle andern schwiegen,
sei er zum Herrn hinzugetreten, um die Frage an ihn zu richten:
,derr, wie oft muss ich meinem Bruder, der gegen mich slindigt,
vergeben? Bis auf sieben Mal?* Es ist klar, dass Chrysostomus
von der Person des Apostels Pefrus, seilnem personlichen
Verhalten und seinen personlichen Eigeunschaften redef; aber
die Titel, die er ihm gibt, lassen sich, wie Marini wieder beweist,
sogar fir die Unfehlbarkeit des Papstes ausbeuten. Man ver-
zichtet indessen besser auf eine Widerlegung dieser Deutung.

Marini tiberschreibt das Kapitel, das die erwidhnten Aus-
fihrungen enthilt, mit ,Petrus Primas, Fundament, allgemeiner
Hirt und Lehrer der Kirche“. Das zweite Kapitel (S. 21—32)
hat die Uberschrift: ,Fir Chrysostomus ist der Primat Petri
nicht bloss ein Primat der Ehre und des Vorrangs wie der
eines Primus inter pares, sondern ein solcher, der eine wahre
und eigene Lehrautoritiat und Jurisdiktion in sich schiiesst™.
Wer nun nichts von Chrysostomus wiisste, miisste erwarteu,
dass er jetzt auf Predigten und Abhandlungen aufmerksam
gemacht werde, in denen der Kirchenvater den im Titel um-
schriebenen Gedanken seinen Zuhorern und Lesern vortrage
und begriinde. Allein solche Aufsitze sind in den zahlreichen
Schriften des hl. Chrysostomus, die auf uns gekommen sind,
natiirlich nicht zu finden. Marini muss sich wieder auf gelegent-
liche Ausserungen berufen, die, aus dem Zusammenhang ge-
rissen und willkiirlich gedeutet, einigermassen das zur Voraus-
setzung zu haben scheinen, was der Kardinal gern beweisen
mochte. Er fiihrt eine Reihe von Stellen an, aus denen sich.
ergebe, dass dem Apostel Petrus nach der Anschauung des
hl. Chrysostomus auch schon von seinen Mitaposteln eine Ober-
hoheit zuerkannt worden sei. Namentlich eignen sich dazu die
oft wiederkehrenden Ausserungen, in denen Chrysostomus vom
»Chorfiihrer der Apostel, ,dem Mund der Apostel“ usw. redet. Wie



wenig das aber die Ansicht des Chrysostomus ist, zeigt sich gerade
beider Erorterung von Stellen, an denen dieheutige romische Lehre
einen gewissen Anhaltspunkt findet, sogar dem Apostel Paulus
nachzusagen, er habe sich der Jurisdiktion des Petrus unter-
worfen. line solche Stelle ist Gal. 1, 18, Chrysostomus findet
hier nur einen Beweis, dass sich Paulus durch vorbildliche

Demut ausgezeichnet habe. ,Betrachte nun — so beginnt er
(Comment. in Ep. ad Gal. 1, n. 9) — seine Demut: ... Nach drei

Jahren ging ich hinauf nach Jerusalem, um Petrus kennen zu
lernen. Was konnte es Demiitigeres geben als diese Seele!
Nach so vielen herrlichen Leistungen und obwohl er von Petrus
nichts notig hatte, und seiner Stimme nicht bedurfte, sondern
ihm ebenburtig war (ioowiiog), geht er doch hinauf wie zu
einem Grosseren und Alteren“. Ebenso, bemerkt er dann zu
(xal. 2, 1 ff., sei Paulus auch das zweite Mal nicht nach Jeru-
salem (an das Apostelkonzil) hinaufgegangen, um selbst etwas
zu lernen, sondern um andere, die den Petrus und Johannes
hoher stellten, wirksamer belehren zu konnen! Auch Hom. IL
(alias TII) De poenitentia, auf die Marini ganz besonderes
Grewicht legt, redet Chrysostomus nichf von der Lehrautoritit
und Jurisdiktion des Apostels Petrus, sondern nur von der
Demut, mit der dieser seine Verleugnung bitterlich beweinte
und damit den Gefallenen ein Beispiel gab. Aber er macht
dieses Vorbild fiir seine Zuhorer allerdings dadurch wirksam,
dass er den Apostel mit allen Auszeichnungen schmiickt, die
er ihm auf Grund der evangelischen Berichte geben kann. Es
ist wohl nicht nétig, darauf ndher einzugehen; denn was von
Petrus gilt, der von Jesus in einem Fall seliggepriesen, in einem
andern scharf zurechtgewiesen wurde, den Herrn dreimal
verleugnet, dann aber die Verleugnung beweint hat und vom
Herrn wieder in Gnaden angenommen worden ist, das gilt
eben nur von ihm, nicht aber auch vom Bischof von Rom.
Das vorliegende Buch ist in Grossoktav auf festem Papier
schén gedruckt, mit gelehrtem Flitter, sogar mit syrischen
Zitaten in syrischer Schrift geziert und dem Papst Benedikt,
rerum decorisque Orientalium Hcclesiarum providentissimo
Restitutori, gewidmet, aber es ist ohne allen wissenschaftlichen
Wert. Wertvoll ist hingegen das Titelbild, wenn es wirklich
eine Kopie eines in der Sophienkirche zu Konstantinopel er-
haltenen Mosaikbildes des hl. Chrysostomus ist. E. H.

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 1920, 11



— 154 —

SPALDAK, Ad.: Aeta Academiae Velehradensis. Vol. X, 1914—191Y),
In commission chez Gaulthier et Thébert, Angers, 1919, Lexi-
konformat, 508 S., Preis Fr. 45.

Welehrad, ein miihrisches Dorf, das friher der Sitz eines
Erzbischofs gewesen ist und ein bedeutendes Zisterzienserkloster
gehabt hat, ist heute in weitern Kreisen nur noch als Wallfahrts-
ort bekannt. Eine Akademie, die grosse wissenschaftliche Werke
herausgeben kénnte, hiitte daher in Welehrad keine rechte Unter-
kunft. Wir miissen auch gestehen, dass wir ohne die Aufklarung,
die wir unserm verehrten Freund Dr. Schirmer in Konstanz ver-
danken, (iber die fragliche Akademie und ihren Zweck sehr
ungeniigend unterrichtet wiren. Herr Dr. Schirmer hat aber
insbesondere im .Katholik® Jahrg. 1909, Nr. 35, iiber den .Kon-
gress der Unionisten auf Welehrad®, der in den Tagen vom
31. Juli bis 3. August 1909 stattgefunden hat, einen Bericht
erstattet, den man sich notwendig in Erinnerung rufen muss,
wenn man die Bedeutung desvorliegenden Werkesrichtig wiirdigen
will. Der genannte Kongress war freilich auch eine Versammlung,
die den Zweck hatte, die Union orthodoxer Gemeinschaften mit
der romischen Kirche zu fordern; allein die Veranstaltung
zeichnete sich vor andern #hnlichen Unternehmungen dadurch
aus, dass sie nicht einfach eine derbe Aufforderung war, sich
dem Papst zu unterwerfen, sondern der Meinung Raum liess,
man diirfe und wolle miteinander reden und schliesslich das
annehmen, was man als wahr und gut erkannt habe. So hebt
Dr. Schirmer die merkwiirdige Tatsache hervor, dass zu den
Teilnehmern am Welehrader Kongress auch der russische Propst
Maltzew aus Berlin gehorte, der jeweilen die Altkatholiken-
kongresse besucht hatte, jedoch die Bestrebungen des Generals
Kirejew méglichst durchkreuzte. Auch in Welehrad lehnte
Maltzew eine ,Union der russischen Kirche mit den Anglikanern
und Altkatholiken®* bestimmt ab, gab aber nun der Hoffnung
Ausdruck, dass sich die orthodoxe und die rémische Kirche zu-
sammenfinden werden.

Dieser Union will die 1909 gegriindete ,Welehrader Aka-
demie® dienen. Man hat unter dieser Akademie eine internationale
wissenschaftliche Gesecllschaft zu verstehen, deren Aufgabe ist:
»1. Forderung der theologischen Literatur bei den katholischen
Slawen; 2. Studium der morgenliindischen kirchlichen Fragen;
3. Studium des Lebens der hl. Cyrillus und Methodius, der



— 155 —

Geschichte Welehrads® usw. Hauptsilz dieser Gesellschaft ist
Welehrad selbst, wo eine Bibliothek und cine Druckerei gegriindet
wurden. Nebensitze wurden in Prag, Lemberg u. a. O. errichtet.
Uberhaupt ist die (Gesellsehaft recht grossartig organisiert. Schon
1909 gehorten ihr ausser den Slawen auch Franzosen und
Italiener an, so der Assumptionist Jugie aus Konstantinopel,
der Abbé Graticux aus Chalons s. M., der Augustiner Palmieri u. a.

Hauptorgan der Gesellschaft sind aber die Acte Academiae
Velehradensis, je ecine Sammlung von Aufsitzen, die auf den
Zweck der Gesellschaflt Bezug haben. Die vor uns liegende
Sammlung ist als der 10. Band bezeichnet; die friheren Binde
sind uns nicht bekannt. In den Jahren 1914—191%9 hat vatiirlich
kein Kongress stattfinden konnen. Wenn die ,Acta® also diese
Jahre umfassen, so wird man sich vorzustellen haben, dass sic
die Arbeiten enthalten, die seit Ausbruch des Krieges dem Schrift-
leiter Spaldak ecingeliefert worden sind. Druckort ist Angers
im franzosischen Departement Maine-et-T.oire, ein Bischofssitz.
Auffilligerweise fehlt aber jede Angabe, dass die nun auch im
neuen pépstlichen Gesetzbuch streng vorgeschriebene kirchliche
Druckerlaubnis nachgesucht oder erteilt worden sei. Der Heraus-
geber selbst hat, so weit wir sehen, nur einen als Beilage dem
Band beigefiigten, in franzosischer Sprache abgefassten Aufsatz
yIssai d'une Orthographie Universelle® geliefert. Dieser bedurfte
freilich keiner Approbation; wohl aber die 20 Abhandlungen
und 7 Rezensionen, die den Inhalt des Werkes bilden. Sie handeln
ohne Ausnahme von dogmatischen und kirchenrechtlichen Dingen
und sind in lateinischer Sprache geschrieben, die jedoch bisweilen
erst durch Riickiibersetzung klar wird und sichtlich nicht allen
Autoren gleich geliufig ist. Dafir scheinen diese mit den
modernen européischen Sprachen vertraut zu sein. Wir begegnen
zahllosen Zitaten aus deutschen, franzosischen, englischen, sla-
wischen Werken.

Leider miissen wir gestehen, dass uns dic Autoren der in
die Sammlung aufgenommenen Beitrige bisher vollig unbekannt
geblieben waren. Auch wiissten wir iiber ihre persénlichen
Verhilltnisse und ihre bisherigen wissenschaftlichen Ieistungen
nichts zu sagen; aber die Namen lassen allerdings erkennen,
dass sie sehr verschiedenen Nationalitiiten angehoren.

Die zwei ersten Abhandlungen werden als ,Disputationes
und damit als eingehende Darstellungen der betreffenden Gegen-



— 166 —

stande bezeichnet; die 17 folgenden Aufsitze sind iiberschrieben
mit ,Ubersicht tiber den Stand der Fragen (Synopsis status
quaestionum), tiber welche zwischen der katholischen und ortho-
doxen Kirche verhandelt wird“. Die erste ,Disputation®, verfasst
von R. Berger und 196 Seiten umfassend, ist ein Werk fiir sich.
Darin werden angeblich auf Grund von Rom. 5 und 8 ,ausge-
wihlte Fragen, die auf die Natur des Menschen und die Erbstinde
Bezug haben®, behandelt. Im Vorwort erklirt der Verfasser,
er wolle als Forscher, nicht als Darsteller reden (inquirentem,
non exponentem agere volumus). Das habe zwar gewisse Unzu-
koémmlichkeiten zur Folge, diene aber besser zur Erlangung des
Hauptzweckes (praecipuum propositum). Worin dieser besteht,
wird nicht bestimmt angegeben; nur wird aus der einleitenden
Bemerkung, es gebe in der Lehre vom Menschen zwischen
Katholiken und Orthodoxen wichtige Kontroversen, zu schliessen
sein, es handle sich hauptséichlich um einen Verstindigungs-
versuch mit der morgenlindischen Kirche. Auf die Sache selbst
kénnen wir uns hier nicht naher einlassen. Berger handelt
zunéchst vom Schopfungsplane Gottes, um die L.ehre vom Wesen
des Menschen vorzubereiten und dann von der KExXistenz des
Bésen, vom Ursprung des Bosen und schliesslich von der Erb-
stinde zu reden. Das sind Probleme, mit denen sich die Vertreter
der systematischen Theologie pfiichtgeméss von jeher sehr ein-
lasslich beschaftigt haben, ohne jedoch zur Einigung zu gelangen.

Berger scheint namentlich auch die dogmatischen Kampfe
des vorigen Jahrhunderts gut zu kennen. Der erste theologische
Schriftsteller, den er zitiert, ist Dir. Michelis. Blattern wir weiter,
so stossen wir zu unserer angenehmen ﬁberraschung Immer wieder
auf bekannte Namen, die den theologischen Leser an Kontroversen
erinnern, die in Deutschland schon vor dem vatikanischen Konzil
den spekulativen Geistern auf dem {(Gebiete der Philosophie und
TheologieStoff zu lebhaften Auseinandersetzungen gegeben haben.
Uberhaupt zeichnen sich diese Abhandlungen durch eine Unmenge
von Zitaten aus. Kirchenschriftsteller aus der Zeit der Kirchen-
vater, scholastische Theologen, katholische und protestantische
Dogmatiker aus der neuern Zeit, Philosophen, Dichter, Kirchen-
historiker, Moralisten und Kirchenrechtslehrer werden als
Zeugen angerufen, so dass bisweilen auch nur die Kontrollierung
einer einzigen Seite eine Tagesarbeit erfordern wirde. Dagegen
vermissen wir sehr gerade das, was wir doch nach dem Unter-



~— 157 —

titel , Disputatio exegetico-dogmatica in Rom. D et 8¢ erwartet
hatten, namlich eine einlissliche und zusammenhangende exe-
getische Behandlung der beiden Kapitel 5 und 8 des Romerbriefes.

Weniger umfangreich ist die zweite Abhandlung liber den
Schatz der iiberfliessenden Verdienste, die Ablisse, die Genug-
tuung und die sogenannten evangelischen Rite (S. 197—264).
Vertasser ist V. Repa, wieder ein katholischer Theologe, mit
dem wir bisher nicht bekannt geworden waren. Ks ist ihm
darum zu tun, in den genannten Dingen die [.ehre und Praxis
der romisch-katholischen Kirche moglichst zu rechtfertigen.
Aber er will die Sache ,irenisch® behandeln und namentlich
zeigen, dass die beziigliche Lehre der katholischen Kirche mit
der der orthodoxen Kirche (ecclesiae orthodoxae) nicht im
Widerspruch stehe und dass die ,,Vorurteile*, auf welche sich
die Bestreitung der Lehre vom Schatz der iiberfliessenden Ver-
dienste stiitze, unbegriindet seien. Das ist eine schwierige Auf-
gabe. Die Art, wie sie gelost wird, befriedigt uns keineswegs.
Es werden allerdings nicht bloss die scholastischen Theologen
aus #lterer und neuerer Zeit abgehort, sondern auch die
biblischen Zeugnisse, die der Verfasser fiir geeignet hilt,
sehr weitliufig erortert: aber die Exegese, die dabei zur An-
wendung kommt, ist wohl durch ihre Eigenart bemerkenswert,
Jedoch nichts weniger als einleuchtend. Ob die Ausfihrungen
den orthodoxen Theologen, wie der Verfasser wiinscht, zum
Verstdndnis bringen, dass in diesen Dingen die Orthodoxie
nicht anders lehrt als der romische Katholizismus, wollen wir
dahingestellt sein lassen.

Die irenische Tendenz des vorliegenden Sammelwerkes
ist deutlicher erkennbar in den Beitrigen unter dem allgemeinen
Titel: ,Ubersicht tber den Stand der Fragen, iiber welche
zwischen der katholischen und orthodoxen Kirche verhandelt
wird® (P. 2656—483). Da wird schon in den einleitenden Be-
merkungen die einfiltige und verletzende Ubung abgelehnt,
das Wort ,orthodox* in Anfithrungszeichen zu setzen, um damit
anzudeuten, die morgenlindische Kirche sei in Wirklichkeit
nicht rechtgliubig. Ebenso wird die leichtfertige Anwendung
der Bezeichnung ,schismatisch* getadelt. In dem Artikel ,Uber
die Ursachen des Schismas“ von Aug. Bruson wird die Dar-
stellung berticksichtigt, die Jugie im ,Dictionnaire Apologétique-
von der Sache gibt. Bruson findet, dass sein Landsmann die




— 158 —

Dinge nicht ganz genau darstelle, mehr behaupte, als er beweise,
und dass er das Schisma weder aus dem Ehrgeiz der orientalischen
Patriarchen, noch aus dem sogenannten Césaropapismus zu er-
kliaren suchen sollte. KEr selbst aber beschrinkt sich doch
mehr nur auf eine Skizzierung der verschiedenartigen An-
schauungen, die hier in Betracht kommen, ohne sich auf eine
eigene Zusammenstellung der Ursachen, die zur Trennung fithrten,
einzulassen. Ebenso vertihrt er, wenn er von den Versuchen
spricht, das Schisma zu heilen. Daftir erhalten wir zahllese
Literaturangaben, nicht selten sogar in Verbindung mit wortlich
mitgeteilten Ausserungen der betreffenden Autoren. So beant-
wortet Bruson die Frage, warum die Versuche einer Wieder-
vereinigung ergebnislos geblieben seien, in erster Linie mit dem
Satz, diese Versuche seien nicht immer im Interesse des
Christentums und der christlichen Kirche unternommen worden.
Datir wird als erster Zeuge Ddllinger genannt, der von der
litauischen Union sage, sie sei ,ein Werk der Gewalt, des
Zwanges, der Intrige; Politik und Ehrgeiz seien die Haupt-
triebfedern“ gewesen. — Von dem gleichen Aug. Bruson riithrt
der Schlussaufsatz dieser zweiten Halfte des Buches her. Er
behandelt darin das Thema, wie man bei den Verhandlungen
mit den orthodoxen Kirchen vorgehen sollte, und findet u. a.,
es sei nicht richtig, wenn man den griechischen Theologen
ohne weiteres ,fourberie® und ,mensonge“ vorwerfe, wie das
Jugie tut.

Im irenischen Geiste sind auch die anderen Aufsidtze ge-
schrieben. Da handelt es sich nun aber freilich nicht mehr
bloss um die Beziehungen zwischen abendlindischer und
morgenldndischer Kirche, sondern um Fragen, die auch im
Abendland sehr verschieden beantwortet werden. Die Namen
der Verfasser und die von diesen gewiahlten Uberschriften
lassen erkennen, dass die ,Welehrader Akademie“ nicht nur
internationalen Charakter hat, sondern sich auch mit sehr ak-
tuellen Gegenstdnden beschiiftigt. M. Lubic redet von der
Kirchenverfassung (de forma ecclesiae); L. Mach und Jul. David
erortern die L.ehre von der Unfehlbarkeit der Kirche; K. Campe
dussert sich tber die Entwicklung des Dogmas®, L. Henriet
tiber die Autoritiit der hl. Schrift, L. van den Bossche tber den
Ausgang des hl. Geistes, M. Chatel iiber das ,,Fili()que“ im ni-
ziischen Glaubensbekenntuis; Colledge itberschreibt zwar seinen



— 159 —

Aufsatz allgemein mit ,De homine®, redet aber insbesondere
von der urspringlichen Simdelosigkeit, dem Siindenfall und der
Erbstinde und kommt dabei sogar aut diec immaculata conceptio
zu sprechen; K. Portas ftolgt mit einer Abhandlung tber die
Aufnahme Marias in den Himmel (De assumptione): er muss
gestehen, dass die Zeugnisse, die fiir eine leibliche Himmelfahrt
angefithrt werden, ,nichts beweisen”™ (nihil valent); der Russe
V. Sokolow handelt von der Bedeutung und Wirkung der Sa-
kramente, namentlich der hl. Kucharistie, wobei er oft
Gelegenheit hat, Kirejeww und Michelis zu zitieven; der ltaliener
E. F. Cordignano crgeht sich speziell tiber das Sakrament der
Busse, freilich nur in ganz ungeniigender Weise: dass, wie er
meint, die Viter die Worte Jesu Joh. 20, 23 auf die heute in
der roémischen Kirche iibliche Absolution bezogen hétten,
ist falsch.

Auch in den Abhandlungen iber die Kirche suchen die
Verfasser selbstverstiandlich die heutige romische Anschauung
moglichst zu rechtfertigen oder doch zu entschuldigen. Allein
es gereicht ihnen zur Ehre, dass sic sich nicht scheuen, zu
den zahllosen theologischen Schriftstellern, die sie namhaft
machen und die ihrer Meinung nach zu horven sind, auch die
altkatholischen Gelehrten zu rechnen, und zwar ohne diese
nach romischer Art mit nichtssagenden frivolen Bemerkungen
abzutun. Wir durchgehen einige Kapitel und nennen die vor-
ziglichsten altkatholischen Schriften, die zitiert werden:
1. Binheit der Kirche: Reinkens, Uber die Einheit der kath.
Kirche; 2. Freiheit der Kirche: Langen, Das vatik. Dogma;
Michelis, Theolog. Literaturbl., 1877; 3. Urspriingliche Ver-
fassung der Kirche: Michelis, Kath. Dogmatik ; Friedrich, Docu-
menta ad ill. conc. vat.; Langen, Das vat. Dogma; Michaud,
Russ. Zschr.; Langen, Gesch. d. rom. Kirche; Déllinger, Briefe
und Erkldrungen; . H. Reusch, Falschungen. 4. Unfehlbarkeit
der Kirche: Schulte, Der Altkatholizismus; [Iriedrich-Dillinger,
Janus usw. Namentlich werden dann auch Tyrrell, Schwitzer
und andere Modernisten genannt. Von den vielen Publikationen
in slawischen Sprachen, auf die die Verfasser sich berufen, hat
man im Westen gar keine Kenntnis.

Man miisste nun freilich Biicher schreiben, um die Gegen-
stinde, die im vorliegenden Werke beriihrt werden, griindlich
und befriedigend zu behandeln; allein auch die thesenartige



— 160 -

Formulierung der in Betracht kommenden Punkte hat in Ver-
bindung mit den kaum tubersehbaren Hinweisen auf die ein-
schlidgige Literatur einen nicht zu unterschitzenden Wert,
zumal man den Mitarbeitern eine moglichst unbefangene ire-
nische Tendenz nicht absprechen kann.

Die Verfasser kommen im allgemeinen in zweifacher Hin-
sicht mit dem heutigen romischen Standpunkt in Widerspruch.
Erstens reden sie noch unbefangen von einer jorthodoxen
Kirche“. Das ist nicht mehr zulédssig. Wohl darf nun ein
péipstlicher Theologe die Bezeichnung ,orientalische Kirche®
gebrauchen; er hat aber unter dieser nur noch die mit Rom
unierten orientalischen Gemeinschaften zu verstehen; die
,Orthodoxen® in Anfiihrungszeichen sind ,Schismatiker* und
gehoren nicht mehr zur ,Kirche®. Zweitens ist es nicht mehr
zuliissig, mit Vertretern von Gemeinschaften, die nicht unter
dem Papste stehen, auf gleichem Fusse zu verhandeln, wie
wenn der romische Theologe zugibe, es lasse sich denken,
dass auch die péapstliche Lehre und Praxis nicht in allen
Punkten richtig sei. Nichtromische haben sich einfach zu unter-
werfen und das, was sie bisher von Rom unterschied, fallen
zu lassen oder entsprechend zu dndern. Vielleicht ist es dieser
doppelte Umstand, aus dem sich erklirt, warum der vorliegende
Band ohne kirchliche Druckerlaubnis erschienen ist. Eine solche
wiirde gegenwartig auch kaum einem Werke erteilt, in dem
so oft und so unbefangen, wie das hier geschieht, auf alt-
katholische Autoren Bezug genommen wird. E. H.

Neu eingegangen:

Flugschriften dev « Stimmen dev Zeit». 13. Heft: Religionsloser
Moralunterricht. Von M. Pribilla S. J. (30S.) 90 & — 14. Heft:
Roman, Theater und Kino im neuen Deutschland. Von J. Over-
mans S. J. (36 S.) 1 # — 15. Heft: Deutsche Auswanderung
und Auslandsdeutschtum. Von C. Noppel S.J. (28 S} go <
Herder & Cie., Verlagsbuchhandlung, Freiburg i. Br.

Fakresbericht 1919 der Herdevschen Verlagshandlung, VII. Nach-
trag zum Hauptkatalog 1913. Freiburg i. Br.

Oud-Katholiek Faarboekje wvoor r1920. Tl —. 75.  A. Moleman,
Boekdrukkerij, Assendelft.

Druck von Stimpfli & Cie. in Bern,



	Bibliographie

