
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 10 (1920)

Heft: 3

Artikel: Ein Vorschlag zu einem Konkordat zwischen den orientalisch-
orthodoxen, altkatholischen und anglikanischen Kirchen

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403946

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403946
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


195

Ein Vorschlag zu einem Konkordat zwischen
den orientalisch-orthodoxen, altkatholischen und

anglikanischen Kirchen.

Bei seinem Besuch in Bern legte Bischof Darlington von
Harrisburg- im Auftrag der Kommission der amerikanisch-bischöflichen

Kirche zur Pflege der Beziehungen mit den Kirchen des
Orients und der Altkatholiken einen Entwurf zu einem
Konkordat zwischen den genannten Kirchen Bischof Dr. Herzog*

vor; vgl. Heft 2, S. 136. Denselben Entwurf unterbreitete er
dem Metropoliten von Athen und dem hl. Synod der Kirche von
Griechenland, ebenso dem Patriarchen von Konstantinopel und
dem dortigen hl. Synod. Wir drucken den englischen Text des

Vorschlages und des Begleitschreibens ab, wie ihn „The Living
Church"- vom 14. August gebracht hat, lassen eine deutsche
Übersetzung der beiden Dokumente folgen, die uns Prof. Dr.
J. Kunz in Bern zur Verfügung gestellt hat, und fügen noch eine
kurze Bemerkung bei.

Terms oi Agreement between Eastern Orthodox, Old Catholic,

and Anglican Churches, Proposed as Basis of Restoration of Corporate

Unify and Intercommunion.

In general, we accept with common mind the traditional
and ecumenically received Faith, Ministry, and Sacramental
Order of the historic Catholic Church; acknowledging,
however, that subject to the requirement that these vital things
should be carefully preserved and administered, without alteration

or compromise, each particular autonomous part of the
Catholic Church has authority to regulate its own internal government,

ritual, and spiritual discipline in adjustment to its peculiar
racial, national, and modern conditions and circumstances.



— 196 --
In particular—

(a) We accept the authority of the Catholic Church over
all the faithful to teach what is necessary to be believed and
practised for salvation, and to enforce by spiritual means such

holy discipline as may be required for the protection of the
Church's Faith and Order, and for the guidance of souls in the

Avay of eternal life.
(b) We accept the canonical Scriptures as being the veritable

Word of God, as given for the upbuilding of believers in the
Faith which they have received from Christ through His Church,
and as confirming and illustrating all doctrine and practice which
is generally necessary to be believed and fulfilled for salvation.
In controversies as to the meaning of Holy Scripture, we accept
the Catholic Faith as affording a true summary of the
fundamental and divinely inspired teaching which is progressively
unfolded in the successive parts of the Bible.

(c) We accept the Nicene Creed, the decrees of faith put
forth by the ecumenically accepted General Councils, and the
sacraments as means of grace.

Questions having arisen in connection with these matters,
we agree to accept the following mutual explanations as sufficient,
until such time as the questions referred to can be determined
by a truly Ecumenical Council.

1. With regard to the insertion of the phrase filioque in
the Nicene Creed :

We, the Westerns, acknowledge that such insertion was
canonically irregular ; and that, even if it Avere lawfully made,
it is open to a certain misunderstanding unless either enlarged
or explained. We acknowledge further that, if it were not for
the reasons herein stated, the phrase ought to be abandoned and
the Western text conformed entirely to that of the Ecumenical
Councils. These reasons are: (a) that the purpose of its original

insertion, which occurred in Spain in the sixth century, was
to fortify the Orthodox doctrine of the Son's true Godhead by
affirming the Son's participation in the Father's eternal spiration

of the Holy Spirit; (b) that it was not intended, nor has
the West in subsequent use of the filioque intended, to assert two
processions, but one unique procession of the Holy Spirit through
the Son, the ultimate source of the procession being confessed to
be in the Father alone; (c) that in modern days the filioque



—- 197 —

has served as a useful and needed reinforcement of the ôfioovoiov

[homoousion] because of a Unitarian practice of interpreting this
word in a noA^el and pantheistic sense, and of accepting it as

meaning that Jesus Christ is o/uoovoiov ra> naxgl [homoousion
toi Patri] because all men are, their calling Him this being-
explained by their belief that He is the ideal man, not by any
intention of confessing His distinctively super-human Godhead ;

(d) that it would obscure the Orthodox faith of the Nicene
Creed under these circumstances for us to omit the filioque, unless
and until some ecumenically authorized substitute for it has
been adopted that will help to shut out this Unitarian heresy.

We, the Easterns, maintaining the canonical irregularity
of the insertion of the filioque in the Nicene Creed, believing that
even if it were lawfully done a clearer phrase is needed to shut
out the error of tAvo processions in the Godhead, and asserting
the need of restoring the universal use of a common text of the
Nicene Creed sanctioned by ecumenical authority, do none the
less accept the explanations above given by the Westerns as
showing their orthodox meaning in using the filioque, and as

justifying their retention of the phrase until a truly Ecumenical
Council can determine the question. In conceding this liberty
we maintain our right in the meantime to use the original
Nicene Creed without the filioque in our own Churches.

2. With regard to the Councils that have been accepted as
Ecumenical subject to an explanation by the Anglicans which is
accepted as satisfactory by the Easterns and by the Old Catholics,

we agree in accepting seven Councils as truly Ecumenical,
viz., those of Nicea, 325 A. D., Constantinople, 381 A. D., Ephesus,

431 A. D., Chalcedon, 451 A. D., Constantinople, 553 A. D.
Constantinople, 680—681 A.D., and Nicea, 787 A.D. The explanations

referred to are as follows:
In view of an impression of many English speaking Christians

that the decree on image worship set forth by the Council
of Nicea, 787 A. D., Avhich sanctions prostration, nQooxvvrjoig
[proskunesis], before images, is equivalent to a sanction of such
adoration as is unlawful when paid to a creature, we, the
Anglicans, do not feel justified in accepting that Council as Ecumenical

without explanation, and without assurance from the Easterns
and Old Catholics that our explanation is satisfactory. The
Anglican manner of showing honor differs from that of the East-



— 198 —

ern in confining such a ceremony as ngooxvvijoiç to acts of adoration

or Xaxgeia flatreia]. We do use and honor representations

of Christ and His saints, but in less ceremonious ways.
Therefore it would be misleading and contrary to any meaning
that the Eastern Christians and Old Catholics Avould Avish to
maintain if Ave should without explanation describe the relative
honor which Ave regard as laAvfully paid to relics, images, or
pictures by the term tiqooxvvijoiç or its literal equÌAralent, „prostration".

In accepting the seventh Ecumenical Council, therefore, Ave

feel it to be our duty to explain that avc interpret and accept
its decree as commending* no higher honor to be paid to relics,
images, or pictures than is hrvolved in using them as creaturely
adjuncts of devotion to God. All adoration or latreia being due

exclusively to the Divine Being.
We the Easterns and Old Catholics, in vieAV of the difference

in customary methods of external expression of devotion above
described, and the consequent interpretation by many English
speaking Christians of the decree of the Seventh Ecumenical
Council as sanctioning an idolatrous adoration of relics and
images, do utterly disclaim for ourselves any such interpretation ;

and we accept the above defined sense in which te Anglicans
express their readiness to receive the decree in question as being-
orthodox and consistent Avith its true meaning.

3. With regard to the Sacraments or Mysteries of Grace,
subject to the folloAving explanation, Ave agree that Baptism.
Confirmation, the Holy Eucharist, Penance, Holy Order, Holy
Matrimony, and Holy Unction are means of Grace bestoAved by
the Holy Spirit; and in this sense Ave confess that there are
seven Sacraments or Mysteries.

We the Anglicans, hoAvever, need to explain that it is

customary among many of our w*riters to use the term Sacrament
as meaning a Aisible means of Grace the outAvard sign of Avhich
is appointed and fixed in the Gospel and which is generally
necessary for salvation. Using the term in this more comprehensive

sense, these Avriters say that there are only two Sacraments,

viz., Baptism and the Holy Communion. It is in this
sense also that our Church Catechism ansAvers the question,
„How many Sacraments hath Christ ordained in His Church?"
by saying, „Tavo only, as generally necessary to saWation ; that
is to say, Baptism and the Supper of the Lord." Under such



— 199 —

circumstances it would be misleading to many of us, or for the
Anglican Church, to say without careful explanation that there
are seven Sacraments. Our Articles of Religion constitute an
Eirenicon designed to quiet controversy, rather than a definite
Confession of Faith. But in the twenty-fifth Article concerning
the Sacraments, while a sharp distinction is made betAveen the
two Sacraments as above defined and the other „five commonly
called Sacraments"-, which are said not to have had their visible
signs ordained of God in the Gospel, and to have been corrupted
in their ministration from the „following of the Apostles", yet
care is taken not to deny that they arc true means of invisible
grace. Such denial, indeed, would be inconsistent Avith our
official Book of Common Prayer, in which express provision is
made for the administration of all of them except Holy Unction,
and this Rite is not only reviving in use among us, but seems

likely before long to have an office of administration officially
provided for it. Furthermore the official Rites referred to are
framed according* to ancient Catholic precedents, and in each
case imply that the Grace of God is conveyed by means of the
Rite. Therefore, while it might be inexpedient and impracticable,
at least previously to an ecumenical decree on the subject, for the
Anglican Churches to make an official declaration that the term
Sacrament ought to be applied to these Rites, there does not
appear to be any vital divergence betAveen us and the Eastern
Orthodox and Old Catholic Churches as to their meaning and
value. Furthermore a large and increasing number of Anglicans
do not hesitate personally to acknowledge that there are seA7en

Sacraments or Mysteries of Grace in the Church. Still further,
and in view of the peculiar importance that our Rite of Holy
Order should seem to be inadequate, avc explain that the forms
which are prescribed in our Ordinal for use in ordaining Priests
and in consecrating Bishops explicitly confer the Holy Ghost

upon the person ordained for the Office and Work of these several
Orders. Thus the form for ordaining priests reads, „Receive the
Holy Ghost for the Office and Work of a Priest in the Church of
God, now committed unto thee by the imposition of our hands.
Whose sins thou dost forgive they are forgiven; and Avhose

sins thou dost retain they are retained. And be thou a faithful
Dispenser of the Word of God, and of His Holy Sacraments ; in
the Name of the Father and of the Son and of the Holy Ghost.



— 200 -
Amen." Such a prescribed form is plainly sacramental, whether
wre call Holy Order a Sacrament or not.

We Easterns and Old Catholics, recognizing the difference
in meaning of the term Sacrament as used by us, on the one
hand, and by many Anglicans, on the other hand, accept the
explanation above given as showing that there is no vital divergence

between us in receiving and using the seven Rites Avhich

we call Sacraments or Mysteries, as true means of Grace.

4. With regard to the claim of the Papal See to rule the
Universal Church by divine right, and to be infallible in the
exercise of the Church's dogmatic office, and his disregard of the
autonomy of particular Catholic and Autonomous Churches, we
the Anglicans affirm our agreement with the Eastern Orthodox
and Old Catholic Churches in rejecting these claims and in
maintaining the supreme authority next to Christ Himself of the
Catholic Episcopate in the earthly government of the Church.
Our forefathers in Convocation assembled, in 1534 A. D., put
forth the solemn declaration that „The Bishop of Rome hath
not according to the Scriptures any greater jurisdiction in this
realm than any other foreign Bishop." The Anglican Churches
remain true to this declaration, and have never weakened in
the position thus adopted.

Impelled by consideration of the Saviour's prayer for the
visible unity of all those who should believe in Him, by recognition

of the present work of the Holy Spirit in many lands for
the fulfilment of this prayer, and by realization that the
saving and sanctifying mission of the Church must be
seriously hampered so long as its shameful divisions continue, we
have agreed to the statements and explanations above given,
as affording a reasonable and sound basis of mutual recognition
and intercommunion, and one Avhich involves no surrender or
compromise of the things given us by the Lord to preserve and
administer for the benefit of souls.

In accordance Avith the preceding agreements we do

solemnly declare our acceptance of the sacramental acts
each of the other, and that they are true and valid. And,
holding fast the truth once delivered to the saints, we
pronounce that intercommunion is desirable and authorized for
all our members wherever and whenever it is deemed con-



— 201 —

venient and practicable by the proper local ecclesiastical
authorities.

In token Avhereof Ave hereinunder affix our hands and seals
this day of

In the year of our Lord nineteen hundred and

Preliminary Statement of the American Commission.

To our Orthodox Eastern and Old Catholic Brethren
Dear Brethren:

We submit herewith for your consideration a draft of agreement,

which Ave earnestly hope may prove acceptable as a
basis of mutual recognition, sacramental intercommunion, and
visible unity between the particular portions of the great
Catholic Church which we severally represent. In so doing we
beg to add some statements, AAiiich h&ve no appropriate place
in such Concordat, but which may Aveil be had in mind in
considering it.

The Previous Attitude of Anglicans.
ToAvard the Orthodox Eastern Churches there has never

been any hostility on the part of the Anglican Churches. The
separation between us originally grew out of questions between
the Easterns and the Papal See in which our forefathers had.

no part except as belonging to Avhat was then a remote province
of the Western Church. The English Church owed its national
organization to Archbishop Theodore, who was consecrated by
the Bishop of Rome, and thus accidentally inherited rather than
formally adopted the subservience to papal government which
then prevailed in the WTest. It seems significant, however, that
Archbishop Theodore was a native of the Eastern city of Tarsus,
and neither under him nor under his successors did the Anglicans
acquiesce in papal rulings Avithout some reserve and occasional
resistance.

It is also significant that the official definition of the English

attitude towards papal claims, when it was finally undertaken

in 1534, took the form of an explicit denial that the Bishop
of Rome had a greater jurisdiction in England than any other
foreign bishop. To this declaration the Anglican Churches have
adhered with some emphasis to the present day. Furthermore,
our Avriters in controversy with the Roman Church have been



— 202 - -

accustomed to draAv support and comfort in their stand from the
example of the Orthodox Easterns in consistently rejecting papal
claims. Accordingly there has been an increasing respect for the
Holy Orthodox Churches, and a growing realization that these
Churches and the Anglican Churches should draw closely together
in united protection of the Catholic Faith and Order against
papal usurpations and additions to the Faith.

II. Previous Efforts for Reunion.

It is not a neAV thing for open efforts to be made to bring
about mutual understanding and sacramental intercommunion
between us; and the Anglicans have given many evidences of
their acknowledgment of the orthodoxy and autonomy of the
Eastern Churches. They have also exhibited a genuine sympathy
with the Old Catholics in their successful efforts to recover a

just and proper freedom for their Catholic Episcopate as against
Vaticanism.

Important negotiations took place early in the eighteenth
century between the English Non-Jurors and Eastern Bishops
(see T. Lathbury's History of the Non-Jurors, London, 1862,
ch. viii). In 1874 and 1875 two notable Reunion Conferences
were held at Bonn, attended by Eastern Orthodox, Old Catholic
and Anglican theologians, at AAiiich propositions were agreed
to, especially with regard to the procession of the Holy Spirit.
The Anglican Bishopric of Jerusalem has been administered by
Bishop Blyth and his present successor in the interest of restoring
Catholic Unity betAveen us. The American Bishop of Cairo,
Illinois, Dr. Charles R. Hale, as member for many years of a
Commission appointed for the purpose by the American Episcopal
Church, journeyed much in the East and de\Toted his life to
labors for reunion betAveen us. Frequent visits have been
interchanged between our Churches in recent years, and these visits
have been fruitful in groAvth of better mutual understanding and

respect. If we come together now, Avhich may the good Lord
grant, we shall be realizing the dreams of our predecessors, and
shall be making glad the courts of heaven.

III. Our Relations icith Protestants.

We have been informed from time to time that the Orthodox
Easterns haA-e some difficultv in reconciling certain Protestant



— 203 --

aspects of our position and policy with full and genuine
orthodoxy—in particular the phraseology of some of our Articles of
Religion, the laxity of our discipline towards certain Protestant
errors, and the existence, eAren among many of our clergy, of opinions

inconsistent with loyalty to the Catholic Faith and Order.
For a right understanding of these things care should be taken
to allow for the peculiar and providential mission of the Anglican

Churches.
When the English reformation took place, those who threw

off the papal supremacy were driven by serious corruptions in
the lives and administration of the prelates of that day to radical
reaction against the system which they administered ; and they
often failed to distinguish between the necessary elements of
Christian Faith and Order and the corruptions with which they
were overlaid. The English Church alone among those Avho at
that time abandoned the papal rule succeeded in retaining the
Catholic ministry and sacraments, and the Faith which goes with
them. But this Church was beset by earnest efforts both from
Avithin and from Avithout to go further in the Protestant direction.

Accordingly, Avhile the English Church retained its Catholic

heritage, it did so under great difficulties, and Avith the
necessity of dealing kindly and tactfully Avith those aaìio Avere

impatient and wished to go fürther. The policy of „Conformity"
was adopted. That is, the Prayer Book Avas set forth, embodying

the Catholic Avorking system, but in forms and language
Avhich it Avas hoped Avould retain the loyalty of those impatient
souls. To make their conformity easier the Thirty-Nine Articles
of Religion were adopted as an eirenicon or peace-making
platform. In these Articles Protestant feelings were allowed for, and
as many things as possible Avere said in terms that Avould be

pleasing to them, Avhich explains the Protestant flavor that
some of these Articles show. But close examination of them,
and of the use of language in that troublesome period, will prove
that great care was taken to avoid any statement contrary to
the Catholic Faith and Order. These are indeed inserted in them.
It should be said in this connection that in our Article XIX,
wherein the possibility of particular Churches falling into error
is illustrated by examples of erring Churches, the Church of
Constantinople is not included. Its orthodoxy was plainly recognized

by the framers of the Articles. The Protestants were not



— 204 —

satisfied, and so arose the dissenting denominations in England,
and their subsequent appearance in America and the British
Colonies. The political association of the Church with an
unpopular crown in England had much to do with this result, so

that Anglicans have felt partly responsible, and believe that it
is their duty by all means to win Protestants back to the Church.

Accordingly, our discipline has always been tender and
sympathetic in that direction, and Ave are indisposed to drive out
these among ourselves who fail to realize the fulness of their
Catholic heritage, lest Ave alienate Protestants altogether and
thus end all hope of winning them. This policy has worked as

well as could reasonably be expected. Those who fully and
loyally adhere to the Prayer Book working system do become more
and more consistently Catholic ; and every revival of loyalty to
this working system results in what is called a „Catholic movement"

of which the Tractarian movement beginning in 1833 is
an example. And each new movement of this kind is more
gratifying in its Catholic results than its predecessors.

The sum of the matter is that our history establishes the
Catholic nature and tendency of our position and system ; and
the seemingly lax aspects of conditions show merely that we are
adhering to the great Avork of helping Protestants to recover
what they have lost.

With fraternal greetings.

Bestimmungen einer Uebereinkunft zwischen den orientalisch-ortho¬

doxen, altkatholischen und anglikanischen Kirchen,

vorgeschlagen als Grundlage zu einer Wiederherstellung der Einheit
und Interkommunion.

Allgemeine Bestimmungen.

Wir anerkennen einmütig das überlieferte und ökumenisch
anerkannte Glaubensbekenntnis, das Priestertum und die Sakramente

der historischen katholischen Kirche; wir erachten es

jedoch für erforderlich, dass diese wesentlichen Dinge
sorgfältig bewahrt und verwaltet werden, ohne Änderung oder Ab-
schwächung. Jeder einzelne autonome Zweig der katholischen
Kirche besitzt die Befugnis, seine eigene innere Verfassung,
den Ritus und die Kirchendisziplin gemäss den besonderen



— 205 —

Anforderungen der Rasse, der Nation und der modernen
Verhältnisse und Umstände zu ordnen.

Besondere Bestimmungen.

a. Wir anerkennen die Autorität der katholischen Kirche
über alle Gläubigen, sie zu lehren, AAras zur Erlangung des

Heils geglaubt und ausgeübt werden muss, und durch geistige
Mittel eine solche heilige Disziplin auszuüben, wie sie zum
Schutze des Glaubens und der Verfassung der Kirche und zur
Leitung der Seelen auf dem Wege zum eAvigen Leben erforderlich

sein mag.
b. Wir anerkennen die kanonischen Schriften als das Avahr-

haftige Wort Gottes, das gegeben wurde zur Befestigung der
Gläubigen in der Wahrheit, die sie von Christus durch seine
Kirche empfangen haben und zur Bekräftigung und Erläuterung

jeglicher Lehre, Avelche zur Erlangung des Heils
allgemein geglaubt und im Leben ausgeübt werden muss. In
Streitfragen bezüglich der Bedeutung (des Sinnes) der hl. Schrift
halten wir uns an den katholischen Glauben, der einen
getreuen Inbegriff der fundamentalen und göttlich inspirierten
Lehre darbietet, Avie sie in den aufeinanderfolgenden Schriften
der Bibel allmählich geoffenbart wird.

c. Wir anerkennen das nizäische Glaubensbekenntnis, die
den Glauben betreffenden Beschlüsse der ökumenisch
anerkannten allgemeinen Konzilien, sowie die Sakramente als
Gnadenmittel.

Was Streitfragen betrifft, Avelche in bezug auf diese Gegenstände

aufgeworfen Avorden sind, so sind wir bereit, die folgenden

gegenseitigen Erklärungen für genügend zu erachten, bis
ein wirklich ökumenisches Konzil über die betreffenden Fragen
entscheiden kann.

1. Bezüglich der Einschaltung* des filioque in das nizäische
Glaubensbekenntnis erklären wir Abendländer, dass dieser
Zusatz kanonisch irregulär ist und dass er, selbst wenn er auf
rechtmässige Weise erfolgt Aväre, zu Missverständnissen Anlass
geben kann, sofern er nicht durch eine ausführlichere Formel
ersetzt oder erklärt wird. Wir geben überdies zu, dass dieser
Zusatz v/eggelassen und der abendländische Wortlaut des Credo
in völlige Übereinstimmung mit demjenigen der ökumenischen
Konzilien gebracht werden sollte, wenn nicht die folgenden



— 206 —

Gründe für die Beibehaltung sprächen. Diese Gründe sind:
a. Der ursprüngliche Zweck des im 6. Jahrhundert in Spanien
gemachten Zusatzes war, die orthodoxe Lehre von der Avahren
Gottheit des Sohnes durch die Bestätigung der Mitwirkung des
Sohnes an der ewigen Aussendung des hl. Geistes durch den
Vater zu bekräftigen, b. Es Avurde nicht beabsichtigt, noch
hatte die abendländische Kirche beim nachherigen Gebrauch
des filioque die Absicht, einen ZAveifachen Ausgang des hl. Geistes
zu lehren, sondern man hielt an einem einzigen Aufgang des
hl. Geistes durch den Sohn fest, Avobei man betonte, dass die
Urquelle des Ausgangs einzig in dem Vater sei. c. In neuerer
Zeit hat das filioque nützliche und notwendige Dienste
zur Bestätigung des 6/xoovoiov geleistet, weil man dieses
Wort nach dem Beispiel der Unitarier auf eine neue und
pantheistische Weise auslegte, Avonach es bedeuten sollte, dass
Jesus Christus ôjuoovoiov xä> nargl sei, weil das alle Menschen
seien. Diese Ansicht stützte sich auf die Annahme, dass Christus

der Idealmensch sei, ohne dass man dabei irgendwie die
Absicht hatte, seine besondere übermenschliche Gottheit
anzuerkennen, d. Unter diesen Umständen würde die Weglassung
des filioque den orthodoxen Glauben des nizäischen Credo für
uns verdunkeln, bis es durch einen ökumenisch gutgeheissenen
Ausdruck, Avelcher die unitarische Häresie ausschliesst, ersetzt
Avorden ist.

Obgleich wir Orientalen die kanonische Irregularität der
Einschaltung des filioque in das nizäische Credo aufrecht halten,
indem wir der Meinung sind, dass, selbst wenn sie auf
rechtmässige Weise erfolgt wäre, ein klarerer Ausdruck notAvendig
ist, um den Irrtum eines ZAveifachen Ausgangs des hl. Geistes
aus der Gottheit auszuschliessen und die Notwendigkeit der
Wiedereinführung des universellen Gebrauchs eines gemeinsamen,

von einer ökumenischen Behörde sanktionierten Textes
des nizäischen Credo betonen, anerkennen wir nichtsdesto-
Aveniger die obigen Erklärungen der Abendländer als ein
Zeichen ihrer orthodoxen Anschauung* beim Gebrauch des filioque
und als eine Rechtfertigung für die Beibehaltung des Ausdrucks,
bis ein Avahrhaft ökumenisches Konzil über die Frage
entscheiden kann. Indem Avir den Abendländern diese Freiheit
zugestehen, halten Avir an unserm Rechte fest, mittlerweile das
nizäische Credo in seiner ursprünglichen Fassung, ohne das

filioque, in unsern Kirchen zu gebrauchen.



- 207 —

2. In betreff der Konzilien, die als ökumenische anerkannt
Avorden sind, nehmen Avir auf Grund A*on Erklärungen der
Anglikaner, die von den Orientalen und Altkatholiken für
befriedigend erklärt Avurden, sieben Konzilien als Avahrhaft
ökumenische an, nämlich die Konzilien von Nizäa 325, Konstantinopel

381, Ephesus 431, Chalcedon 451, Konstantinopel 553,
Konstantinopel 680—681 und Nizäa 787. Die oben erwähnten
Erklärungen der Anglikaner betreffen folgende Punkte:

Angesichts des Eindrucks Aieler englisch sprechender
Christen, dass der vom Konzil \*on Nizäa (787) erlassene
Beschluss über Bilderverehrung, Avelcher das Niederfallen vor
Bildern gutheisst, ngooxvvi^oiç, gleichbedeutend sei der Sanktion
einer solchen Verehrung, die nicht erlaubt ist, wenn sie einer
Kreatur enviesen Avird, fühlen wir Anglikaner uns nicht
berechtigt, jenes Konzil ohne Erklärung und ohne die Versicherung
der orientalischen und altkatholischen Kirchen, dass unsere
Erklärung befriedigend lautet, als ökumenisch anzuerkennen.
Die anglikanische Art, Ehre zu erweisen, unterscheidet sich
von derjenigen der Orientalen, indem die Anglikaner eine
Zeremonie wie die ngooxvvrjoic auf Akte der Anbetung oder Xaxgeia

beschränken. Wir gebrauchen und verehren Bilder von Christus

und den Heiligen, jedoch geschieht dies auf eine weniger
feierliche Weise. Es könnte deshalb zu Missverständnissen
führen und mit irgendAvelchen Anschauungen der orientalischen
Christen und Altkatholiken, an welchen dieselben festzuhalten
wünschen, im Widerspruch stehen, wenn wir ohne weitere
Erläuterung die relative Verehrung schildern würden, welche
A\ir unter dem Ausdruck ngooxvv-rjoiç oder dem gleichbedeutenden

Worte „Prostration" verstehen und den Reliquien, Statuen
oder Bildern zu enveisen für erlaubt halten.

Indem Avir das siebente ökumenische Konzil anerkennen,
erachten wir es deshalb für unsere Pflicht, zu erklären, dass

wir seine Beschlüsse in dem Sinne auslegen und annehmen,
dass dieselben empfehlen, Reliquien, Statuen und Bildern keine
grössere Verehrung zu erweisen, als es sich gebührt, wenn
sie als kreatürliche Hülfsmittel zur Verehrung Gottes gebraucht
werden. Jede Anbetung oder Latreia kommt ausschliesslich
dem göttlichen Wesen zu.

Im Hinblick auf die oben erwähnte verschiedene Gewohnheit

und Weise, der Verehrung Ausdruck zu verleihen, und



- 208 - -
in Erwägung, dass infolgedessen viele englisch sprechende
Christen die Beschlüsse des siebenten ökumenischen Konzils so

auslegen, als ob sie eine abgöttische Verehrung von Reliquien
und Bildern sanktionierten, verwerfen wir Orientalen und
Altkatholiken unserseits unbedingt eine solche Auslegung und
genehmigen die Erklärung der Anglikaner, laut welcher sie bereit
sind, die betreffenden Konzilsbeschlüsse in dem oben definierten
Sinne als orthodox und als mit ihrer wahren Bedeutung
übereinstimmend anzuerkennen.

3. In betreff der Sakramente oder Gnadenmittel stimmen
wir, gestützt auf folgende Erklärung, überein, dass die Taufe,
die Firmung, die hl. Eucharistie, die Busse, die Priesterweihe,
die Ehe und die hl. Ölung vom hl. Geiste A^erliehene Gnadenmittel

sind, und in diesem Sinne anerkennen wir, dass es sieben
Sakramente oder Mysterien gibt.

Wir Anglikaner müssen jedoch die Erklärung abgeben,
dass viele unserer Schriftsteller gewohnt sind, den Ausdruck
Sakrament für ein sichtbares Gnadenmittel zu gebrauchen,
dessen äusseres Zeichen im EArangelium vorgeschrieben und
festgesetzt ist und das allgemein zur Seligkeit notAvendig ist.
Indem sie den Ausdruck in diesem engeren Sinne gebrauchen,
nehmen diese Schriftsteller an, dass es nur ZAvei Sakramente
gibt, nämlich die Taufe und das hl. Abendmahl. In diesem
Sinne beantwortet denn auch der Katechismus unserer Kirche
die Frage : „Wie viele Sakramente hat Christus in seiner Kirche
eingesetzt?" mit den Worten: „Nur ZAvei, die allgemein zur
Seligkeit notwendig sind, nämlich die Taufe und das hl. Abendmahl."

Unter diesen Umständen Avurde es für viele Anglikaner

oder für die anglikanische Kirche irreführend sein, ohne
eine deutliche Erklärung zu sagen, dass es sieben Sakramente
gibt. Unsere Glaubensartikel sind mehr ein Eirenikon, das
bestimmt ist, Streitigkeiten zu schlichten, als ein genau formuliertes

Glaubensbekenntnis. Allein in dem fünfundzwanzigsten
die Sakramente betreffenden Artikel wird scharf unterschieden
ZAvischen den zwei Sakramenten in dem oben angeführten
Sinne und den „fünf andern, gewöhnlich Sakramente genannten
Handlungen", von Avelchen gesagt Avird, dass ihre sichtbaren
Zeichen nicht \Ton Gott im Evangelium angeordnet und dass
sie bei ihrer VerAA'altung von den Nachfolgern der Apostel
verfälscht worden sind ; dabei wird jedoch sorgfältig vermieden,



— 209 —

in Abrede zu stellen, dass sie nicht auch Avahre Mittel der
unsichtbaren Gnade seien. Eine solche Verwerfung würde auch
mit unserm offiziellen Gebetbuch tatsächlich im Widerspruche
stehen, in Avelchem ausdrücklich Vorsorge zur Spendung aller
Sakramente, mit Ausnahme der hl. Ölung, getroffen ist; aber
diese letztere ist nicht nur wieder in Übung gekommen unter
uns, sondern es ist wahrscheinlich, dass in kurzem ein Ritus
für ihre Spendung offiziell eingeführt werden wird. Überdies
sind die erwähnten offiziellen Riten nach altem katholischem
Muster entworfen und drücken in jedem Falle aus, dass die
Gnade Gottes durch den Ritus vermittelt wird. Während es

für die anglikanische Kirche unangemessen und untunlich sein
dürfte, eine offizielle Erklärung abzugeben, dass der Ausdruck
Sakrament für diese Riten gebraucht werden soll — wenigstens

solange kein ökumenischer Beschluss über diesen Gegenstand

gefasst worden ist —, scheint doch über die Bedeutung
und den Wert der Sakramente keine vitale Meinungsverschiedenheit

ZAvischen uns und den orthodoxen und altkatholischen
Kirchen zu bestehen. Zudem trägt eine grosse und noch immer
zunehmende Zahl Anglikaner keine Bedenken, persönlich
anzuerkennen, dass die Kirche sieben Sakramente oder Gnadenmittel

besitzt. Damit unser Ritus für die heiligen Weihen
nicht etwa als unzulänglich erscheine, erachten wir es endlich

für besonders wichtig, zu erklären, dass nach den
Formularen, Avelche in unserm Rituale für die Ordination der
Priester und die Konsekration der Bischöfe vorgeschrieben
sind, der hl. Geist ausdrücklich auf die Persönlichkeit, die für
das Amt und die Ausübung dieser geistlichen Würden geweiht
wird, übertragen AAird. So lautet denn die Formel für die
Priesterweihe folgendermassen : „Empfange den hl. Geist für
das Amt und die Wirksamkeit eines Priesters in der Kirche
Gottes, welche dir jetzt durch unsere Handauflegung
übertragen werden. Deren Sünden du erlassen wirst, denen Averden

sie erlassen, und deren Sünden du behalten wirst, denen
sind sie behalten. Sei ein treuer Verkündiger des Wortes
Gottes und Spender der hl. Sakramente, im Namen des Vaters
und des Sohnes und des hl. Geistes, Amen." Eine solche
obligatorische Formel hat offenbar einen sakramentalen
Charakter, ob wir nun die Priesterweihe ein Sakrament nennen
oder nicht.

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 3, 1920. 15



— 210 —

Indem wir Orientalen und Altkatholiken den Unterschied
der Bedeutung des Ausdrucks Sakrament, wie er einerseits von
uns und anderseits von vielen Anglikanern gebraucht wird,
zugeben, anerkennen wir doch, gestützt auf obige Erklärung,
dass beim Empfang* und der Spendung der von uns Sakramente
oder Mysterien genannten sieben Riten als wahrhaftige Gnadenmittel

kein Avesentlicher Unterschied ZAvischen uns besteht.
4. In bezug auf den Anspruch des päpstlichen Stuhles,

die gesamte Kirche durch ein von Gott verliehenes Recht zu
regieren und in Sachen des Glaubens unfehlbar zu sein, sowie
in betreff seiner Missachtung der Autonomie der einzelnen
katholischen und autonomen Kirchen, bestätigen wir Anglikaner

unsere Übereinstimmung mit den orthodoxen und
altkatholischen Kirchen in der Venverfung dieser Ansprüche und
in der Beibehaltung der nächst Christus höchsten Autorität des

katholischen Episkopats in Sachen der Aveltlichen Leitung der
Kirche. In einer Synode vom Jahre 1534 haben unsere
Vorfahren folgende feierliche Erklärung erlassen : „Der Bischof
von Rom hat nach der hl. Schrift keine grössere Jurisdiktion
in diesem Reiche als irgendein anderer ausländischer Bischof. "*

Die anglikanischen Kirchen bleiben diesem Grundsatz treu und
sind in ihrer diesbezüglichen Haltung nie Avankend geworden.

Durch die ernste Envägung* der Bitte des Erlösers um die
sichtbare Einheit aller derer, Avelche an ihn glauben, und in
der Erkenntnis, dass der hl. Geist gegemvärtig in vielen Ländern

für die Erfüllung dieser Bitte wirkt, und endlich in dem

BeAVUSstsein, dass die rettende und heiligende Mission der
Kirche ernstlich gehemmt werden muss, solange diese unglücklichen

Trennungen fortdauern, fühlen wir uns gedrungen, den

obigen Darlegungen und Erklärungen zuzustimmen, da sie eine

vernünftige und gesunde Grundlage für eine gegenseitige
Anerkennung und Interkommunion bilden, ohne dass dabei etwas
von dem aufgegeben Averden muss, Avas uns der Herr zum
Heile der Seelen anvertraut hat.

Gemäss dem A*orstehenden Übereinkommen erklären wir
in feierlicher Weise die gegenseitige Anerkennung der
sakramentalen Handlungen, und dass dieselben rechtmässig und
gültig sind. Und indem wir an dem den Heiligen ein für
allemal überlieferten Glauben festhalten, erklären wir, dass

eine Interkommunion für alle unsere Mitglieder Avünschbar



— 211 —

und zu billigen ist, wo und wann dies A^on den zuständigen
lokalen Kirchenbehörden für angemessen und ausführbar
erachtet Avird.

Zum Beweise dafür fügen wir hier unsere Unterschrift und
unser Siegel bei.

Vorbemerkungen der amerikanischen Kommission.

An unsere orthodoxen und altkatholischen Brüder.

Teure Brüder!
Wir legen Euch hiermit den Entwurf einer Übereinkunft

zur Prüfung vor, von welchem wir ernstlich hoffen, dass er sich
als willkommene Grundlage für eine gegenseitige Anerkennung
der sakramentalen Interkommunion und für eine sichtbare Einheit

zwischen den einzelnen von uns vertretenen Kirchen er-
Aveisen möge. Dabei erlauben wir uns, noch einige Erklärungen

hinzuzufügen, die in ein solches Konkordat nicht gut
aufgenommen werden können, aber nichtsdestoweniger einer
Berücksichtigung Avert sind.

/. Die bisherige Stellung der Anglikaner.

Auf seiten der anglikanischen Kirchen hat nie eine
feindselige Stimmung gegen die orientalischen orthodoxen Kirchen
geherrscht. Die Trennung zwischen uns erfolgte ursprünglich
wegen Streitfragen zwischen den Orientalen und dem
päpstlichen Stuhle, wobei aber unsere Vorfahren nur insofern
beteiligt waren, als sie zu einer in jener Zeit entlegenen Provinz
der abendländischen Kirche gehörten. Die englische Kirche
verdankt ihre nationale Organisation dem Erzbischof Theodor,
der vom Bischof von Rom geweiht worden war und der daher
die damals im Abendlande herrschende Unterwürfigkeit unter
die päpstliche Regierung* eher zufälligerweise „ererbt", als sich
förmlich dafür entschlossen hatte. Es ist jedenfalls bedeutsam,
dass Erzbischof Theodor aus der morgenländischen Stadt Tarsus
gebürtig war und dass die Anglikaner sich weder unter ihm
noch unter seinen Nachfolgern den päpstlichen Entscheiden
ohne Vorbehalt oder gelegentlichen Widerstand fügten. Es ist ebenfalls

bedeutsam, dass die offizielle Klarlegung der englischen
Plaltung gegenüber den päpstlichen Ansprüchen, die endlich im
Jahre 1534 erfolgte, in der Form geschah, dass ausdrücklich erklärt



— 212 —

Avurde, der Bischof von Rom habe in England keine grössere
Jurisdiktion als irgendein anderer ausländischer Bischof. An dieser
Erklärung haben die anglikanischen Kirchen bis auf den heutigen
Tag nachdrücklich festgehalten. Überdies sind unsere mit der
römischen Kirche polemisierenden Schriftsteller gewohnt, sich
bei der Verteidigung ihres Standpunktes an das ermutigende
Beispiel der orientalischen Orthodoxen zu halten, welche die

päpstlichen Ansprüche konsequent zurückgeAviesen haben.
Demgemäss hat die Hochachtung für die heiligen orthodoxen
Kirchen immer mehr zugenommen, und die Überzeugung wurde
immer stärker, dass diese Kirchen sich zum gemeinsamen
Schutz des katholischen Glaubens und der Kirchenverfassung
wider die päpstlichen Anmassungen und Verfälschungen des

Glaubens nähern sollten.

77. Bisherige Anstrengungen für eine Wiedervereinigung.
Es ist nichts Neues, wenn öffentlich Anstrengungen

gemacht werden, um eine gegenseitige Verständigung und
sakramentale Interkommunion ZAvischen uns herbeizuführen, und
die Anglikaner haben zahlreiche Beweise für ihre Anerkennung
der Rechtgläubigkeit und Autonomie der orientalischen Kirchen
gegeben. Sie haben auch für die Altkatholiken bei ihren
erfolgreichen Anstrengungen zur Wiedererlangung eines
unabhängigen Episkopats und ihrem Kampf gegen den Vatikanismus
eine aufrichtige Sympathie an den Tag gelegt.

Am Anfang des 18. Jahrhunderts fanden wichtige
Verhandlungen ZAvischen den englischen „Non-Jurors" (Jakobiten)
und orientalischen Bischöfen statt (siehe T. Lathbury's History
of the Non-Jurors, London 1862, ch. VIII). In den Jahren 1874
und 1875 Avurden zwei denkwürdige Unionskonferenzen in Bonn
abgehalten, an welchen sich orthodoxe, altkatholische und
anglikanische Theologen beteiligten, die sich über verschiedene
Punkte einigten und insbesondere der Definition über den
Ausgang des hl. Geistes zustimmten. Das anglikanische Bistum
ATon Jerusalem Avurde von Bischof Blyth und seinem gegen-
Avärtigen Nachfolger im Interesse einer Förderung der
Wiederherstellung der katholischen Einheit verwaltet. Der amerikanische

Bischof von Cairo im Staate Illinois, Dr. Charles R. Haie,
unternahm als langjähriges Mitglied einer Kommission, die von
der amerikanisch bischöflichen Kirche zum ZAvecke von Unions-



— 213 —

bestrebungen eingesetzt wurde, zahlreiche Reisen im Orient
und widmete dem Werke der Wiedervereinigung zwischen uns
sein Leben. In den letzten Jahren wurden zwischen Vertretern
unserer Kirchen öfters Besuche ausgetauscht, die zu einer
bessern gegenseitigen Verständigung und einer wachsenden
Hochachtung wesentlich beigetragen haben. Wennwir uns jetzt
vereinigen, was der gütige Herr geben möge, so Averden wir die
Träume unserer Vorgänger verwirklichen und die himmlischen
Heerscharen erfreuen.

III. Unsere Beziehungen zu den Protestanten.

Es wurde uns \~on Zeit zu Zeit mitgeteilt, dass es für die
orientalischen Orthodoxen etwas schwierig sei, geAvisse
protestantische Anschauungen in betreff unserer Stellung und
unseres Verhaltens mit einer wirklichen und völligen
Rechtgläubigkeit in Einklang zu bringen. Dahin gehören insbesondere
der Wortlaut einiger unserer Religionsartikel, die Laxheit
unserer Kirchenzucht gegen gewisse protestantische Irrtümer
und das Bestehen von Ansichten — selbst unter vielen unserer
Geistlichen —, die unvereinbar sind mit der Loyalität gegen
den katholischen Glauben und die Kirchenverfassung. Um diese
Verhältnisse richtig verstehen zu können, darf man nicht
unterlassen, die eigenartige und providentielle Aufgabe der
anglikanischen Kirche in Anschlag zu bringen.

Als die englische Reformation stattfand, wurden diejenigen,
welche das päpstliche Joch abschüttelten, infolge der schlimmen
Zustände, wie sie damals im Wandel und in der Amtsführung
der höheren Geistlichen zutage traten, zu einer radikalen
Reaktion gegen das herrschende System getrieben, und sie waren
oft nicht imstande, ZAvischen den wesentlichen Bestandteilen
des christlichen Glaubens und der Kirchenverfassung einerseits
und den hinzugekommenen Fälschungen anderseits zu
unterscheiden. Unter denjenigen Kirchen, welche sich damals von
der päpstlichen Herrschaft freimachten, war es einzig die
englische, welcher es gelang, das katholische Priestertum und die
Sakramente, sowie den damit übereinstimmenden Glauben zu
bewahren. Von aussen und innen Avurden ernstlich Anstrengungen

gemacht, diese Kirche zu bewegen, sich mehr dem
Protestantismus zu nähern. Trotz grossen Schwierigkeiten hielt
jedoch die englische Kirche an ihrem katholischen Erbe fest ; dabei



— 214 —

war sie genötigt, diejenigen, welche damit unzufrieden waren
und weiter zu gehen wünschten, freundlich und taktvoll zu
behandeln. Die Uniformitätsakte Avurden erlassen und das Prayer
Book (Gebetbuch) herausgegeben, Avelches das katholische
System zum Ausdruck brachte, jedoch in einer Form und
Ausdrucksweise, dass man hoffen konnte, auch die Unzufriedenen
würden der Kirche treu bleiben. Um ihnen die „Konformität"
(d. h. die Angehörigkeit zur Staatskirche) zu erleichtern, wurden

die 39 Religionsartikel als ein Eirenikon oder
friedenstiftende Basis aufgestellt. In diesen Artikeln wurde auf die

protestantisch Gesinnten soviel als möglich Rücksicht genommen
und Ausdrücke geAVählt, die ihnen gefallen mussten; daher
denn auch der protestantische Anstrich einiger Artikel.
Eine genaue Prüfung derselben sowie der Ausdrucksweise
in jener stürmischen Zeit Avird jedoch bestätigen, dass man
sich vor irgendAvelchen, dem katholischen Glauben und
der Kirchenverfassung widersprechenden Behauptungen
sorgfältig hütete. Der katholische Glaube und die katholische
Verfassung sind in den Artikeln tatsächlich zum Ausdruck
gebracht. Im Anschluss hieran muss noch bemerkt werden, dass

in unsern 39 Artikeln, in welchen die Möglichkeit, dass einzelne
Kirchen in Irrtum verfallen können durch Beispiele von
Kirchen, die vom katholischen Glauben abgewichen sind, erläutert
wird, die Kirche von Konstantinopel nicht zu den letztern
gerechnet wird. Ihre Rechtgiäubigkeit wurde von den
Verfassern der Artikel offen anerkannt. Die Protestanten waren
aber nicht zufrieden, und deshalb entstanden in England die
Gemeinschaften der Dissidenten, die später auch in Amerika
und den britischen Kolonien auftauchten. Die politische
Verbindung der Kirche mit einem unbeliebten Träger der Königs-
krone trug viel zu diesem Resultate bei, so dass die Anglikaner

sich für diese Trennung- in einem geAvissen Grade
verantwortlich fühlen und glauben, dass es ihre Pflicht sei, die
Protestanten auf alle Fälle Avieder für die Kirche zu gewinnen.

Demgemäss haben wir nach dieser Richtung hin immer
eine schonungsvolle und wohhvollende Kirchenzucht ausgeübt,
und wir sind nicht geneigt, diejenigen unter uns, welche ihr
katholisches Erbe nicht in vollem Umfang zu erfassen
vermögen, auszuschliessen, damit wir die Protestanten uns nicht
gänzlich entfremden und auf diese Weise jede Hoffnung, sie



— 215 —

wiederzugewinnen, zerstören. Diese Handlungsweise hat sich
— so gut man es überhaupt erwarten konnte — bewährt.
Diejenigen, welche an den Grundsätzen des Gebetbuches (Prayer
Book) ehrlich und treu festhalten, Averden mehr und mehr
überzeugte Katholiken, und jedes Wiederaufblühen der Loyalität

gegen dasselbe hat eine sog. „katholische BeAvegung" zur
Folge, was der Traktarianismus beweist, der im Jahre 1833
seinen Anfang nahm. Jede neue derartige Bewegung- zeitigt
für den Katholizismus erfreulichere Resultate als die früheren.

Es ergibt sich somit, dass unsere Geschichte den
katholischen Charakter und die katholische Tendenz unserer Stellung
und unseres Systems feststellt, und die scheinbar laxen
Ansichten beweisen nur, dass wir an der grossen Aufgabe
festhalten, den Protestanten zu helfen, das Avieder zu erlangen,
was sie verloren haben.

Mit brüderlichem Gruss!

Aus Bemerkungen der „Living Church" könnte man schliessen,
dass das Konkordat mit den Kirchen des Altkatholizismus
perfekt sei. Zur Vermeidung von Missverständnissen macht uns
Bischof Herzog die Mitteilung, dass er sieh selbstverständlich
nicht für befugt erachten durfte, im Namen der altkatholischen
Kirchen ein Konkordat abzuschliessen, und deshalb unter das

vorstehende Dokument nur die Worte setzte : After having read
this document, I And that it is in full agreement with the old
catholic position. Auf einem besonderen Blatt erklärte er aber
ausdrücklich, dass er die in der anglikanischen Kirche
gespendeten Sakramente als gültig anerkenne.


	Ein Vorschlag zu einem Konkordat zwischen den orientalisch-orthodoxen, altkatholischen und anglikanischen Kirchen

