Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 10 (1920)

Heft: 3

Artikel: Ein Vorschlag zu einem Konkordat zwischen den orientalisch-
orthodoxen, altkatholischen und anglikanischen Kirchen

Autor: [s.n]

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403946

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403946
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Ein Vorschlag zu einem Konkordat zwischen
den orienfalisch-orthodoxen, altkatholischen und
anglikanischen Kirchen.

Bei seinem Besuch in Bern legte Bischof Darlington von
Harrisburg im Auftrag der Kommission der amerikanisch-bischof-
lichen Kirche zur Pflege der Beziehungen mit den Kirchen des
Orients und der Altkatholiken einen Entwurf zu einem Kon-
kordat zwischen den genannten Kirchen Bischof Dr. Herzog
vor; vgl. Heft 2, S. 136, Denselben Entwurf unterbreitete er
dem Metropoliten von Athen und dem hl. Syned der Kirche von
Griechenland, ebenso dem Patriarchen von Konstantinopel und
dem dortigen hl. Synod. Wir drucken den englischen Text des
Vorschlages und des Begleitschreibens ab, wie ihn ,The Living
Church“ vom 14. August gebracht hat, lassen eine deutsche
ﬁbersetzung der beiden Dokumente folgen, die uns Prof. Dr.
J. Kunz in Bern zur Verfiigung gestellt hat, und fligen noch eine
kurze Bemerkung bei.

Terms of Agreement between Eastern Orthodox, Old Catholic,
and Anglican Churches, Proposed as Basis of Restoration of Gorporate
| Unity and Infercommunion.

In general, we accept with common mind the traditional
and ecumenically received Faith, Ministry, and Sacramental
Order of the historic Catholic Church; acknowledging, how-
ever, that subject to the requirement that these vital things
should be carefully preserved and administered, without altera-
tion or compromise, each particular autonomous part of the
Catholic Church has authority to regulate its own internal govern-
ment, ritual, and spiritual discipline in adjustment to its peculiar
racial, national, and modern conditions and circumstances.



— 196 —

In particular—

(a) We accept the authority of the Catholic Church over
all the faithful to teach what is necessary to be believed and
practised for salvation, and to enforce by spiritual means such
holy discipline as may be required for the protection of the
Church’s Faith and Order, and for the guidance of souls in the
way of eternal life. _

(b) We accept the canonical Scriptures as being the verit-
able Word of God, as given for the upbuilding of believers in the
Faith which they have received from Christ through His Church,
and as confirming and illustrating all doctrine and practice which
is generally necessary to be believed and fulfilled for salvation.
In controversies as to the meaning of Holy Scripture, we accept
the Catholic Faith as affording a true summary of the funda-
mental and divinely inspired teaching which is progressively
unfolded in the successive parts of the Bible.

(¢) We accept the Nicene Creed, the decrees of faith put
forth by the ecumenically accepted General Councils, and the
sacraments as means of grace.

Questions having arisen in connection with these matters,
we agree to accept the following mutual explanations as sufficient,
until such time as the questions referred to can be determined
by a truly Ecumenical Council.

1. With regard to the insertion of the phrase filiogue in
the Nicene Creed:

We, the Westerns, acknowledge that such insertion was
canonically irregular; and that, even if it were lawfully made,
it is open to a certain misunderstanding unless either enlarged
or explained. We acknowledge further that, if it were not for
the reasons herein stated, the phrase ought to be abandoned and
the Western text conformed entirely to that of the Ecumenical
Councils. These reasons are: (a) that the purpose of its origi-
nal insertion, which oceurred in Spain in the sixth century, was
to fortify the Orthodox doctrine of the Son’s true Godhead by
affirming the Son’s participation in the Father’s eternal spira-
tion of the Holy Spirit; (b) that it was not intended, nor has
the West in subsequent use of the filiogue intended, to assert two
processions, but one unique procession of the Holy Spirit through
the Son, the ultimate source of the procession being confessed to
be in the Father alone; (¢) that in modern days the filioque



— 197 —

has served as a useful and needed reinforcement of the duoodoior
[homoousion] because of a Unitarian practice of interpreting this
word in a novel and pantheistic sense, and of accepting it as
meaning that Jesus Christ is 6uoodoor 1@ morpt [homoousion
toi Patri] because all men are, their calling Him this being
explained by their belief that He is the ideal man, not by any
intention of confessing His distinctively super-human Godhead;
(d) that it would obscure the Orthodox faith of the Nicene
Creed under these circumstances for us to omit the filioque, unless
and until some ecumenically authorized substitute for it has
been adopted that will help to shut out this Unitarian heresy.

We, the Easterns, maintaining the canonical irregularity
of the insertion of the filioque in the Nicene Creed, believing that
even if it were lawfully done a clearer phrase is needed to shut
out the error of two processions in the Godhead, and asserting
the need of restoring the universal use of a common text of the
Nicene Creed sanctioned by ecumenical authority, do none the
less accept the explanations above given by the Westerns as
showing their orthodox meaning in using the filiogue, and as
justifying their retention of the phrase until a truly Ecumenical
Council can determine the question. In conceding this liberty
we maintain our right in the meantime to use the original Ni-
cene Creed without the filiogue in our own Churches.

2. With regard to the Councils that have been accepted as
Feumenical subject to an explanation by the Anglicans which is
accepted as satisfactory by the Easterns and by the Old Catho-
lics, we agree in accepting seven Councils as truly Ecumenical,
viz., those of Nicea, 325 A. D., Constantinople, 381 A. D., Ephe-
sus, 431 A. D., Chalcedon, 451 A. D., Constantinople, 5563 A. D.
Constantinople, 680—681 A.D., and Nicea, 787 A.D. The explana-
tions referred to are as follows:

In view of an impression of many English speaking Chris-
tians that the decree on image worship set forth by the Council
of Nicea, 787 A.D., which sanctions prostration, mgosxtvyais
[proskunesis], before images, is equivalent to a sanction of such
adoration as is unlawful when paid to a creature, we, the Ang-
licans, do not feel justified in accepting that Council as Ecumeni-
cal without explanation, and without assurance from the Easterns
and Old Catholics that our explanation is satisfactory. The
Anglican manner of showing honor differs from that of the East-



— 198 —

ern in confining such a ceremony as mgooxivyows to acts of adora-
tion or Aarpeia [latreial. We do use and honor representa-
tions of Christ and His saints, but in less ceremonious ways.
Therefore it would be misleading and contrary to any meaning
that the Eastern Christians and Old Catholics would wish to
maintain if we should without explanation describe the relative
honor which we regard as lawfully paid to relics, images, or pic-
tures by the term npooxdyyois or its literal equivalent, ., prostration®.

In accepting the seventh Ecumenical Council, therefore, we
feel it to be our duty to explain that we interpret and accept
its decree as commending no higher honor to be paid to relics,
images, or pictures than is involved in using them as creaturely
adjuncts of devotion to God. All adoration or latreia being due
exclusively to the Divine Being.

We the Easferns and Old Catholics, in view of the difference
in customary methods of external expression of devotion above
described, and the consequent interpretation by many English
speaking Christians of the decree of the Seventh Ecumenical
Council as sanctioning an idolatrous adoration of relics and
images, do utterly disclaim for ourselves any such interpretation ;
and we accept the above defined sense in which te Anglicans
express their readiness to receive the decree in question as being
orthodox and consistent with its true meaning.

3. With regard to the Sacraments or Liysteries of Grace,
subject to the following explanation, we agree that Baptism,
Confirmation, the Holy Eucharist, Penance, Holy Order, Holy
Matrimony, and Holy Unction are means of Grace bestowed by
the Holy Spirit; and in this sense we confess that there are
seven Sacraments or Mysteries,

We the Anglicans, however, need to explain that it is cus-
tomary among many of our writers to use the term Sacrament
as meaning a visible means of Grace the outward sign of which
is appointed and fixed in the Gospel and which is generally
necessary for salvation. Using the term in this more compre-
hensive sense, these writers say that there are only two Sacra-
ments, viz., Baptism and the Holy Communion. It is in this
sense also that our Church Catechism answers the question,
,How many Sacraments hath Christ ordained in His Church ?*
by saying, ,Two only, as generally necessary to salvation; that
is to say, Baptism and the Supper of the Lord.“ Under such



— 199 -

circumstances it would be misleading to many of us, or for the
Anglican Church, to say without careful explanation that there
are seven Sacraments. Our Articles of Religion constitute an
Eirenicon designed to quiet controversy, rather than a definite
Confession of Faith. But in the twenty-fifth Article concerning
the Sacraments, while a sharp distinction is made between the
two Sacraments as above defined and the other ,five commonly
called Sacraments“, which are said not to have had their visible
signs ordained of God in the Gospel, and to have been corrupted
in their ministration from the ,following of the Apostles“, yet
care is taken not to deny that they are true means of invisible
grace. Such denial, indeed, would be inconsistent with our offi-
cial Book of Common Prayer, in which express provision is
made for the administration of all of them except Holy Unction,
and this Rite is not only reviving in use among us, but seems
likely before long to have an office of administration officially
provided for it. Furthermore the official Rites referred to are
framed according to ancient Catholic precedents, and in each
case imply that the Grace of God is conveyed by means of the
Rite. Therefore, while it might be inexpedient and impracticable,
at least previously to an ecumenical decree on the subject, for the
Anglican Churches to make an official declaration that the term
Sacrament ought to be applied to these Rites, there does not
appear to be any vital divergence between us and the Eastern
Orthodox and Old Catholic Churches as to their meaning and
value. Furthermore a large and increasing number of Anglicans
do not hesitate personally to acknowledge that there are seven
Sacraments or Mysteries of Grace in the Church. Still further,
and in view of the peculiar importance that our Rite of Holy
Order should seem to be inadequate, we explain that the forms
which are prescribed in our Ordinal for use in ordaining Priests
and in consecrating Bishops explicitly confer the Holy Ghost
upon the person ordained for the Office and Work of these several
Orders. Thus the form for ordaining priests reads, ,Receive the
Holy Ghost for the Office and Work of a Priest in the Church of
(Gtod, now committed unto thee by the imposition of our hands.
Whose sins thou dost forgive they are forgiven; and whose
sins thou dost retain they are retained. And be thou a faithful
Dispenser of the Word of God, and of His Holy Sacraments; in
the Name of the Father and of the Son and of the Holy Ghost.



200 —

Amen.“ Such a prescribed form is plainly sacramental, whether
we call Holy Order a Sacrament or not.

We Easterns and Old Catholics, recognizing the difference
in meaning of the term Sacrament as used by us, on the one
hand, and by many Anglicans, on the other hand, accept the
explanation above given as showing that there is no vital diver-
gence between us in receiving and using the seven Rites which
we call Sacraments or Mysteries, as true means of Grace.

4. With regard to the claim of the Papal See to rule the
Universal Church by divine right, and to be infallible in the
exercise of the Church’s dogmatic office, and his disregard of the
autonomy of particular Catholic and Autonomous Churches, we
the Anglicans affirm our agreement with the Kastern Orthodox
and Old Catholic Churches in rejecting these claims and in main-
taining the supreme authority next to Christ Himself of the
Catholic Episcopate in the earthly government of the Church.
Our forefathers in Convocation assembled, in 15634 A. D., put
forth the solemn declaration that ,The Bishop of Rome hath
not according to the Scriptures any greater jurisdiction in this
realm than any other foreign Bishop.“ The Anglican Churches
remain true to this declaration, and have never weakened in
the position thus adopted.

Impelled by consideration of the Saviour’s prayer for the
visible unity of all those who should believe in Him, by recog-
nition of the present work of the Holy Spirit in many lands for
the fulfilment of this prayer, and by realization that the
saving and sanctifying mission of the Church must be seri-
ously hampered so long as its shameful divisions continue, we
have agreed to the staterments and explanations above given,
as affording a reasonable and sound basis of mutual recognition
and intercommunion, and one which involves no surrender or
compromise of the things given us by the Lord to preserve and
administer for the benefit of souls.

In accordance with the preceding agreements we do
solemnly declare our acceptance of the sacramental acts
cach of the other, and that they are true and valid. And,
holding fast the truth once delivered to the saints, we pro-
nounce that intercommunion is desirable and authorized for
all our members wherever and whenever it is deemed con-



— 201 -—

venient and practicable by the proper local ecclesiastical
authorities.

In token whereof we hereinunder affix our hands and seals
this day of

In the year of our Lord nineteen hundred and . ... ...

Preliminary Statement of the American Commission.

To our Orthodox Eastern and Old Catholic Brethren

Dear Brethren:

We submit herewith for yvour consideration a draft of agree-
ment, which we earnestly hope may prove acceptable as a
basis of mutual recognition, sacramental intercommunion, and
visible unity between the particular portions of the great
Catholic Church which we severally represent. In so doing we
beg to add some statements, which have no appropriate place
in such Concordat, but which may well be had in mind in
considering it.

The Previous Attitude of Anglicans.

Toward the Orthodox Kastern Churches there has never
been any hostility on the part of the Anglican Churches. The
separation between us originally grew out of questions between
the Kasterns and the Papal See in which our forefathers had
no part except as belonging to what was then a remote province
of the Western Church. The English Church owed its national
organization to Archbishop Theodore, who was consecrated by
the Bishop of Rome, and thus accidentally inherited rather than
formally adopted the subservience to papal government which
then prevailed in the West. It seems significant, however, that
Archbishop Theodore was a native of the Eastern city of Tarsus,
and neither under him nor under his successors did the Anglicans
acquiesce in papal rulings without some reserve and occasional
resistance.

It is also significant that the official definition of the Eng-
lish attitude towards papal claims, when it was finally under-
taken in 1534, took the form of an explicit denial that the Bishop
of Rome had a greater jurisdiction in England than any other
foreign bishop. To this declaration the Anglican Churches have
adhered with some emphasis to the present day. Furthermore.
our writers in controversy with the Roman Church have been



accustomed to draw support and comfort in their stand from the
example of the Orthodox Kasterns in consistently rejecting papal
claims. Accordingly there has been an increasing respect for the
Holy Orthodox Churches, and a growing realization that these
Churches and the Anglican Churches should draw closely together
in united protection of the Catholic Faith and Order against
papal usurpations and additions to the Iaith.

I1. Previous Efforts for Reunion.

It is not a new thing for open efforts to be made to bring
about mutual understanding and sacramental intercommunion
between us; and the Anglicans have given many evidences of
their acknowledgment of the orthodoxy and autonomy of the
Eastern Churches. They have also exhibited a genuine sympathy
with the Old Catholics in their successful efforts to recover a
just and proper freedom for their Catholic Episcopate as against
Vaticanism.

Important negotiations took place early in the eighteenth
century between the English Non-Jurors and Eastern Bishops
(see T. Lathbury’'s History of the Nonm-Jurors, London, 1862,
ch. viii). In 1874 and 187H two notable Reunion Conferences
were held at Bonn, attended by Eastern Orthodox, Old Catholic
and Anglican theologians, at which propositions were agreed
to, especially with regard to the procession of the Holy Spirit.
The Anglican Bishopric of Jerusalem has been administered by
Bishop Blyth and his present successor in the interest of restoring
Catholic Unity between us. The American Bishop of Cairo, I1li-
nois, Dr. Charles R. Hale, as member for many yvears of a Com-
mission appointed for the purpose by the American Episcopal
Church, journeyed much in the East and devoted his life to
labors for reunion between us. Frequent visits have been inter-
changed between our Churches in recent years, and these visits
have been fruitful in growth of better mutual understanding and
respect. If we come together now, which may the good Lord
grant, we shall be realizing the dreams of our predecessors, and
shall be making glad the courts of heaven,

III. Our Relations with Protestants.

We have been informed from time to time that the Orthodox
Easterns have some difficulty in reconciling certain Protestant



aspects of our position and policy with full and genuine ortho-
doxy—in particular the phraseology of some of our Articles of
Religion, the laxity of our discipline towards certain Protestant
errors, and the existence, even among many of our clergy, of opin-
ions inconsistent with lovalty to the Catholic Faith and Order.
For a right understanding of these things care should be taken
to allow for the peculiar and providential mission of the Angli-
can Churches. |

When the English reformation took place, those who threw
off the papal supremacy were driven by serious corruptions in
the lives and administration of the prelates of that day to radical
reaction against the system which they administered; and they
often failed to distinguish between the necessary elements of
Christian Faith and Order and the corruptions with which they
were overlaid. The English Church alone among those who at
that time abandoned the papal rule succeeded in retaining the
Catholic ministry and sacraments, and the Faith which goes with
them. But this Church was beset by earnest efforts both from
within and from without to go further in the Protestant direc-
tion. Accordingly, while the Iinglish Church retained its Catho-
lic heritage, it did so under great difficulties, and with the
necessity of dealing kindly and tactfully with those who were im-
patient and wished to go further. The policy of ,Conformity*
was adopted. That is, the Prayer Book was set forth, embody-
ing the Catholic working system, but in forms and language
which it was hoped would retain the loyalty of those impatient
souls. To make their conformity easier the Thiriy-Nine Articles
of Religion were adopted as an eirenicon or peace-making plat-
form. In these Articles Protestant feelings were allowed for, and
as many things as possible were said in terms that would be
pleasing to them, which explains the Protestant flavor that
some of these Articles show. But close examination of them,
and of the use of language in that troublesome period, will prove
that great care was taken to avoid any statement contrary to
the Catholic Faith and Order. These are indeed inserted in them.
It should be said in this connection that in our Article XIX,
wherein the possibility of particular Churches falling into error
is illustrated by examples of erring Churches, the Church of
Constantinople is not included. Its orthodoxy was plainly recog-
nized by the framers of the Articles. The Protestants were not



— 204 —

satisfied, and so arose the dissenting denominations in England,
and their subsequent appearance in America and the British
Colonies. The political association of the Church with an un-
popular crown in England had much to do with this result, so
that Anglicans have felt partly responsible, and believe that it
is their duty by all means to win Protestants back to the Church.

Accordingly, our discipline has always been tender and sym-
pathetic in that direction, and we are indisposed to drive out
these among ourselves who fail to realize the fulness of their
Catholic heritage, lest we alienate Protestants altogether and
thus end all hope of winning them. This policy has worked as
well as could reasonably be expected. Those who fully and loy-
ally adhere to the Prayer Book working system do become more
and more consistently Catholic; and every revival of loyalty to
this working system results in what is called a ,Catholic move-
ment“ of which the Tractarian movement beginning in 1833 is
an example. And each new movement of this kind is more
gratifying in its Catholic results than its predecessors.

The sum of the matter is that our history establishes the
Catholic nature and tendency of our position and system; and
the seemingly lax aspects of conditions show merely that we are
adhering to the great work of helping Protestants to recover
what they have lost.

With fraternal greetings.

Bestimmungen einer Ushereinkunit zwischen den orientalisch-ortho-
doxen, altkatholischen und anglikanischen Kirchen, vorge-
schlagen als Grundlage zu einer Wiederherstellung der Einheit
und Inferkommunion.

Allgemeine Bestimmungen.

Wir anerkennen einmiitig das tiberlieferte und ékumenisch
anerkannte Glaubensbekenntnis, das Priestertum und die Sakra-
mente der historischen katholischen Kirche; wir erachten es
jedoch fir erforderlich, dass diese wesentlichen Dinge sorg-
faltig bewahrt und verwaltet werden, ohne Anderung oder Ab-
schwichung. Jeder einzelne autonome Zweig der katholischen
Kirche besitzt die Befugnis, seine eigene innere Verfassung,
den Ritus und die Kirchendisziplin gemiiss den besonderen



— 2056 -—

Anforderungen der Rasse, der Nation und der modernen Ver-
hiltnisse und Umstédnde zu ordnen.

Besondere Bestimmungen.

a. Wir anerkennen die Autoritit der katholischen Kirche
tiber alle Glaubigen, sie zu lehren, was zur Erlangung des
Heils geglaubt und ausgeiibt werden muss, und durch geistige
Mittel eine solche heilige Disziplin auszuiliben, wie sie zum
Schutze des Glaubens und der Verfassung der Kirche und zur
Leitung der Seelen auf dem Wege zum ewigen Leben erforder-
lich sein mag. _

b. Wir anerkennen die kanonischen Schriften als das wahr-
haftige Wort Gottes, das gegeben wurde zur Befestigung der
(Gldubigen in der Wahrheit, die sie von Christus durch seine
Kirche empfangen haben und zur Bekriftigung und Erliute-
rung jeglicher Liehre, welche zur Erlangung des Heils all-
gemein geglaubt und im Leben ausgetibt werden muss. In
Streitfragen beztiglich der Bedeutung (des Sinnes) der hl. Schrift
halten wir uns an den katholischen Glauben, der einen ge-
treuen Inbegriff der fundamentalen und gottlich inspirierten
Lehre darbietet, wie sie in den aufeinanderfolgenden Schriften
der Bibel allmihlich geoffenbart wird.

c. Wir anerkennen das nizéische Glaubensbekenntnis, die
den Glauben betreffenden Beschliisse der Okumenisch aner-
kannten allgemeinen Konzilien, sowie die Sakramente als
Gnadenmittel.

Was Streitfragen betrifft, welche in bezug auf diese Gegen-
stainde aufgeworfen worden sind, so sind wir bereit, die folgen-
den gegenseitigen Erkldrungen fiur geniigend zu erachten, bis
ein wirklich okumenisches Konzil tiber die betreffenden Fragen
entscheiden kann.

1. Beziiglich der Einschaltung des filioque in das nizéiische
Glaubensbekenntnis erkiiiren wir Abendléander, dass dieser
Zusatz kanonisch irreguldr ist und dass er, selbst wenn er auf
rechtmiissige Weise erfolgt wére, zu Missverstdndnissen Anlass
geben kann, sofern er nicht durch eine ausfiihrlichere Formel
ersetzt oder erklart wird. Wir geben tiberdies zu, dass dieser
Zusatz weggelassen und der abendlindische Wortlaut des Credo
in vollige Ubereinstimmung mit demjenigen der 6kumenischen
Konzilien gebracht werden sollte, wenn nicht die folgenden



— 906 —

Grinde fiur die Beibehaltung sprachen. Diese Grinde sind:
a. Der urspriingliche Zweck des im 6. Jahrhundert in Spanien
gemachten Zusatzes war, die orthodoxe Lehre von der wahren
Gottheit des Sohnes durch die Bestdtigung der Mitwirkung des
Sohnes an der ewigen Aussendung des hl. Geistes durch den
Vater zu bekriaftigen. . Es wurde nicht beabsichtigt, noch
hatte die abendlindische Kirche beim nachherigen Gebrauch
des filioque die Absicht, einen zweifachen Ausgang des hl. Geistes
zu lehren, sondern man hielt an einem einzigen Au~gang des
hl. Geistes durch den Sohn fest, wobei man betonte, dass die
Urquelle des Ausgangs einzig in dem Vater sei. ¢. In neuerer
Zelt hat das filioque niitzliche und notwendige Dienste
zur Bestiatigung des duootooy geleistet, well man dieses
Wort nach dem Beispiel der Unitarier auf eine neue und
pantheistische Weise auslegte, wonach es bedeuten sollte, dass
Jesus Christus duoovowy 1@ margi sei, weil das alle Menschen
seien. Diese Ansicht stiitzte sich auf die Annahme, dass Chri-
stus der Idealmensch sei, ohne dass man dabei irgendwie die
Absicht hatte, seine besondere tibermenschliche Gottheit anzu-
erkennen. d. Unter diesen Umstinden wiirde die Weglassung
des filioque den orthodoxen Glauben des niziischen Credo fir
uns verdunkeln, bis es durch einen 6kumenisch gutgeheissenen
Ausdruck, welcher die unitarische Hiiresie ausschliesst, ersetzt
worden ist.

Obgleich wir Orientalen die kanonische Irregularitiat der
Einschaltung des filioque in das nizéische Credo aufrecht halten,
indem wir der Meinung sind, dass, selbst wenn sie auf recht-
méissige Weise erfolgt wire, ein klarerer Ausdruck notwendig
ist, um den Irrtum eines zweifachen Ausgangs des hl. Geistes
aus der Gottheit auszuschliessen und die Notwendigkeit der
Wiedereinfiihrung des universellen Gebrauchs eines gemein-
samen, von einer ¢kumenischen Behorde sanktionierten Textes
des nizaischen Credo betonen, anerkennen wir nichtsdesto-
weniger die obigen Erkldrungen der Abendlinder als ein Zei-
chen ihrer orthodoxen Anschauung beim Gebrauch des filioque
und als eine Rechtfertigung fiir die Beibehaltung des Ausdrucks,
bis ein wahrhaft O0kumenisches Konzil iiber die Frage ent-
scheiden kann. Indem wir den Abendlindern diese Freiheit
zugestehen, halten wir an unserm Rechte fest, mittlerweile das
nizdische Credo in seiner urspriinglichen Fassung, ohne das
filioque, in unsern Kirchen zu gebrauchen.



— 2001 —

2. In betreff der Konzilien, die als okumenische anerkannt
worden sind, nehmen wir auf Grund von Krkliarungen der
Anglikaner, die von den Orientalen und Altkatholiken fiir be-
friedigend erkldrt wurden, sieben Konzilien als wahrhaft oku-
menische an, nadmlich die Konzilien von Nizia 325, Konstan-
tinopel 381, Ephesus 431, Chalcedon 451, Konstantinopel 553,
Konstantinopel 680—681 und Nizida 787. Die oben erwihnten
Erklirangen der Anglikaner betreffen folgende Punkte:

Angesichts des FKindrucks vieler englisch sprechender
Christen, dass der vom Konzil von Nizda (787) erlassene Be-
schluss tber Bilderverehrung, welcher das Niederfallen vor
Bildern gutheisst, mpooxdvnas, gleichbedeutend sei der Sanktion
einer solchen Verehrung, die nicht erlaubt ist, wenn sie einer
Kreatur erwiesen wird, fithlen wir Anglikaner uns nicht be-
rechtigt, jenes Konzil ohne Erkliarung und ohne die Versicherung
der orientalischen und altkatholischen Kirchen, dass unsere
Erklarung befriedigend lautet, als dkumenisch anzuerkennen.
Die anglikanische Art, Thre zu erweisen, unterscheidet sich
von derjenigen der Orientalen, indem die Anglikaner eine Zere-
monie wie die mpooxivyoic auf Akte der Anbetung oder largeia
beschrinken, Wir gebrauchen und verehren Bilder von Chri-
stus und den Heiligen, jedoch geschieht dies auf eine weniger
feierliche Weise. Es konnte deshalb zu Missverstindnissen
filhren und mit irgendwelchen Anschauungen der orientalischen
Christen und Altkatholiken, an welchen dieselben festzuhalten
wiinschen, im Widerspruch stehen, wenn wir ohne weitere
Erlduterung die relative Verehrung schildern wiirden, welche
wir unter dem Ausdruck meooxiyvyoic oder dem gleichbedeuten-
den Worte ,Prostration“ verstehen und den Reliquien, Statuen
oder Bildern zu erweisen flir erlaubt halten.

Indem wir das siebente tkumenische Konzil anerkennen,
erachten wir es deshalb fiir unsere Pflicht, zu erklaren, dass
wir seine Beschliisse in dem Sinne auslegen und annehmen,
dass dieselben empfehlen, Reliquien, Statuen und Bildern keine
grossere Verehrung zu erweisen, als es sich gebilihrt, wenn
sie als kreatiirliche Hilfsmittel zur Verehrung Gottes gebraucht
werden. Jede Anbetung oder Latreia kommt ausschliesslich
dem gottlichen Wesen zu.

Im Hinblick auf die oben erwihnte verschiedene Gewohn-
heit und Weise, der Verehrung Ausdruck zu verleihen, und



in Erwiagung, dass infolgedessen viele englisch sprechende
Christen die Beschliisse des siebenten okumenischen Konzils so
auslegen, als ob sie eine abgottische Verehrung von Reliquien
und Bildern sanktionierten, verwerfen wir Orientalen und Alt-
katholiken unserseits unbedingt eine solche Auslegung und ge-
nehmigen die Erklarung der Anglikaner, laut welcher sie bereit
sind, die betreffenden Konzilsbeschliisse in dem oben definierten
Sinne als orthodox und als mit ihrer wahren Bedeutung tiber-
einstimmend anzuerkennen.

3. In betreff der Sakramente oder Gnadenmittel stimmen
wir, gestiitzt auf folgende Krklarung, tiberein, dass die Taufe,
die Firmung, die hl. Eucharistie, die Busse, die Priesterweihe,
die Ehe und die hl. Olung vom hl. Geiste verlichene Gnaden-
mittel sind, und in diesem Sinne anerkennen wir, dass es sieben
Sakramente oder Mysterien gibt.

Wir Anglikaner miissen jedoch die Erklirung abgeben,
dass viele unserer Schriftsteller gewohnt sind, den Ausdruck
Sakrament fiir ein sichtbares Gnadenmittel zu gebrauchen,
dessen é&usseres Zeichen im KEvangelium vorgeschrieben und
festgesetzt ist und das allgemein zur Seligkeit notwendig ist.
Indem sie den Ausdruck in diesem engeren Sinne gebrauchen,
nehmen diese Schriftsteller an, dass es nur zwei Sakramente
gibt, namlich die Taufe und das hl. Abendmahl. In diesem
Sinne beantwortet denn auch der Katechismus unserer Kirche
die Frage: ,Wie viele Sakramente hat Christus in seiner Kirche
eingesetzt ?“ mit den Worten: ,Nur zwei, die allgemein zur
Seligkeit notwendig sind, namlich die Taufe und das hl. Abend-
mahl.“ Unter diesen Umstdnden wiirde es fur viele Angli-
kaner oder fur die anglikanische Kirche irrefithrend sein, ohue
cine deutliche Erkldrung zu sagen, dass es sieben Sakramente
aibt. Unsere Glaubensartikel sind mehr ein Eirenikon, das
bestimmt ist, Streitigkeiten zu schlichten, als ein genau formu-
liertes Glaubensbekenntnis. Allein in dem fiinfundzwanzigsten
die Sakramente betrefifenden Artikel wird scharf unterschieden
zwischen den zwei Sakramenten in dem oben angefithrten
Sinne und den ,funf andern, gewohnlich Sakramente genannten
Handlungen“, von welchen gesagt wird, dass ihre sichtbaren
Zeichen nicht von Gott im Evangelinm angeordnet und dass
sie bei ihrer Verwaltung von den Nachfolgern der Apostel
verfalseht worden sind; dabei wird jedoch sorgfiltig vermieden,



— 209 —

in Abrede zu stellen, dass sie nicht auch wahre Mittel der
unsichtbaren Gnade seien. Eine solche Verwerfung wiirde auch
mit unserm offiziellen Gebetbuch tatsichlich im Widerspruche
stehen, in welchem ausdriicklich Vorsorge zur Spendung aller
Sakramente, mit Ausnahme der hl. Olung, getroffen ist; aber
diese letztere ist nicht nur wieder in Ubung gekommen unter
uns, sondern es ist wahrscheinlich, dass in kurzem ein Ritus
fiir ihre Spendung offiziell eingefiihrt werden wird., Uberdies
sind die erwahnten offiziellen Riten nach altem katholischem
Muster entworfen und driicken in jedem Falle aus, dass die
Gnade Gottes durch den Ritus vermittelt wird. Wihrend es
fir die anglikanische Kirche unangemessen und untunlich sein
dirfte, eine offizielle Erklidrung abzugeben, dass der Ausdruck
Sakrament fiir diese Riten gebraucht werden soll — wenig-
stens solange kein okumenischer Beschluss iiber diesen Gegen-
stand gefasst worden ist —, scheint doch tiber die Bedeutung
und den Wert der Sakramente keine vitale Meinungsverschie-
denheit zwischen uns und den orthodoxen und altkatholischen
Kirchen zu bestehen. Zudem ftrigt eine grosse und noch immer
zunehmende Zahl Anglikaner keine Bedenken, persénlich an-
zuerkennen, dass die Kirche sieben Sakramente oder Gnaden-
mittel besitzt. Damit unser Ritus fiir die heiligen Weihen
nicht etwa als unzulinglich erscheine, erachten wir es end-
lich fiar besonders wichtig, zu erkliaren, dass nach den
Formularen, welche in unserm Rituale fiir die Ordination der
Priester und die Konsekration der Bischofe vorgeschrieben
sind, der hl. Geist ausdriicklich auf die Personlichkeit, die fir
das Amt und die Austibung dieser geistlichen Wirden geweiht
wird, tbertragen wird. So lautet denn die Formel fur die
Priesterweihe folgendermassen: ,Empfange den hl. Geist fir
das Amt und die Wirksamkeit eines Priesters in der Kirche
Gottes, welche dir jetzt durch unsere Handauflegung iiber-
tragen werden. Deren Sinden du erlassen wirst, denen wer-
den sie erlassen, und deren Siinden du behalten wirst, denen
sind sie behalten. Sei ein treuer Verkiindiger des Wortes
Gottes und Spender der hl. Sakramente, im Namen des Vaters
und des Sohnes und des hl. Geistes, Amen.“ FEine solche
obligatorische Formel hat offenbar einen sakramentalen Cha-
rakter, ob wir nun die Priesterweihe ein Sakrament nennen
oder nicht.
Internat, kirehl, Zeitschrift, Heft 3, 1920. 15



— 210 —

Indem wir Orientalen und Altkatholiken den Unterschied
der Bedeutung des Ausdrucks Sakrament, wie er einerseits von
uns und anderseits von vielen Anglikanern gebraucht wird,
zugeben, anerkennen wir doch, gestiitzt aut obige Erklirung,
dass beim Empfang und der Spendung der von uns Sakramente
oder Mysterien genannten sieben Riten als wahrhaftige Gnaden-
mittel kein wesentlicher Unterschied zwischen uns besteht.

4. In bezug auf den Anspruch des pépstlichen Stuhles,
die gesamte Kirche durch ein von Gott verlichenes Recht zu
regieren und in Sachen des Glaubens unfehlbar zu sein, sowie
in betreff seiner Missachtung der Autonomie der einzelnen
katholischen und autonomen Kirchen, bestitigen wir Angli-
kaner unsere Ubereinstimmung mit den orthodoxen und alt-
katholischen Kirchen in der Verwerfung dieser Anspriiche und
in der Beibehaltung der nichst Christus hochsten Autoritét des
katholischen Episkopats in Sachen der weltlichen Leitung der
Kirche. In einer Synode vom Jahre 1534 haben unsere Vor-
fahren folgende feierliche Erkldrung erlassen: ,Der Bischof
- von Rom hat nach der hl. Schrift keine grossere Jurisdiktion
in diesem Reiche als irgendein anderer auslindischer Bischof.“
Die anglikanischen Kirchen bleiben diesem Grundsatz treu und
sind in ihrer diesbeziiglichen Haltung nie wankend geworden.

Durch die ernste Erwédgung der Bitte des Erlosers um die
sichtbare Einheit aller derer, welche an ihn glauben, und in
der Erkenntnis, dass der hl. Geist gegenwirtig in vielen Lén-
dern fiir die Erfillung dieser Bitte wirkt, und endlich in dem
Bewusstsein, dass die rettende und heiligende Mission der
Kirche ernstlich gehemmt werden muss, solange diese ungliick-
lichen Trennungen fortdauern, fithlen wir uns gedrungen, den
obigen Darlegungen und Erkldrungen zuzustimmen, da sie eine
verniinftige und gesunde Grundlage fiir eine gegenseitige An-
erkennung und Interkommunion bilden, ohne dass dabei etwas
von dem aufgegeben werden muss, was uns der Herr zum
Heile der Seelen anvertraut hat.

Gemiss dem vorstehenden Ubereinkommen erkliren wir
in feierlicher Weise die gegenseitige Anerkennung der sakra-
mentalen Handlungen, und dass dieselben rechtméssig und
giltig sind. Und indem wir an dem den Heiligen ein fir
allemal tiberlieferten Glauben festhalten, erkliren wir, dass
eine Interkommunion fiir alle unsere DMitglieder wiinschbar



und zu billigen ist, wo und wann dies von den zustindigen
lokalen Kirchenbehérden fiir angemessen und austithrbar er-
achtet wird.

Zum Beweise dafiir fiigen wir hier unsere Unterschrift und
unser Siegel bei.

Vorbemerkungen der amerikanischen Kommission.
An unsere orthodoxen und altkatholischen Brider.

Teure Brider!

Wir legen Fuch hiermit den Entwurf einer Ubereinkunft
zur Priifung vor, von welchem wir ernstlich hoffen, dass er sich
als willkommene Grundlage fiir eine gegenseitige Anerkennung
der sakramentalen Interkommunion und fiir eine sichtbare Ein-
heit zwischen den einzelnen von uns vertretenen Kirchen er-
weisen moge. Dabei erlauben wir uns, noch einige Erkliarun-
gen hinzuzufiigen, die in ein solches Konkordat nicht gut auf-
genommen werden konnen, aber nichtsdestoweniger einer Be-
riicksichtigung wert sind.

1. Die bisherige Stellung der Anglikaner.

Auf seiten der anglikanischen Kirchen hat nie eine feind-
selige Stimmung gegen die orientalischen orthsdoxen Kirchen
geherrscht. Die Trennung zwischen uns erfolgte urspriinglich
wegen Streitfragen zwischen den Orientalen und dem pépst-
lichen Stuhle, wobei aber unsere Vorfahren nur insofern be-
teiligt waren, als sie zu einer in jener Zeit entlegenen Provinz
der abendlindischen Kirche gehorten. Die englische Kirche
verdankt ihre nationale Organisation dem Erzbischof Theodor,
der vom Bischof von Rom geweiht worden war und der daher
die damals im Abendlande herrschende Unterwiirfigkeit unter
die papstliche Regierung eher zufilligerweise ,ererbt®, als sich
formlich dafiir entschlossen hatte. Es ist jedenfalls bedeutsam,
dass Erzbischof Theodor aus der morgenlandischen Stadt Tarsus
geblirtiz war und dass die Anglikaner sich weder unter ihm
noch unter seinen Nachfolgern den pépstlichen Entscheiden
ohne Vorbehalt oder gelegentlichen Widerstand fiigten. Egist eben-
falls bedeutsam, dass die offizielle Klarlegung der englischen
Haltung gegeniiber den pépstlichen Anspriichen, die endlich im
Jahre 1534 erfolgte, in der Form geschah, dass ausdriicklich erklért



e O s

wurde, der Bischof von Rom habe in England keine grossere Juris-
diktion als irgendein anderer auslindischer Bischof. An dieser Er-
klarung haben die anglikanischen Kirchen bis auf den heutigen
Tag nachdriicklich festgehalten. Uberdies sind unsere mit der
romischen Kirche polemisierenden Schriftsteller gewohnt, sich
bei der Verteidigung ihres Standpunktes an das ermutigende
Beispiel der orientalischen Orthodoxen zu halten, welche die
pépstlichen Anspriiche konsequent zurtickgewiesen haben. Dem-
gemiss hat die Hochachtung fiir die heiligen orthodoxen Kir-
chen immer mehr zugenommen, und die Uberzeugung wurde
immer stirker, dass diese Kirchen sich zum gemeinsamen
Schutz des katholischen (Glaubens und der Kirchenverfassung
wider die péipstlichen Anmassungen und Verféilschungen des
Glaubens niihern sollten.

11. Bisherige Anstrengungen fir eine Wiedervereinigunyg.

Es ist nichts Neues, wenn offentlich Anstrengungen ge-
macht werden, um eine gegenseitige Verstindigung und sakra-
mentale Interkommunion zwischen uns herbeizufiihren, und
die Anglikaner haben zahlreiche Beweise fiir ihre Anerkennung
der Rechtgliaubigkeit und Autonomie der orientalischen Kirchen
gegeben. Sie haben auch fiir die Altkatholiken bei ihren er-
folgreichen Anstrengungen zur Wiedererlangung eines unab-
hangigen Episkopats und ihrem Kampf gegen den Vatikanismus
eine aufrichtige Sympathie an den Tag gelegt.

Am Anfang des 18. Jahrhunderts fanden wichtige Ver-
handlungen zwischen den englischen ,Non-Jurors“ (Jakobiten)
und orientalischen Bischofen statt (siehe T. Lathbury’s History
of the Non-Jurors, London 1862, ch. VIII). In den Jahren 1874
und 1875 wurden zwei denkwiirdige Unionskonferenzen in Bonn
abgehalten, an welchen sich orthodoxe, altkatholische und
anglikanische Theologen beteiligten, die sich tiber verschiedene
Punkte einigten und insbesondere der Definition tber den Aus-
gang des hl. Geistes zustimmten. Das anglikanische Bistum
von Jerusalem wurde von Bischof Blyth und seinem gegen-
wiirtigen Nachfolger im Interesse einer Forderung der Wieder-
herstellung der katholischen Einheit verwaltet. Der amerika-
nische Bischof von Cairo im Staate Illinois, Dr. Charles R. Hale,
unternahm als langjihriges Mitglied einer Kommission, die von
der amerikanisch bischoflichen Kirche zum Zwecke von Unions-



— 213 —

bestrebungen eingesetzt wurde, zahlreiche Reisen im Orient
und widmete dem Werke der Wiedervereinigung zwischen uns
sein Leben. In den letzten Jahren wurden zwischen Vertretern
unserer Kirchen ofters Besuche ausgetauscht, die zu einer
bessern gegenseitigen Verstindigung und einer wachsenden Hoch-
achtung wesentlich beigetragen haben. Wennwir uns jetzt ver-
einigen, was der giitige Herr geben moge, so werden wir die
Traume unserer Vorgédnger verwirklichen und die himmlischen
Heerscharen erfreuen.

III. Unsere Beziehungen zu den Protestanten.

Es wurde uns von Zeit zu Zeit mitgeteilt, dass es fir die
orientalischen Orthodoxen etwas schwierig sei, gewisse pro-
testantische Anschauungen in betreff unserer Stellung und
unseres Verhaltens mit einer wirklichen und volligen Recht-
glaubigkeit in Einklang zu bringen. Dahin gehdren insbesondere
der Worilaut einiger unserer Religionsartikel, die Laxheit
unserer Kirchenzucht gegen gewisse protestantische Irrtiimer
und das Bestehen von Ansichten — selbst unter vielen unserer
(Geistlichen —, die unvereinbar sind mit der Loyalitiit gegen
den katholischen Glauben und die Kirchenverfassung. Um diese
Verhiltnisse richtig verstehen zu konnen, darf man nicht unter-
lassen, die eigenartige und providentielle Aufgabe der angli-
kanischen Kirche in Anschlag zu bringen.

Als die englische Reformation stattfand, wurden diejenigen,
welche das pépstliche Joch abschiittelten, infolge der schlimmen
Zustinde, wie sie damals im Wandel und in der Amtsfiihrung
der hoheren Geistlichen zutage traten, zu einer radikalen Re-
aktion gegen das herrschende System getrieben, und sie waren
oft nicht imstande, zwischen den wesentlichen Bestandteilen
des christlichen Glaubens und der Kirchenverfassung einerseits
und den hinzugekommenen Filschungen anderseits zu unter-
scheiden. Unter denjenigen Kirchen, welche sich damals von
der papstlichen Herrschaft freimachten, war es einzig die eng-
lische, welcher es gelang, das katholische Priestertum und die
Sakramente, sowie den damit tibereinstimmenden Glauben zu
bewahren. Von aussen und innen wurden ernstlich Anstren-
gungen gemacht, diese Kirche zu bewegen, sich mehr dem
Protestantismus zu ndhern. Trotz grossen Schwierigkeiten hielt
jedoch die englische Kirche an ihrem katholischen Erbe fest ; dabej



214 —

war sie genotigt, diejenigen, welche damit unzufrieden waren
und weiter zu gehen wiinschten, freundlich und taktvoll zu
behandeln. Die Uniformitéitsakte wurden erlassen und dasPrayer
Book (Gebetbuch) herausgegeben, welches das katholische Sy-
stem zum Ausdruck brachte, jedoch in einer Form und Aus-
drucksweise, dass man hoffen konnte, auch die Unzufriedenen
wiirden der Kirche treu bleiben. Um ihnen die ,Konformitit®
(d. h. die Angehorigkeit zur Staatskirche) zu erleichtern, wur-
den die 39 Religionsartikel als ein Eirenikon oder frieden-
stiftende Basis aufgestellt. In diesen Artikeln wurde auf die
protestantisch Gesinnten soviel als moéglich Riicksicht genommen
und Ausdriicke gew:ihlt, die ihnen gefallen mussten; daher
denn auch der protestantische Anstrich einiger Artikel.
Eine genaue Priifung derselben sowie der Ausdrucksweise
in jener stiirmischen Zeit wird jedoch bestitigen, dass man
sich vor irgendwelchen, dem katholischen Glauben und
der Kirchenverfassung widersprechenden Behauptungen sorg-
faltig hiitete, Der katholische Glaube und die katholische Ver-
fassung sind in den Artikeln tatsidchlich zum Ausdruck ge-
bracht. Im Anschluss hieran muss noch bemerkt werden, dass
in unsern 39 Artikeln, in welchen die Mdglichkeit, dass einzelne
Kirchen in Irrtum verfallen kénnen durch Beispiele ven Kir-
chen, die vom katholischen Glauben abgewichen sind, erldutert
wird, die Kirche von Konstantinopel nicht zu den letztern
gerechnet wird. Ihre Rechtglidubigkeit wurde von den Ver-
fassern der Artikel offen anerkannt. Die Protestanten waren
aber nicht zufrieden, und deshalb entstanden in England die
Gemeinschaften der Dissidenten, die spédter auch in Amerika
und den britischen Kolonien auftauchten. Die politische Ver-
bindung der Kirche mit einem unbeliebten Trager der Konigs-
krone trug viel zu diesem Resultate bei, so dass die Angli-
kaner sich fiir diese Trennung in einem gewissen Grade ver-
antwortlich fiihlen und glauben, dass es ihre Pflicht sei, die
Protestanten auf alle Falle wieder fiir die Kirche zu gewinnen.

Demgemiss haben wir nach dieser Richtung hin immer
eine schonungsvolle und wohlwollende Kirchenzucht ausgeiibt,
und wir sind nicht geneigt, diejenigen unter uns, welche ihr
katholisches Erbe nicht in vollem Umfang zu erfassen ver-
mogen, auszuschliessen, damit wir die Protestanten uns nicht
ganzlich entfremden und auf diese Weise jede Hoffnung, sie



— 215 —

wiederzugewinnen, zerstoren. Diese Handlungsweise hat sich
— 80 gut man es Uberhaupt erwarten konnte — bewéihrt.
Diejenigen, welche an den Grundsiitzen des Gebetbuches (Prayer
Book) ehrlich und treu festhalten, werden mehr und mehr
iiberzeugte Katholiken, und jedes Wiederaufblithen der Loya-
litit gegen dasselbe hat eine sog. ,katholische Bewegung“ zur
Folge, was der Traktarianismus beweist, der im Jahre 183
seinen Anfang nahm. Jede neue derartige Bewegung zeitigt
fir den Katholizismus erfreulichere Resultate als die friiheren,

Es ergibt sich somit, dass unsere Geschichte den katho-
lischen Charakter und die katholische Tendenz unserer Stellung
und unseres Systems feststellt, und die scheinbar laxen An-
sichten beweisen nur, dass wir an der grossen Aufgabe fest-
halten, den Protestanten zu helfen, das wieder zu erlangen,
was sie verloren haben.

Mit briiderlichem Gruss!

Aus Bemerkungender ,, Living Church* kénnte manschliessen,
dass das Konkordat mit den Kirchen des Altkatholizismus per-
fekt sei. Zur Vermeidung von Missverstindnissen macht uns
Bischof Herzog die Mitteilung, dass er sich selbstverstindlich
nicht fir befugt erachten durfte, im Namen der altkatholischen
Kirchen ein Konkordat abzuschliessen, und deshalb unter das
vorstehende Dokument nur die Worte setzte: After having read
this document, I find that it is in full agreement with the old
catholic position. Auf einem besonderen Blatt erklérte er aber
ausdriicklich, dass er die in der anglikanischen Kirche ge-
spendeten Sakramente als giiltig anerkenne.



	Ein Vorschlag zu einem Konkordat zwischen den orientalisch-orthodoxen, altkatholischen und anglikanischen Kirchen

