Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 10 (1920)

Heft: 3

Artikel: Die Notwendigkeit philosophischer Bildung fir den Theologen
Autor: Keussen, Rudolf

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403945

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403945
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

cxe TR e

Die Notwendigkeit philosophischer Bildung
fiir den Theologen.

Dollinger hat in dem bertthmten Vortrage, mit dem er der
katholischen Gelehrtenversammlung in Miinchen im Jahre 1863
das Geprige gab, in einem schonen Vergleich Philosophie und
Geschichte die beiden Augen der Theologie genannt!). Er hat
damit, wie wir annehmen dirfen, dem Gedanken Ausdruck
verleihen wollen, dass wissenschaftliche Kinsicht fiir den Theo-
logen nur auf dem Wege philosophischer und geschichtlicher
Bildung zu gewinnen sei. Dass der Gehalt der christlichen
Lehre, in der so verschiedenartigen Auspréigung, die sie er-
fahren hat, dass ebenso die wechselvollen Formen des christ-
lichen Kultus, die Ausgestaltung der christlichen KEthik in Ver-
bindung mit der Entwicklung des Soziallebens der christlichen
Volker, dass endlich der rechtliche Ausbau der verschiedenen
christlichen Kirchen nur von dem historisch Gebildeten ganz
verstanden werden kann, bedarf keiner Krorterung. Zudem
liegt in dem Prinzip der historischen Kontinuitit, wie es die
katholische Kirche von jeher vertreten hat, die unumgéingliche
Aufforderung an ihre Theologen beschlossen, sich eben dieses
Zusammenhanges in ihrem Wesen, ihrem Kultus und ihrer
Lehre auf dem Wege geschichtlicher Forschung bewusst
zu werden. Doch die historische Forschung und ihre Me-
thoden, in deren weiteren Bereich auch die wissenschaft-
liche Exegese der biblischen Schriften einzubeziehen ist, reicht
als Ristzeug der Erkenntnis fur die Theologie nicht aus, wenn
anders die Religion nicht nur ein geschichtliches Phinomen ist,
sondern in den theoretischen und praktischen Bediirfnissen der
menschlichen Seele tiberhaupt wurzelt. Und nicht nur das, die

1 J. Friedrich, J. von Dollinger III, 316 f.



— 179 —

religivse Weltanschauung betrachtet die Religion nicht allein
als ein bewusstseinsimmanentes Erlebnis, sondern erblickt in
ihr eine Beziehung auf die transsubjektive Wirklichkeit Gottes.
Damit ist sofort die Frage nach der Gililtigkeit dieser Beziehung
und darin eingeschlossen die Frage nach der Wahrheit der
Religion gestellt, d. h. die wesentliche Frage, von der die
wissenschaftliche Erkenntnis in der Theologie auszugehen hat,
gehort in den Rahmen der Philosophie hinein. Ihre Ergénzung
findet diese Frage in dem ebenso dringlichen Problem, das sich
mit dem Wesen der menschlichen Seele befasst. Ist diese eine
Ausstrahlung des gottlichen Wesens oder einbezogen in die
Weltwirklichkeit? Wie ist ihre Selbstindigkeit zu denken?
Besteht insbesondere fiir sie die Moglichkeit selbstindigen
Wirkens gegeniiber der Allwirksamkeit Gottes oder findet diese
eine Schranke an dem sich selbst behauptenden menschlichen
Willen? Kann weiterhin unser Wille sich den zweifellos tief
greifenden Abhédngigkeitsbeziehungen von der ihn umgebenden
Weltwirklichkeit entziehen? s ist das Problem der Willens-
freiheit in seiner theologischen und kosmologischen Form, dem
wir hier begegnen, ein Problem, das zweifellos fiir den Theo-
logen von dem gleichen Interesse sein muss wie fiir den Philo-
sophen. — Damit haben wir vorgreifend eine Anzahl von
Problemen genannt, tiber die zu wissenschaftlicher Klarheit zu
gelangen fir den Theologen ein unbedingtes Bediirfnis be-
steht. Es fragt sich nun, welche Mittel wissenschaftlicher Er-
kenntnis er sich anzueignen hat, um diese Klarheit zu ge-
winnen. Dass diese Mittel nur in einer grindlichen philo-
sophischen Bildung zu finden sind, ist ohne weiteres deutlich.
Nur dariiber scheint in theologischen Kreisen vielfach Unklarheit
zu bestehen, welche Anforderungen im einzelnen zu erfillen
sind, damit diese Bildung nicht nur ein erborgter Schein, sondern
eininsich gefestigter Kigenbesitz sei. Denn nichts wiire schlimmer
als die Meinung, man koénne den sckwierigsten metaphysischen
Problemen zu Leibe gehen, ohne gerade ein genaueres philo-
sophisches Fachwissen zu besitzen, vielmehr genilige dazu der
sogenannte ,gesunde Menschenverstand“. — Aber zunéchst
gilt hier Nicoles Wort aus der Logik von Port-Royal ,Le sens
commun n’est pas une qualité si commune que l'on pense“?).

) La Logique ou I'art de penser, ouvrage connu sous le nom de lL.o-
gique de Port-Royal. Nouv. édit. par Em. Charles. Paris 1878, p. b.



— 180 —

Sodann aber bedarf auch der gesunde Menschenverstand, wo-
fern er nicht mit Fragen zu tun hat, fiir welche die Entscheidungs-
griinde in den Tatsachen und Erfahrungen des praktischen
I.ebens zur Hand liegen, der wissenschaftlichen Schulung. Denn
kein Wissen, das vor dem Richterstuhl ernster Wissenschaft
bestehen kann, fillt uns gleichsam vom Himmel als ein miihe-
loses Geschenk zu, sondern alles Wissen bedarf der Begriindung.
Erst durch ihre Begriindung erlangen insbesondere die philo-
sophischen Begriffe und Beweise die Genauigkeit und Sicherheit,
vermoge deren sie vor der Kritik der wissenschaftlich durch-
gebildeten Vernunft bestehen koénnen. Im andern Falle unter-
liegt die Popularphilosophie nur zu leicht der Gefahr, aus
Modeschlagworten und verschwommenen, weil inihrem geschicht-
lichen Bedeutungswandel nicht verstandenen Begriffen ein
durchaus unzulangliches System aufzubauen, in welchem die
Behauptungen die Beweise ersetzen sollen, die Beweise selbst
aber auch nicht den bescheidensten Anspriichen der strengen
Wissenschaft genfigen. Die materialistische Popularphilosophie
des 19. Jahrhunderts, aber auch die theologisch-philosophische
Apologetik bieten abschreckende Beispiele genug fiir dieses
Verfahren. So ergibt sich denn als notwendige Folgerung
dieser Uberlegung die allgemeine Forderung, dass der wissen-
schaftlich gebildete Theologe, will er wirklich die philoso-
phischen Hauptprobleme, die auch seine Wissenschaft um-
schliesst, sehen und beurteilen, sich dazu das Auge eines
grindlichen philosophischen Fachwissens verschaffen muss,
sonst bleibt er als Theologe im Sinne des von Dollinger ver-
wandten Vergleiches ein Halbblinder, als Philosoph gar miisste
er wie ein Blinder von der Farbe reden.

Alles philosophische Fachwissen setzt zunéchst eine griind-
liche logische Schulung voraus, ein Erfordernis, das tbrigens
auch auf alle andern Einzelwissenschaften zutrifft. Denn schliess-
lich stellt jede Wissenschaft ein System von Erkenntnissen dar,
die in Urteilen begrindet und dargelegt werden. Welche Wege
aber diese Begriindung einzuschlagen hat, das ist eine Aufgabe
logischer Besinnung. Diese fihrt uns zuletzt auf die Frage,
wie denn tlberhaupt wissenschaftliche Urteile zu begriinden
seien, damit sie Anspruch auf Giltigkeit erheben koénnen.
Diese Grundfrage der lLogik ist zugleich die Grundfrage aller
wissenschaftlichen Erkenntnis. Insbesondere aber sind die meta-



— 181 —

physischen Fragen als Erkenntnisfragen ohne Riickbeziehung
auf diese logische Grundfrage gar nicht zu losen. KEs ist kein
Zufall, sondern in der Sache selbst begriindet, dass Kants Kritik
der reinen Vernunff, indem sie die Frage nach der Moglich-
keit und den Bedingungen aller Erkenntnis stellt und als Folge-
rung daraus den Giiltigkeitsbereich der metaphysischen Erkennt-
nisse bestimmt, ganz und gar logisch orientiert ist. Wie aber
wire es auch fiur den philosophisch gerichteten Theologen mog-
lich, Metaphysik zu treiben, ohne sich zustimmend oder ab-
lehnend mit Kants Kritizismus auseinanderzusetzen? Und wie
wire es weiterhin denkbar, diese Auseinandersetzung zu voll-
ziehen, ausser im DBesitz grindlicher logischer Kenntnisse,  die
erst den Zugang zum Verstindnis von Kants schwieriger Ge-
dankenfiihrung erdéffnen. Die unvergleichliche Stellung, welche
die Kritik der reinen Vernunft in der Geschichte der Philo-
sophie einnimmt, ldsst uns die auch von Kant unterstrichene
Tatsache beachten, dass es sich hier um eine Neueinstellung
der Untersuchung in Hinsicht auf die metaphysischen Probleme
und damit auch der Prinzipien der Erkenntnis tiberhaupt handelt.
Diese Neueinstellung bedeutet positiv eine Untersuchung iiber
die Moglichkeit der Anwendung der Gesetzméssigkeit unseres
Denkens auf die Erfahrung, negativ eine Kritik eben des Ver-
nunftgebrauchs und seiner Prinzipien und Gesetze iliber die
Grenzen aller Erfahrung hinaus. Dass bei einer solchen Unter-
suchung die logischen, erkenntnistheoretischen und metaphysi-
schen Gedankenfiden auf das engste ineinander verschlungen
sein miissen, liegt auf der Hand. Ebenso aber auch, dass hier
die Logik wie die Erkenntnislehre, ja die Wissenschaft tiber-
haupt auf eine neue Methode der Untersuchung verwiesen
werden. Und damit wiederholt sich die in der Geschichte der
Wissenschaften, der Philosophie insbesondere, wiederkehrende
Erfahrung, dass der Versuch eines Neuaufbaues der Wissen-
schaft mit einer Neugestaltung der wissenschaftlichen Methode,
also des logischen Verfahrens, immer Hand in Hand gegangen
ist?). Von der sokratischen Begriffsphilosophie angefangen bis

1) Mit Recht sagt darum Wobbermin (Die religionspsychologische
Methode in Religionswissenschaft und Theologie, Leipzig 1918, S. 360 ff.),
dass in der Philosophie alle bedeutenden Entdeckungen oder Irrtiimer, Fort-
schritte oder Riickschritte im Grunde nur aus methodischen Einsichten
hervorgegangen seien.



— 182 —

auf Descartes’ Discours de la méthode und auf Baco von Vern-
lams Novum Organon, von Kant bis zu Comtes Cours de Phi-
losophie positive und Mills System der Logik und bis in die
(Gegenwart hinein, wo etwa Rickerts Untersuchungen tber
,Die Grenzen der naturwissenschaftlichen Begriffsbildung® das
Verhiltnis der Naturwissenschaften zu den Kulturwissenschaften
prinzipiell in ihrem Unterschied zu erfassen streben —, be-
gegnet uns immer wieder die Beobachtung, dass die Methode,
die Art der logischen Fragestellung den Gang der wissenschaft-
lichen Untersuchung und in gewissen Grenzen auch ihr Hr-
gebnis bestimmt. Ubrigens ist auch das engere Forschungs-
gebiet des Theologen von dieser Erfahrung nicht unbertihrt.
Denn gerade die religionswissenschaftliche Forschung zeigt,
wie erst kiirzlich Gese nachgewiesen hat'), in stirkstem Masse
den Hinfluss, den die gewihlte Methode auf die Begriffsbestim-
mung auslbt; er geht so weit, dass das Wesen der Religion
eben durch die Methode ihrer Erforschung schon bestimmt
wird. So ist nach Geses Worten durch die Wahl der Methode
die Hauptschlacht schon entschieden, bevor die Religionsphilo-
sophie ihre systematische Darstellung beginnt?®). Es ist hier
nicht der Ort, diese Einsicht bis in ihre Verzweigungen hinein
zu entwickeln und zu begriinden. Jedenfalls ist fiir den, der
sie gewonnen hat, die Frage nach dem Werte methodologischer
Untersuchungen, die Erkenntnis der Bedeutung der Logik fir
alles wissenschaftliche Denken und Forschen grundsatzlich ent-
schieden?®). — Eine Art widerwilliger Anerkennung dieser Tat-
sache drangt sich daher gelegentlich selbst solchen Denkern
auf, die, wie die Verfasser der l.ogik von Port-Royal, geneigt
sind, den Wert der formalen Logik ebenso wie den Wert aller
rein theoretischen Wissenschaften schon aus dem Grunde gering
einzuschéitzen, weil ihnen die Kraft zur sittlichen Bildung des
menschlichen Geistes fehle4). Sie miissen zugestehen, dass sie

I P. Gese, Einleitung in die Religionsphilogophie, 1918; s. meine Be-
sprechung dariiber im deutschen Merkur, 1920, Nr. 2.

3 Gese, a.a. 0, S. 2, ef. 8. 90.

%) In diesem Sinne sagt E. Kiihnemann, Sokrates, Logos, Bd. VIII, 1919,
S.241: Die Logik sei die Grundwissenschaft der Philosophie, weil sie in
ihrem tiefsten Sinn sich als die Lehre darstelle ,von den Grundgesetzlich-
keiten -— nicht sowohl unter denen das Erkennen steht, als vielmehr die
des Erkennens sind*.

%) Logique de Port-Royal, p. 6. f.



— 183 —

die Regeln fir alle Betatigungen des Geistes umschliesst, dass
sie das Instrument ist, dessen sich alle Wissenschaften bedienen
miissen, dass die Rhetorik ebenso wie die Moral, die Meta-
physik und die Physik in ihr die Stiitze ihrer Beweise finden ).
Nimmt aber die Logik die hier angedeutete Stellung im System
der Wissenschaften ein, so wird nur blutiger Dilettantismus
behaupten konnen, dass die Beschiftigung mit ihren Problemen
fiir den Theologen unnétiz und wertlos sei, wihrend sie sich
vielmehr als die Selbstbesinnung jeder Wissenschaft iiber die
Wege erweist, die sie ecinzuschlagen hat, um: ihr EKrkenntnis-
ziel zu erreichen.

Will die Logik die Gesetze und Methoden aller wissen-
schaftlichen Forschung zur Deutlichkeit bringen, so umschliesst
die Psychologie, wenn man fir ihre Untersuchungen den weite-
sten Gesichtswinkel wihlt, den Gehalt aller Geisteswissen-
schaften. Denn dieser ist zuletzt in den psychischen Erleb-
nissen der menschlichen Individuen und in der eigentiimlichen
Formung gegeben, die diese Erlebnisse im menschlichen Ge-
meinschaftsleben erfahren. Ihren Ausdruck aber finden diese
Erlebnisse in bestimmten Vorstellungen und ihren symbolischen
Bezeichnungen, in Worten, Gebédrden, Handlungen, Sollen diese
verstanden werden, so bilden psychologische Kenntnisse und
Deutungen, die sich auf diese stiitzen, dazu das letzte Mittel.
Insbesondere baut sich die Geschichte auf dem Verstindnis
der geistigen Vorgidnge in den menschlichen Individuen und
in den Massen auf?). Gelegentlich finden wir diese grundsitz-
liche Erkenntnis zu der viel weiter greifenden Annahme aus-
gestaltet, dass die Geschichte der Menschheit mit der Entwick-
lung des menschlichen Seelenlebens zusammenfalle®). Entspre-
chend erscheinen ,die einzelnen, grossen geschichtlichen Zeit-
alter als gewaltige sozial-psychische Einheiten, deren Charakter
als Ganzes ebensogut konstatiert werden kann wie das see-

1 1 e. p. 25, 27 ff.

7) ,Dariiber kann ja kein Zweifel sein, dass den eigentlichen Kern
der Geschichte die inneren geistigen Vorginge des Menschen bilden.“ Chr.
Sigwart, Logik, IL., S. 634 (4. Aufl.). — Auf dem ,Verstehen“* und Sich-
hineinversetzen in fremdes Geistesleben beruht das historische Erkennen.
H. Maier, Das geschichtliche Erkennen. Gottingen 1914, S. 7f. — Zu der
ganzen Frage vgl. A. Grotenfeld, Die Wertschiitzung in der Geschichte. 1903.

%) K. Lamprecht, Einfithrung in das historische Denken. 1912. S.51
bis 53, '



— 184 —

lische Dasein einer einzelnen Personlichkeit® !). Zweifellos stellt
die Theorie in dieser einseitigen, ganz auf die Wandlungen des
Seelischen gerichteten Form eine starke Ubertreibung dar.
Denn schliesslich ist die Erkenntnis der geistigen Vorgénge
und ihrer Symbole doch nur ein Mittel, um die Wandlungen
des politischen, rechtlichen und wirtschaftlichen, weiter auch
des religiosen und Kirchlichen Lebens, die Wandlungen von
Sitte und Sittlichkeit verstindlich zu machen. Aber gerade
der Religions- und Kirchenhistoriker wird trotz dieses Vor-
behaltes den Grundgedanken der Lamprechtschen Theorie sehr
ernsthaft erwigen und beriicksichtigen miissen. Denn die allge-
meinen Wandlungen des Seelenlebens, wie sie der Urheber
dieser Theorie in seinen Geschichtswerken darzustellen versucht
hat, haben vor allem auf die Gestaltung des kirchlichen und
religiosen Lebens einen tiefgreifenden Einfluss ausgetibt. Eine
Reihe von Vorgéingen der Kirchengeschichte — so etwa die
mittelalterlichen Geisslerfahrten, der Kinderkreuzzug u.a. —
sind nur aus psychologischen Voraussetzungen zu erkliren.
Und nicht viel anders steht es mit den sittlich-religiésen Be-
wegungen, die wir durch die Worte Mystik und Askese be-
zeichnen. Doch damit sind wir tiber den Bereich des Histo-
rischen hinaus auf die immer wiederkehrende Erfahrung ge-
fithrt, dass das religiose Leben sich in ganz besonderen und
charakteristischen Typen auszuprigen pflegt, die entsprechend
der Psychologie ein eigenartiges und umgrenztes Gebiet der
Untersuchung darbieten. KEs ist das Verdienst amerikanischer
Psychologen, zuerst dieses Gebiet systematischer Erforschung
unterzogen zu haben?). Welche Bedenken man nun auch er-
heben mag gegen die von Starbuck in seiner Religionspsycho-
logie versuchte Anwendung biologisch-naturwissenschaftlicher
Methoden oder auch gegen das Verfahren von James, die
wesentlich aus dem Rahmen des Normalen hinausfallenden
rausgezeichneten KFille® in den Vordergrund der Untersuchung

1) a. a. 0, S. 66.

%) E. D. Starbuck, Religionspsychologie. Unter Mitwirkung von G. Vor-
brodt, iibersetzt von Fr. Beta, 2 Bde., Leipzig 1909, und W. James, Die
religiose Erfahrung in ihrer Mannigfaltigkeit. Deutsch von Wobbermin.
Leipzig 1907. Auf deutschem Boden sind diese Untersuchungen aufge-
nommen in der Zeitschrift fiir Religionspsychologie. Grenzfragen der Theo-
logie und Medizin. 1908 ff. Herausgegeben von Klemm.



— 185 —

zu stellen !}, so bleibt doch trotz dieser Bedenken die Tatsache
unangefochten, dass kein Theologe mehr wird versuchen diirfen,
eine Theorie {iber das Wesen der Religion aufzustellen, ohne
diese religionspsychologischen Forschungen zu berticksichtigen.
Denn auch fiir dieses Gebiet geistigen Lebens gilt der Satz,
dass die Theorie sich den Tatsachen der Erfahrung anpassen
muss und nicht aus vorgefassten Begriffen konstruiert werden
darf. — Endlich wird der Theologe der Psychologie die kEnt-
scheidungsgriinde entnehmen missen fir die Erdrterung einer
Reihe von metaphysischen Fragen, an welchen er nicht vor-
tibergehen kann, wenn anders er der von ihm vertretenen
religiosen Weltanschauung eine gesicherte wissenschaftliche
Grundlage geben will. lLiegt doch die Tatsache auf der Hand,
dass jene sich nicht mit einem materialistischen Seelenbegriff
vertriagt, nach unserer Auffassung auch nicht mit der Theorie
des psychophysischen Parallelismus. Jedenfalls aber muss sich
der Theologe die erforderlichen biologischen, psychologischen
und metaphysischen Erkenntnisgrundlagen verschaffen, um in
der Wirrnis der Theorien {iber das Leib-Seeleproblem zu einem
begriindeten und selbst durchdachten Urteil zu kommen. Denn
auch im praktischen Berutsleben wird er nur zu oft mit den
Vertretern eines Monismus sich auseinanderzusetzen haben, fiir
welche die Seelenfrage nur noch ein physiologisches Problem,
der Unsterblichkeitsglaube aber ein aus einem missverstandenen
Begehren erwachsenes, haltloses Phantasiebild ist.

Noch in der Mitte des 19. Jahrhunderts, zur Zeit des Ma-
terialismusstreites, galt wenigstens die Ethik als ein fast un-
antastbares Asyl fiur den christlichen Glauben. Die Unterbauung
der Sittlichkeit durch den Grundsatz der Nachstenliebe, der
Gedanke, dass Gott einem jeden vergelten werde nach seinem
Tuen, galten dem Volksbewusstsein als unerschiitterliche Wahr-
heit. Die Wandlungen, die sich im geistigen und wirtschaft-
lichen Leben in den letzten Jahrhunderten vollzogen haben,
haben auch hier einen tiefgreifenden Umschwung der Stimmung
und des Urteils bewirkt. Der christliche Vergeltungsgedanke
erschien den Massen in dem Augenblicke fragwiirdig, in dem

1) Siehe hierzu G. Wobbermin, Aufgabe und Bedeutung der Religions-
psychologie. Vortrag, 1910, S. 4 f., und Der gegenwirtige Stand der Reli-
gionspsychologie, Zeitschrift fiir angewandte Psychologie, Band III, 1910,
S. 488—540.



— 186 —

sie sich von dem Empfinden beherrschen liessen, er diene der
mit dem Staat verbundenen Kirche zu dem sehr irdischen
Zwecke, die politisch und wirtschaftlich geknechteten Stinde
nittelst des zweifelhaften Glaubens an einen Ausgleich ihrer
Lage in einem jenseitigen Leben zum geduldigen und demiitigen
Ertragen ihrer Lasten im Diesseits zu tiberreden. Soweit das
Christentum die Ethik des passiven Gehorsams zu verkiindigen
schien, begegnete es in immer weiterem Umfang dem Wider-
streben der einen peolitischen und wirtschaftlichen Neuaufbau
der Gesellschaft begehrenden Massen. Doch, wenn auch poli-
tische Bewertungen die Beurteilung der von den Autorititen
des Staates und der Kirche geschiitzten christlichen Ethik be-
einflusst haben, letzten Iindes greift der sich hier offenbarende
Gegensatz tiber den Bereich des Politischen und Sozialen weit
hinaus. Kr wurzelt in einer metaphysisch gegenséatzlichen
Orientierung der Lebensauffassung, insofern die innerweltliche
Ethik des Sozialismus den Menschen ganz auf die Befriedigung
seiner irdischen Bediirfnisse verweist, die transzendente Kthik
des Christentums dagegen diese zwar nicht unbedingt verneint,
wohl aber durch Normen regelt, die auf ein ungleich hoheres
Lebensziel hinweisen. Immerhin hat die Ethik des Sozialismus
das christliche Prinzip der Néchstenliebe, wenn auch in seiner
religiosen Begriindung aufgegeben, doch in seinem sittlichen
Wert unangetastet gelassen. Erst Nietzsches Machtphilosophie
hat auch diesen Wert bestritten. Als die schlimmste Verfihrung,
als die grosste Entartung des Willenslebens erscheint ihr das
Christentum. Er will darum seine alten Gesetzestafeln zer-
brechen und einen neuen, von der Natur geheiligten Lebens-
wert in dem Willen zur Macht aufweisen. Wie es sich nun
auch mit den schrillen Anklagen Nietzsches gegen das Christen-
tum verhalten mag, das Verdienst bleibt ihnen: die geistige
Lage der modernen Welt in die allerschirfste Beleuchtung
geriickt zu haben. Statt einer halben Verwerfung und einer
halben Anerkennung bringt er die volle Kampfansage. Die
atheistische Iithik zeigt hier eine vollendete Riicksichtslosigkeit
nicht nur gegen die iiberlieferten Schitzungen und Wertungen,
sondern auch gegen sich selbst. Sie offenbart die ganze Hérte
des auf sich selbst gestellten menschlichen Daseins. Das Pro-
blem des Sittlichen fithrt damit notwendig zu dem Problem
einer Gesamtbewertung der Weltwirklichkeit hintiber, zu der



187 —

Frage: Optimismus oder Pessimismus der Weltbetrachtung. —
Mit ein paar Strichen ist hiermit die ungeheure Schwierigkeit
der Problemlage gekennzeichnet, die der moderne Theologe
auch auf dem Gebiete der Ethik vorfindet. Er kann und darf
sich nicht mehr darauf beschrinken, autoritativ die Gliltigkeit
der christlichen Ethik zu verkiindigen. Er muss vielmehr in
der Frage nach der ,Genealogie der Moral“ cine wissenschaft-
lich begrindete Uberzengung aufweisen!). Er wird hierbei der
weiteren grundlegenden Frage begegnen, ob die Notigung des
Pflichtgedankens der Selbstgesetzgebung des sittlichen Bewusst-
seins verdankt (Autonomie) oder wirklich durch eine von aussen
her angeregte Bestimmung unseres Denkens und Wollens be-
wirkt werde (Heteronomie). — Doch nicht nur diese Hinter-
grundsfragen belasten unter Umstianden das Denken des mo-
dernen Theologen mit schweren Zweifeln, fast ebenso driickend
erweist sich die Vordergrundsfrage nach der Moglichkeit der
Anwendung der christlichen Ethik auf die Verhéltnisse des
modernen Lebens. Léasst sich die sittliche Gesinnung der Berg-
predigt in den politischen, in den wirtschaftlichen Kimpfen
und Wirrungen unserer Zeit als Massstab alles Handelns ver-
wenden? Muss es nicht fiir den Politiker, fir den Erwerbs-
tiatigen Freigebiete des Handelns geben, die sich der Regelung
durch die christliche Ethik entziehen??) Diese Fragen sind
gewiss leicht zu erledigen in den Kreisen, die sich iiber den
moglichen Gegensatz der von ihnen verfolgten Interessen zu
der Unbedingtheit ihrer sittlichen Verpflichtungen nicht viele
(Gedanken machen. Aber fiir den ernsten Christen, fir den
Theologen bedeutet die Irkenntnis, dass dieser Widerspruch
zwischen Gesinnung und Lebenspraxis nicht nur auf das zu-
féﬂligé Ungentigen einzelner zuriickzufiihren sei, sondern auf
der Unvereinbarkeit des Ideals mit den tatséchlichen Bedin-

1) Die Untersuchungen iiber die ,Genealogie der Moral® werden sich
natiirlich nicht auf die Auseinandersetzung mit Nietzsches gleichnamiger
Schrift beschrinken diirfen, sondern eine kritische Priifung der verschie-
denen Ableitung der Moralprinzipien bedingen, der empiristischen und
aprioristischen, der evolutionistischen und autoritativen usw.

) Besonders scharf hat diese Fragen F. Naumann in seinen ,Briefen
iber Religion® formuliert. Siehe Brief XIX ff. — Zu dem durch den Welt-
krieg besonders fiithlbar gewordenen Gegensatz zwischen Politik und Moral
siehe J. Wendland, Handbuch der Sozialethik, S. 234 ff., und die dort an-
gegebene Literatur.



— 188 —

gungen des sozialen Lebens beruhen konne, ein schweres Pro-
blem, mit dem er sich irgendwie auseinandersetzen muss. Aller-
dings sind auch die christlichen Kirchen an diesem Problem
nicht blind voriibergegangen. Sie haben entweder ,das voll-
kommene l.eben“ des Monchs neben das Leben der Weltleute
gestellt und jenem allein die volle Erfillung des Ideals zuge-
mutet, oder sie haben fiir bestimmte Lebenskreise und Betéiti-
gungen wesentlich die alttestamentliche Gesetzesethik statt der
neutestamentlichen Liebesethik gelten lassen und damit einem
System der Milderungen, Abschwichungen und Umdeutungen
Raum gegeben, das — wie das Beispiel Kierkegaards zeigt —
nicht ohne allerschirfsten Widerspruch aus ihren eigenen Kreisen
geblieben ist. — Das Problem ist also — wie diese Andeutungen
zeigen — keineswegs von heute, sondern hat von dem Augen-
blicke an bestanden, wo das Christentum als Gesinnungsgemein-
schaft sich zur Weltkirche umbildete. Stellt doch schon der
Montanismus eine Reaktion gegen das weltliufige Christentum
dar. Auf der anderen Seite hat man schon in den ersten Jahr
hunderten die Notigung einer Angleichung der christlichen Ethik
nicht nur praktisch an die Bediirfnisse des Soziallebens, sondern
auch theoretisch an die Lehren der philosophischen Ethik
empfunden, eine Tatsache, die sich durch die ganze Geschichte
der christlichen Kthik von ihren Anfingen an bis zur Gegen-
wart verfolgen lisst. Die Wandlungen der christlichen Ethik
und der Soziallehren der christlichen Kirchen und Gruppen?)
erfordern zu ihrem Verstindnis sowohl der Ruckbeziehung auf
die Wandlungen des politischen, wirtschaftlichen und kulturellen
Lebens als auch der Einsicht in ihre tiefgreifende Verschmelzung
- mit den Lehren der philosophischen Ethik. Denn, um nur ein
Beispiel zu nennen: die thomistische Ethik ist gar nicht zu ver-
stehen ohne Bezug auf die stoische Naturrechtslehre und ohne
den Hintergrund der aristotelischen Metaphysik und Ethik.
Die systematische wie die historische Erorterung der ethi-
schen Probleme wird den Theologen immer wieder zu dem
metaphysischen Kernproblem der Willensfreiheit hinfiihren. Die
Behandlung aber gerade dieses Problems erfordert von ihm die

1) Dass das grosse Werk von Ernst Troeltsch, Die Soziallehren der
christlichen Kirchen und Gruppen, zu den hier skizzierten Gedanken das
umfassende Beweismaterial enthilt, bedarf fiir den Kundigen keiner Er-
innerung.



— 189 —

grindlichste und vielseitigste philosophische Fachbildung. Denn
wer sich an seiner Losung versuchen will, bedarf dazu ebenso-
sehr erkenntnistheoretischer, psychologischer, ethischer wie
philosophie- und dogmengeschichtlicher Kenntnisse. Er wird
ausserdem noch bei dem Juristen, dem Moralstatistiker und
dem Mediziner sich eingehende Auskunft erbitten miissen. Jeden-
falls also kein Problem, an dem sich die Kraft eines im philo-
sophischen Denken Ungeiibten versuchen darf, sondern ein
solches, das nach einem sokratischen Wort ,einen delischen
Schwimmer* erfordert'), d. h. einen vielgewandten und er-
fahrenen und dazu im Ringen nach der Wahrheit unermiid-
lichen Denker.

Aber die Vielseitigkeit der Gesichtspunkte, die das Pro-
blem der Willensfreiheit der Erorterung darbietet, die Schwie-
rigkeiten, die sich seiner Losung entgegenstellen, sie lassen
sich in gleicher Art bei fast allen metaphysischen Problemen
nachweisen. Das Gottesproblem z. B., das der Theologe unter
den Problemen der Metaphysik vornehmlich zu behandeln sich
gedrungen fihlt, ist zunédchst ein anthropologisches Problem,
insofern die Tatsache als unbestreitbar gelten darf, ,dass, wo
immer menschliches Leben sich auf eine hohere Stufe ent-
wickelt hat, sich auch Religion gebildet hat“ 2). Aber eben diese
Tatsache bedarf der Erklarung. Der Offenbarungsgliaubige er-
blickt diese in einer geschichtlichen Mitteilung Gottes, einer
Selbsterschliessung seines Wesens an die Menschheit. Doch
auch diese Voraussetzung kann die Notwendigkeit nicht aus-
schalten, dass die gottliche Offenbarung sich irgendwie im
menschlichen Bewusstsein kundgegeben haben miisse, und dass
weiter dieses Bewusstseinserlebnis irgendwelche Kriterien seiner
Wahrheit einzuschliessen hat. Damit aber wird die Religion
sich zu einem psychologischen und zugleich zu einem erkenntnis-
theoretischen Problem gestalten. — Ein psychologisches Pro-
blem bleibt sie in jedem Falle. Denn auch der Forscher, der
den religiésen Erlebnissen keinen Erkenntniswert in dem Sinne
beilegt, dass in ihnen eine Beziehung auf ein reales Objekt zu
finden sei, wird sich genotigt -sehen, zum mindesten eine psy-
chologische Erklirung fir das Auftreten dieser Phdnomene zu

") Diogenes Laert, II, 22, cf. IX,‘ 11 ff.
%) Bousset, W., Das Wesen der Religion, 1903, S. 2.



— 190 —

suchen. Darin also stimmen der Offenbarungsglaubige und der
Immanenzphilosoph iiberein, dass die Vorstellung vom gott-
lichen Wesen, wie immer sie im einzelnen durchgebildet sein
mag, einer Erklirung bediirfe. Nur vermeint der Immanenz-
philosoph, dass diese in psychologischen Motiven zu finden sei,
wahrend der Offenbarungsgléaubige solche fiir unzureichend er-
achtet und in der Kigenart der religiosen Krlebnisse selbst Hin-
weise auf die metaphysische Beschaffenheit des gottlichen Wesens
zu erblicken glaubt. Die Begriindung dieses Standpunktes kann
auf verschiedenen Wegen versucht werden: durch Intuition?),
durch logische Deduktion?), durch Analogieschliisse®). Damit
sind indessen die Moglichkeiten, die Objektivitit des Gottes-
begriffs zu erweisen, noch nicht erschopft. Auch die Besinnung
iiber die Grundlagen der Erkenntnis fiihrt zu ihm hin. Denn
alles Erkennen untersteht Normen der Wahrheit, die nicht von
der menschlichen Vernunft gebildet, sondern nur von ihr vor-
gefunden werden konnen und als solche zu ihrer Anerkennung
notigen. KEs sind nach Augustins Bezeichnung die ,rationes
stabiles atque incommutabiles®, die Wesensgrinde der Dinge,
die in ihrer Beziehung zueinander die ideale Weltordnung bilden,
die von der gottlichen Vernunft umschlossen wird#). Diese er-
scheint hiernach als ,die metaphysische Realitdt des Normal-
bewusstseins® 3). Sie spiegelt sich in unserem eigenen menschlichen
Bewusstsein nicht nur als eine logische Ordnung, der unser
Erkennen sich figt, sondern ebenso auch als eine Zweckord-
nung, die sich in verschiedenen Stufen aufbaut: als ein sinn-
voller Zweckzusammenhang fiir die Natur im ganzen, wobei
es der Erfahrung iiberlassen bleiben muss, einzelne Glieder
dieses Zweckzusammenhangs zu bestimmen, als ein moralischer
Zweckzusammenhang fiir die sittlich-verniinftigen Wesen, der
ihre verschiedenen Willen in der Verfolgung ihres Lebens-
zwecks zur Kinheit bringt und durch seine Allmacht die Kraft

) So neuerdings R. Otto, Das Heilige, S. 119 ff. Auf religitsem Ge-
biete bezeichnet er sie als Divination, S. 147 ff.

?} Anselm von Canterbury und Descartes.

%) Insbesondere Fechners panpsychistischer Gottesbegriff ist auf Ana-
logieschliissen aufgebaut.

%) Augustinus de Divin. qu. 46, cf. de civ. D., XI, 10.

%) Windelband, W., Das Heilige Priludien, II, 304. Ubrigens kann
diese treffliche Skizze zur Religionsphilosophie jedem Theologen dringend
empfohlen werden.



— 191 —

hat, eben diesen sittlichen Weltzweck zu verwirklichen. Man
kann also sagen, dass der Gottesbegriff als eine Sicherung
unserer logischen, theologischen und moralischen Bediirfnisse
erscheint, eine Sicherung, die wir allerdings nicht der Anwen-
dung der Vernunit auf die Erfahrung entnehmen. Denn sie ist
ja gerade dazu bestimmt, den unvollendeten und niemals voll-
endbaren Kreis der Frfahrung zu ergénzen, und zwar durch
eine Uberzeugung, durch welche wir die Einheit alles Wissens,
aller Zweckzusammenhinge, aller sittlichen Bestrebungen be-
haupten. Sofern diese Uberzeugung mehr bietet, als die Er-
fahrung je in sich zu begreifen vermag, ist sie ein Ideal, das
nicht bewiesen, sondern nur geglaubt werden kann, das aber
als ,regulative Idee“ seinen Wert fiir die theoretische Forschung
ebenso wie fiir das praktische Handeln deutlich macht. — Alle
hier ausgesprochenen Behauptungen bedirften, um zu vollem
Verstindnis erhoben zu werden, einer eingehenden, sowohl
sachlichen als philosophiegeschichtlichen Begrimdung. Davon
muss abgesehen werden. Das Ziel meiner Darlegung ist ja
auch nur, an einem einzelnen Problem die ungeheuren Schwie-
rigkeiten der metaphysischen Probleme klarzulegen. Der Kun-
dige, der in diese Einsicht genommen hat, wird daher die
selbstverstindliche Forderung erheben, dass nur der philo-
sophisch Geschulte es wagen darf, sich durch das Dornen-
gestriipp dieser Schwierigkeiten einen Weg zu suchen, der ihm
den Zugang zur ,Konigin aller Wissenschaften“, wie Kant die
Metaphysik genannt hat ), eroffnet. Die Selbstbescheidung, die
damit dem Anfinger zugemutet wird, mag von ihm, insbe-
sondere wenn sein metaphysischer Trieb ein reger ist, schmerz-
lich empfunden werden. Dass sie aber berechtigt ist, wird er
in dem Augenblick begreifen, wo er erkannt hat, dass es sich
in der Philosophie nicht darum handelt, die Begriffskonstruk-
tionen des Lehrers nachzuzeichnen und wo moglich auf die
Richtigkeit dieser Zeichnung zu schwoéren, sondern selbst zu
urteilen und auf Grund solcher Urteile Schliisse zu ziehen,
Hypothesen zu bilden. Wie aber wire dazu auch nur die
Moglichkeit geboten, wenn dem Urteil die Erkenntnisgrund-
lagen, dem Schliessen die logische Schulung fehlt? Philosophie,
8o bemerkt wiederum der grosste Denker unter den Philo-

1) Kritik der reinen Vernunft. Vorrede zur 1. Auflage, S. IL



W | :); R

sophen der letzten Jahrhunderte, Kant, kann man nicht wie die
Mathematik lernen (es sei denn historisch), sondern, ,was die
Vernunft betrifft, hochstens nur philosophieren lernen“?). Und
Metaphysik treiben, so figen wir hinzu, sollte nur, wer Philo-
sophieren gelernt hat.

Doch, eine unerlissliche Grundlage auch fir das selb-
stiindige Philosophieren bildet die grindliche Kenntnis der
Geschichte der Philosophie, unerlassiich darum, weil sie allein
dem Philosophierenden iiber den gegenwartigen Stand der Pro-
bleme die nétige Aufklirung verschatfen und ihn davor be-
wahren kann, geschichtlich Uberloltes noch einmal zu wieder-
holen und einer notwendigerweise ertraglosen Diskussion zu
unterstellen. Denn erst im Laufe der Geschichte treten die
verschiedenen Betrachtungsweisen, welche die philosophischen
Probleme bei ihrer Erorterung zulassen, treten die Kinseifig-
keiten bestimmter Losungsversuche zutage. Immer neue Fragen,
zuvor nicht bemerkte Beziehungen zu anderen Problemen
tauchen vor dem denkenden Geiste auf, so dass man sagen
muss: die Probleme wachsen im Lauf ihrer geschichtlichen
Entwicklung in die Breite und in die Tiefe. Und nicht anders
ist es mit den Begriffen, mittels deren wir die durch die Pro-
bleme aufgeworfenen Fragen zu beantworten versuchen. Jeden-
falls, wer den Gehalt der philosophischen Probleme und Be-
griffe kennen lernen will, der muss sich an ihre Geschichte
wenden. Die Bedeutung und das Recht dieser allgemeinen
Austfithrungen lassen sich natiirlich nur durch die Einzelunter-
suchung gewéhrleisten. Als Beispiele einer solchen, die fir den
Theologen von zwingendein Interesse sind, nenne ich die Werke
von Anathon Aall und Max Heinze tiber den LogosbegriffZ)
und die umfassende Geschichte des Gottesgedankens von Her-
mann Schwarz3), die allerdings vorldufig in dem bisher er-
schienenen ersten Bande nur bis an die Schwelle der neueren
Philosophie fiihrt. Als Ergebnis dieser Untersuchungen darf

1) Kant, Kritik der reinen Vernunft. Methodenlehre III, Hauptstiick,
S. 865 der 2. Auflage.

%) Anathon Aall, Der Logos. Geschichte seiner Entwicklung in der
griechischen Philosophie und christlichen Literatur. 1896—99. Max Heinze,
Die Lehre vom Logos in der griechischen Philosophie. 1872.

%) H. Schwarz, Der Gottesgedanke in der Geschichte der Philosophie.
I. Bd. Heidelberg 1913.



— 193 -

die Behauptung gewagt werden, dass das wissenschaftliche
Verstiindnis der altchristlichen und mittelalterlichen Dogmen-
geschichte die Kenntnis der griechischen Philosophie ebenso
zur Voraussetzung hat wie die Entwicklung der protestanti-
schen systematischen Theologie nicht ohne fortlaufende Be-
ziehung auf die Gestaltung des modernen philosophischen
Denkens vorstellbar ist. Denn wer wollte die altchristliche
Lebhrentwicklung ohne die platonische Ideenlehre, ohne die
Begriffe der stoischen Physik und Theologie und ohne auf
Philo und Plotin zurtickzugreifen verstindlich machen ?
Wer die Mystik eines Dionysius Areopagita ohne den Neupla-
tonismus, wer die katholische Sakramentenlehre in ihrer scho-
lastischen Form ohne den aristotelischen Substanzbegriff? Und
steht nicht hinter Schleiermachers Religionsbegriff die Philo-
sophie der Romantik und der in ihrem Lichte aufgefasste Spi-
nozismus? Ibenso wie hinter Herrmanns Auffassung der Lebens-
bestimmung durch den christlichen Glauben Kants IGthik?
Wie wertvoll nun auch die Einsicht in diese Zusammen-
hinge fiir den Theologen sein mag — wertvoll fiir das histo-
rische wie fir das systematische Verstindnis der dogmatischen
Fragen —, bedeutsamer noch ist der Gewinn, den er fiir die
Erfassung der allgemeinen Geistesgeschichte, insbesondere der
europiischen Menschheit aus der Geschichte ihrer Philosophie,
entnehmen kann. Denn nicht als zufallige Einfdlle einzelner
Denker stellen sich der priifenden Betrachtung die philosophi-
schen Systeme dar, sondern als der Ausdruck aller Stimmungen,
Strebungen, Gedanken, die in der Wissenschaft wie im Leben
eines Zeitalters wirksam waren. Sie sind daher im hochsten
Sinne kuiturgeschichtliche Zeugnisse, Zeugnisse des gesteigerten
Eigen- und Soziallebens in Religion, Sitte, Recht und Staats-
leben, Sprache, Dichtung und Kunst. Denn keines dieser Ge-
biete, wenn anders wirkliches Leben in ihm pulsiert, bleibt
ohne Einfluss auf den philosophischen Geist der Zeit. Tausend
Einzelerscheinungen gibt dieser sein Gepriige, die Denkgewohn-
heiten des Alltags und seine Lebensweisheit sind von ihm ge-
farbt, wofiir etwa Gellerts moralische ,Fabeln und Erzahlungen“
ein treftliches Beispiel bilden. Aber in seiner hochsten Steige-
rung ist er doch mehr als die Summe dieser kleinen Beob-
achtungen und Anzeichen; wo der philosophische Denker, wo
der Kinstler ihm mit voller Bewusstheit, mit gesammelter

Internat. kirehl. Zeitschrift, Heft 3, 1920. 14



— 04—

Kraft in ihren Werken Ausdruck gecben, da wichst er iiber
sich selbst hinaus, da wird er zum Propheten und bringt ein
ewiges Anliegen der Menschheit zur Aussprache, einen Kern-
gedanken, der die Wissenschaft durch die Jahrtausende fihrt.
So ist’s mit Platos Ideenlehre, mit Aristoteles’ Begriff des or-
ganischen Lebens, mit Kants Deutung des Pflichtgedankens als
kategorischer Imperativ, mit Schopenhauers tiefer Empfindung
fir die Tragik des in nichtiger Selbstliebe befangenen Willens. —
Es gehort zu den Bildungsforderungen, die wir an den Theo-
logen stellen miissen, dass er in dieser Art nicht nur den Geist
seiner Zeit, sondern den Geist der Zeiten verstehe. Denn nur
aus solchem Verstindnis heraus wird er die Rétsel deuten
konnen, die ihm die Welt und das Leben, die eigene Seele —
ja, das Raétsel aller Ritsel — Gott — aufgeben.

Beuel bei Bonn. Rudolf KEUSSEN.




	Die Notwendigkeit philosophischer Bildung für den Theologen

