
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 10 (1920)

Heft: 3

Artikel: Die Notwendigkeit philosophischer Bildung für den Theologen

Autor: Keussen, Rudolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403945

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403945
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


178

Die Notwendigkeit philosophischer Bildung
für den Theologen.

Döllinger hat in dem berühmten Vortrage, mit dem er der
katholischen Gelehrtenversammlung in München im Jahre 1863
das Gepräge gab, in einem schönen Vergleich Philosophie und
Geschichte die beiden Augen der Theologie genannt1). Er hat
damit, wie wir annehmen dürfen, dem Gedanken Ausdruck
verleihen av ollen, dass Avissenschaftliche Einsicht für den Theologen

nur auf dem Wege philosophischer und geschichtlicher
Bildung zu gewinnen sei. Dass der Gehalt der christlichen
Lehre, in der so verschiedenartigen Ausprägung, die sie
erfahren hat, dass ebenso die wechselvollen Formen des christlichen

Kultus, die Ausgestaltung der christlichen Ethik in
Verbindung mit der Entwicklung des Soziallebens der christlichen
Völker, dass endlich der rechtliehe Ausbau der verschiedenen
christlichen Kirchen nur von dem historisch Gebildeten ganz
verstanden werden kann, bedarf keiner Erörterung. Zudem
liegt in dem Prinzip der historischen Kontinuität, wie es die
katholische Kirche von jeher vertreten hat, die unumgängliche
Aufforderung an ihre Theologen beschlossen, sich eben dieses

Zusammenhanges in ihrem Wesen, ihrem Kultus und ihrer
Lehre auf dem Wege geschichtlicher Forschung bewusst
zu werden. Doch die historische Forschung und ihre
Methoden, in deren weiteren Bereich auch die wissenschaftliche

Exegese der biblischen Schriften einzubeziehen ist, reicht
als Rüstzeug der Erkenntnis für die Theologie nicht aus, wenn
anders die Religion nicht nur ein geschichtliches Phänomen ist,
sondern in den theoretischen und praktischen Bedürfnissen der
menschlichen Seele überhaupt wurzelt. Und nicht nur das, die

') J. Friedrich, J. von Döllinger III, 316 f.



— 179 —

religiöse Weltanschauung betrachtet die Religion nicht allein
als ein bewusstseinsimmanentes Erlebnis, sondern erblickt in
ihr eine Beziehung auf die transsubjektive Wirklichkeit Gottes.
Damit ist sofort die Frage nach der Gültigkeit dieser Beziehung
und darin eingeschlossen die Frage nach der Wahrheit der
Religion gestellt, d. h. die wesentliche Frage, von der die
wissenschaftliche Erkenntnis in der Theologie auszugehen hat,
gehört in den Rahmen der Philosophie hinein. Ihre Ergänzung
findet diese Frage in dem ebenso dringlichen Problem, das sich
mit dem Wesen der menschlichen Seele befasst. Ist diese eine
Ausstrahlung des göttlichen Wesens oder einbezogen in die
Weltwirklichkeit? Wie ist ihre Selbständigkeit zu denken?
Besteht insbesondere für sie die Möglichkeit selbständigen
Wirkens gegenüber der Allwirksamkeit Gottes oder findet diese
eine Schranke an dem sich selbst behauptenden menschlichen
Willen? Kann weiterhin unser Wille sich den zweifellos tief
greifenden Abhängigkeitsbeziehungen von der ihn umgebenden
Weltwirklichkeit entziehen? Es ist das Problem der Willensfreiheit

in seiner theologischen und kosmologischen Form, dem
wir hier begegnen, ein Problem, das zweifellos für den Theologen

von dem gleichen Interesse sein muss wie für den
Philosophen. — Damit haben wir vorgreifend eine Anzahl von
Problemen genannt, über die zu wissenschaftlicher Klarheit zu
gelangen für den Theologen ein unbedingtes Bedürfnis
besteht. Es fragt sich nun, welche Mittel wissenschaftlicher
Erkenntnis er sich anzueignen hat, um diese Klarheit zu
gewinnen. Dass diese Mittel nur in einer gründlichen
philosophischen Bildung zu finden sind, ist ohne weiteres deutlich.
Nur darüber scheint in theologischen Kreisen vielfach Unklarheit
zu bestehen, welche Anforderungen im einzelnen zu erfüllen
sind, damit diese Bildung nicht nur ein erborgter Schein, sondern
ein in sich gefestigter Eigenbesitz sei. Denn nichts wäre schlimmer
als die Meinung, man könne den schwierigsten metaphysischen
Problemen zu Leibe gehen, ohne gerade ein genaueres
philosophisches Fachwissen zu besitzen, vielmehr genüge dazu der
sogenannte „gesunde Menschenverstand". — Aber zunächst
gilt hier Nicoles Wort aus der Logik von Port-Royal „Le sens
commun n'est pas une qualité si commune que l'on pense"1).

') La Logique on l'art de penser, ouvrage connu sous le nom de

Logique de Port-Boyal. Nouv. édit. par Em. Charles. Paris 1878, p. 5.



— 180 —

Sodann aber bedarf auch der gesunde Menschenverstand,
wofern er nicht mit Fragen zu tun hat, für welche die Entscheidungsgründe

in den Tatsachen und Erfahrungen des praktischen
Lebens zur Hand Hegen, der wissenschaftlichen Schulung. Denn
kein Wissen, das vor dem Richterstuhl ernster Wissenschaft
bestehen kann, fällt uns gleichsam vom Himmel als ein müheloses

Geschenk zu, sondern alles Wissen bedarf der Begründung.
Erst durch ihre Begründung erlangen insbesondere die
philosophischen Begriffe und Beweise die Genauigkeit und Sicherheit,
vermöge deren sie atoi* der Kritik der wissenschaftlich
durchgebildeten Vernunft bestehen können. Im andern Falle unterliegt

die Popularphilosophie nur zu leicht der Gefahr, aus

ModeschlagAvorten und ATerschAvommenen, weil in ihrem geschichtlichen

Bedeutungswandel nicht verstandenen Begriffen ein
durchaus unzulängliches System aufzubauen, in Avelchem die
Behauptungen die BeAveise ersetzen sollen, die Beweise selbst
aber auch nicht den bescheidensten Ansprüchen der strengen
Wissenschaft genügen. Die materialistische Popularphilosophie
des 19. Jahrhunderts, aber auch die theologisch-philosophische
Apologetik bieten abschreckende Beispiele genug für dieses
Verfahren. So ergibt sich denn als notwendige Folgerung
dieser Überlegung die allgemeine Forderung, dass der
Avissenschaftlich gebildete Theologe, will er wirklich die
philosophischen Hauptprobleme, die auch seine Wissenschaft um-
schliesst, sehen und beurteilen, sich dazu das Auge eines

gründlichen philosophischen Fachwissens verschaffen muss,
sonst bleibt er als Theologe im Sinne des von Döllinger
verwandten Vergleiches ein Halbblinder, als Philosoph gar musste
er wie ein Blinder von der Farbe reden.

Alles philosophische Fachwissen setzt zunächst eine gründliche

logische Schulung voraus, ein Erfordernis, das übrigens
auch auf alle andern Einzelwissenschaften zutrifft. Denn schliesslich

stellt jede Wissenschaft ein System von Erkenntnissen dar,
die in Urteilen begründet und dargelegt werden. Welche Wege
aber diese Begründung einzuschlagen hat, das ist eine Aufgabe
logischer Besinnung. Diese führt uns zuletzt auf die Frage,
Avie denn überhaupt wissenschaftliche Urteile zu begründen
seien, damit sie Anspruch auf Gültigkeit erheben können.
Diese Grundfrage der Logik ist zugleich die Grundfrage aller
wissenschaftlichen Erkenntnis. Insbesondere aber sind die meta-



— 181 —

physischen Fragen als Erkenntnisfragen ohne Rückbeziehung
auf diese logische Grundfrage gar nicht zu lösen. Es ist kein
Zufall, sondern in der Sache selbst begründet, dass Kants Kritik
der reinen Vernunft, indem sie die Frage nach der Möglichkeit

und den Bedingungen aller Erkenntnis stellt und als Folgerung

daraus den Gültigkeitsbereich der metaphysischen Erkenntnisse

bestimmt, ganz und gar logisch orientiert ist. Wie aber
wäre es auch für den philosophisch gerichteten Theologen möglich,

Metaphysik zu treiben, ohne sich zustimmend oder
ablehnend mit Kants Kritizismus auseinanderzusetzen Und wie
wäre es weiterhin denkbar, diese Auseinandersetzung zu
vollziehen, ausser im Besitz gründlicher logischer Kenntnisse, die
erst den Zugang zum Verständnis von Kants schwieriger
Gedankenführung eröffnen. Die unvergleichliche Stellung, welche
die Kritik der reinen Vernunft in der Geschichte der
Philosophie einnimmt, lässt uns die auch von Kant unterstrichene
Tatsache beachten, dass es sich hier um eine Neueinstellung
der Untersuchung* in Hinsicht auf die metaphysischen Probleme
und damit auch der Prinzipien der Erkenntnis überhaupt handelt.
Diese Neueinstellung bedeutet positiv eine Untersuchung über
die Möglichkeit der Anwendung der Gesetzmässigkeit unseres
Denkens auf die Erfahrung, negativ eine Kritik eben des
Vernunftgebrauchs und seiner Prinzipien und Gesetze über die
Grenzen aller Erfahrung hinaus. Dass bei einer solchen
Untersuchung die logischen, erkenntnistheoretischen und metaphysischen

Gedankenfäden auf das engste ineinander verschlungen
sein müssen, liegt auf der Hand. Ebenso aber auch, dass hier
die Logik Avie die Erkenntnislehre, ja die Wissenschaft
überhaupt auf eine neue Methode der Untersuchung verwiesen
werden. Und damit wiederholt sich die in der Geschichte der
Wissenschaften, der Philosophie insbesondere, wiederkehrende
Erfahrung, dass der Versuch eines Neuaufbaues der Wissenschaft

mit einer Neugestaltung der wissenschaftlichen Methode,
also des logischen Verfahrens, immer Pland in Hand gegangen
ist1). Von der sokratischen Begriffsphilosophie angefangen bis

*) Mit Becht sagt darum Wobbermin (Die religionspsychologische
Methode in Religionswissenschaft und Theologie, Leipzig 1913, S. 360 ff.),
dass in der Philosophie alle bedeutenden Entdeckungen oder Irrtümer,
Fortschritte oder Rückschritte im Grunde nur aus methodischen Einsichten
hervorgegangen seien.



— 182 —

auf Descartes' Discours de la méthode und auf Baco von Vern-
lams Novum Organon, von Kant bis zu Comtes Cours de
Philosophie positive und Mills System der Logik und bis in die

Gegenwart hinein, avo etwa Rickerts Untersuchungen über
„Die Grenzen der naturwissenschaftlichen Begriffsbildung" das
Verhältnis der Naturwissenschaften zu den Kulturwissenschaften
prinzipiell in ihrem Unterschied zu erfassen streben —,
begegnet uns immer wieder die Beobachtung, dass die Methode,
die Art der logischen Fragestellung den Gang der wissenschaftlichen

Untersuchung und in gewissen Grenzen auch ihr
Ergebnis bestimmt. Übrigens ist auch das engere Forschungsgebiet

des Theologen von dieser Erfahrung- nicht unberührt.
Denn gerade die religionswissenschaftliche Forschung zeigt,
wie erst kürzlich Gese nachgewiesen hat*), in stärkstem Masse
den Einfluss, den die gewählte Methode auf die Begriffsbestimmung-

ausübt; er geht so weit, dass das Wesen der Religion
eben durch die Methode ihrer Erforschung schon bestimmt
wird. So ist nach Geses Worten durch die Wahl der Methode
die Hauptschlacht schon entschieden, bevor die Religionsphilosophie

ihre systematische Darstellung beginnt2). Es ist hier
nicht der Ort, diese Einsicht bis in ihre Verzweigungen hinein
zu entwickeln und zu begründen. Jedenfalls ist für den, der
sie gewonnen hat, die Frage nach dem Werte methodologischer
Untersuchungen, die Erkenntnis der Bedeutung der Logik für
alles wissenschaftliche Denken und Forschen grundsätzlich
entschieden8). — Eine Art widerwilliger Anerkennung dieser
Tatsache drängt sich daher gelegentlich selbst solchen Denkern
auf, die, wie die Verfasser der Logik von Port-Royal, geneigt
sind, den Wert der formalen Logik ebenso wie den Wert aller
rein theoretischen Wissenschaften schon aus dem Grunde gering
einzuschätzen, weil ihnen die Kraft zur sittlichen Bildung" des
menschlichen Geistes fehle1). Sie müssen zugestehen, dass sie

') P. Gese, Einleitung in die Religionsphilosophie, 1918; s. meine
Besprechung darüber im deutschen Merkur, 1920, Nr. 2.

2) Gese, a. a. O., S. 2, cf. S. 90.

3) In diesem Sinne sagt E. Kühnemann, Sokrates, Logos, Bd. VIII, 1919,
S. 241 : Die Logik sei die Grundwissenschaft der Philosophie, weil sie in
ihrem tiefsten Sinn sich als die Lehre darstelle „von den Grundgesetzlichkeiten

— nicht sowohl unter denen das Erkennen steht, als Aielmehr die
des Erkennens sind".

4) Logique de Port-Royal, p. 6. f.



— 183 —

die Regeln für alle Betätigungen des Geistes umschliesst, dass
sie das Instrument ist, dessen sich alle Wissenschaften bedienen
müssen, dass die Rhetorik ebenso wie die Moral, die
Metaphysik und die Physik in ihr die Stütze ihrer Beweise finden ').
Nimmt aber die Logik die hier angedeutete Stellung im System
der Wissenschaften ein, so wird nur blutiger Dilettantismus
behaupten können, dass die Beschäftigung mit ihren Problemen
für den Theologen unnötig und wertlos sei, Avährend sie sich
vielmehr als die Selbstbesinnung jeder Wissenschaft über die
Wege erweist, die sie einzuschlagen hat, um ihr Erkenntnisziel

zu erreichen.
Will die Logik die Gesetze und Methoden aller

Avissenschaftlichen Forschung zur Deutlichkeit bringen, so umschliesst
die Psychologie, Avenn man für ihre Untersuchungen den Aveite-

sten Gesichtswinkel wählt, den Gehalt aller Geisteswissenschaften.

Denn dieser ist zuletzt in den psychischen Erlebnissen

der menschlichen Individuen und in der eigentümlichen
Formung gegeben, die diese Erlebnisse im menschlichen
Gemeinschaftsleben erfahren. Ihren Ausdruck aber finden diese
Erlebnisse in bestimmten Vorstellungen und ihren symbolischen
Bezeichnungen, in Worten, Gebärden, Handlungen. Sollen diese
verstanden werden, so bilden psychologische Kenntnisse und
Deutungen, die sich auf diese stützen, dazu das letzte Mittel.
Insbesondere baut sich die Geschichte auf dem Verständnis
der geistigen Vorgänge in den menschlichen Individuen und
in den Massen auf2). Gelegentlich finden wir diese grundsätzliche

Erkenntnis zu der viel Aveiter greifenden Annahme
ausgestaltet, dass die Geschichte der Menschheit mit der Entwicklung

des menschlichen Seelenlebens zusammenfalle3). Entsprechend

erscheinen „die einzelnen, grossen geschichtlichen
Zeitalter als geAvaltige sozial-psychische Einheiten, deren Charakter
als Ganzes ebensogut konstatiert Averden kann wie das see-

1) 1. c. p. 25, 27 ff.
2) „Darüber kann ja kein Zweifel sein, dass den eigentlichen Kern

der Geschichte die inneren geistigen Vorgänge des Menschen bilden." Chr.
Sigwart, Logik, IL, S. 634 (4. Aufl.). — Auf dem „Verstehen" und
Sichhineinversetzen in fremdes Geistesleben beruht das historische Erkennen.
H. Maier, Das geschichtliche Erkennen. Göttingen 1914, S. 7 f. — Zu der
ganzen Frage vgl. A. Grotenfeld, Die Wertschätzung in der Geschichte. 1903.

s) K. Lamprechf, Einführung in das historische Denken. 1912. S. 51
bis 53.



— 184 -
lische Dasein einer einzelnen Persönlichkeit" '). Zweifellos stellt
die Theorie in dieser einseitigen, ganz auf die Wandlungen des

Seelischen gerichteten Form eine starke Übertreibung dar.
Denn schliesslich ist die Erkenntnis der geistigen Vorgänge
und ihrer Symbole doch nur ein Mittel, um die Wandlungen
des politischen, rechtlichen und wirtschaftlichen, weiter auch
des religiösen und kirchlichen Lebens, die Wandlungen von
Sitte und Sittlichkeit verständlich zu machen. Aber gerade
der Religions- und Kirchenhistoriker wird trotz dieses
Vorbehaltes den Grundgedanken der Lamprechtschen Theorie sehr
ernsthaft erwägen und berücksichtigen müssen. Denn die
allgemeinen Wandlungen des Seelenlebens, Avie sie der Urheber
dieser Theorie in seinen Geschichtswerken darzustellen versucht
hat, haben vor allem auf die Gestaltung des kirchlichen und

religiösen Lebens einen tiefgreifenden Einfluss ausgeübt. Eine
Reihe von Vorgängen der Kirchengeschichte — so etwa die
mittelalterlichen Geisslerfahrten, der Kinderkreuzzug u. a. —
sind nur aus psychologischen Voraussetzungen zu erklären.
Und nicht viel anders steht es mit den sittlich-religiösen
Bewegungen, die wir durch die Worte Mystik und Askese
bezeichnen. Doch damit sind wir über den Bereich des
Historischen hinaus auf die immer wiederkehrende Erfahrung
geführt, dass das religiöse Leben sich in ganz besonderen und
charakteristischen Typen auszuprägen pflegt, die entsprechend
der Psychologie ein eigenartiges und umgrenztes Gebiet der
Untersuchung darbieten. Es ist das Verdienst amerikanischer
Psychologen, zuerst dieses Gebiet systematischer Erforschung
unterzogen zu haben2). Welche Bedenken man nun auch
erheben mag gegen die von Starbuck in seiner Religionspsycho-
logie versuchte Anwendung biologisch-naturwissenschaftlicher
Methoden oder auch gegen das Verfahren von James, die
wesentlich aus dem Rahmen des Normalen hinausfallenden
„ausgezeichneten Fälle" in den Vordergrund der Untersuchung

>) a. a. O., S. 66.

2) E. D. Starbuck, Beligionspsychologie. Unter Mitwirkung von G. Vor-
brodt, übersetzt von Fr. Beta, 2 Bde., Leipzig 1909, und W. James, Die
religiöse Erfahrung in ihrer Mannigfaltigkeit. Deutsch von Wobbermin.
Leipzig 1907. Auf deutschem Boden sind diese Untersuchungen
aufgenommen in der Zeitschrift für Religionspsychologie. Grenzfragen der Theologie

und Medizin. 1908 ff. Herausgegeben von Klemm.



— 185 —

zu stellen *), so bleibt doch trotz dieser Bedenken die Tatsache
unangefochten, dass kein Theologe mehr wird versuchen dürfen,
eine Theorie über das Wesen der Religion aufzustellen, ohne
diese religionspsychologischen Forschungen zu berücksichtigen.
Denn auch für dieses Gebiet geistigen Lebens gilt der Satz,
dass die Theorie sich den Tatsachen der Erfahrung anpassen
muss und nicht aus vorgefassten Begriffen konstruiert Averden
darf. — Endlich wird der Theologe der Psychologie die
Entscheidungsgründe entnehmen müssen für die Erörterung einer
Reihe von metaphysischen Fragen, an Avelchen er nicht ATor-

übergehen kann, wenn anders er der von ihm vertretenen
religiösen Weltanschauung eine gesicherte Avissenschaftliche
Grundlage geben will. Liegt doch die Tatsache auf der Hand,
dass jene sich nicht mit einem materialistischen Seelenbegriff
verträgt, nach unserer Auffassung auch nicht mit der Theorie
des psychophysischen Parallelismus. Jedenfalls aber muss sich
der Theologe die erforderlichen biologischen, psychologischen
und metaphysischen Erkenntnisgrundlagen A'erschaffen, um in
der Wirrnis der Theorien über das Leib-Seeleproblem zu einem
begründeten und selbst durchdachten Urteil zu kommen. Denn
auch im praktischen Berufsleben wird er nur zu oft mit den
Vertretern eines Monismus sich auseinanderzusetzen haben, für
Avelche die Seelenfrage nur noch ein physiologisches Problem,
der Unsterblichkeitsglaube aber ein aus einem missverstandenen
Begehren erwachsenes, haltloses Phantasiebild ist.

Noch in der Mitte des 19. Jahrhunderts, zur Zeit des

Materialismusstreites, galt Avenigstens die Ethik als ein fast
unantastbares Asyl für den christlichen Glauben. Die Unterbauung
der Sittlichkeit durch den Grundsatz der Nächstenliebe, der
Gedanke, dass Gott einem jeden vergelten werde nach seinem
Tuen, galten dem Volksbewusstsein als unerschütterliche Wahrheit.

Die Wandlungen, die sich im geistigen und wirtschaftlichen

Leben in den letzten Jahrhunderten vollzogen haben,
haben auch hier einen tiefgreifenden Umschwung der Stimmung
und des Urteils bewirkt. Der christliche Vergeltungsgedanke
erschien den Massen in dem Augenblicke fragwürdig, in dem

l) Siehe hierzu G. Wobbermin, Aufgabe und Bedeutung der
Religionspsychologie. Vortrag, 1910, S. 4 f., und Der gegenwärtige Stand der
Religionspsychologie, Zeitschrift für angewandte Psychologie, Band III, 1910,
S. 488—540.



— 186 —

sie sich von dem Empfinden beherrschen Hessen, er diene der
mit dem Staat verbundenen Kirche zu dem sehr irdischen
Zwecke, die politisch und wirtschaftlich geknechteten Stände
mittelst des zweifelhaften Glaubens an einen Ausgleich ihrer
Lage in einem jenseitigen Leben zum geduldigen und demütigen
Ertragen ihrer Lasten im Diesseits zu überreden. SoAveit das
Christentum die Ethik des passiven Gehorsams zu verkündigen
schien, begegnete es in immer weiterem Umfang dem
Widerstreben der einen politischen und wirtschaftlichen Neuaufbau
der Gesellschaft begehrenden Massen. Doch, wenn auch
politische Bewertungen die Beurteilung der von den Autoritäten
des Staates und der Kirche geschützten christlichen Ethik
beeinflusst haben, letzten Endes greift der sich hier offenbarende
Gegensatz über den Bereich des Politischen und Sozialen weit
hinaus. Er wurzelt in einer metaphysisch gegensätzlichen
Orientierung der Lebensauffassung, insofern die innerweltliche
Ethik des Sozialismus den Menschen ganz auf die Befriedigung
seiner irdischen Bedürfnisse verweist, die transzendente Ethik
des Christentums dagegen diese ZAvar nicht unbedingt verneint,
wohl aber durch Normen regelt, die auf ein ungleich höheres
Lebensziel hinweisen. Immerhin hat die Ethik des Sozialismus
das christliche Prinzip der Nächstenliebe, Avenn auch in seiner
religiösen Begründung aufgegeben, doch in seinem sittlichen
Wert unangetastet gelassen. Erst Nietzsches Machtphilosophie
hat auch diesen Wert bestritten. Als die schlimmste Verführung,
als die grösste Entartung des Willenslebens erscheint ihr das
Christentum. Er will darum seine adten Gesetzestafeln
zerbrechen und einen neuen, von der Natur geheiligten Lebenswert

in dem Willen zur Macht aufweisen. Wie es sich nun
auch mit den schrillen Anklagen Nietzsches gegen das Christentum

A7erhalten mag, das Verdienst bleibt ihnen : die geistige
Lage der modernen Welt in die allerschärfste Beleuchtunggerückt

zu haben. Statt einer halben Verwerfung- und einer
halben Anerkennung bringt er die volle Kampfansage. Die
atheistische Ethik zeigt hier eine vollendete Rücksichtslosigkeit
nicht nur gegen die überlieferten Schätzungen und Wertungen,
sondern auch gegen sich selbst. Sie offenbart die ganze Härte
des auf sieh selbst gestellten menschlichen Daseins. Das
Problem des Sittlichen führt damit notwendig zu dem Problem
einer Gesamtbewertuug der W'eltwirklichkeit hinüber, zu der



— 187 —

Frage: Optimismus oder Pessimismus der Weltbetrachtung. —
Mit ein paar Strichen ist hiermit die ungeheure Schwierigkeit
der Problemlage gekennzeichnet, die der moderne Theologe
auch auf dem Gebiete der Ethik vorfindet. Er kann und darf
sich nicht mehr darauf beschränken, autoritativ die Gültigkeit
der christlichen Ethik zu verkündigen. Er muss vielmehr in
der Frage nach der „Genealogie der Moral" eine wissenschaftlich

begründete Überzeugung aufweisen r). Er wird hierbei der
av eiteren grundlegenden Frage begegnen, ob die Nötigung des

Pflichtgedankens der Selbstgesetzgebung des sittlichen Bewusstseins

verdankt (Autonomie) oder Avirklich durch eine von aussen
her angeregte Bestimmung unseres Denkens und Wollens
bewirkt werde (Heteronomie). — Doch nicht nur diese
Hintergrundsfragen belasten unter Umständen das Denken des
modernen Theologen mit schweren ZAveifeln, fast ebenso drückend
erweist sich die Vordergrundsfrage nach der Möglichkeit der
Anwendung der christlichen Ethik auf die Verhältnisse des

modernen Lebens. Lässt sich die sittliche Gesinnung der
Bergpredigt in den politischen, in den wirtschaftlichen Kämpfen
und Wirrungen unserer Zeit als Massstab alles Handelns
verwenden? Muss es nicht für den Politiker, für den ErAverbs-

tätigen Freigebiete des Handelns geben, die sich der Regelung
durch die christliche Ethik entziehen ?2) Diese Fragen sind
gewiss leicht zu erledigen in den Kreisen, die sich über den

möglichen Gegensatz der von ihnen verfolgten Interessen zu
der Unbedingtheit ihrer sittlichen Verpflichtungen nicht viele
Gedanken machen. Aber für den ernsten Christen, für den

Theologen bedeutet die Erkenntnis, dass dieser Widerspruch
zwischen Gesinnung und Lebenspraxis nicht nur auf das
zufällige Ungenügen einzelner zurückzuführen sei, sondern auf
der Unvereinbarkeit des Ideals mit den tatsächlichen Bedin-

*) Die Untersuchungen über die „Genealogie der Moral" werden sich
natürlich nicht auf die Auseinandersetzung mit Nietzsches gleichnamiger
Schrift beschränken dürfen, sondern eine kritische Prüfung der verschiedenen

Ableitung der Moralprinzipien bedingen, der empiristischen und
aprioristischen, der evolutionistischen und autoritativen usw.

*) Besonders scharf hat diese Fragen F. Naumann in seinen „Briefen
über Religion" formuliert. Siehe Brief XIX ff. — Zu dem durch den Weltkrieg

besonders fühlbar gewordenen Gegensatz zwischen Politik und Moral
siehe J. Wendland, Handbuch der Sozialethik, S. 234 ff., und die dort
angegebene Literatur.



— 188 —

gungen des sozialen Lebens beruhen könne, ein schweres
Problem, mit dem er sich irgendwie auseinandersetzen muss. Allerdings

sind auch die christlichen Kirchen an diesem Problem
nicht blind vorübergegangen. Sie haben entweder „das
vollkommene Leben" des Mönchs neben das Leben der Weltleute
gestellt und jenem allein die volle Erfüllung des Ideals
zugemutet, oder sie haben für bestimmte Lebenskreise und
Betätigungen wesentlich die alttestamentliche Gesetzesethik statt der
neutestamentlichen Liebesethik gelten lassen und damit einem
System der Milderungen, Abschwächungen und Umdeutungen
Raum gegeben, das — wie das Beispiel Kierkegaards zeigt —
nicht ohne allerschärfsten Widerspruch aus ihren eigenen Kreisen
geblieben ist. — Das Problem ist also — wie diese Andeutungen
zeigen — keineswegs von heute, sondern hat von dem Augenblicke

an bestanden, avo das Christentum als Gesinnungsgemeinschaft

sich zur Weltkirche umbildete. Stellt doch schon der
Montanismus eine Reaktion gegen das weltläufige Christentum
dar. Auf der anderen Seite hat man schon in den ersten Jahr
hunderten die Nötigung einer Angleichung der christlichen Ethik
nicht nur praktisch an die Bedürfnisse des Soziallebens, sondern
auch theoretisch an die Lehren der philosophischen Ethik
empfunden, eine Tatsache, die sich durch die ganze Geschichte
der christlichen Ethik von ihren Anfängen an bis zur Gegenwart

verfolgen lässt. Die Wandlungen der christlichen Ethik
und der Soziallehren der christlichen Kirchen und Gruppen1)
erfordern zu ihrem Verständnis soAvohl der Rückbeziehung auf
die Wandlungen des politischen, wirtschaftlichen und kulturellen
Lebens als auch der Einsicht in ihre tiefgreifende Verschmelzung
mit den Lehren der philosophischen Ethik. Denn, um nur ein
Beispiel zu nennen: die thomistische Ethik ist gar nicht zu
verstehen ohne Bezug auf die stoische Naturrechtslehre und ohne
den Hintergrund der aristotelischen Metaphysik und Ethik.

Die systematische wie die historische Erörterung der
ethischen Probleme wird den Theologen immer wieder zu dem
metaphysischen Kernproblem der Willensfreiheit hinführen. Die
Behandlung aber gerade dieses Problems erfordert von ihm die

*) Dass das grosse Werk von Ernst Troeltsch, Die Soziallehren der
christlichen Kirchen und Gruppen, zu den hier skizzierten Gedanken das
umfassende Beweismaterial enthält, bedarf für den Kundigen keiner
Erinnerung-.



— 189 —

gründlichste und vielseitigste philosophische Fachbildung. Denn
Aver sich an seiner Lösung versuchen will, bedarf dazu ebensosehr

erkenntnistheoretischer, psychologischer, ethischer wie
philosophie- und dogmengeschichtlicher Kenntnisse. Er wird
ausserdem noch bei dem Juristen, dem Moralstatistiker und
dem Mediziner sich eingehende Auskunft erbitten müssen. Jedenfalls

also kein Problem, an dem sich die Kraft eines im
philosophischen Denken Ungeübten ATersuchen darf, sondern ein
solches, das nach einem sokratisehen Wort „einen delischen
SchAvimmer" erfordert1), d.h. einen vielgewandten und
erfahrenen und dazu im Ringen nach der Wahrheit unermüdlichen

Denker.
Aber die Vielseitigkeit der Gesichtspunkte, die das

Problem der Willensfreiheit der Erörterung darbietet, die
Schwierigkeiten, die sich seiner Lösung entgegenstellen, sie lassen
sich in gleicher Art bei fast allen metaphysischen Problemen
nachweisen. Das Gottesproblem z. B., das der Theologe unter
den Problemen der Metaphysik vornehmlich zu behandeln sich
gedrungen fühlt, ist zunächst ein anthropologisches Problem,
insofern die Tatsache als unbestreitbar gelten darf, „dass, wo
immer menschliches Leben sich auf eine höhere Stufe
entwickelt hat, sich auch Religion gebildet hat" 2). Aber eben diese
Tatsache bedarf der Erklärung. Der Offenbarungsgläubige
erblickt diese in einer geschichtlichen Mitteilung Gottes, einer
Selbsterschliessung seines Wesens an die Menschheit. Doch
auch diese Voraussetzung kann die Notwendigkeit nicht
ausschalten, dass die göttliche Offenbarung sich irgendwie im
menschlichen Bewusstsein kundgegeben haben müsse, und dass

weiter dieses Bewusstseinserlebnis irgendwelche Kriterien seiner
Wahrheit einzuschliessen hat. Damit aber wird die Religion
sich zu einem psychologischen und zugleich zu einem
erkenntnistheoretischen Problem gestalten. —- Ein psychologisches
Problem bleibt sie in jedem Falle. Denn auch der Forscher, der
den religiösen Erlebnissen keinen Erkenntniswert in dem Sinne
beilegt, dass in ihnen eine Beziehung auf ein reales Objekt zu
finden sei, wird sich genötigt -sehen, zum mindesten eine
psychologische Erklärung für das Auftreten dieser Phänomene zu

') Diogenes Laert, II, 22, cf. IX, 11 ff.
2) Bousset, W., Das Wesen der Religion, 1903, S. 2.



— 190 —

suchen. Darin also stimmen der Offenbarungsgläubige und der
Immanenzphilosoph Uberein, dass die Vorstellung vom
göttlichen Wesen, wie immer sie im einzelnen durchgebildet sein

mag, einer Erklärung bedürfe. Nur vermeint der Immanenzphilosoph,

dass diese in psychologischen Motiven zu finden sei,
während der Offenbarungsgläubige solche für unzureichend
erachtet und in der Eigenart der religiösen Erlebnisse selbst
Hinweise auf die metaphysische Beschaffenheit des göttlichen Wesens
zu erblicken glaubt. Die Begründung dieses Standpunktes kann
auf verschiedenen Wegen versucht werden: durch Intuition1),
durch logische Deduktion2), durch Analogieschlüsse3). Damit
sind indessen die Möglichkeiten, die Objektivität des
Gottesbegriffs zu erweisen, noch nicht erschöpft. Auch die Besinnung
über die Grundlagen der Erkenntnis führt zu ihm hin. Denn
alles Erkennen untersteht Normen der Wahrheit, die nicht von
der menschlichen Vernunft gebildet, sondern nur von ihr
vorgefunden werden können und als solche zu ihrer Anerkennung-
nötigen. Es sind nach Augustins Bezeichnung die „rationes
stabiles atque incommutabiles", die Wesensgründe der Dinge,
die in ihrer Beziehung zueinander die ideale Weltordnung bilden,
die von der göttlichen Vernunft umschlossen wird4). Diese
erscheint hiernach als „die metaphysische Realität des Normal-
bewusstseins" 6). Sie spiegelt sich in unserem eigenen menschlichen
Bewusstsein nicht nur als eine logische Ordnung, der unser
Erkennen sich fügt, sondern ebenso auch als eine Zweckordnung,

die sich in verschiedenen Stufen aufbaut: als ein
sinnvoller Zweckzusammenhang für die Natur im ganzen, wobei
es der Erfahrung überlassen bleiben muss, einzelne Glieder
dieses Zweckzusammenhangs zu bestimmen, als ein moralischer
Zweckzusammenhang für die sittlich-vernünftigen Wesen, der
ihre verschiedenen Willen in der Verfolgung ihres Lebenszwecks

zur Einheit bringt und durch seine Allmacht die Kraft
J) So neuerdings R. Otto, Das Heilige, S. 119 ff. Auf religiösem

Gebiete bezeichnet er sie als Divination, S. 147 ff.
2) Anselm von Canterbury und Descartes.
3) Insbesondere Fechners panpsychistischer Gottesbegriff ist auf

Analogieschlüssen aufgebaut.
4) Augustinus de Divin. qu. 46, cf. de civ. D., XI, 10.

6) Windelband, W., Das Heilige Präludien, II, 304. Übrigens kann
diese treffliche Skizze zur Religionsphilosophie jedem Theologen dringend
empfohlen werden.



— 191 —

hat, eben diesen sittlichen Weltzweek zu verwirklichen. Man
kann also sagen, dass der Gottesbegriff als eine Sicherung
unserer logischen, theologischen und moralischen Bedürfnisse
erscheint, eine Sicherung, die wir allerdings nicht der Anwendung

der Vernunft auf die Erfahrung entnehmen. Denn sie ist
ja gerade dazu bestimmt, den unvollendeten und niemals ato11-

endbaren Kreis der Erfahrung zu ergänzen, und zwar durch
eine Überzeugung, durch welche wir die Einheit alles Wissens,
aller Zweckzusammenhänge, aller sittlichen Bestrebungen
behaupten. Sofern diese Überzeugung mehr bietet, als die
Erfahrung je in sich zu begreifen vermag, ist sie ein Ideal, das
nicht bewiesen, sondern nur geglaubt Averden kann, das aber
als „regulative Idee" seinen Wert für die theoretische Forschung
ebenso wie für das praktische Handeln deutlich macht. — Alle
hier ausgesprochenen Behauptungen bedürften, um zu vollem
Verständnis erhoben zu werden, einer eingehenden, sowohl
sachlichen als philosophiegeschichtlichen Begründung. Davon
muss abgesehen werden. Das Ziel meiner Darlegung ist ja
auch nur, an einem einzelnen Problem die ungeheuren
Schwierigkeiten der metaphysischen Probleme klarzulegen. Der Kundige,

der in diese Einsicht genommen hat, wird daher die
selbstverständliche Forderung erheben, dass nur der
philosophisch Geschulte es wagen darf, sich durch das Dornen-
gestrüpp dieser Schwierigkeiten einen Weg zu suchen, der ihm
den Zugang zur „Königin aller Wissenschaften", wie Kant die

Metaphysik genannt hat1), eröffnet. Die Selbstbescheidung, die
damit dem Anfänger zugemutet wird, mag von ihm,
insbesondere wenn sein metaphysischer Trieb ein reger ist, schmerzlich

empfunden werden. Dass sie aber berechtigt ist, wird er
in dem Augenblick begreifen, wo er erkannt hat, dass es sich
in der Philosophie nicht darum handelt, die Begriffskonstruktionen

des Lehrers nachzuzeichnen und wo möglich auf die
Richtigkeit dieser Zeichnung zu schwören, sondern selbst zu
urteilen und auf Grund solcher Urteile Schlüsse zu ziehen,
Hypothesen zu bilden. Wie aber wäre dazu auch nur die
Möglichkeit geboten, wenn dem Urteil die Erkenntnisgrundlagen,

dem Schliessen die logische Schulung fehlt? Philosophie,
so bemerkt wiederum der grösste Denker unter den Philo-

Kritik der reinen Vernunft. Vorrede zur 1. Auflage, S. II.



— 192 —

sophen der letzten Jahrhunderte, Kant, kann man nicht wie die
Mathematik lernen (es sei denn historisch), sondern, „Avas die
Vernunft betrifft, höchstens nur philosophieren lernen" *). Und
Metaphysik treiben, so fügen wir hinzu, sollte nur, wer
Philosophieren gelernt hat.

Doch, eine unerlässliche Grundlage auch für das
selbständige Philosophieren bildet die gründliche Kenntnis der
Geschichte der Philosophie, unerlässlich darum, weil sie allein
dem Philosophierenden über den gegenwärtigen Stand der
Probleme die nötige Aufklärung verschaffen und ihn davor
bewahren kann, geschichtlich Überholtes noch einmal zu wiederholen

und einer notwendigerweise ertraglosen Diskussion zu
unterstellen. Denn erst im Laufe der Geschichte treten die
verschiedenen Betrachtungsweisen, welche die philosophischen
Probleme bei ihrer Erörterung zulassen, treten die Einseitigkeiten

bestimmter Lösungsversuche zutage. Immer neue Fragen,
zuvor nicht bemerkte Beziehungen zu anderen Problemen
tauchen vor dem denkenden Geiste auf, so dass man sagen
muss: die Probleme Avachsen im Lauf ihrer geschichtlichen
Entwicklung in die Breite und in die Tiefe. Und nicht anders
ist es mit den Begriffen, mittels deren wir die durch die
Probleme aufgeworfenen Fragen zu beantworten versuchen. Jedenfalls,

Aver den Gehalt der philosophischen Probleme und
Begriffe kennen lernen will, der muss sich an ihre Geschichte
wenden. Die Bedeutung und das Recht dieser allgemeinen
Ausführungen lassen sich natürlich nur durch die Einzeluntersuchung

gewährleisten. Als Beispiele einer solchen, die für den

Theologen von zwingendem Interesse sind, nenne ich die Werke
von Anathon Aall und Max Heinze über den Logosbegriff2)
und die umfassende Geschichte des Gottesgedankens von
Hermann Schwarz3), die allerdings vorläufig in dem bisher
erschienenen ersten Bande nur bis an die Schwelle der neueren
Philosophie führt. Als Ergebnis dieser Untersuchungen darf

1) Kant, Kritik der reinen Vernunft. Methodenlehre III, Hauptstück,
S. 865 der 2. Auflage.

2) Anathon Aall, Der Logos. Geschichte seiner Entwicklung in der
griechischen Philosophie und christlichen Literatur. 1896—99. Max Heinze,
Die Lehre vom Logos in der griechischen Philosophie. 1872.

3) H. Schwarz, Der Gottesgedanke in der Geschichte der Philosophie.
I. Bd. Heidelberg 1913.



— 193 —

die Behauptung gewagt werden, dass das wissenschaftliche
Verständnis der altchristlichen und mittelalterlichen
Dogmengeschichte die Kenntnis der griechischen Philosophie ebenso

zur Voraussetzung hat wie die Entwicklung der protestantischen

systematischen Theologie nicht ohne fortlaufende
Beziehung auf die Gestaltung des modernen philosophischen
Denkens vorstellbar ist. Denn wer wollte die altchristliche
Lehrentwicklung ohne die platonische Ideenlehre, ohne die
Begriffe der stoischen Physik und Theologie und ohne auf
Philo und Plotin zurückzugreifen verständlich machen
Wer die Mystik eines Dionysius Areopagita ohne den
Neuplatonismus, wer die katholische Sakramentenlehre in ihrer
scholastischen Form ohne den aristotelischen Substanzbegriff? Und
steht nicht hinter Schleiermachers Religionsbegriff die
Philosophie der Romantik und der in ihrem Lichte aufgefasste Spi-
nozismus Ebenso wie hinter Herrmanns Auffassung der
Lebensbestimmung durch den christlichen Glauben Kants Ethik?

Wie wertvoll nun auch die Einsicht in diese Zusammenhänge

für den Theologen sein mag — wertvoll für das
historische wie für das systematische Verständnis der dogmatischen
Fragen —, bedeutsamer noch ist der Gewinn, den er für die
Erfassung der allgemeinen Geistesgeschichte, insbesondere der
europäischen Menschheit aus der Geschichte ihrer Philosophie,
entnehmen kann. Denn nicht als zufällige Einfälle einzelner
Denker stellen sich der prüfenden Betrachtung die philosophischen

Systeme dar, sondern als der Ausdruck aller Stimmungen,
Strebungen, Gedanken, die in der Wissenschaft wie im Leben
eines Zeitalters wirksam wraren. Sie sind daher im höchsten
Sinne kulturgeschichtliche Zeugnisse, Zeugnisse des gesteigerten
Eigen- und Soziallebens in Religion, Sitte, Recht und Staatsleben,

Sprache, Dichtung und Kunst. Denn keines dieser
Gebiete, wenn anders wirkliches Leben in ihm pulsiert, bleibt
ohne Einfluss auf den philosophischen Geist der Zeit. Tausend
Einzelerscheinungen gibt dieser sein Gepräge, die Denkgewohnheiten

des Alltags und seine LebensAveisheit sind von ihm
gefärbt, wofür etwa Gellerts moralische „Fabeln und Erzählungen"
ein treuliches Beispiel bilden. Aber in seiner höchsten Steigerung

ist er doch mehr als die Summe dieser kleinen
Beobachtungen und Anzeichen; wo der philosophische Denker, avo
der Künstler ihm mit voller Bewusstheit, mit gesammelter

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 3. 1920. 14



— 194 —

Kraft in ihren Werken Ausdruck geben, da wächst er über
sich selbst hinaus, da wird er zum Propheten und bringt ein
ewiges Anliegen der Menschheit zur Aussprache, einen
Kerngedanken, der die Wissenschaft durch die Jahrtausende führt.
So ist's mit Piatos Ideenlehre, mit Aristoteles' Begriff des

organischen Lebens, mit Kants Deutung des Pflichtgedankens als
kategorischer Imperativ, mit Schopenhauers tiefer Empfindung
für die Tragik des in nichtiger Selbstliebe befangenen Willens. —
Es gehört zu den Bildungsforderungen, die wir an den Theologen

stellen müssen, dass er in dieser Art nicht nur den Geist
seiner Zeit, sondern den Geist der Zeiten verstehe. Denn nur
aus solchem Verständnis heraus wird er die Rätsel deuten
können, die ihm die Welt und das Leben, die eigene Seele —
ja, das Rätsel aller Rätsel — Gott — aufgeben.

Beuel bei Bonn. Rudolf Keussen.


	Die Notwendigkeit philosophischer Bildung für den Theologen

