
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 10 (1920)

Heft: 3

Artikel: Unsere Stellung zu den kirchlichen Unionsbestrebungen : Hirtenbrief
anlässlich der Genfer Vorkonferenz über Glauben und
Kirchenverfassung

Autor: Herzog, Eduard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403944

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403944
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


161

Unsere Stellung zu den kirchlichen
Unionsbestrebungen.

Hirtenbrief anlässlich der Genfer Vorkonferenz über Glauben und

Kirchenverfassung.

Gnade euch und Friede von Gott, dem Vater, und unserm
Herrn Jesus Christus!

Geliebte in dem Herrn
Genau vor einem Vierteljahrhundert richtete ich an die

christkatholischen Gemeinden und Genossenschaften ein Schreiben

über kirchliche Wiedervereinigung nach päpstlicher und
nach christkatholischer Auffassung*. Veranlassung dazu gab
mir eine Enzyklika, die Leo XIIL unterm 20. Juni 1894 „An
alle Fürsten und Völker" erlassen hatte. Der Papst hatte darin
den Staatsregierungeu auseinandergesetzt, Avie vorteilhaft für
alle Länder eine kirchliche Wiedervereinigung wäre, und sie

ermahnt, „gemäss ihrer Staatsklugheit und ihrer treuen
Fürsorge für die Völker" seine dahingehenden Ratschläge zu
unterstützen. Diese aber liefen darauf hinaus, dass sich sowohl die
von Rom unabhängigen Kirchen des Westens wie die Kirchen
des Ostens der päpstlichen Autorität unterwerfen sollten. Das
entspreche nicht bloss der Lehre der Heiligen Schrift und den

Zeugnissen der angesehensten morgenländischen Kirchenväter,
sondern namentlich auch dem Wesen der \Ton Christus
gestifteten Kirche; diese sei eine „vollkommene Gesellschaft"
(societas perfecta) und besitze demgemäss alles, Avas zur
unabhängigen Existenz und Verwaltung einer aus Menschen
bestehenden Vereinigung erforderlich ist. Als eine solche Kirche
stelle sich aber einzig die unter dem Papst stehende Gemeinschaft

dar; mit ihr hätten sich darum alle andern kirchlichen
Gemeinschaften zu vereinigen, was dadurch geschehe, dass sie
sich der Jurisdiktion des römischen Papstes unterstellen.

Nun hatten uns gerade die Dogmen des vatikanischen
Konzils, das vor einem halben Jahrhundert dem römischen

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 3, 1920. 12



— 162 —

Papst eine weder in der Lehre der Heiligen Schrift, noch in
der kirchlichen Überlieferung begründete Jurisdiktionsgewalt
und Unfehlbarkeit zugeschrieben hat, in die peinliche
NotAvendigkeit versetzt, uns zur Rettung unseres katholischen
Glaubens und unserer katholischen Überlieferung der
päpstlichen Oberhoheit zu entziehen und uns zu einer besondern
kirchlichen Gemeinschaft zu vereinigen. Ich suchte daher —•

im Gegensatz zu den päpstlichen Äusserungen — meinen
Glaubensgenossen einigen Aufschluss darüber zu geben, wie
wir nach altchristlicher Lehre über kirchliche Einheit und
Einigung zu denken hätten.

Jetzt sind fünfzig Jahre verflossen, seitdem das vatikanische

Konzil der Welt verkündet hat, dass und warum der
Bischof der ehemaligen Welthauptstadt befugt sei, eine absolute
Machtvollkommenheit über die ganze Christenheit in Anspruch
zu nehmen. Man 'hätte erwarten können, dass nun die christlichen

Fürsten und Völker wieder eingeladen würden, auf dem

von Leo XIIL angegebenen Wege die Wiedervereinigung der
getrennten christlichen Kirchen zu fördern und damit auch zur
Wiederherstellung des Friedens unter den Nationen beizutragen.
Allein die Dogmen des vatikanischen Konzils haben im
Verlaufe der verflossenen fünf Jahrzehnte eine Beleuchtung
erfahren, die keinem unterrichteten Christgläubigen mehr gestattet,
sie als von Gott geoffenbarte Wahrheiten des christlichen
Glaubens zu bezeichnen. Von einer dankbaren Freude
darüber, dass es vor einem halben Jahrhundert gelungen sei, jeden
Widerstand zu brechen und dem christlichen Gewissen die
Annahme der neuen Lehren zur Pflicht zu machen, war nichts
zu bemerken. Dagegen ist von anderer Seite der Gedanke
der kirchlichen Wiedervereinigung mit einem Ernste
aufgegriffen worden, der hoffen lässt, dass die neuen
Friedensbestrebungen nicht ohne gesegneten Erfolg bleiben werden.
Ich möchte, Geliebte in dem Herrn, in diesem Schreiben einiges
sagen: erstens über unsere bisherige Stellung zu den
kirchlichen Friedensbestrebungen, zweitens über unsere Stellung zu
der im verflossenen August in Genf veranstalteten kirchlichen
Friedenskonferenz.

I.
Vor allen Dingen erinnere ich daran, dass die Geistlichen

und Laien, die die Gültigkeit der vatikanischen Dogmen ver-



— 163 —

neinten und wegen dieser Haltung von der päpstlichen
Hierarchie geächtet wurden, anfänglich gar nicht die Absicht hatten,
eine für sich bestehende Kirche zu organisieren. Wären sie
nicht in die Lage versetzt worden, bei Strafe der Suspension
oder anderer Zensuren ausdrücklich ihre Unterwerfung unter
die Neuerungen erklären zu müssen, so würden nicht wenige
von ihnen in dem bisherigen Verband mit der römischen Kirche
geblieben sein und sich möglichst so verhalten haben, dass sie
keinen Anlass zu disziplinaren Massregeln geboten hätten. Noch
auf der ersten grossen Katholikenversammlung zur Abwehr der
vatikanischen Dekrete, die im September 1871 in München
stattgefunden hat, waren die Meinungen darüber geteilt, ob man
sich darauf zu beschränken habe, den wegen ihrer Ablehnung
der Konzilsbeschlüsse exkommunizierten Katholiken in
Notfällen nach Möglichkeit kirchliche Dienste zu leisten, oder ob
es richtiger sei, auch ohne förmliche Nötigung wider diese
Beschlüsse offen Stellung zu nehmen und sich durch Organisierung
von Gemeinden und durch Einrichtung einer ordentlichen Seel-

sorge die fortgesetzte Teilnahme an katholischer Religionsübung

zu sichern. Für diese letztere Ansicht sprach sich
schliesslich die Versammlung allerdings fast einstimmig aus.
Aber der Beschluss hatte doch wesentlich auch die Bedeutung,
dass man mit der kirchlichen Vergangenheit nicht brechen,
sondern am katholischen Glauben und Kultus festhalten wolle.
Der Präsident der Versammlung, der Kirchenrechtslehrer Schulte,
erklärte schon in der Eröffnungsrede : „Wir haben immer in
der Kirche gestanden ; wir wollen in der Kirche stehen ; wir
wollen uns nicht aus der Kirche drängen lassen. Unsere
Aufgabe und unsere Absicht ist es, alles zu tun, damit das Übel,
welches sich eingeschlichen hat, Avieder gehoben werde. Ich
bin überzeugt, dass infolge dieser Hebung auch alles das
erreicht werden Avird, was seit Jahrhunderten im richtigen
Verständnis gewünscht und verlangt worden ist." Wenn man sich
aber zur Erreichung solcher Zwecke nicht ciarauf beschränkte,
Zeitschriften herauszugeben, geeignete Broschüren und Bücher
zu verbreiten, öffentliche Vorträge zu halten, sondern dazu
überging, überall da, wo die Verhältnisse es gestatteten, die
Gesinnungsgenossen in Gemeinden zu vereinigen und diesen
zur Erteilung des Religionsunterrichts, zur Abhaltung- des

Gottesdienstes, zur Verwaltung der Seelsorge Geistliche zu



— 164 —

geben, so bedurfte man nach katholischen Begriffen auch eines

Diözesanverbandes, einer Anstalt zur Heranbildung des Klerus,
eines Bischofs. Ohne eine katholische Kirchenorganisation
wäre keine Möglichkeit vorhanden gewesen, die kirchliche Ab-
Avehr der vatikanischen Konzilsbeschlüsse und ihrer
Konsequenzen auch in den nachfolgenden Generationen fortzusetzen.

So Aviederholte sich die Geschichte der Kirche von Utrecht.
Diese steht nun seit zwei Jahrhunderten unter der päpstlichen
Exkommunikation, Aveil sie, an ihren uralten Rechten festhaltend,
den erzbischöflichen Stuhl in hergebrachter Weise wiederzu-
besetzen pflegt und für Erhaltung des katholischen Bischofsamtes

besorgt ist, obwohl ihr dazu die Genehmigung der
römischen Kurie versagt wird. Es war ihr so wenig darum zu tun,
mit dieser Wahrung der eigenen Würde und Rechte aus der
katholischen Kirche des Abendlandes auszuscheiden, dass sie
bis in die neueste Zeit jeweilen zur Erneuerung* der kirchlichen
Gemeinschaft die Wahl und Weihe eines neuen Erzbischofs in
Rom anzeigte. Hätte sie sich vor 200 Jahren darauf beschränkt,
wider die Vergewaltigung durch die päpstliche Kurie zu
protestieren, ohne zugleich auch die nötigen Schritte zur Erhaltung
und Fortsetzung des katholischen Kultus zu tun, so wäre ihr
Protest völlig wirkungslos geblieben und längst vergessen. So

aber kam nun die Kirche von Utrecht in die glückliche Lage,
den Glaubensgenossen in andern Ländern zur Herstellung einer
katholischen Kirchenorganisation behülflich sein zu können.
Sie war dazu um so eher bereit, je bestimmter auch sie selbst
die Dogmen des vatikanischen Konzils, ja sogar schon den
Erlass des Papstes Pius IX. vom Jahr 1854 und den Syllabus
vom Jahr 1864 zurückgewiesen hatte. Die Hülfe, die sie leistete,
bestand vor allen Dingen darin, dass sie den zu Bistümern
vereinigten altkatholischen Gemeinschaften verschiedener Länder

den katholischen Episkopat vermittelte.
Aber gerade die Tatsache, dass die im alten Glauben

beharrenden, teils schon bisher bestehenden, teils neu organisierten

Gemeinden überall Wert darauf legten, die zu einem
katholischen Bistum nötigen Organe zu erhalten, ist wieder ein
Beweis, dass ihnen daran lag, nicht als eine kirchliche Neubildung
zu erscheinen, sondern eine Gemeinschaft zu sein, in der man
am gottesdienstlichen Leben der katholischen Kirche des Abendlandes

teilnehmen konnte. Wer andere Absichten hatte, be-



- 165 —

durfte weder eines katholischen Bischofs, noch eines Pfarrers,
der von einem katholischen Bischof ordiniert Avorden war, noch
eines Gotteshauses mit katholischen Einrichtungen. Insbesondere
sahen es auch unsere schweizerischen christkatholischen
Gemeinden von Anfang an als völlig selbstverständlich an, dass
sie keinen Religionswechsel zu ATollziehen, sondern im Gegenteil

gerade deswegen die vatikanischen Dogmen abzulehnen
hätten, um katholisch im überkommenen Sinn bleiben zu können.
Der unvergessliche Mann, dem es zu danken ist, dass es in
der Schweiz überhaupt zur Bildung christkatholischer
Gemeinden und sodann zur Organisierung eines Bistums kam,
Professor Walter Munzinger, hat in den entscheidenden Tagen
auf die Frage, „was wir wollen", die Antwort gegeben: „Wir
wollen nicht eine neue Sekte, nicht eine neue Kirche ; die
Lossagung von den Inhabern des Papats und Episkopats ist
kein Austritt aus der Kirche selbst." Daher wurde dann
absichtlich vermieden, in unserer Kirchenverfassung der Synode
die Befugnis zuzuschreiben, class sie in Glaubenssachen
massgebende Beschlüsse fassen könne: man ging von der Voraussetzung

aus, dass wir am Glaubensbekenntnis der alten und
ungeteilten christlichen Kirche festhalten Avollten. Und ich
wusste bis auf diesen Tag keine Gemeinde zu nennen, die
anders gesinnt wäre und Neigung hätte, unsere Kirche nun
doch zu einer besondern Sekte mit eigener Lehre, eigener
Kirchenverfassung und eigenem Kultus zu machen.

Es genügte aber, die Rechtmässigkeit der neu umschriebenen

päpstlichen Regierungsgewalt zu verneinen, um auf die
Frage geführt zu werden, wie es denn eigentlich bisher zu
kirchlichen Spaltungen gekommen sei. Da musste man
insbesondere an die traurige Tatsache denken, dass nun seit einem
vollen Jahrtausend die morgenländischen und abendländischen
Kirchen getrennt sind. Wer hat die Trennung verschuldet?
Warum war es nicht möglich, im Laufe der Jahrhunderte zu
einer Verständigung zu gelangen? Wer auf solche Fragen
überhaupt einer Antwort bedarf, möge von den Kundgebungen
Kenntnis nehmen, mit welchen Rom jeweilen die Entstehung
der Spaltung erklärt und den WTeg zeigt, auf dem man zu einer
Einigung gelangen könne. Immer wird sowohl in amtlichen
Erlassen wie in privaten Abhandlungen der Nachweis versucht,
dass die ehrwürdige morgenländische Kirche in den Jahr-



— 166 —

Hunderten ihrer grössten Blüte dem römischen Bischof
unterworfen geAvesen sei, aber vor tausend Jahren augefangen habe,
ihm den Gehorsam zu versagen, und darum jetzt endlich zu
der frühem Unterwürfigkeit zurückkehren sollte. Damit wird
tatsächlich anerkannt, dass die Trennung infolge der
Machtansprüche des römischen Bischofs entstanden ist und bis auf
diesen Tag fortdauert. Es fällt natürlich den morgenländischen
Kirchen, die das Andenken an die grossen Männer ihrer
Geschichte in Ehren halten, nicht schwer, auf solche Zumutungen
zu antworten, dass ja gewiss der Bischof der ehemaligen
Welthauptstadt eine besonders ehrenvolle Stellung in der ungeteilten
Kirche eingenommen habe, allein ursprünglich eben doch nur
der Bischof seiner Diözese geAvesen sei und heute nur unter
arger Missdeutung der Worte des Herrn von einer ihm von
Gott verliehenen absoluten Gewalt über die ganze Christenheit
reden könne. Indem die Altkatholiken die Rechtmässigkeit
der päpstlichen Machtansprüche verneinten, fiel für sie der
Hauptgrund hinweg, der zu einer Scheidung der Kirchen des

Morgen- und Abendlandes geführt hatte. Auch lag es für sie um
so näher, nun ernsthaft an kirchliche Verständigung zu denken,
je weniger sie sich zu einer besondern Sekte isolieren wollten.

Die erste feierliche Kundgebung, mit welcher von alt-
katholischer Seite die Pflicht anerkannt wurde, für eine
Einigung der getrennten Kirchen einzustehen, war die berühmte
Erklärung, die zu Pfingsten 1871 in München ATon Professor
Döllinger und andern hochgestellten Persönlichkeiten erlassen
worden ist. Die Unterzeichner sahen einer Zeit entgegen, in
welcher „die Kulturvölker katholischen Bekenntnisses, ohne

Beeinträchtigung ihrer Gliedschaft am Leibe der allgemeinen
Kirche, aber frei \~on dem Joche unberechtigter Herrschsucht,
jedes sein Kirchenwesen, entsprechend seiner Eigenart und im
Einklang mit seiner übrigen Kulturmission, in einträchtiger
Arbeit von Klerus und Laien gestaltet und ausbildet ..." Dann
wurde beigefügt : „Auf diesem Wege, und nicht durch die
vatikanischen Dekrete, werden wir uns zugleich dem höchsten Ziel
christlicher EntAvicklung Avieder nähern, der Vereinigung der
jetzt getrennten christlichen Glaubensgenossenschaften, die von
dem Stifter der Kirche gewollt und verheissen ist, die mit
immer steigender Kraft der Sehnsucht von unzähligen Frommen,
und nicht am wenigsten in Deutschland, begehrt und
herbeigesehnt Avird."



— 167 —

Diesem „höchsten Ziel christlicher Entwicklung" hat dann
im September des gleichen Jahres die grosse Katholikenversammlung

in München, an der auch eine schweizerische
Delegation beteiligt war, ihre begeisterte Zustimmung gegeben. Von
da an ruhten die Einigungsbestrebungen nicht mehr. Sie führten
1874 und 1875 zu den denkwürdigen Bonner Unionsverhandlungen,

an denen zum erstenmal wieder neben Vertretern der
abendländischen Kirchen auch Theologen und Würdenträger
der orthodoxen Kirchen des Morgenlandes teilgenommen haben.
Im Jahr 1876 hat unsere Synode, bcAror sie zur Bischofswahl
schritt, den förmlichen Beschluss gefasst, ihrerseits zum Werke
der Versöhnung mitwirken zu wollen. Dann wurden Kommissionen

von Fachmännern eingesetzt, die die Aufgabe hatten,
die begonnenen Verhandlungen zwischen den Kirchen des
Ostens und Westens fortzusetzen, und die auf dem internationalen

Kongress des Jahres 1913 in Köln zum letztenmal
miteinander in Berührung kamen. Inzwischen wurde keine
Gelegenheit versäumt, die vorhandenen freundlichen Beziehungen
weiter zu pflegen. Namentlich gedenke ich des Luzerner
Kongresses vom Jahr 1892, auf Avelchem die „Internationale kirchliche

Zeitschrift" gegründet und unserer theologischen Fakultät
der Charakter einer internationalen Studienanstalt zuerkannt
wurde. Dieser letztere Beschluss führte dazu, dass auch
Priesteramtskandidaten und junge Geistliche der orthodoxen Kirchen
des Ostens in Bern sich einfanden, um sich mit unserer
kirchlichen Stellung näher bekannt zu machen. — Bei allen diesen

Bemühungen zur gegenseitigen Annäherung ging man von der
Ansicht aus, das Band der kirchlichen Gemeinschaft sei da
wieder anzuknüpfen, avo es zerrissen worden ist. Auch aus
diesem Grunde wurde unserseits stets betont, dass wir auf dem

Standpunkte der ungeteilten Kirche stehen und an dem
festhalten, „was von Anfang, überall und von allen geglaubt
worden ist". Diesem Standpunkte entspricht unsere
Kirchenverfassung, unser offizielles Gebetbuch, unser Katechismus.

Völlig unabhängig Aron dem, Avas in den altkatholischen
Kreisen zur Förderung einer kirchlichen Verständigung
geschehen ist, hat 1910 die Generalsynode der bischöflichen Kirche
Amerikas den Beschluss gefasst, sich mit den Vertretungen der
verschiedenen Kirchen, die sich zur Menschwerdung Gottes in
Christo bekennen, in Beziehung zu setzen, um den Versuch zu



— 168 —

machen, mit ihnen eine Einigung anzubahnen. Auf dem schon
erwähnten Altkatholikenkongress des Jahres 1913 erhielt auch
unsere Bischofskonferenz durch einen Abgeordneten der bischöflichen

Kirche eine brüderliche Einladung, sich an dem
Unternehmen zu beteiligen. Die Einladung wurde angenommen und
eine Kommission eingesetzt, die den Auftrag erhielt, im Namen
der vereinigten altkatholischen Kirchen nach Massgabe unserer
Stellung und unserer Verhältnisse zu dem grossen Werke Hand
zu bieten. Die Kommission wurde so zusammengesetzt, dass
sie als Vertretung aller altkatholischen Kirchen gelten konnte.
Kommissionen zum gleichen Zweck wurden nach und nach in
vielen Kirchen der Alten und Neuen Welt gebildet. BeA*or

jedoch etAvas Gemeinschaftliches getan werden konnte, brachte
der Weltkrieg alle weitern UnionsVerhandlungen zum
Stillstand. Indessen setzte die Zentralkommission der bischöflichen
Kirche Amerikas ihre Arbeit namentlich durch Verbreitung
aufklärender Mitteilungen und Schriften unablässig fort und
erliess nach Beendigung des Krieges an die in den verschiedenen

Kirchen eingesetzten Kommissionen die Einladung zu
einer Konferenz in Genf, auf welcher das weitere Vorgehen
besprochen werden sollte. Auch von der altkatholischen
Bischofskonferenz wurde die Einladung angenommen ; als Abgeordnete
wurden ausser dem christkatholischen Bischof der Schweiz
der Bischof von Haarlem und der Präsident des theologischen
Seminars in Amersfoort bezeichnet.

So dürfen wir, Geliebte in dem Herrn, im Rückblick auf
unsere Haltung im verflossenen halben Jahrhundert ein
doppeltes Zeugnis für uns in Anspruch nehmen: Wir haben den
katholischen Charakter unseres Kirchenwesens gewahrt, und
wir haben im Verein mit unsern Schwesterkirchen von Anfang
an unsere aufrichtige BereitAvilligkeit bekundet, zu einer
kirchlichen Verständigung Hand zu bieten.

IL
Der Weltkrieg hat das kirchliche Versöhnungswerk jahrelang*

gehemmt ; aber er hat zugleich die christlichen Völker
zueinander in so schrecklich nahe Beziehung gebracht, dass
sie einander nicht mehr fremd und gleichgültig gegenüberstehen

können, sondern die Abhängigkeit voneinander
deutlicher empfinden, als das in der Geschichte der Menschheit je



— 169 —

der Fall geAvesen ist. Auch die Angehörigen eines und
desselben Volkes sind durch die furchtbare Gewalt der Ereignisse
vielfach in einer Weise zusammengeschmiedet worden, dass
sie unwillkürlich die Bedeutung der bisherigen Unterscheidungsund

Trennungsgründe aus den Augen \Terlieren. Wer aber an
all das Unheil denkt, das diese Katastrophe über ganze
Kontinente und Millionen Menschen gebracht hat und immer noch
bringt, muss sich in tiefer Trauer gestehen, dass sich das
Evangelium, zu dem sich doch die christlichen Völker bekennen,
nicht genügend als eine Kraft Gottes zum Heil erwiesen habe,
und dass es an der Zeit sei, allgemein mit grösserm Ernst nach
dem Reiche Gottes zu trachten und nach seiner Gerechtigkeit.
Das sind Umstände, die es der Kommission der bischöflichen
Kirche Amerikas zur Pflicht machten, sogleich nach Beendigung
des Krieges die Arbeiten zur Vorbereitung einer Weltkonferenz
über Glauben und Kirchenverfassung mit aller Kraft wieder
aufzunehmen. Es wurde beschlossen, auf den 12. August eine
Vorkonferenz nach Genf zusammenzurufen. Die Einladung
erging an alle Kommissionen, die in den \Terschiedenen Kirchen
ernannt worden waren; eine Kommission durfte sich aber
höchstens durch drei Abgeordnete vertreten lassen; dagegen
war es verwandten Kirchen gestattet, sich auf eine
gemeinschaftliche Vertretung* zu beschränken. Es fanden sich
ungefähr 150 Delegierte ein, die etwa 80 selbständige Kirchen
in 40 verschiedenen Ländern repräsentierten.

Seit einem Jahrtausend, das heisst seit der Trennung der

morgen- und abendländischen Kirchen, hat es niemals eine
solche Versammlung gegeben. In der alten Kirche unterschied
man fünf Patriarchate, die nach den Städten Jerusalem,
Alexandrien, Konstantinopel, Antiochien und Rom genannt Avurden.
Der Umstand, dass nach dem Untergang des weströmischen
Kaiserreiches Konstantinopel die eigentliche Kaiserstadt wurde,
hatte zur Folge, dass der Patriarch dieser Stadt zum grössten
Ansehen in der morgenländischen Kirche gelangte. Aber bis
auf diesen Tag gibt es in der orientalischen Kirche Würdenträger,

die als rechtmässige Nachfolger der alten Patriarchen
gelten. In Genf Avaren die Patriarchate von Konstantinopel
und Alexandrien durch Erzbischöfe vertreten; der Patriarch
von Antiochien übermittelte der Konferenz seine Segenswünsche,
der von Jerusalem tat dasselbe und stellte den Antrag, die



— 170 --
beabsichtigte Weltkonferenz in der heiligen Stadt abzuhalten.
Ebenso waren die grosse russische Kirche, die griechische,
serbische, bulgarische, rumänische und armenische Kirche teils
durch Bischöfe, teils durch geistliche Professoren und weltliche
Abgeordnete vertreten. Aus dem Westen Europas waren
Bischöfe und Theologieprofessoren der anglikanischen Kirchen
Englands, Irlands und Schottlands erschienen, ebenso Vertreter
der presbyterianischen Landeskirche Schottlands und der
britischen nonkonformistischen Gemeinschaften, aus dem Norden
Bischöfe und Professoren der lutherischen Kirchen in Schweden,
Dänemark und Norwegen, aus dem Süden Abgeordnete der
alten Waldenserkirche, aus den mitteleuropäischen Staaten
Repräsentanten der Deutsch-Evangelischen, der Methoclisten und
der Reformierten in Österreich, in der Tschechoslowakei und
in Ungarn. Vertreten waren sodann namentlich viele Kirchen
der Vereinigten Staaten, die sich zum Teil schon vorher mit
der bischöflichen Kirche Amerikas in nähere Beziehung
gesetzt hatten. Die anglikanischen Tochterkirchen in Kanada,
Mittelamerika, Südafrika, Indien und Australien, die Missionskirchen

in China und Japan hatten ihre Vertreter gesandt.
Kurz, schon die Genfer Vorkonferenz A7erdiente als eine
Weltkonferenz bezeichnet zu werden. Wie ATerschieden aber auch
nach Herkunft und Sprache ihre Mitglieder waren, so stimmten
doch alle darin überein, dass sich Bischof Brent von Western-
New York, der einst an unserm internationalen Altkatholikenkongress

in Ölten teilgenommen hatte, und der bisherige Generalsekretär

der amerikanisch-bischöflichen Kommission, Robert
H. Gardiner, weitaus die meisten Verdienste um die Sache und
das Zustandekommen der Konferenz erworben hätten und dass
darum auch die Leitung der Genfer Verhandlungen in ihre
Hände zu legen sei. Es gereichte der altkatholischen
Vertretung zur ganz besondern Auszeichnung, das bei der
Eröffnung der ersten Sitzung aussprechen zu dürfen.

„Religionsgespräche" hat es im 16. Jahrhundert und später
nicht selten gegeben. WTäre beabsichtigt geAvesen, in Genf ein
solches zu veranstalten, so hätten die leitenden Persönlichkeiten

zum Aroraus die Gegenstände namhaft gemacht, über die
man verhandeln wolle, um, Avenn möglich, zu einer Verständigung

zu gelangen. Ein solches Vorgehen hätte voraussichtlich
zu keinem sehr befriedigenden Ergebnis geführt. Eher wäre



— 171 —

zu befürchten gewesen, dass der Eifer, sich gegenseitig* zu
belehren und zu überzeugen, die Gemüter nur noch mehr
entzweite und die Spaltung erweiterte. Darum wurde ein Ner-
fahren eingeschlagen, das für ähnliche Versammlungen wohl
noch nie zur Anwendung gekommen ist. Die Delegierten wussten,
wann und wo sie sich einzufinden hatten ; aber keiner war
ersucht Avorden, diese oder jene Frage zum besondern Gegenstand

seines Studiums zu machen und sich zur authentischen
Beantwortung mit den nötigen Dokumenten und wissenschaftlichen

Hülfsmitteln zu versehen. Es wurde vorausgesetzt, jeder
wisse, wozu er sich bekenne und Avas er als Vertreter seiner
Kirche sagen dürfe. So ist es wohl zu sehr mannigfaltigen
Mitteilungen über „Glauben und KirchenArerfassung" der auf
der Konferenz vertretenen kirchlichen Gemeinschaften, aber
zu keinen dogmatischen oder kirchenrechtlichen Diskussionen
gekommen. Ebensowenig natürlich zu Abstimmungen darüber,
welcher Ansicht die Mehrheit der Versammlung ihre Zustimmung

gebe. So könnte ein Draussenstehender versucht sein,
das Urteil zu fällen, die ganze Veranstaltung habe eigentlich
keinen Zweck gehabt, die grossen Unkosten, die sie verursachte,
seien nutzlos geAvesen, und von einem wirklichen Ergebnis
könne keine Rede sein.

Im Gegensatz zu solchem Urteil bezeugten, soviel ich
Avahrnehmen konnte, alle Teilnehmer einstimmig, dass die Tage
dieser Konferenz zu den denkwürdigsten und erhebendsten
ihres ganzen Lebens gehören. Was ich vor allen Dingen hervorheben

muss, ist das : Es war eine Versammlung von
Christgläubigen, für die die Konferenz eine tatsächliche Erinnerung
an den frohlockenden Zuruf war, den einst der Apostel Paulus
an die Heidenchristen gerichtet hat: „In Jesus Christus seid

ihr, die ihr einst ferne wäret, nahe gekommen durch das Blut
Christi ; denn Er ist unser Friede Er kam und verkündigte
Frieden euch, die ihr ferne Avaret, und Frieden denen, die
nahe waren ; denn durch Ihn haben wir beide in Einem Geiste
Zutritt zum Vater" (Ephes. 2, 13—22). Indem der Apostel in
solcher Weise von einer gegenseitigen Annäherung redet, denkt
er nicht bloss an eine gemeinschaftliche Zustimmung zu den
Grundlehren des Christentums, sondern in erster Linie an eine
Einigung, die die Wirkung der in Christo den Menschen
angebotenen und von diesen gläubig und dankbar angenommenen



— 172 —

Gnade Gottes ist: für die Christgläubigen ist Christus, der
gottmenschliche Erlöser und Mittler, die Welt, in der sie zu einer
organischen und lebensvollen Gemeinschaft verbunden sind.
In dieser Gemeinschaft kommen nach demselben Apostel die

bisherigen Unterschiede nicht mehr in Betracht: „Da ist weder
Jude noch Grieche, da ist weder Knecht noch Freier, da ist
weder Mann noch Weib", denn aite bilden eine Körperschaft,
deren Haupt Christus Jesus ist und die beseelt ist von dem
Einen Heiligen Geist (Gal. 3, 27—28). Beschreibt darum der
Apostel das „Band des Friedens", so kann er alles zusammenfassen

in den Worten : „Ein Leib und Ein Geist, wie ihr auch
berufen seid mit Einer Hoffnung eurer Berufung ; Ein Herr,
Ein Glaube, Eine Taufe, Ein Gott und Vater aller" (Ephes. 4,

4—5). Wo der Glaube an Christus vorhanden und die
Aufnahme in die Gemeinschaft der Chrisfgläubigen durch die
hl. Taufe erfolgt ist, sind theologische Unterscheidungslehren,
kirchenrechtliche Bestimmungen, gottesdienstliche Formen nicht
mehr imstande, das wirklich zu trennen, was Gott in
barmherziger Liebe verbunden hat.

Indessen übersehe ich gar nicht, dass ja der Apostel nicht
bloss von dem Einen Plerrn und der Einen Taufe redet,
sondern als ein zum „Bande des Friedens" gleich notwendiges
Glied auch den Einen Glauben rechnet. Ist in den vielen
kirchlichen Gemeinschaften der Eine Glaube noch zu finden?
Hatten die in Genf versammelten Vertreter der 80 verschiedenen

Kirchen einen und denselben Glauben? Auf solche
Fragen muss ich mit Nein antworten, wenn der eine Glaube,
den der Apostel meint, Aveiter nichts ist als die Zustimmung*
zu einer bestimmten Anzahl sorgfältig formulierter Sätze über
religiöse Dinge. Allein in diesem schulmässigen Sinne ist es
im Neuen Testament überhaupt nicht zu verstehen, wenn vom
Glauben die Rede ist. Da handelt es sich immer um ein
lebendiges Vertrauen auf den Herrn, durch den uns Gottes
Liebe entgegengekommen ist und fortwährend entgegenkommt,
und der sich diejenigen, die ihm der Vater gegeben, durch
„niemand will aus der Hand reissen lassen" (Joh. 10, 28). Die
von diesem Glauben beseelt sind, suchen nicht erst nach einem
Fundament, auf dem sie vielleicht das Gebäude kirchlicher
Gemeinschaft errichten könnten (1. Kor. 3, 11); denn für sie
ist der Fels, auf dem die Kirche Christi erbaut ist, die Wahr-



— 173 —

heit, die der Apostel Petrus durch Gottes Offenbarung erkannt
und in das Bekenntnis gekleidet hat: „Du bist Christus, der
Sohn des lebendigen Gottes" (Matth. 16, 16 ff.). Als Bekenner
dieses heiligen Namens konnten sich die in Genf versammelten
Vertreter der \7erschiedenen Kirchen als Brüder begrüssen. In
verschiedenen Sprachen wurde geredet, und viele wichtige
Dinge wurden namhaft gemacht, in denen die Redenden
verschiedener Meinung Avaren; aber kein verletzendes Wort wurde
gehört, und keine Versammlung wurde eröffnet, ohne dass sich
die anwesenden kirchlichen Würdenträger und theologischen
Lehrer aus allen Erdteilen gemeinschaftlich erhoben und mit
lauter Stimme zusammen das Vaterunser beteten. Wer das

miterlebt hat, spürte etwas A^om Geiste der Gotteskindschaft,
von dem der Apostel sagt: „Wer Christi Geist nicht hat, der
ist nicht sein" (Röm. 8, 9), und er gewann die Zuversicht, dass

doch einmal die Fürbitte des scheidenden Erlösers in Erfüllung
gehe: „Lass sie Eines sein, o Vater, damit die Welt erkenne,
dass du mich gesandt hast" (Joh. 17, 23).

Das aber gerade ist das Ziel, das von der beabsichtigten
Weltkonferenz über Glauben und Kirchenverfassung, wenn
möglich, erreicht werden soll. Es handelt sich nicht bloss
darum, „mit aller Demut und Sanftmut einander in Liebe zu
ertragen" (Ephes. 4, 2), sondern darum, auch vor den Augen
der Welt offenkundig Averden zu lassen, dass die Christgläubigen
eine organische Körperschaft bilden, und dass die verschiedenen

Kirchen nur Glieder sind an Einem Leib. Das ist ein
Ziel, das nicht von heute auf morgen zu erreichen ist; eine

tausendjährige Trennung lässt sich nicht in einem Jahr
ausgleichen. Die getrennten Kirchen sind im Laufe der Zeit so

weit auseinandergeraten, dass viel Geduld, viel brüderliche
Rücksicht, viel christliche Liebe nötig ist, damit sie sich wieder
finden. Hier betont man : die gemeinschaftliche christliche
Glaubenslehre ist nicht zu erfinden, sie ist von Gott geoffenbart

und in der Heiligen Schrift und der kirchlichen
Überlieferung erhalten; dort ist man vielfach geneigt, auf eine ins
einzelne gehende gemeinschaftliche Glaubenslehre zu verzichten
und einfach das religiöse Gewissen jedes Christgläubigen
massgebend sein zu lassen ; — hier kann man sich eine kirchliche
Gemeinschaft nicht denken ohne rechtmässige Organe und sieht
die Rechtmässigkeit dieser Organe darin, dass sie in der Form



— 174 —

kirchlicher Berufung und Weihe ihre Vollmachten von dem

herleiten, dem „alle Gewalt gegeben ist im Himmel und auf
Erden" (Matth. 28, 18); dort will man sich mit der persönlichen,

vom Heiligen Geist ausgehenden Berufung begnügen.
So haben sich nun die Kirchen, die zu einer Einigung Hand
bieten wollen, ATor allen Dingen die Fragen vorzulegen : Ist in
der wiedervereinigten christlichen Kirche ein gemeinschaftliches
Glaubensbekenntnis nötig? Wie hätte ein solches zu lauten?
Wie weit hätte es zur Anwendung zu kommen? Sind in der
wiedervereinigten Kirche besondere Träger des geistlichen Amtes
notwendig Wer hätte diese Träger zu bestellen In welcher
Form wäre ihnen das Amt zu übertragen Es ist kaum zu
hoffen, dass man sich sehr bald über solche und ähnliche
Fragen verständigen Averde. Aber ohne eine Verständigung
kommt es auch zu keiner vor der Welt sichtbaren kirchlichen
Einigung, zumal immer wieder mit grösstem Nachdruck
allseitig erklärt wird: Keine Kirche soll von dem heiligen Gut,
das sie ererbt und von dem sie reichen Segen erfahren hat,
etwas verlieren oder preisgeben ; vielmehr soll durch die
Einigung den verschiedenen Kirchen die Möglichkeit geboten werden,
ihre besondern Gaben zum Heile aller nutzbar zu machen und
von den besondern Gaben anderer Gewinn zu ziehen.

Daher ist von vornherein das eine geAviss, dass die
altkatholischen Kirchen nicht zu befürchten haben, etwas von
ihrem geistigen Besitztum einzubüssen, wenn sie zum
begonnenen VersöhnungsAverk mithelfen. Nicht einmal ihre kirchliche

Selbständigkeit soll beeinträchtigt werden. Die nationalen
Kirchen des Ostens haben ihre ursprüngliche Selbstverwaltung
bis auf diesen Tag bewahrt. Es wird nur vorausgesetzt, dass
eine jede das „Band des Friedens", das schon die apostolischen
Gemeinden zu der einen Kirche Jesu Christi vereinigt hat,
nicht eigenmächtig zerreisse. Wir unserseits Avurden uns mit
einer solchen Willkür nicht nur einer sündhaften Selbstüberhebung

schuldig machen, sondern auch unsere Vergangenheit
verleugnen, ja auch unsere Existenzberechtigung preisgeben.
Es wäre, Avenn wir je daran gedacht hätten, auf unsere
Zugehörigkeit zu der allgemeinen christlichen Kirche zu
verzichten, vor einem halben Jahrhundert redlicher, vernünftiger,
einfacher und namentlich auch viel bequemer geAvesen, die
Organisierung einer kirchlichen Gemeinschaft zu unterlassen



— 175 —

und jedem Gesinnungsgenossen anheimzugeben, sich selbst die
Kirche aufzusuchen, der er beitreten wollte, falls er überhaupt
Wert darauf legte, sich der päpstlichen Oberhoheit zu
entziehen und doch immer noch einer organisierten Kirche
anzugehören. Indem Avir aber einerseits Katholiken blieben, anderseits

uns doch zu besondern nationalen Kirchen verbanden,
haben Avir uns zu einem Mittelglied gemacht, das zur
kirchlichen Versöhnung nicht unwichtige Dienste leisten kann. Ich
besitze durch gütige Schenkung das Original eines Briefes, den
der grösste Theologe, den die katholische Kirche im 19.
Jahrhundert gehabt hat, Ignaz von Döllinger, unterm 18. Oktober
1874 als 75jähriger Mann an einen bis dahin unter der
päpstlichen Jurisdiktion stehenden Pfarrer geschrieben hat. Der
erste Abschnitt des Schreibens lautet:

„Was mich betrifft, so rechne ich mich aus Überzeugung
zur altkatholischen Gemeinschaft; ich glaube, dass sie eine
höhere ihr gegebene Sendung zu erfüllen hat, und zwar eine
dreifache :

a) Zeugnis zu geben für die altkirchliche Wahrheit und
gegen.die neuen Irrlehren von der päpstlichen Universalmacht
und Unfehlbarkeit; insbesondere auch als redender und
permanenter Protest dazustehen gegen die heillose, von diesem
Papst (Pius IX.) erst aufgebrachte Willkür in Verfertigung-
neuer Glaubensartikel.

b) Ein zweiter Beruf der altkatholischen Gemeinschaft ist
es in meinen Augen, allmählich und in sukzessivem Fortschritt
eine von Irrwahn und Superstition gereinigte, der alten noch
unzertrennten mehr konforme Kirehe darzustellen.

c) Damit hängt zusammen ihr dritter Beruf: nämlich als
Werkzeug und Vermittlungsglied einer künftigen grossen
Wiedervereinigung der getrennten Kirchen und Christen zu dienen.
Ein Anfang dazu, wenn auch- noch ein kleiner, ist vor einigen
Wochen in Bonn gemacht worden. (Gemeint ist die erste
Bonner Unionskonferenz.) Ich vertraue auf den Fortgang dieses
Friedenswerkes. "

Im weitern sagt dann Döllinger, warum er „durchaus keine
Hoffnung" habe, „dass unter dem nächsten oder einem der
nächsten Päpste irgend etwas im grossen und wesentlichen gut
gemacht werde". Der Aufgabe aber, die er der altkatholischen
Gemeinschaft gestellt hat, hat sich diese nie entzogen. Der



— 176 —

dritte Beruf, dessen er gedachte, ist auch in Genf teils in den

öffentlichen Sitzungen, teils in mehr vertraulichen Unterredungen
zur Sprache gekommen. Wenn ich aber auch absehe von den

Diensten, die wir vielleicht leisten können, so betrachte ich
es doch als eine gnädige göttliche Fügung, dass wir an dem
heute in ungeahntem Massstab begonnenen Friedenswerk
teilnehmen dürfen. Damit haben wir aufgehört, Aror den Augen
der Welt als eine Sekte zu erscheinen, die kaum der Beachtung*

Avert ist. Sorgen wir auch fernerhin dafür, dass wir, wie
es unser seliger Professor Thürlings auf der Synode des Jahres
1888 ausgesprochen hat, keine neuen Schranken aufrichten,
aber stets in der Lage sind, zur friedlichen Verständigung
mitwirken zu können.

Geliebte in dem Herrn Wenn der Apostel davon redet,
dass die „Fernen" und die „Nahen", die der alttestamentlichen
Heilsordnung Fernstehenden und die im Alten Bund auf die

Erscheinung des Welterlösers Vorbereiteten, nun durch das

Evangelium vom Reiche Gottes zum Volke Gottes des Neuen
Bundes zusammengeführt worden sind, so schweben ihm die
mannigfaltigsten Bilder vor, mit denen er das neue Verhältnis
veranschaulicht. Er sieht eine neue heilige Stadt, in der die
Christgläubigen nicht bloss als vorübergehende Gäste oder An-
sassen geduldet sind, sondern Bürgerrecht besitzen. Er denkt
an eine Familie, deren Glieder friedlich beisammen wohnen :

der Hausvater ist Gott ; die Bewohner des Hauses sind Kinder
Gottes und daher Brüder und Schwestern. Dabei drängt sich
dem Apostel umvillkürlieh der Gedanke auf, dass die Kinde,/
den Vater zu ehren haben und dass darum die Gemeinschaft
der Christgläubigen einem Tempel gleicht, der zur Verherrlichung

Gottes dasteht. Der Tempel ist ja allerdings erbaut
durch die Predigt der Apostel und ihrer vom Heiligen Geist
angeregten Schüler, der damals sogenannten „Propheten" ; aber
der Grund- und Eckstein, der dem ganzen Gebäude Festigkeit
gibt und die auseinanderstrebenden Mauern zusammenhält, ist
Christus Jesus selbst. Kein Bild jedoch wendet Paulus häufiger
an als das, das der menschliche Organismus ihm darbietet. Da
kann er passend vom Haupte reden und den verschiedenen
Gliedern, ATon den glänzenden und geschätzten und von den
unscheinbaren und doch in erster Linie notAvendigen
Dienstleistungen der Glieder, von der Unzulänglichkeit im Jugend-



— 177 —

liehen Alter und vom Hinanwachsen zum vollen Mannesalter.
Ein Gedanke aber liegt allen diesen Bildreden zugrunde: die
Christgläubigen gleichen nicht einer auseinandergesprengten
Herde von Schafen, \Ton denen jedes seinen eigenen Weg geht
sondern sie bilden eine organische Gemeinschaft und wissen,
dass sie zusammengehören, füreinander Avérantwortlich sind
und das Band des Friedens, das sie einigt, nicht in sündhafter
Willkür zerreissen dürfen. Es ist nicht eine in strafendem
Tone an die Gläubigen gerichtete Mahnung, sondern ein aus
dankbarem Herzen strömender Jubelruf, wenn der Apostel
unter Anspielung auf mannigfaltige Gleichnisse, deren er sich
sonst bedient, die Einheit, die in der apostolischen Kirche
vorhanden war und die wir wieder zur sichtbaren Erscheinung
bringen möchten, beschreibt mit den Worten : „So denn seid
ihr nicht mehr bloss Fremdlinge und Ansassen, sondern ihr
seid Mitbürger der Heiligen und Hausgenossen Gottes,
auferbaut auf dem Fundament der Apostel und Propheten, Avährend

Christus Jesus selbst der Eckstein ist, auf Avelchem das

ganze Gebäude, wohl zusammengefügt, hinanwächst zu einem
heiligen Tempel im Herrn, in Avelchem auch ihr miterbaut seid
zu einer Wohnung Gottes im Geiste" (Ephes. 2, 19—22).

Bei meinem vorgerückten Alter darf ich nicht hoffen, die
Zeit zu erleben, in der sich — Avenn auch nicht die
Christgläubigen aller Orten — so doch wenigstens die Mitglieder
einer beträchtlichen Anzahl von heute noch getrennten Kirchen
mit den Worten des Apostels gegenseitig das Zeugnis geben
werden, dass sie zusammen der einen, heiligen, apostolischen
und katholischen Kirche angehören. Aber im Hinblick auf den

Fortschritt, den die Unionsbestrebungen im Laufe der
verflossenen fünfzig Jahre gemacht haben, hege ich die zuversichtliche

Hoffnung, dass die Arbeit am Tempelbau der wiedervereinigten

christlichen Kirche nicht mehr zum Stillstand komme.
Möge die Arbeit auch in Zukunft keine vergebliche sein!

Die Gnade unsers Herrn Jesus Christus, die Liebe Gottes
des Vaters, die Gemeinschaft des Heiligen Geistes sei mit uns
und mit allen, die anrufen den Namen unsers Herrn Jesus
Christus. Amen.

Bern, 18. September 1920.
Dr. Eduard Herzog, katholischer Bischof.

Internat, kirchl. Zeitschrift 3. Heft, 1920. 13


	Unsere Stellung zu den kirchlichen Unionsbestrebungen : Hirtenbrief anlässlich der Genfer Vorkonferenz über Glauben und Kirchenverfassung

