Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 10 (1920)
Heft: 3
Artikel: Unsere Stellung zu den kirchlichen Unionsbestrebungen : Hirtenbrief

anlasslich der Genfer Vorkonferenz tiber Glauben und
Kirchenverfassung

Autor: Herzog, Eduard
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403944

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403944
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 161 —

Unsere Stellung zu den kirchlichen
Unionsbestrebungen.

Hirtenbrief anldsslich der Genfer Vorkonferenz iiber Glauben und
Kirchenverfassung.

Gnade cuch und Friede von Gott, dem Vater, und unserm
Herrn Jesus Christus!

Geliebte in dem Herrn!

Genau vor ecinem Vierteljahrhundert richtete ich an die
christkatholischen Gemeinden und Genossenschaften ein Schrei-
ben uber kirchliche Wiedervereinigung nach péapstlicher und
nach christkatholischer Auffassung. Veranlassung dazu gab
mir eine Enzyklika, die Leo XIII. unterm 20. Juni 1894 ,An
alle Firsten und Voélker“ erlassen hatte. Der Papst hatte darin
den Staatsregierungen auseinandergesetzt, wie vorteilhaft fir
alle Lander eine kirchliche Wiedervereinigung wire, und sie
ermahnt, ,gemiss ihrer Staatsklugheit und ihrer treuen Kiir-
sorge fiir die Volker“ seine dahingehenden Ratschlige zu unter-
stiitzen. Diese aber liefen darauf hinaus, dass sich sowohl die
von Rom unabhingigen Kirchen des Westens wie die Kirchen
des Ostens der piapstlichen Autoritit unterwerfen sollten. Das
entspreche nicht bloss der Lehre der Heiligen Schrift und den
Zeugnissen der angesehensten morgenlindischen Kirchenviter,
sondern namentlich auch dem Wesen der von Christus ge-
stifteten Kirche; diese sei eine ,vollkommene Gesellschaft®
(societas perfecta) und besitze demgemiiss alles, was zur un-
abhiingigen Existenz und Verwaltung einer aus Menschen be-
stehenden Vereinigung erforderlich ist. Als eine solche Kirche
stelle sich aber einzig die unter dem Papst stehende Gemein-
schaft dar; mit ihr hatten sich darum alle andern kirchlichen
Gemeinschaften zu vereinigen, was dadurch geschehe, dass sie
sich der Jurisdiktion des romischen Papstes unterstellen.

Nun hatten uns gerade die Dogmen des vatikanischen
Konzils, das vor einem halben Jahrhundert dem rémischen

Internat. kirchl. Zeitschrift, Heft 3, 1920. 12



— 162 —

Papst cine weder in der Lehre der Heiligen Schrift, noch in
der kirchlichen Uberlieferung begriindete Jurisdiktionsgewalt
und Unfehlbarkeit zugeschrieben hat, in die peinliche Not-
wendigkeit versetzt, uns zur Rettung unseres katholischen
Glaubens und unserer katholischen Uberlieferung der pipst-
lichen Oberhoheit zu entziehen und uns zu einer besondern
kirchlichen Gemeinschaft zu vereinigen. Ich suchte daher —
im Gegensatz zu den papstlichen Ausserungen -— meinen
Glaubensgenossen einigen Aufschluss dariiber zu geben, wie
wir nach altchristlicher Lehre tber kirchliche Einheit und
Einigung zu denken hatten.

Jetzt sind funfzig Jahre verflossen, seitdem das vatika-
nische Konzil der Welt verkiindet hat, dass und warum der
Bischof der ehemaligen Welthauptstadt befugt sei, eine absolute
Machtvollkommenheit tiber die ganze Christenheit in Anspruch
zu nehmen. Man ‘hitte erwarten konnen, dass nun die christ-
lichen Fiirsten und Vélker wieder eingeladen wiirden, auf dem
von Leo XIII. angegebenen Wege die Wiedervereinigung der
getrennten christlichen Kirchen zu fordern und damit auch zur
Wiederherstellung des Friedens unter den Nationen beizutragen.
Allein die Dogmen des vatikanischen Konzils haben im Ver-
laufe der verflossenen finf Jahrzehnte eine Beleuchtung er-
fahren, die keinem unterrichteten Christgliubigen mehr gestattet,
sie als von Gott geoffenbarte Wahrheiten des christlichen
Glaubens zu bezeichnen. Von einer dankbaren Freude dar-
liber, dass es vor einem halben Jahrhundert gelungen sei, jeden
Widerstand zu brechen und dem christlichen Gewissen die An-
nahme der neuen Lehren zur Pflicht zu machen, war nichts
zu bemerken. Dagegen ist von anderer Seite der Gedanke
der kirchlichen Wiedervereinigung mit einem Ernste aufge-
griffen worden, der hoffen ldsst, dass die neuen Friedens-
bestrebungen nicht ohne gesegneten Erfolg bleiben werden.
Ich mochte, Geliebte in dem Herrn, in diesem Schreiben einiges
sagen: erstens iber unsere bisherige Stellung zu den Kkirch-
lichen Friedensbestrebungen, zweitens iiber unsere Stellung zu
der im verflossenen August in Genf veranstalteten kirchlichen
Friedenskonferenz.

I.

Vor allen Dingen erinnere ich daran, dass die Geistlichen

und Laien, die die Giiltigkeit der vatikanischen Dogmen ver-



— 163 —

neinten und wegen dieser Haltung von der pépstlichen Hier-
archie geichtet wurden, anfanglich gar nicht die Absicht hatten,
eine flr sich bestehende Kirche zu organisieren. Wéiren sie
nicht in die Lage versetzt worden, bei Strafe der Suspension
oder anderer Zensuren ausdriicklich ihre Unterwerfung unter
die Neuerungen erkldren zu miissen, so wiirden nicht wenige
von ihnen in dem bisherigen Verband mit der rémischen Kirche
geblieben sein und sich moglichst so verhalten haben, dass sie
- keinen Anlass zu disziplindren Massregeln geboten hitten. Noch
auf der ersten grossen Katholikenversammlung zur Abwehr der
vatikanischen Dekrete, die im September 1871 in Miinchen statt-
gefunden hat, waren die Meinungen dariiber geteilt, ob man
sich darauf zu beschrinken habe, den wegen ihrer Ablehnung
der Konzilsbeschliisse exkommunizierten Katholiken in Not-
fallen nach Moglichkeit kirchliche Dienste zu leisten, oder ob
es richtiger sei, auch ohne formliche Nétigung wider diese Be-
schliisse offen Stellung zu nehmen und sich durch Organisierung
von Gemeinden und durch Einrichtung einer ordentlichen Seel-
sorge die fortgesetzte Teilnahme an katholischer Religions-
ibung zu sichern. Fir diese letztere Ansicht sprach sich
schliesslich die Versammlung allerdings fast einstimmig aus.
Aber der Beschluss hatte doch wesentlich auch die Bedeutung,
dass man mit der kirchlichen Vergangenheit nicht brechen,
sondern am katholischen Glauben und Kultus festhalten wolle.
Der Président der Versammlung, der Kirchenrechtslehrer Schulte,
erklirte schon in der Eroffnungsrede: ,Wir haben immer in
der Kirche gestanden; wir wollen in der Kirche stehen; wir
wollen uns nicht aus der Kirche dringen lassen. Unsere Auf-
gabe und unsere Absicht ist es, alles zu tun, damit das Ubel,
welches sich eingeschlichen hat, wieder gehoben werde. Ich
bin tiberzeugt, dass infolge dieser Hebung auch alles das er-
reicht werden wird, was seit Jahrhunderten im richtigen Ver-
sténdnis gewiinscht und verlangt worden ist.* Wenn man sich
aber zur Erreichung solcher Zwecke nicht darauf beschrinkte,
Zeitschriften herauszugeben, geeignete Broschiiren und Biicher
zu verbreiten, offentliche Vortriige zu halten, sondern dazu
iberging, tiberall da, wo die Verhiltnisse es gestatteten, die
Gesinnungsgenossen in (Gemeinden zu vereinigen und diesen
zur RErteilung des Religionsunterrichts, zur Abhaltung des
Gottesdienstes, zur Verwaltung der Seelsorge Geistliche zu



geben, so bedurfte man nach katholischen Begriffen auch eines
Diozesanverbandes, einer Anstalt zur Heranbildung des Klerus,
eines Bischofs. Ohne eine katholische Kirchenorganisation
wiire keine Moglichkeit vorhanden gewesen, die kirchliche Ab-
wehr der vatikanischen Konzilsbeschlisse und ihrer Konse-
quenzen auch in den nachfolgenden Generationen fortzusetzen.

So wiederholte sich die Geschichte der Kirche von Utrecht.
Diese steht nun seit zwei Jahrhunderten unter der pépstlichen
Exkommunikation, weil sie, an ihren uralten Rechten festhaltend,
den erzbischoflichen Stuhl in hergebrachter Weise wiederzu-
besetzen pflegt und fir Frhaltung des katholischen Bischofs-
amtes besorgt ist, obwohl ihr dazu die Genehmigung der romi-
schen Kurie versagt wird. Iis war ihr so wenig darum zu tun,
mit dieser Wahrung der eigenen Wiirde und Rechte aus der
katholischen Kirche des Abendlandes auszuscheiden, dass sie
bis in die neueste Zeit jeweilen zur Erneuerung der kirchlichen
Gemeinschaft die Wahl und Weihe eines neuen Erzbischofs in
Rom anzeigte. Hitte sie sich vor 200 Jahren darauf beschrinkt,
wider die Vergewaltigung durch die pépstliche Kurie zu pro-
testieren, ohne zugleich auch die notigen Schritte zur Erhaltung
und Fortsetzung des katholischen Kultus zu tun, so wire ihr
Protest vollig wirkungslos geblieben und lingst vergessen. So
aber kam nun die Kirche von Utrecht in die glickliche Lage,
den Glaubensgenossen in andern Lindern zur Herstellung einer
kathclischen Kirchenorganisation behiilflich sein zu konnen.
Sie war dazu um so eher bereit, je bestimmter auch sie selbst
die Dogmen des vatikanischen Konzils, ja sogar schon den
Erlass des Papstes Pius IX. vom Jahr 1854 und den Syllabus
vom Jahr 1864 zuriickgewiesen hatte. Die Hulfe, die sie leistete,
bestand vor allen Dingen darin, dass sie den zu Bistlimern
vereinigten altkatholischen Gemeinschaften verschiedener Lin-
der den katholischen Episkopat vermittelte.

Aber gerade die Tatsache, dass die im alten Glauben be-
harrenden, teils schon bisher bestehenden, teils neu organi-
sierten Gemeinden iiberall Wert darauf legten, die zu einem
katholischen Bistum ndétigen Organe zu erhalten, ist wieder ein
Beweis, dass ihnen daran lag, nicht als eine kirchliche Neubildung
zu erscheinen, sondern eine Gemeinschaft zu sein, in der man
am gottesdienstlichen Leben der katholischen Kirche des Abend-
landes teilnehmen konnte. Wer andere Absichten hatte, be-



— 165 —

durfte weder eines katholischen Bischofs, noch eines Pfarrers,
der von einem katholischen Bischof ordiniert worden war, noch
eines GGotteshauses mit katholischen Kinrichtungen. Insbesondere
sahen es auch unsere schweizerischen christkatholischen Ge-
meinden von Anfang an als vollig selbstverstiindlich an, dass
sie keinen Religionsweehsel zu vollziehen, sondern im Gegen-
teil gerade deswegen die vatikanischen Dogmen abzulehnen
hétten, um katholisch im tiberkommenen Sinn bleiben zu konnen.
Der unvergessliche Mann, dem es zu danken ist, dass es in
der Schweiz iiberhaupt zur Bildung christkatholischer Ge-
meinden und sodann zur Organisierung eines Bistums kam,
Professor Walter Munzinger, hat in den entscheidenden Tagen
auf die Frage, ,was wir wollen®, die Antwort gegeben: ,Wir
wollen nicht eine neue Sekte, nicht eine necue Kirche .. .; die
Lossagung von den Inhabern des Papats und Episkopats ist
kein Austritt aus der Kirche selbst. Daher wurde dann ab-
sichtlich vermieden, in unserer Kirchenvertassung der Synode
die Befugnis zuzuschreiben, dass sie in Glaubenssachen mass-
gebende Beschliisse fassen konne: man ging von der Voraus-
setzung aus, dass wir am Glaubensbekenntnis der alten und
ungeteilten christlichen Kirche festhalten wollten. Und ich
wiisste bis auf diesen Tag keine Gemeinde zu nennen, die
anders gesinnt wére und Neigung hitte, unsere Kirche nun
doch zu einer besondern Sekte mit eigener Lehre, eigener
Kirchenverfassung und eigenem Kultus zu machen.

Es gentigte aber, die Rechtmiissigkeit der neu umschrie-
benen pipstlichen Regierungsgewalt zu verneinen, um auf die
Frage gefiilhrt zu werden, wie es denn eigentlich bisher zu
kirchlichen Spaltungen gekommen sei. Da musste man insbe-
sondere an die traurige Tatsache denken, dass nun seit einem
vollen Jahrtausend die morgenlindischen und abendlédndischen
Kirchen getrennt sind. Wer hat die Trennung verschuldet?
Warum war es nicht moglich, im Laufe der Jahrhunderte zu
einer Verstandigung zu gelangen? Wer auf solche Fragen iiber-
haupt einer Antwort bedarf, moége wvon den Kundgebungen
Kenntnis nehmen, mit welchen Rom jeweilen die Entstehung
der Spaltung erkliart und den Weg zeigt, auf dem man zu einer
Einigung gelangen konne. Immer wird sowohl in amtlichen
Erlassen wie in privaten Abhandlungen der Nachweis versucht,
dass die ehrwiirdige morgenlindische Kirche in den Jahr-



— 166 —

hunderten ihrer grossten Bliite dem rémischen Bischof unter-
worfen gewesen sel, aber vor tausend Jahren angefangen habe,
ihm den Gehorsam zu versagen, und darum jetzt endlich zu
der frithern Unterwiirfigkeit zurickkehren sollte. Damit wird
tatsiichlich anerkannt, dass die Trennung infolge der Macht-
anspriiche des romischen Bischofs entstanden ist und bis auf
diesen Tag fortdauert. Es fallt natiirlich den morgenldndischen
Kirchen, die das Andenken an die grossen Ménner ihrer Ge-
schichte in Ehren halten, nicht schwer, auf solche Zumutungen
zu antworten, dass ja gewiss der Bischof der ehemaligen Welt-
hauptstadt eine besonders ehrenvolle Stellung in der ungeteilten
Kirche eingenommen habe, allein urspringlich eben doch nur
der Bischof seiner Didzese gewesen sei und heute nur unter
arger Missdeutung der Worte des Herrn von einer ihm von
Gott verliehenen absoluten Gewalt tiber die ganze Christenheit
reden konne. Indem die Altkatholiken die Rechtmiissigkeit
der pépstlichen Machtanspriiche verneinten, fiel fur sie der
Hauptgrund hinweg, der zu einer Scheidung der Kirchen des
Morgen- und Abendlandes gefiithrt hatte. Auch lag es fiir sie um
so niher, nun ernsthaft an kirchliche Verstindigung zu denken,
je weniger sie sich zu einer besondern Sekte isolieren wollten.

Die erste feierliche Kundgebung, mit welcher von alt-
katholischer Seite die Pflicht anerkannt wurde, fir einc Eini-
gung der getrennten Kirchen einzustehen, war die berithmte
Erkldrung, die zu Pfingsten 1871 in Miinchen von Professor
Dollinger und andern hochgestellten Personlichkeiten erlassen
worden ist. Die Unterzeichner sahen einer Zeit entgegen, in
welcher ,die Kulturviolker Kkatholischen Bekenntnisses, ohne
Beeintrachtigung ihrer Gliedschaft am Leibe der allgemeinen
Kirche, aber frei von dem Joche unberechtigter Herrschsucht,
jedes sein Kirchenwesen, entsprechend seiner Eigenart und im
Einklang mit seiner tbrigen Kulturmission, in eintrichtiger
Arbeit von Klerus und Laien gestaltet und ausbildet . . .“ Dann
wurde beigefiigt: ,Auf diesem Wege, und nicht durch die vati-
kanischen Dekrete, werden wir uns zugleich dem hochsten Ziel
christlicher Entwicklung wieder nédhern, der Vereinigung der
jetzt getrennten christlichen Glaubensgenossenschaften, die von
dem Stifter der Kirche gewollt und verheissen ist, die mit
immer steigender Kraft der Sehnsucht von unzéhligen Frommen,
und nicht am wenigsten in Deutschland, begehrt und herbei-
gesehnt wird.*



— 167 —

Diesem ,hochsten Ziel christlicher Entwicklung® hat dann
im September des gleichen Jahres die grosse Katholikenver-
sammlung in Miinchen, an der auch eine schweizerische Dele-
gation beteiligt war, ihre begeisterte Zustimmung gegeben. Von
da an ruhten die Einigungsbestrebungen nicht mehr. Sie fithrten
1874 und 1875 zu den denkwiirdigen Bonner Unionsverhand-
lungen, an denen zum erstenmal wieder neben Vertretern der
abendlédndischen Kirchen auch Theologen und Wiirdentriager
der orthodoxen Kirchen des Morgenlandes teilgenommen haben.
Im Jahr 1876 hat unsere Synode, bevor sie zur Bischofswahl
schritt, den férmlichen Beschluss gefasst, ihrerseits zum Werke
der Versohnung mitwirken zu wollen. Dann wurden Kommis-
sionen von Fachminnern eingesetzt, die die Aufgabe hatten,
die begonnenen Verhandlungen zwischen den Kirchen des
Ostens und Westens fortzusetzen, und die auf dem internatio-
nalen Kongress des Jahres 1913 in Koln zum letztenmal mit-
einander in Berihrung kamen. Inzwischen wurde keine Ge-
legenheit versiumt, die vorhandenen freundlichen Beziehungen
weiter zu pflegen. Namentlich gedenke ich des Luzerner Kon-
gresses vom Jahr 1892, auf welchem die ,Internationale kirch-
liche Zeitschrift gegriindet und unserer theologischen Fakultit
der Charakter einer internationalen Studienanstalt zuerkannt
wurde. Dieser letztere Beschluss fihrte dazu, dass auch Priester-
amtskandidaten und junge Geistliche der orthodoxen Kirchen
des Ostens in Bern sich einfanden, um sich mit unserer kirch-
lichen Stellung n#aher bekannt zu machen. — Bei allen diesen
Bemiihungen zur gegenseitigen Annéherung ging man von der
Ansicht aus, das Band der kirchlichen Gemeinschaft sei da
wieder anzukniipfen, wo es zerrissen worden ist. Auch aus
diesem Grunde wurde unserseits stets betont, dass wir auf dem
Standpunkte der ungeteilten Kirche stehen und an dem fest-
halten, ,was von Anfang, iiberall und von allen geglaubt
worden ist“. Diesem Standpunkte entspricht unsere Kirchen-
verfassung, unser offizielles Gebetbuch, unser Katechismus.

Voéllig unabhéngig von dem, was in den altkatholischen
Kreisen zur Forderung einer kirchlichen Verstindigung ge-
schehen ist, hat 1910 die Generalsynode der bischéflichen Kirche
Amerikas den Beschluss gefasst, sich mit den Vertretungen der
verschiedenen Kirchen, die sich zur Menschwerdung Gottes in
Christo bekennen, in Beziehung zu setzen, um den Versuch zu



— 168 —

machen, mit ihnen eine Kinigung anzubahnen. Auf dem schon
erwihnten Altkatholikenkongress des Jahres 1913 erhielt auch
unsere Bischofskonferenz durch einen Abgeordneten der bischof-
lichen Kirche eine briiderliche Einladung, sich an dem Unter-
nehmen zu beteiligen. Die Einladung wurde angenommen und
eine Kommission eingesetzt, die den Auftrag erhielt, im Namen
der vereinigten altkatholischen Kirchen nach Massgabe unserer
Stellung und unserer Verhiltnisse zu dem grossen Werke Hand
zu bieten. Die Kommission wurde so zusammengesetzt, dass
sie als Vertretung aller altkatholischen Kirchen gelten konnte.
Kommissionen zum gleichen Zweck wurden nach und nach in
vielen Kirchen der Alten und Neuen Welt gebildet. Bevor
jedoch etwas Gemeinschaftliches getan werden konnte, brachte
der Weltkrieg alle weitern Unionsverhandlungen zum Still-
stand. Indessen setzte die Zeniralkommission der bischoflichen
Kirche Amerikas ihre Arbeit namentlich durch Verbreitung
aufklarender Mitteilungen und Schriften unablédssig fort und
erliess nach Beendigung des Krieges an die in den verschie-
denen Kirchen eingesetzten Kommissionen die Einladung zu
einer Konferenz in Genf, auf welcher das weitere Vorgehen
besprochen werden sollte. Auch von der altkatholischen Bischofs-
konferenz wurde die Einladung angenommmen; als Abgeordnete
wurden ausser dem christkatholischen Bischof der Schweiz
der Bischof von Haarlem und der Priisident des theologischen
Seminars in Amersfoort bezeichnet.

So diirfen wir, Geliebte in dem Herrn, im Riickblick auf
unsere IHaltung im verflossenen halben Jahrhundert ein dop-
peltes Zeugnis fiir uns in Anspruch nehmen: Wir haben den
katholischen Charakter unseres Kirchenwesens gewahrt, und
wir haben im Verein mit unsern Schwesterkirchen von Anfang
an unsere aufrichtige Bereitwilligkeit bekundet, zu einer kirch-
lichen Verstindigung Hand zu bieten.

II.

Der Weltkrieg hat das kirchliche Verséhnungswerk jahre-
lang gehemmt; aber er hat zugleich die christlichen Vélker
zueinander in so schrecklich nahe Beziehung gebracht, dass
sie einander nicht mehr fremd und gleichgiiltig gegeniiber-
stehen konnen, sondern die Abhingigkeit voneinander deut-
licher empfinden, als das in der Geschichte der Menschheit je



— 169 —

der Fall gewesen ist. Auch die Angehorigen eines und des-
selben Volkes sind durch die furchtbare Gewalt der Ereignisse
rielfach in einer Weise zusammengeschmiedet worden, dass
sie unwillktrlich die Bedeutung der bisherigen Unterscheidungs-
und Trennungsgrinde aus den Augen verlieren. Wer aber an
all das Unheil denkt, das diese Katastrophe {iber ganze Kon-
tinente und Millionen Menschen gebracht hat und immer noch
bringt, muss sich in tiefer Trauer gestehen, dass sich das Evan-
gelium, zu dem sich doch die christlichen Voélker bekennen,
nicht gentigend als eine Kraft Gottes zum Heil erwiesen habe,
und dass es an der Zeit sei, allgemein mit grésserm Ernst nach
dem Reiche Gottes zu trachten und nach seiner Gerechtigkeit.
Das sind Umstiinde, die es der Kommission der bischéflichen
Kirche Amerikas zur Pflicht machten, sogleich nach Beendigung
des Krieges die Arbeiten zur Vorbereitung einer Weltkonferenz
tiber Glauben und Kirchenverfassung mit aller Kraft wieder
aufzunehmen. Es wurde beschlossen, auf den 12. August eine
Vorkonferenz nach Genf zusammenzurufen. Die Einladung er-
ging an alle Kommissionen, die in den verschiedenen Kirchen
ernannt worden waren; eine Kommission durfte sich aber
hochstens durch drei Abgeordnete vertreten lassen; dagegen
war es verwandten Kirchen gestattet, sich auf eine gemein-
schaftliche Vertretung zu beschrinken. Es fanden sich un-
gefiahr 150 Delegierte ein, die etwa 80 selbstindige Kirchen
in 40 verschiedenen Lindern reprisentierten.

Seit einem Jahrtausend, das heisst seit der Trennung der
morgen- und abendléandischen Kirchen, hat es niemals eine
solche Versammlung gegeben. In der alten Kirche unterschied
man fiinf Patriarchate, die nach den Stddten Jerusalem, Ale-
xandrien, Konstantinopel, Antiochien und Rom genannt wurden.
Der Umstand, dass nach dem Untergang des westromischen
Kaiserreiches Konstantinopel die eigentliche Kaiserstadt wurde,
hatte zur Folge, dass der Patriarch dieser Stadt zum grossten
Ansehen in der morgenlidndischen Kirche gelangte. Aber bis
auf diesen Tag gibt es in der orientalischen Kirche Wiirden-
trager, die als rechtmissige Nachfolger der alten Patriarchen
gelten. In Genf waren die Patriarchate von Konstantinopel
und Alexandrien durch Erzbischofe vertreten; der Patriarch
von Antiochien {ibermittelte der Konferenz seine Segenswiinsche,
der von Jerusalem tat dasselbe und stellte den Antrag, die



= 170 =

beabsichtigte Weltkonferenz in der heiligen Stadt abzuhalten.
Ebenso waren die grosse russische Kirche, die griechische,
serbische, bulgarische, ruménische und armenische Kirche teils
durch Bischofe, teils durch geistliche Professoren und weltliche
Abgeordnete vertreten. Aus dem Westen Kuropas waren Bi-
schiofe und Theologieprofessoren der anglikanischen Kirchen
Englands, Irlands und Schottlands erschienen, ebenso Vertreter
der presbyterianischen Landeskirche Schottlands und der bri-
tischen nonkonformistischen Gemeinschaften, aus dem Norden
Bischofe und Professoren der lutherischen Kirchen in Schweden,
Danemark und Norwegen, aus dem Siden Abgeordnete der
alten Waldenserkirche, aus den mitteleuropiischen Staaten Re-
prasentanten der Deutsch-Evangelischen, der Methodisten und
der Reformierten in Osterreich, in der Tschechoslowakei und
in Ungarn. Vertreten waren sodann namentlich viele Kirchen
der Vereinigten Staaten, die sich zum Teil schon vorher mit
der bischoflichen Kirche Amerikas in ndhere Beziehung ge-
setzt hatten. Die anglikanischen Tochterkirchen in Kanada,
Mittelamerika, Stidafrika, Indien und Australien, die Missions-
kirchen in China und Japan hatten ihre Vertreter gesandt.
Kurz, schon die Genfer Vorkonferenz verdiente als eine Welt-
konferenz bezeichnet zu werden. Wie verschieden aber auch
nach Herkunft und Sprache ihre Mitglieder waren, so stimmten
doch alle darin Uberein, dass sich Bischof Brent von Western-
New York, der einst an unserm internationalen Altkatholiken-
kongress in Olten teilgenommen hatte, und der bisherige General-
sekretir der amerikanisch-bischoflichen Kommission, Robert
H. Gardiner, weitaus die meisten Verdienste um die Sache und
das Zustandekommen der Konferenz erworben hétten und dass
darum auch die Leitung der Genfer Verhandlungen in ihre
Hinde zu legen sei. Es gereichte der altkatholischen Ver-
fretung zur ganz besondern Auszeichnung, das bei der Er-
offnung der ersten Sitzung aussprechen zu diirfen.
»Religionsgespriche® hat es im 16. Jahrhundert und spiiter
nicht selten gegeben. Wiire beabsichtigt gewesen, in Genf ein
solches zu veranstalten, so hitten die leitenden Personlich-
keiten zum voraus die Gegenstinde namhaft gemacht, tiber die
man verhandeln wolle, um, wenn moglich, zu einer Verstandi-
gung zu gelangen. Ein solches Vorgehen hitte voraussichtlich
zu keinem sehr befriedigenden Ergebnis gefithrt. Eher wiére



— 171 —

zu befiirchten gewesen, dass der Eifer, sich gegenseitig zu be-
lehren und zu iberzeugen, die Gemiiter nur noch mehr ent-
zweite und die Spaltung erweiterte. Darum wurde ein Ver-
fahren eingeschlagen, das fir ahnliche Versammlungen wohl
noch nie zur Anwendung gekommen ist. Die Delegierten wussten,
wann und wo sie sich einzufinden hatten; aber keiner war er-
sucht worden, diese oder jene Frage zum besondern Gegen-
stand seines Studiums zu machen und sich zur authentischen
Beantwortung mit den noétigen Dokumenten und wissenschaft-
- lichen Hulfsmitteln zu versc¢hen. Es wurde vorausgesetzt, jeder
wisse, wozu er sich bekenne und was er als Vertreter seiner
Kirche sagen diirfe. So ist es wohl zu sehr mannigfaltigen
Mitteilungen tiber ,Glauben und Kirchenverfassung® der auf
der Konferenz vertretenen Kkirchlichen Gemeinschaften, aber
zu keinen dogmatischen oder kirchenrechtlichen Diskussionen
gekommen. Kbensowenig natiirlich zu Abstimmungen dariiber,
welcher Ansicht die Mehrheit der Versammlung ihre Zustim-
mung gebe. So kénnte ein Draussenstehender versucht sein,
das Urteil zu fillen, die ganze Veranstaltung habe eigentlich
keinen Zweck gehabt, die grossen Unkosten, die sie verursachte,
seien nutzlos gewesen, und von einem wirklichen Ergebnis
konne keine Rede sein. ‘

Im Gegensatz zu solchem Urteil bezeugten, soviel ich
wahrnehmen konnte, alle Teilnehmer einstimmig, dass die Tage
dieser Konferenz zu den denkwiirdigsten und erhebendsten
ihres ganzen Lebens gehoren. Was ich vor allen Dingen hervor-
heben muss, ist das: Es war eine Versammlung von Christ-
glaubigen, fir die die Konferenz eine tatsidchliche Erinnerung
an den frohlockenden Zuruf war, den einst der Apostel Paulus
an die Heidenchristen gerichtet hat: ,In Jesus Christus seid
ihr, die ibr einst ferne waret, nahe gekommen durch das Blut
Christi; denn Er ist unser Friede ... Er kam und verkiindigte
Frieden euch, die ibhr ferne waret, und Frieden denen, die
nahe waren; denn durch Thn haben wir beide in Einem Geiste
Zutritt zum Vater“ (Ephes. 2, 13—22). Indem der Apostel in
solcher Weise von einer gegenseitigen Annidherung redet, denkt
er nicht bloss an eine gemeinschaftliche Zustimmung zu den
Grundlehren des Christentums, sondern in erster Linie an eine
Einigung, die die Wirkung der in Christo den Menschen an-
gebotenen und von diesen gliubig und dankbar angenommenecn



— 172 —

Gnade Gottes ist: flir die Christgldubigen ist Christus, der gott-
menschliche Erloser und Mittler, die Welt, in der sie zu einer
organischen und lebensvollen Gemeinschaft verbunden sind.
In dieser Gemeinschaft kommen nach demselben Apostel die
bisherigen Unterschiede nicht mehr in Betracht: ,Da ist weder
Jude noch Grieche, da ist weder Knecht noch Freier, da ist
weder Mann noch Weib%, denn alie bilden eine Korperschaft,
deren Haupt Christus Jesus ist und die Dbesecit ist von dem
Einen Heiligen Geist (Gal. 3, 27—28). DBeschreibt darum der
Apostel das ,Band des Friedens®, so kann er alles zusammen-
fassen in den Worten: ,Ein Leib und Ein Geist, wie ihr auch
berufen seid mit Einer Hoffnung eurer Berufung; Kin Herr,
Ein Glaube, Eine Taufe, Iin Gott und Vater aller* (Ephes. 4,
4—5). Wo der Glaube an Christus vorhanden und die Auf-
nahme in die Gemeinschaft der Christglaubigen durch die
hl. Taufe erfolgt ist, sind theologische Unterscheidungslehren,
kirchenrechtliche Bestimmungen, gottesdienstliche Formen nicht
mehr imstande, das wirklich zu trennen, was Gott in barm-
herziger Liebe verbunden hat.

Indessen Ubersehe ich gar nicht, dass ja der Apostel nicht
bloss von dem Einen Herrn und der Einen Taufe redef, son-
dern als ein zum ,Bande des Friedens“ gleich notwendiges
Glied auch den Einen Glauben rechnet. Ist in den vielen
kirchlichen Gemeinschaften der Eine Glaube noch zu finden?
Hatten die in Genf versammelten Vertreter der 80 verschie-
denen Kirchen einen und densclben Glauben? Auf solche
Fragen muss ich mit Nein antworten, wenn der eine Glaube,
den der Apostel meint, weiter nichts ist als die Zustimmung
zu einer bestimmten Anzahl sorgfiltig formulierter Séitze iiber
religiose Dinge. Allein in diesem schulméssigen Sinne ist es
im Neuen Testament tiberhaupt nicht zu verstehen, wenn vom
Glauben die Rede ist. Da handelt es sich immer um ein
lebendiges Vertrauen auf den Herrn, durch den uns Gottes
Liebe entgegengekommen ist und fortwihrend entgegenkommt,
und der sich diejenigen, die ihm der Vater gegeben, durch
wniemand will aus der Hand reissen lassen“ (Joh. 10, 28). Die
von diesem Glauben beseelt sind, suchen nicht erst nach einem
Fundament, auf dem sie vielleicht das Gebiude kirchlicher
Gemeinschaft errichten konnten (1. Kor. 3, 11); denn fiir sie
ist der Fels, auf dem die Kirche Christi erbaut ist, die Wahr-



— 1715 —

heit, die der Apostel Petrus durch Gottes Offenbarung erkannt
und in das Bekenntnis gekleidet hat: ,Du bist Christus, der
Sohn des lebendigen Gottes* (Matth. 16, 16 ff.). Als Bekenner
dieses heiligen Namens konnten sich die in Genf versammelten
Vertreter der verschiedenen Kirchen als Brider begriissen. In
verschiedenen Sprachen wurde geredet, und viele wichtige
Dinge wurden nambaft gemacht, in denen die Redenden ver-
schiedener Meinung waren; aber kein verletzendes Wort wurde
gehort, und keine Versammlung wurde eréffnet, ohne dass sich
die anwesenden kirchlichen Wiirdentriger und theologischen
Lehrer aus allen Erdteilen gemeinschaftlich erhoben und mit
lauter Stimme zusammen das Vaterunser beteten. Wer das
miterlebt hat, spiirte etwas vom Geiste der Gotteskindschaft,
von dem der Apostel sagt: ,Wer Christi Geist nicht hat, der
ist nicht sein“ (Rom. 8, 9), und er gewann die Zuversicht, dass
doch einmal die Firbitte des scheidenden Erlosers in Erfullung
gehe: ,Lass sie Iines sein, o Vater, damit die Welt erkenne,
dass du mich gesandt hast® (Joh. 17, 23).

Das aber gerade ist das Ziel, das von der beabsichtigten
Weltkonferenz {tiber Glauben und Kirchenverfassung, wenn
moglich, erreicht werden soll. Iis handelt sich nicht bloss
darum, ,mit aller Demut und Sanftmut einander in Liebe zu
ertragen” (Ephes. 4, 2), sondern darum, auch vor den Augen
der Welt offenkundig werden zu lassen, dass die Christgliubigen
eine organische Korperschaft bilden, und dass die verschie-
denen Kirchen nur Glieder sind an Einem Leib. Das ist ein
Ziel, das nicht von heute auf morgen zu erreichen ist; eine
tausendjahrige Trennung lédsst sich nicht in einem Jahr aus-
gleichen. Die getrennten Kirchen sind im Laufe der Zeit so
weit auseinandergeraten, dass viel Geduld, viel briiderliche
Riicksicht, viel christliche Liebe notig ist, damit sie sich wieder
finden. Hier betont man: die gemeinschaftliche christliche
Glaubenslehre ist nicht zu erfinden, sie ist von Gott geoffen-
bart und in der Heiligen Schrift und der kirchlichen Uber-
lieferung erhalten; dort ist man vielfach geneigt, auf eine ins
einzelne gehende gemeinschaftliche Glaubenslehre zu verzichten
und einfach das religiose Gewissen jedes Christgldubigen mass-
gebend sein zu lassen; — hier kann man sich eine kirchliche
Gemeinschaft nicht denken ohne rechtmiissige Organe und sieht
die Rechtméssigkeit dieser Organe darin, dass sie in der Form



S |7 g

kirchlicher Berufung und Weihe ihre Vollmachten von dem
herleiten, dem ,alle Gewalt gegeben ist im Himmel und auf
Erden“ (Matth. 28, 18); dort will man sich mit der person-
lichen, vom Heiligen Geist ausgehenden Berufung begniigen.
So haben sich nun die Kirchen, die zu einer Einigung Hand
bieten wollen, vor allen Dingen die Fragen vorzulegen: Ist in
der wiedervereinigten christlichen Kirche ein gemeinschaftliches
Glaubensbekenntnis notig? Wie hiitte ein solches zu lauten?
Wie weit hitte es zur Anwendung zu kommen? Sind in der
wiedervereinigten Kirche besondere Triger des geistlichen Amtes
notwendig ? Wer hiitte diese Trager zu bestellen? In welcher
Form wiire ihnen das Amt zu ibertragen? Es ist kaum zu
hoffen, dass man sich sehr bald tber solche und &dhnliche
Fragen verstindigen werde. Aber ohne eine Verstindigung
kommt es auch zu keiner vor der Welt sichtbaren kirchlichen
Einigung, zumal immer wieder mit grosstem Nachdruck all-
seitic erklart wird: Keine Kirche soll von dem heiligen Gut,
das sie ererbt und von dem sie reichen Segen erfahren hat,
etwas verlieren oder preisgeben; vielmehr soll durch die Eini-
gung den verschiedenen Kirchen die Moglichkeit geboten werden,
ihre besondern Gaben zum Heile aller nutzbar zu machen und
von den besondern Gaben anderer Gewinn zu ziehen.

Daher ist von vornherein das eine gewiss, dass die alt-
katholischen Kirchen nicht zu beflirchten haben, etwas von
ihrem geistigen Besitztum einzublissen, wenn sie zum be-
gonnenen Versohnungswerk mithelfen. Nicht einmal ihre kirch-
liche Selbstindigkeit soll beeintrichtigt werden. Die nationalen
Kirchen des Ostens haben ihre urspriingliche Selbstverwaltung
bis auf diesen Tag bewahrt. Es wird nur vorausgesetzt, dass
eine jede das ,Band des Friedens“, das schon die apostolischen
Gemeinden zu der einen Kirche Jesu Christi vereinigt hat,
nicht eigenméchtig zerreisse. Wir unserseits wiirden uns mit
einer solchen Willkiir nicht nur einer siindhaften Selbstiiber-
hebung schuldig machen, sondern auch unsere Vergangenheit
verleugnen, ja auch unsere Existenzberechtigung preisgeben.
Es wire, wenn wir je daran gedacht hétten, auf unsere Zu-
gehorigkeit zu der allgemeinen -christlichen Kirche zu ver-
zichten, vor einem halben Jahrhundert redlicher, verniinftiger,
einfacher und namentlich auch viel bequemer gewesen, die
Organisierung einer Kkirchlichen Gemeinschaft zu unterlassen



— 175 —

und jedem Gesinnungsgenossen anheimzugeben, sich selbst die
Kirche aufzusuchen, der er beitreten wollte, falls er iiberhaupt
Wert darauf legte, sich der piépstlichen Oberhoheit zu ent-
ziechen und doch immer noch einer organisierten Kirche anzu-
gehoren. Indem wir aber einerseits Katholiken blieben, ander-
seits uns doch zu besondern nationalen Kirchen verbanden,
haben wir uns zu einem Mittelglied gemacht, das zur kirch-
lichen Versohnung nicht unwichtige Dienste leisten kann. Ich
besitze durch gitige Schenkung das Original eines Briefes, den
der grosste Theologe, den die katholische Kirche im 19. Jahr-
hundert gehabt hat, Ignaz von Dollinger, unterm 18. Oktober
1874 als 75jahriger Mann an einen bis dahin unter der pépst-
lichen Jurisdiktion stehenden Pfarrer geschrieben hat. Der
erste Abschnitt des Schreibens lautet:

,Was mich betrifft, so rechne ich mich aus Uberzeugung
zur altkatholischen Gemeinschaft; ich glaube, dass sie eine
hohere ihr gegebene Sendung zu erfillen hat, und zwar eine
dreifache:

a) Zeugnis zu geben fir die altkirchliche Wahrheit und
gegen die neuen Irrlehren von der papstlichen Universalmacht
und Unfehlbarkeit; insbesondere auch als redender und per-
‘manenter Protest dazustehen gegen die heillose, von diesem
Papst (Pius IX.) erst aufgebrachte Willkiir in Verfertigung
neuer Glaubensartikel. , :

b) Ein zweiter Beruf der altkatholischen Gemeinschaft ist
es in meinen Augen, allméhlich und in sukzessivem Fortschritt
eine von Irrwahn und Superstition gereinigte, der alten noch
unzertrennten mehr konforme Kirehe darzustellen.

¢) Damit hangt zusammen ihr dritter Beruf: némlich als
Werkzeug und Vermittlungsglied einer kiinftigen grossen Wieder-
vereinigung der getrennten Kirchen und Christen zu dienen.
Fin Anfang dazu, wenn auch noch ein kleiner, ist vor einigen
Wochen in Bonn gemacht worden. (Gemeint ist die erste
Bonner Unionskonferenz.) Ich vertraue auf den Fortgang dieses
Friedenswerkes.“

Im weitern sagt dann Déllinger, warum er ,durchaus keine
Hoffnung“ habe, ,dass unter dem nichsten oder einem der
néchsten Papste irgend etwas im grossen und wesentlichen gut
gemacht werde“. Der Aufgabe aber, die er der altkatholischen
Gemeinschaft gestellt hat, hat sich diese nie entzogen. Der



dritte Beruf, dessen er gedachte, ist auch in Genf teils in den
offentlichen Sitzungen, teils in mehr vertraulichen Unterredungen
zur Sprache gekommen. Wenn ich aber auch absehe von den
Diensten, die wir vielleicht leisten kénnen, so betrachte ich
es doch als eine gnidige gottliche Iugung, dass wir an dem
heute in ungeahntem DMassstab begonnenen Friedenswerk teil-
nehmen dirfen. Damit haben wir aufgehort, vor den Augen
der Welt als eine Sekte zu erscheinen, die kaum der Beach-
tung wert ist. Sorgen wir auch ferncrhin dafiir, dass wir, wie
es unser seliger Professor Thiirlings auf der Synode des Jahres
1888 ausgesprochen hat, keine neuen Schranken aufrichten,
aber stets in der Lage sind, zur friedlichen Verstindigung mit-
wirken zu konnen.

Geliebte in dem Herrn! Wenn der Apostel davon redet,
dass die ,Fernen“ und die ,Nahen*, die der alttestamentlichen
Heilsordnung Fernstehenden und die im Alten Bund auf die
Erscheinung des Welterlosers Vorbereiteten, nun durch das
Evangelium vom Reiche Gottes zum Volke Gottes des Neuen
Bundes zusammengefihrt worden sind, so schweben ihm die
mannigfaltigsten Bilder vor, mit denen er das neue Verhiltnis
veranschaulicht. FEr sieht eine neue heilige Stadt, in der die
Christglaubigen nicht bloss als voriibergehende Géste oder An-
sassen geduldet sind, sondern Biirgerrecht besitzen. Er denkt
an cine Familie, deren Glieder friedlich beisammen wohnen:
der Hausvater ist Gott; die Bewohner des Hauses sind Kinder
Gottes und daher Briider und Schwestern. Dabei drangt sich
dem Apostel unwillkiirlich der Gedanke auf, dass die Kindo:
den Vater zu ehren haben und dass darum die Gemeinschaft
der Christglaubigen einem Tempel gleicht, der zur Verherr-
lichung Gottes dasteht. Der Tempel ist ja allerdings erbaut
durch die Predigt der Apostel und ihrer vom Heiligen Geist
angeregten Schiiler, der damals sogenannten ,,Propheten®; aber
der Grund- und Eckstein, der dem ganzen Gebiude Festigkeit
gibt und die auseinanderstrebenden Mauern zusammenhéalt, ist
Christus Jesus selbst. Kein Bild jedoch wendet Paulus haufiger
an als das, das der menschliche Organismus ihm darbietet. Da
kann er passend vom Haupte reden und den verschiedenen
Gliedern, von den glinzenden und geschitzten und von den
unscheinbaren und doch in erster Linie notwendigen Dienst-
leistungen der Glieder, von der Unzuldnglichkeit im jugend-



— 177 —

lichen Alter und vom Hinanwachsen zum vollen Mannesalter.
Ein Gedanke aber liegt allen diesen Bildreden zugrunde: die
Christgliubigen gleichen nicht einer auseinandergesprengten
Herde von Schafen, von denen jedes seinen eigenen Weg geht,
sondern sie bilden eine organische Gemeinschaft und wissen,
dass sie zusammengehoren, fireinander verantwortlich sind
und das Band des Friedens, das sie einigt, nicht in stindhafter
Willkiir zerreissen diirfen. Es ist nicht eine in strafendem
Tone an die Gliubigen gerichtete Mahnung, sondern ein aus
dankbarem Herzen stromender Jubelruf, wenn der Apostel
unter Anspielung auf mannigfaltige Gleichnisse, deren er sich
sonst bedient, die Einheit, die in der apostolischen Kirche vor-
handen war und die wir wieder zur sichtbaren Erscheinung
bringen mochten, beschreibt mit den Worten: ,So denn seid
ihr nicht mehr bloss Fremdlinge und Ansassen, sondern ihr
seid Mitbiirger der Heiligen und Hausgenossen Gottes, auf-
erbaut auf dem Fundament der Apostel und Propheten, wih-
rend Christus Jesus selbst der Eckstein ist, auf welchem das
ganze Gebiude, wohl zusammengefiigt, hinanwéchst zu einem
heiligen Tempel im Herrn, in welchem auch ibr miterbaut seid
zu einer Wohnung Gottes im Geiste* (Ephes. 2, 19—22).

Bei meinem vorgertickten Alter darfl ich nicht hoffen, die
Zeit zu erleben, in der sich — wenn auch nicht die Christ-
glidubigen aller Orten — so doch wenigstens die Mitglieder
einer betrichtlichen Anzahl von heute noch getrennten Kirchen
mit den Worten des Apostels gegenseitig das Zeugnis geben
werden, dass sie zusammen der einen, heiligen, apostolischen
und katholischen Kirche angehoren. Aber im Hinblick auf den
Fortschritt, den die Unionsbestrebungen im Laufe der ver-
flossenen fiinfzig Jahre gemacht haben, hege ich die zuversicht-
liche Hoffnung, dass die Arbeit am Tempelbau der wiederver-
einigten christlichen Kirche nicht mehr zum Stillstand komme.
Moge die Arbeit auch in Zukunft keine vergebliche sein!

Die Gnade unsers Herrn Jesus Christus, die Liebe Gottes
des Vaters, die Gemeinschaft des Heiligen Geistes sei mit uns
und mit allen, die anrufen den Namen unsers Herrn Jesus
Christus. Amen.

Bern, 18. September 1920.

Dr. Eduard HEeRzoG, katholischer Bischof,

Internat, kirchl. Zeitschrift 3. Heft, 1920. 13



	Unsere Stellung zu den kirchlichen Unionsbestrebungen : Hirtenbrief anlässlich der Genfer Vorkonferenz über Glauben und Kirchenverfassung

