Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 10 (1920)

Heft: 2

Artikel: Les Eglises d'Orient et I'esprit de la "World Conference"
Autor: Gardiner, R.H.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403943

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403943
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

o120 -

Les Eglises d'Orient
et Pesprit de la «World Conference ».

Au mois d'avril 1919, son Excellence Ms* Melétios, métro-
polite d’Athénes, publia dans The Balkan Review un article
trés important sur les moyens d'arriver & l'unité¢ chrétienne.
NMsr Méletios est 'évéque qui répond le mieux aux aspirations
de I'hellénisme contemporain, & celles des Eglises orthodoxes
d’Orient et surtout de I'Eglise grecque. Esprit éminemment
libéral, il comprend que le christianisme est arrivé & un tour-
nant de son histoire, et qu’il doit ressaisir ses forces, réformer
ses institutions vieillies par les siécles, afin de montrer qu’il
est toujours & méme d'exercer une influence puissante et bien-
faisante dans le domaine social, voire dans la vie des nations.
Nous ne sommes pas arrivés aux derniéres pages des annales
des triomphes de Jésus-Christ, Fils de Dicu incarne. Cette
incarnation divine, qui se trouve & la base de la civilisation
chrétienne et ouvre la période nouvelle de la régéncration de
humanité, n’a pas cessé son ccuvre de rédemption dans le
monde, mais il nous appartient de la mettre toujours plus en
lumiére. Il faut qu'en présence des négations de l'impiété
moderne, toutes les ames chrétiennes s’unissent pour exalter
la divinité du Christ. Il faut que la chrétienté, renoncant &
ses luttes intestines, déclare et manifeste d'une maniére écla-
tante que I'Eglise est une, et que la charité du Christ est le
lien de l'unité visible et invisible de ses disciples.

« Les divisions de la chrétienté», écrit DMs* Mélétios,
« 'affaiblissent a vue d’eeil et empéchent la propagation de 1I’'Evan-
gile, non seulement parmi ceux qui ne croient pas, mais aussi
parmi ceux qui croient. Le travail évangélique ne donnera
pas tous ses fruits tant que les ministres de 1’Evangile gaspil-



— 121 —

ieront le meilleur de leur zéle en perpétuant entre eux ces
querelles qui ne se bornent pas & des controverses théoriques,
mais envahissent le champ d’action et les ameénent a fenter
d’arracher & une église ses membres, pour les enrodler dans
une autre. Cet état de choses, qui a considérablement affaibli
les forces de la chrétienté, ne saurait durer éterncllement.
Lia faiblesse des hommes sera vaincue par la divine puissance
du Christ. Sa volonte, que tous soienf un, sera un jour réa-
lisée. Notre ignorance de l'époque prédéterminée par Dieu
ne nous dispense pas de 1lobligation de prier tous les jours
pour l'union de tous et de travailler & son achévement,
méme si, d’apres les prévisions humaines, il ne nous semble pas
probable que notre ceuvre doive porter immédiatement des
fruits 1). »

Msr Mélétios ne s’est pas borné & proner la nécessité de
funion. Il a prononece¢ des paroles historiques & ladresse de
U'Fglise ¢piscopale américaine, au secin de laquelle a germé
iidée de la World Conference. Ces paroles nous nous plaisons
a les rapporter ici. Nous y trouvons la preuve d'une orien-
tation nouvelle dans les relations entre Iiglises chrétiennes.
Lestime et la considération mutuelles remplacent 1'animosité
et les anathemes d’autrefois. IL’amiti¢ chrétienne commence
a se dessiner & 'horizon des Eglises. Cette amitié est le pre-
mier pas vers la réconciliation et la premiére réponse a 'appel
du Sauveur.

« Dans quelle mesure le respect mutuel entre les Hglises
contribue & exercer une influence sur le développement de
Punité chrétienne, on peut s'en rendre compte d’une maniére
frappante par les relations qui existent entre les Eglises ortho-
doxes et anglicanes. Repoussant le prosélytisme et d’autres
abus semblables, anglicanisme n’a pas manqué une occasion
de manifester, avec son estime aux Eglises d’Orient, ses sym-
pathies pour leurs épreuves et leurs tribulations, et son intérét &
Uegard des droits nationaux de leurs troupeaux. Celles-ci &
leur tour ne lui ont ménagé ni leur considération, ni leur at-
tachement. Le développement de ces relations a eu comme
conséquence naturelle le désir de l'union. Ce désir a pro-
voqueé naturellement une investigation impartiale sur leurs

') The Way to Christian Unity, dans The Balkan Review, avril 1919,
p. 161—164.

Internat. kirchl, Zeitschrift, Heft 2, 1920. 9



— 122 —

divergences doctrinales, et ces recherches ont abouti a I'espoir
réciproque que le jour de l'union compléte des deux Eglises
n'est pas loint).»

A ce rapprochement des Eglises orthodoxes et anglicanes
le mouvement de la World Conference a puissamment contribué,
grace & la conduite réellement chrétienne de la hiérarchie des
Eglises et Patriarcats d’Orient, et des Eglises anglicanes d’Angle-
terre et d’Ameérique. A un de ses amis catholiques romains,
qui affirmait que l'idéee et la tradition catholiques se trouvaient
seulement dans 1'Eglise orthodoxe et I’Eglise romaine, Ms* Pla-
ton, métropolite d’Odessa, répliquait aussitét: « Vous oubliez
une troisiéme confession, 'Eglise anglicane. Elle est catholique
au méme titre que vous et nous.» Cette conviction de la per-
manence de la vie sacramentelle et de la fradition dogmatique
du catholicisme dans toutes les branches de I'lglise anglicane
a amené les anglicans & s’abstenir de tout prosélytisme cn
Orient. Il va sans dire que cette conduite a rendu plus cor-
diales les relations entre les deux Kglises, et a frayé la voie
aux déclarations franches et consolantes du métropolite d’Athénes.

La World Conference Commission sadressa d'abord & la
hiérarchie orthodoxe et lui exposa par letires le plan de la
Conférence et la nécessit¢ urgente dune coopération efficace
de 1’Orient avec ['Occident dans le domaine religieux. La
guerre ne permit pas le deéveloppement de cette correspon-
dance. Il était bien difficile d’atteindre les évéques d'Asie
Mineure, de Syrie, de Mésopotamie, des Balkans. Quelques
réponses cependant nous arrivérent, entre autres une letire
admirable du métropolite de Grébeéna. Ces réponses, et d’autres
gui nous sont parvenues depuis la guerre, montrent que les
Fglises orthodoxes ne se borment pas & prier pour la restau-
ration de l'unité chrétienne; elles prennent une part active
aux efforts tentés pour renouer les relations entre 'Orient et
I'Occident; elles étudient, pour les faire disparaitre, les diffé-
rences qui nous tiennent encore loin de lintercommunion.

[’Eglise grecque surtout sent que son isolement doit cesser,
et que son heure est venue. [/hellénisme a repris son in-
fluence civilisatrice en Orient. En méme temps, la vitalité
renaissante de I'Eglise grecque lui impose le retour & ses tra-

Y The Way to Chrisian Unity, dans The Baelkan Reviow, avril 1919
p. 161—164.



ditions d’apostolat; et lapostolat le plus beau, n'est-il pas
assurément celui de la communion de toute la chrétienté?

1. Ekklistastikos Pharos d’Alexandrie ouvrit volontiers ses
colonnes aux communications de la Commission de 1'Eglise
épiscopale americaine. Des articles traitant de la World Con-
ference, de ses méthodes et de son invitation aux Kglises d’Orient
furent traduits en grec, dans un style élégant, par Grégorios
Papamikhail, et insérés dans le Pharos. Ces articles, ou I'on
rappelait les titres les plus beaux de I'hellénisme chrétien a la
vénération du monde entier, gagnérent & la World Conference
bien des sympathies. Ils furent I'objet de commentaires sym-
pathiques de la presse grecque, of inspirerent & Monsieur Papa-
mikhail une savante dissertation sur la possibilité de 1'union
des Kglises et sur les moyens d’y parvenir.

A la fin de la guerre, cette campagne de presse, aussi
bien que la correspondance entretenue trés régulicrement avee
la hiérarchie orthodoxe, avait créc dans les Eglises d’Orient
une atmosphére favorable & la World Conference. C'est alors
que se fixent la visite de Son Excellence Msr Mélétios, métro-
polite d’Athénes, aux Iiglises grecques des Ktats-Unis, et le
voyage en Orient de la députation spéciale de 1'lEglise épi-
scopale américaine, chargée d’'inviter les Eglises orthodoxes &
participer a la World Conference.

On fit & Ms* Melétios un accueil triomphal en Amérique.
Il a pu se rendre compte qu'a 'ombre du drapeau américain
les Eglises grecques prospérent, et, ce qui est plus encore,
gu’elles gardent avec un soin jaloux et une constance admi-
rable les traditions, les croyances et le culte de leur Eglise
nationale. Le métropolite d’Athénes a organisé au point de
vue religieux 'hellénisme américain. 1l lui a donné des évéques;
il a unifié le clergé; il a jeté les fondements d’'un grand sémi-
naire qui sera la pépiniére d’un clergé gréco-américain. Il a
concilié bien des sympathies & la cause hellénique. Dans ses
discours, ou la beauté du style rehausse la profondeur de la
pensée, il a essayé de metire en lumiére la parenté spirituelle
qui existe entre l'idéal hellénique et 'idéal américain. Ce fut
surtout & New-York que le métropolite d’Athénes eut l'occa-
sion d’étudier les sentiments, les aspirations, linfluence de
I'Eglise épiscopale amérieaine, et d’apprécier & leur juste valeur
ses efforts pour le rétablissement de l'unité chrétienne. Dans



la cathédrale encore inachevée de Saint-Jean !'Evangéliste,
sous ses voutes majestueuses qui, au point de vue artistique et
par I'élan grandiose de leur plan, renouvellent les chefs-d’ceuvre
de Tarchitecture chrétienne du moyen-age, Mr. Mélétios salua
scs confréres les évéques de 'lglise ¢piscopalienne comme les
disciples authentiques du Seigneur, qui suivent fidélement I'livan-
gile: «Eromd Yuds &5 yrioiove swedreds vod Replow, @ yrroiovg
oradovg 100 Evuyyediov.» La vue de la cathédrale remplie de
fideles, les marques de véneration qui accompagnerent son
entrée solennelle, et la heauté des chants liturgiques qui exal-
taient la divinit¢ du Christ, éveillérent sans doute dans l'ame
du métropolite la vision de 'amitié tcuchante qui, aux premiers
siecles de la chrétiente, réunissait en un seul corps mystique
les églises du monde entier. Il donna libre cours aux accents
d’une élogquence émue; il rvetraca dans un tableau saisissant
le martyre prolong¢ de I'glise grecque, et montra qu’elle n'est
pas responsable de sa prétendue stérilité dans le champ si vaste
de T'apostolat chrétien. Knchainée et martyrisée, elle luttait
pour la vie de sontroupeau sans cesse amoindri par la persécution
et les massacres.

« Dans I'Europe occidentale et sur le grand continent amé-
ricain on ignore ou on oublie 1'¢tat misérable de 1’Orient sous
le joug, et I'on peut croire que l'Iglise grecque ne porte pas
assez d'inferét aux graves problémes de la chrétienté, a4 la pro-
pagation de I'Evangile au milieu des nations et au rétablisse-
ment de l'unité, sinon dogmatique, au moins morale, parmi les
diverses ¢églises chrétiennes. On ignore que les métropoles des
Ilglises orientales, et en particulier le premier siége de I'Eglise
de Constantinople, avaient les mains et les pieds rives aux fers
de lesclavage. Le souci des pasteurs se portait tout dans
Ieffort qu’ils faisaient pour sauver leur troupeau des massacres
et de la conversion forcée a lislamisme. D’ailleurs, les pro-
blémes ecclésiastiques les plus graves ne sauraient étre élu-
cidés que par des conciles écuméniques, mais dans 'état d'es-
clavage, ces conciles-généraux d’évéques ne sont pas autorisés, les
communications entre les Eglises fournissant méme un prétexte
& des persécutionsnouvelles. Mais & présent, la patriedel’Evangile,
rafraichic par la ros¢ée de la liberté politique, donnera de
nouveau des fruits abondants de vie chrétienne irénique!).»

) E9rixoc KijpvE. New-York. 7 octobre 1918,



Mer Meélétios et les prelats qui le suivirent dans sa visite
aux Iglises grecques d’Amérique ne se bornérent pas & des
compliments, ni & des discours éloquents. A plusieurs reprises
ils aborderent le probléme des différences doctrinales de la
chrétientée dans des entretiens entre Anglicans, lipiscopaliens
et Orthodoxes, d'ot la controverse fut bannie. Sans doute, nous
ne pouvons pas encore dire que la réunion entre 1'Eglise épi-
scopale et les liglises orientales soit un fait accompli. Il faudra
du temps avant d’arriver & rétablir unité dogmatique et la
communion dans les sacremenis. Mais la World Conference
vise a4 préparer tout cela par un rapprochement spirituel, sans
lequel les pourparlers mémes pour 'union ne seraient pas pos-
sibles. Nous ne pouvons que souscrire & ce que déclare le
Pantainos : « A présent, la communion dogmatique et sacramen-
telle avec I'lLglise anglicane n'est pas possible; cependant, la
communion dans ’esprit de la charité chrétienne est possible 1). »

Mais nous ne travaillons pas pour le présent; nos efforts
sont tournés vers avenir. La World Conference ouvre la voie
a la réconciliation de la chrétienté. Elle n'est guun premier
pas vers ce but encore lointain. Un savant théologien grec
a judicieusement remarqué que le probléme de I'union, tel
quil est compris en Amérique et envisagé par les organisa-
teurs de la World Conference, « revét un caractére genéral: on
vise & unir dans un seul troupeau spirituel tous les chrétiens.
Nous croyons qu'une telle union se réalisera un jour, et sans
doute que I'Eglise orthodoxe d’'Orient prendra les devants dans
ce mouvement agréable & Dieu» 2).

Un des documents les plus importants sur les bonnes re-
lations qui existent entre les Iglises orthodoxes et les Eglises

Y Enl vod rmeepdvrog ddv siven pdv dvvery) v doyperiny xol
pvarngiany xowwvie 1ic dyylneviaic Exxdralac, shver Guwg dvveri)
1 & nveduar yoloTievixi'c  ¢ydnng Emixowwvice.  —  Pantainos.
Alexandrie, le 2 aont 1919.

D MR &y 1] ydoe TQUTY TO 2V TG EVUGSWS (PEQEL YEVIRG =
TEQOV yapaxtiioa, {NToTY ve GUNTTEQIAG S Eis wiey TEYSVUQTIATY TTO(UYTY
avrag Tovs yototiavois. IMoredousy, 61t xave vy émayyeliay vod
)EWW;QOQ Je moayparomomdi more rowedry fvwais, xal fefaiwg 1
O¢96doses Exxlneia i Avarodis 96 mowrearericy &v toiadry
Jeagiary xvios. — ‘E9vinoe KijgvE, 15 octobre 1918,



— 126 —

anglicanes est le discours prononcé par Amilkar Alivisatos de-
vant les membres de 1'dnglican and Eastern Association dans
le Synod Hall de la cathédrale de Saint-Jean I'Evangéliste a
New-York. M, Alivisatos déclara qu’il avait exalté, comme il
fallait, les efforts de 1'Eglise épiscopale pour la réunion des
Fglises, et qu'en particulier il avait apprécié 'ceuvre de la
World Conference comme il avait 4 cceur de laider. D’aprés
Iui, il faudrait inaugurer une méthode nouvelle. «Dans nos
tentatives de réunion de la chrétienté », dit-il, «nous ne devons
plus commencer par nos divergences, mais par 10s ressem-
blances (ouowryrsg). Nous devons nous unir dans les points
communs de la foi, dans les points ot nous sommes réellement
d’accord, convaincus qu'en suivant les directions de l'amour
du Christ, nous trouvercns le chemin de l'union, soit dans les
points sur lesquels nous sommes d’accord, soit dans ceux sur
lesquels nous différons. »

Dans la décision prise le 19 octobre 1910 par la Con-
vention générale de I'Eglise épiscopale américaine, on lit en
effet: « Les commencements de 1'unité se trouvent dans la claire
exposition et dans 'étude approfondie des questions ol nous
sommes en désaccord, aussi bien que dans celle des questions
ott nous sommes d’accord.» Il est tout de méme plus facile
de commencer par ces derniéres, car elles sont de nature &
ingpirer une plus grande confiance et a rendre plus aisé l'ac-
cord sur les points ot les Eglises différent. Si Uon étudie de
prés les divergences doctrinales de ces branches de la chré-
tienté qui gardent les traditions et le nom méme de catho-
ligues, nous serons obligés de reconnaitre que ces différences
se reduisent & un nombre trés restreint, et que le plus souvent
elles reposent sur des malentendus, ou qu’elles ont trait & des
questions d’organisation.

M. Alivisatos a apporté des faits & Vappui de sa thése.
« Nous avons », dit-il, «un point sur lequel nous sommes presque
d’accord, celui de la constitution de I'Eglise. Ce point, il faut
le mettre en évidence. Ce qu’on enseigne au sujet de 'Eglise,
de la hiérarchie et de la division administrative ecclésiastique
dans I'Eglise orthodoxe, & l'exception de quelques petites diffé-
rences, coincide avec la théorie et la pratique de 1'Eglise
anglicane '), Ajoutons & cela que, ceci est mon opinion per-

) Elven dxpifds vo 100 cdorpue, pé pixeds magedleyds il
it pos Exxdnoioes. — E9vinds KijovE, 20 octobre 1918,



— 127 —

sonnelle et je ne puis pas, il est vrai, affirmer dés a4 présent
qu'elle soit conforme & l'opinion officielle de notre Iiglise, il
est peut-étre nécessaire qu’on reconnaisse la succession aposto-
lique de 1'Eglise anglicane. Nous aurions alors un point sur
lequel les deux kglises sont pres de s’entendre. En travaillant
de cette fagon, nous ferons ressortir tous les autres points ott nous
sommes d’accord. Alors nous pourrons chercher la voie de 'union
dans nos divergences. Il nous suffit pour cela de ne nous jamais
écarter du terrain commun de la charité chrétienne.»

Nous ne pouvons pas nous empécher de reproduire la
touchante conclusion du discours d’Alivisatos. «.Je serai heu-
reux le jour ou, laissant de c6té nos petites et insignifiantes
particularités, nous nous donnerons la main, non seulement
afin de poursuivre comme aujourd’hui le but de la priére pour
I'union, mais de réaliser 'union méme. Ce jour-la sera sans
doute le jour le plus heureux pour tous les coeurs sinceérement
chrétiens, et en méme temps le fondement de la paix perpé-
tuelle sur la terre. Ce fondement signifiera 'avenement du
royaume de Dieu au milieu de nous et 'accomplissement sur
la terre de sa sainte volonté, absolument de la méme maniere
qu’elle s’accomplit dans le ciel.»

Nous sommes contents de trouver ce langage sur les lévres
des théologiens orientaux. L’étude, la considération de ce qui
nous unit, nous fera toucher du doigt la vérité de l'assertion
d'un évéque de 1’Eglise romaine: que bien souvent ce sont
des toiles d’araignée qui séparent les Eglises. Quelques coups
de brosse, et les obstacles qui nous empéchaient de nous voir
sous la méme lumiére disparaitront.

Ni la polémique, ni les conversions isolées ne résoudront
le probléme du rétablissement de lunité chrétienne. Cette
solution apparaitra seulement lorsque, dans l'amour du Christ
et dans la soumission de tout notre étre & la volonté divine,
nous tacherons de nous comprendre mutuellement. Kt en voyant
la richesse du patrimoine que nous avons hérité en commun
du Christ, nous reconnaitrons peut-étre que nos divergences
tiennent plus & I'esprit d'une race, aux manifestations diverses
des aspirations religieuses, aux discordances philologiques, qu’a
de réelles oppositions doctrinales.

Nous insisterons toutefois sur un point qui nous semble
trés important. On a supposé, et en dépit de toutes les expli-
cations, on persiste encore parfois a4 se figurer que la World



— 128 —

Conference cherche & tout prix & arranger un semblant d’union
par voie de compromis ou par un vague lien mystique et sang
la participation a la méme vie sacramentelle. Au contraire,
elle travaille & preéparer l'union organique de la chrétienté.
Comme je l'écrivais dans une lettre adressée & The Living
Church (5 mars 1920), notre ideal de l'unité de 1'Eglise doit
étre la reéunion de toute la chrétienté, sans différence entre
protestants et catholiques. Mais nous n’ignorons pas que lon
ne peut en quelques jours, ou méme en quelques années, cica-
triser les plaies de blessures qui remontent & des siécles loin-
tains. Il faut prendre la nature humaine telle qu’elle est.
Nous ne pouvons faire qu'un seul pas a la fois. '
l.e premier effort de la World Conference a ¢té celui de
réveiller dans les ames chrétiennes la conscience du péché de
la désunion, péché trés grave et dont la responsabilité pése
sur toutes les Kglises chrétiennes. Il est inutile de s’évertuer
4 chercher lauteur ou les auteurs de la rupture de l'unite
ecclésiastique. On les trouve & toutes les €poques de la chre-
tienté et dans toutes les confessions chrétiennes. Et si nous
avons tous pris part & ce péché, si nous en subissons tous les
consequences, et en éprouvons le méme remords, nous devons
tous participer et d’autant mieux aux mémes efforts pour en
réparer les torts. Nous devons tous travailler & réaliser des
anions partielles, c¢’est-a-dire a rapprocher les unes des autres
les confessions chreétiennes qui se ressemblent le plus au point
de vue doctrinal et sacramentel. Ces réunions resserront les
liens d’affections entre les chrétiens et faciliteront la coope-
ration nécessaire de toutes les Ames pour mener & bonne fin
le projet de la World Conferemnce. Il y a quelques années, le
protestantisme se désintéressait du probléme de I'Union. Son
indifférence n’était inspirée ni par le mauvais vouloir, ni par
Pintolérance religieuse. Le protestantisme avait & peu preés
perdu la notion de la nature et de la nécessité¢ de l'unité vi-
sible de la chrétienté. La nécessite d’'une organisation visible
de I'Eglise du Christ — voila un principe que les confessions
protestants reconnaissent aujourd’hui comme un élément essen-
tiel de Ia renaissance chrétienne. Elles croient « dans la sainte
Eglise catholique, par laquelle le plan éternel de Dieu & 'égard
du salut des hommes doit étre proclamé et achevé», Clest
ainsi que s'expriment les membres d'une vingtaine de con-



129 —

fessions protestantes dans le Concile pouwr Uunion organique,
tenu & Philadelphie au mois de fevrier 1920.

Il v a done au sein du protestantisme un mouvement de retour
vers la tradition catholique. Il répete avec les Eglises angli-
canes, orientales et romaine la méme profession de foi: Nous
croyons & la sainte Eglise catholique. Cette Iiglise ne se frouve
pas dans le cercle étroit des confessions individuelles. Klle
est grande comme l'univers: elle parle toutes les langues, elle
prie dans les formes les plus diverses, mais sa priére monte
vers le méme trone de Dieu pour Paveénement du royaume du
Christ et pour la paix d’en haut dans le monde entier.

La chrétienté commence & se reconstruire au lieu de
s'effriter. ILes confessions les plus importantes du protestan-
tisme ont donné leur adhésion au programme de la World
Conference. Elles sont entrcées, pour ainsi dire, dans D'orbite
de la tradition catholique. Le particularisme ombrageux des
Eglises d’Orient est en train de disparaitre. FElles se rangent
du cote de P'Eglise anglicane dans ses tentatives de récon-
ciliation. Le champ d'action des principes catholigues s'¢largit.
Lorsqu'on sera entré chacun dans son orbite, nous nous sen-
tirons portés vers le centre, pour nous réchauffer autour du
méme soleil de justice, et nous délivrer de nos ténébres a la
lumiére divine.

Nous n’avons pas mentionné lI'Eglise romaine, et pour
cause. Malgré son refus de participer d’'une maniére officielle
a la World Conference, elle est en esprit prés de nous et avee
nous. Elle ne peut rester indifférente en présence d’un mouve-
ment qui embrasse toute la chrétienté et réveille ses meilleures
énergies. Si elle ne vient pas a la rencontre des autres Eglises
chrétiennes, elle les suivra. Toutes les défiances du passé
doivent étre mises de coté pour que l'ceuvre divine de la
réunion s’accomplisse. Lorsque nous aurons renoncé & notre
orgueil en nous effacant dans I'humilité du Christ, nous n’au-
rons plus qu'une volonté, celle du Christ, et cette volonté nous
la connaissons. Nous devons étre les membres vivants de son
corps mystique, nous nourrir du méme pain de vie éternelle
et boire au méme calice. C'est par les liens de l'amour du
Christ que le probléme de la réunion aura sa solution défini-
tive, la réconciliation des Eglises.

' R. H. GARDINER,




	Les Églises d'Orient et l'esprit de la "World Conference"

