
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 10 (1920)

Heft: 2

Artikel: Les Églises d'Orient et l'esprit de la "World Conference"

Autor: Gardiner, R.H.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403943

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403943
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


120

Les Eglises d'Orient
et l'esprit de la «World Conference»,

Au mois d'a\Tril 1919, son Excellence M«1' Mélétios, métropolite

d'Athènes, publia dans The Balkan Revieiv un article
très important sur les moyens d'arriver à limité chrétienne.
Ms*1' Mélétios est l'évêque qui répond le mieux aux aspirations
de l'hellénisme contemporain, à celles des Eglises orthodoxes
d'Orient et surtout cle l'Eglise grecque. Esprit éminemment
libéral, il comprend que le christianisme est arrivé à un tournant

de son histoire, et qu'il doit ressaisir ses forces, réformer
ses institutions Aieillies par les siècles, afin cle montrer qu'il
est toujours â même d'exercer une influence puissante et
bienfaisante dans le domaine social, Aroire dans la vie des nations.
Nous ne sommes pas arrivés aux dernières pages des annales
des triomphes cle Jésus-Christ, Fils cle Dieu incarné. Cette
incarnation divine, qui se trouve à la base de la civilisation
chrétienne et ouvre la période nouvelle de la régénération de

l'humanité, n'a pas cessé son œuvre de rédemption dans le
monde, mais il nous appartient de la mettre toujours plus en
lumière. Il faut qu'en présence des négations de l'impiété
moderne, toutes les âmes chrétiennes s'unissent pour exalter
la divinité du Christ. Il faut que la chrétienté, renonçant à

ses luttes intestines, déclare et manifeste d'une manière
éclatante que l'Eglise est une, et que la charité du Christ est le
lien de l'unité Aisible et invisible de ses disciples.

«Les divisions de la chrétienté», écrit M?r Mélétios,
« l'affaiblissent à vue d'œil et empêchent la propagation de l'Evangile,

non seulement parmi ceux qui ne croient pas, mais aussi

parmi ceux qui croient. Le traA'ail éArangélique ne donnera
pas tous ses fruits tant que les ministres de l'EArangile gaspil-



- 121 —

leront le meilleur de leur zèle en perpétuant entre eux ces

querelles qui ne se bornent pas à des controverses théoriques,
mais en\Tahissent le champ d'action et les amènent â tenter
d'arracher à une église ses membres, pour les enrôler dans
une autre. Cet état cle choses, qui a considérablement affaibli
les forces de la chrétienté, ne saurait durer éternellement.
La faiblesse clés hommes sera vaincue par la cHAine puissance
du Christ. Sa volonté, que tous soient un, sera un jour
réalisée. Notre ignorance de l'époque prédéterminée par Dieu
ne nous dispense pas de l'obligation de prier tous les jours
pour l'union de tous et de traA'ailler à son achèvement,
même si, d'après les prévisions humaines, il ne nous semble pas
probable que notre œuvre doive porter immédiatement des

fruits1). »

M"1' Mélétios ne s'est pas borné à prôner la nécessité de
l'union. Il a prononcé des paroles historiques à l'adresse de

l'Eglise episcopale américaine, au sein de laquelle a germé
l'idée de la World Conference. Ces paroles nous nous plaisons
à les rapporter ici. Nous y trouvons la preuve d'une orientation

nouvelle dans les relations entre Eglises chrétiennes.
L'estime et la considération mutuelles remplacent Panimosité
et les anathèmes d'autrefois. L'amitié chrétienne commence
à se dessiner à l'horizon des Eglises. Cette amitié est le
premier pas vers la réconciliation et la première réponse à l'appel
du SauAreur.

«Dans quelle mesure le respect mutuel entre les Eglises
contribue à exercer une influence sur le développement de
l'unité chrétienne, on peut s'en rendre compte d'une manière
frappante par les relations qui existent entre les Eglises orthodoxes

et anglicanes. Repoussant le prosélytisme et d'autres
abus semblables, l'anglicanisme n'a pas manqué une occasion
de manifester, avec son estime aux Eglises d'Orient, ses
sympathies pour leurs épreuves et leurs tribulations, et son intérêt à

l'égard des droits nationaux de leurs troupeaux. Celles-ci à
leur tour ne lui ont ménagé ni leur considération, ni leur
attachement. Le développement de ces relations a eu comme
conséquence naturelle le désir de l'union. Ce désir a
provoqué naturellement une investigation impartiale sur leurs

') The Way to Christian Unity, dans The Balkan Beview, avril 1919,
p. 161—164.

Internat. kircM. Zeitschrift, Heft 2, 1920. 9



— 122 —

divergences doctrinales, et ces recherches ont abouti à l'espoir
réciproque que le jour de l'union complète des deux Eglises
n'est pas loin A »

A ce rapprochement des Eglises orthodoxes et anglicanes
le mouvement de la World Conference a puissamment contribué,
grâce à la conduite réellement chrétienne de la hiérarchie des

Eglises et Patriarcats d'Orient, et des Eglises anglicanes d'Angleterre

et d'Amérique. A un cle ses amis catholiques romains,
qui affirmait que l'idée et la tradition catholiques se trouvaient
seulement dans l'Eglise orthodoxe et l'Eglise romaine, Mg' Platon,

métropolite d'Odessa, répliquait aussitôt : « Vous oubliez
une troisième confession, l'Eglise anglicane. Elle est catholique
au même titre que vous et nous. » Cette conviction de la
permanence de la Aie sacramentelle et de la tradition dogmatique
du catholicisme dans toutes les branches de l'Eglise anglicane
a amené les anglicans à s'abstenir de tout prosélytisme en
Orient. Il va sans dire que cette conduite a rendu plus
cordiales les relations entre les deux Eglises, et a frayé la voie
aux déclarations franches et consolantes du métropolite d'Athènes.

La World Conference Commission s'adressa d'abord à la
hiérarchie orthodoxe et lui exposa par lettres le plan de la
Conférence et la nécessité urgente d'une coopération efficace
de l'Orient avec l'Occident dans le domaine religieux. La
guerre ne permit pas le développement de cette correspondance.

Il était bien difficile d'atteindre les évêques d'Asie
Mineure, de Syrie, de Mésopotamie, des Balkans. Quelques
réponses cependant nous arrivèrent, entre autres une lettre
admirable du métropolite cle Grébéna. Ces réponses, et d'autres
qui nous sont parATenues depuis la guerre, montrent que les
Eglises orthodoxes ne se bornent pas à prier pour la restauration

de l'unité chrétienne ; elles prennent une part active
.aux efforts tentés pour renouer les relations entre l'Orient et

l'Occident; elles étudient, pour les faire disparaître, les
différences qui nous tiennent encore loin de l'intercommunion.

L'Eglise grecque surtout sent que son isolement doit cesser,
et que son heure est A*enue. L'hellénisme a repris son
influence civilisatrice en Orient. En même temps, la vitalité
renaissante de l'Eglise grecque lui impose le retour à ses tra-

*) The Way to Ghrisian Unity, dans The Balkan Meviow, avril 1919

p. 161—164.



— 123 —

dirions d'apostolat; et l'apostolat le plus beau, n'est-il pas
assurément celui de la communion de toute la chrétienté?

L'Ekklisiastikos Pharos d'Alexandrie ouvrit volontiers ses
colonnes aux communications de la Commission de l'Eglise
episcopale américaine. Des articles traitant de la World
Conference, de ses méthodes et de son invitation aux Eglises d'Orient
furent traduits en grec, dans un style élégant, par Grégorios
Papamikhail, et insérés dans le Pharos. Ces articles, où l'on
rappelait les titres les plus beaux de l'hellénisme chrétien à la
vénération du monde entier, gagnèrent à la World Conference
bien des sympathies. Ils furent l'objet de commentaires
sympathiques de la presse grecque, et inspirèrent k Monsieur
Papamikhail une savante dissertation sur la possibilité de l'union
clés Eglises et sur les moyens d'y parvenir.

A la fin de la guerre, cette campagne de presse, aussi
bien que la correspondance entretenue très régulièrement avec
la hiérarchie orthodoxe, avait crée dans les Eglises d'Orient
une atmosphère favorable à la World Conference. C'est alors
que se fixent la visite de Son Excellence M.gt Mélétios, métropolite

d'Athènes, aux Eglises grecques des Etats-Unis, et le

voyage en Orient de la deputation spéciale cle l'Eglise
episcopale américaine, chargée d'inviter les Eglises orthodoxes à

participer à la World Conference.
On fit à Ms'r Mélétios un accueil triomphal en Amérique.

Il a pu se rendre compte qu'à l'ombre du drapeau américain
les Eglises grecques prospèrent, et, ce qui est plus encore,
qu'elles gardent avec un soin jaloux et une constance admirable

les traditions, les croyances et le culte de leur Eglise
nationale. Le métropolite d'Athènes a organisé au point de

vue religieux l'hellénisme américain. Il lui a donné des évêques ;

il a unifié le clergé ; il a jeté les fondements d'un grand séminaire

qui sera la pépinière d'un clergé gréco-américain. Il a
concilié bien des sympathies à la cause hellénique. Dans ses
discours, où la beauté du style rehausse la profondeur de la
pensée, il a essayé de mettre en lumière la parenté spirituelle
qui existe entre l'idéal hellénique et l'idéal américain. Ce fut
surtout à New-York que le métropolite d'Athènes eut l'occasion

d'étudier les sentiments, les aspirations, l'influence de
l'Eglise episcopale américaine, et d'apprécier à leur juste valeur
ses efforts pour le rétablissement de l'unité chrétienne. Dans



_ 124 -----

la cathédrale encore inachevée de Saint-Jean l'Evangéliste,
sous ses voûtes majestueuses qui, au point cie vue artistique et

par l'élan grandiose de leur plan, renouvellent les chefs-d'œuvre
de l'architecture chrétienne du moyen-âge, Mr. Mélétios salua
ses confrères les éATêques de l'Eglise épiscopalienne connue les

disciples authentiques du Seigneur, qui suivent fidèlement l'Evangile:

«'EîTttivw riitïç wg yvïjoiovç iinitndg i ov Kvqi'ov. wg yrr.oîovg
thraôovç coîi Evayysliov.» La vue de la cathédrale remplie de

fidèles, les marques de A'énératiou qui accompagnèrent son
entrée solennelle, et la beauté des chants liturgiques qui
exaltaient la divinité du Christ, éveillèrent sans doute dans l'âme
clu métropolite la vision de l'amitié touchante qui, aux premiers
siècles de la chrétienté, réunissait en un seul corps mystique
les églises du monde entier. U donna libre cours aux accents
d'une éloquence émue : il retraça dans un tableau saisissant
le martyre prolongé de l'Eglise grecque, et montra qu'elle n'est
pas responsable de sa prétendue stérilité clans le champ si Araste

de l'apostolat chrétien. Enchaînée et martyrisée, elle luttait
pour la Aie de son troupeau sans cesse amoindri par la persécution
et les massacres.

« Dans l'Europe occidentale et sur le grand continent
américain on ignore ou on oublie l'état misérable de l'Orient sous
le joug, et l'on peut croire que l'Eglise grecque ne porte pas
assez d'intérêt aux graves problèmes cle la chrétienté, à la
propagation de l'Evangile au milieu des nations et au rétablissement

de l'unité, sinon dogmatique, au moins morale, parmi les
diverses églises chrétiennes. On ignore que les métropoles des

Eglises orientales, et en particulier le premier siège de l'Eglise
de Constantinople, avaient les mains et les pieds rivés aux fers
cle l'esclaATage. Le souci des pasteurs se portait tout dans
l'effort qu'ils faisaient pour sauAœr leur troupeau des massacres
et de la conversion forcée à l'islamisme. D'ailleurs, les
problèmes ecclésiastiques les plus graA*es ne sauraient être
élucidés que par des conciles écuméniques, mais dans l'état
d'esclavage, ces conciles-généraux d'évêques ne sont pas autorisés, les
communications entre les Eglises fournissant même un prétexte
à des persécutions nouvelles. Mais à présent, la patrie de l'Evangile,
rafraîchie par la rosée de la liberté politique, donnera de

nouveau des fruits abondants de \ie chrétienne irénique1).»

') Eth'ixêç KiigvÇ. New-York. 7 octobre 1918.



-- 125 -
M"1' Mélétios et les prélats qui le suivirent clans sa visite

aux Eglises grecques d'Amérique ne se bornèrent pas à des

compliments, ni à des discours éloquents. A plusieurs reprises
ils abordèrent le problème des différences doctrinales de la
chrétienté dans des entretiens entre Anglicans, EpiscopalienS
et Orthodoxes, d'où la controverse fut bannie. Sans doute, nous
ne pouvons pas encore dire que la réunion entre l'Eglise
episcopale et les Eglises orientales soit un fait accompli. 11 faudra
du temps aATant d'arriver à rétablir l'unité dogmatique et la
communion dans les sacrements. Mais la World Conference
vise à préparer tout cela par un rapprochement spirituel, sans
lequel les pourparlers mêmes pour l'union ne seraient pas
possibles. Nous ne pouvons que souscrire à ce que déclare le
Pantainos : « A présent, la communion dogmatique et sacramentelle

avec l'Eglise anglicane n'est pas possible ; cependant, la
communion clans l'esprit de la charité chrétienne est possible *). >

Mais nous ne travaillons pas pour le présent; nos efforts
sont tournés vers l'avenir. La World Conference ouvre la Aroie

à la réconciliation de la chrétienté. Elle n'est qu'un premier
pas vers ce but encore lointain. Un savant théologien grec
a judicieusement remarqué que le problème cle l'union, tel
qu'il est compris en Amérique et envisagé par les organisateurs

de la World Conference, « revêt un caractère général : on
vise à unir clans un seul troupeau spirituel tous les chrétiens.
Nous croyons qu'une telle union se réalisera un jour, et sans
doute que l'Eglise orthodoxe d'Orient prendra les devants dans
ce mouvement agréable à Dieu » 2).

Un des documents les plus importants sur les bonnes
relations qui existent entre les Eglises orthodoxes et les Eglises

Eni xov nagûvxog ôèv tirai fièv ôvvaxij t) ooyf.iun.xi] xai
(xvaxrjgtaxrj xoivwvia xrjç dyyXtxavixrjç ixxX^at'aç, sivai ofiwg ôvraxrj
rj ev nvsvfiaxi xgiaxtavixrjg dydnrfi èmxoivwvia. — Pantainos.
Alexandrie, le 2 août 1919.

AXX sv xfj xwga xavir, xò xivryxa xîjg èvwaswg (ps'gsi ysvixw-
tsgov yagaxx^ga, £,rjxovv va av^nsgiXäßrj sig jjjav nvsvf.iaxixr]v noifxvrj-v
navxuç xovç %giaxiuvovç. Hioxsvo\isv, oxi xaxà xiyv ènayysXiav xov
^wx^goç 2)à 7igayf.iaxonoirjHrj noxs xoiavxrj svwaig, xal ßsßaiwg rj
Ogdoâo'Çoç ExxXrjaia xijg AvaxoXrjç t)à ngwxoaxaxr^ar iv xoiavxj]
D-eagéoxm xirr'tati. — Edvixoç Krjgv'g, 13 octobre 191S.



— 126 —

anglicanes est le discours prononcé par Amilkar Alivisatos de-
vant les membres de l'Anglican and Eastern Association dans
le Synod Hall de la cathédrale de Saint-Jean l'Evangéliste à
New-York. M. AliAisatos déclara qu'il avait exalté, comme il
fallait, les efforts de l'Eglise episcopale pour la réunion clés

Eglises, et qu'en particulier il avait apprécié l'œuvre de la
World Conference comme il aArait à cœur de l'aider. D'après
lui, il faudrait inaugurer une méthode nouvelle. «Dans nos
tentatives de réunion de la chrétienté», dit-il, <-nous ne de\Tons

plus commencer par nos divergences, mais par nos
ressemblances (ofioioxrjxsç). Nous deArons nous unir dans les points
communs de la foi, dans les points où nous sommes réellement
d'accord, convaincus qu'en suivant les directions de l'amour
du Christ, nous trouverons le chemin de l'union, soit dans les

points sur lesquels nous sommes d'accord, soit dans ceux sur
lesquels nous différons. »

Dans la décision prise le 19 octobre 1910 par la Con-
A^ention générale de l'Eglise episcopale américaine, on lit en
effet : « Les commencements de l'unité se trouvent dans la claire
exposition et dans l'étude approfondie des questions où nous
sommes en désaccord, aussi bien que dans celle des questions
où nous sommes d'accord. » Il est tout de même plus facile
de commencer par ces dernières, car elles sont de nature à
inspirer une plus grande confiance et à rendre plus aisé
l'accord sur les points où les Eglises diffèrent. Si l'on étudie de

près les divergences doctrinales de ces branches de la
chrétienté qui gardent les traditions et le nom même de
catholiques, nous serons obligés de reconnaître que ces différences
se réduisent à un nombre très restreint, et que le plus souvent
elles reposent sur des malentendus, ou qu'elles ont trait à des

questions d'organisation.
M. Alivisatos a apporté des faits à l'appui de sa thèse.

«Nous avons», dit-il, «un point sur lequel nous sommes presque
d'accord, celui de la constitution de l'Eglise. Ce point, il faut
le mettre en évidence. Ce qu'on enseigne au sujet de l'Eglise,
de la hiérarchie et de la division administrative ecclésiastique
dans l'Eglise orthodoxe, à l'exception de quelques petites
différences, coïncide avec la théorie et la pratique de l'Eglise
anglicane J). Ajoutons à cela que, ceci est mon opinion per-

Eivai dxgißwg xò ïôior avoxryia, /,iè jxixgàg nagaXXayaç xrjç
lôixrjç pc-C ExxXrtaiaç. — 'Ed-vixoç KîjgvÇ, 20 octobre 1918.



— 127 —

sonneile et je ne puis pas, il est A7rai, affirmer dès à présent
qu'elle soit conforme à l'opinion officielle de notre Eglise, il
est peut-être nécessaire qu'on reconnaisse la succession apostolique

de l'Eglise anglicane. Nous aurions alors un point sur
lequel les deux Eglises sont près de s'entendre. En travaillant
de cette façon, nous ferons ressortir tous les autres points où nous
sommes d'accord. Alors nous pourrons chercher la voie de l'union
dans nos divergences. Il nous suffit pour cela de ne nous jamais
écarter du terrain commun de la charité chrétienne.»

Nous ne pouvons pas nous empêcher de reproduire la
touchante conclusion du discours d'AHvisatos. « Je serai
heureux le jour où, laissant de côté nos petites et insignifiantes
particularités, nous nous donnerons la main, non seulement
afin cle poursuivre comme aujourd'hui le but de la prière pour
l'union, mais de réaliser l'union même. Ce jour-là sera sans
cloute le jour le plus heureux pour tous les cœurs sincèrement
chrétiens, et en même temps le fondement de la paix perpétuelle

sur la terre. Ce fondement signifiera l'avènement du

royaume de Dieu au milieu de nous et l'accomplissement sur
la terre de sa sainte Arolonté, absolument de la même manière
qu'elle s'accomplit dans le ciel.»

Nous sommes contents de trouver ce langage sur les lèvres
des théologiens orientaux. L'étude, la considération de ce qui
nous unit, nous fera toucher du doigt la vérité de l'assertion
d'un évêque de l'Eglise romaine: que bien souvent ce sont
des toiles d'araignée qui séparent les Eglises. Quelques coups
de brosse, et les obstacles qui nous empêchaient de nous voir
sous la même lumière disparaîtront.

Ni la polémique, ni les conversions isolées ne résoudront
le problème du rétablissement de l'unité chrétienne. Cette
solution apparaîtra seulement lorsque, dans l'amour du Christ
et dans la soumission de tout notre être à la ATolonté divine,
nous tâcherons de nous comprendre mutuellement. Et en voyant
la richesse du patrimoine que nous a\Tons hérité en commun
du Christ, nous reconnaîtrons peut-être que nos divergences
tiennent plus à l'esprit d'une race, aux manifestations diverses
des aspirations religieuses, aux discordances philologiques, qu'à
de réelles oppositions doctrinales.

Nous insisterons toutefois sur un point qui nous semble
très important. On a supposé, et en dépit de toutes les
explications, on persiste encore parfois à se figurer que la World



— 128 —

Conference cherche à tout prix à arranger un semblant d'union
par A*oie de compromis ou par un A'ague lien mystique et sans
la participation à la même vie sacramentelle. Au contraire,
elle travaille à préparer l'union organique de la chrétienté.
Comme je l'écrivais clans une lettre adressée à The Living
Church (6 mars 1920), notre idéal cle l'unité cle l'Eglise doit
être la réunion de toute la chrétienté, sans différence entre
protestants et catholiques. Mais nous n'ignorons pas que l'on
ne peut en quelques jours, ou même en quelques années,
cicatriser les plaies de blessures qui remontent à des siècles
lointains. Il faut prendre la nature humaine telle qu'elle est.
Nous ne pouvons faire qu'un seul pas à la fois.

Pe premier effort de la World Conference a été celui de

réveiller dans les âmes chrétiennes la conscience du péché de

la désunion, péché très grave et dont la responsabilité pèse
sur toutes les Eglises chrétiennes. Il est inutile de s'évertuer
à chercher l'auteur ou les auteurs cle la rupture de l'unité
ecclésiastique. On les trouve à toutes les époques de la
chrétienté et dans toutes les confessions chrétiennes. Et si nous
a\rons tous pris part à ce péché, si nous en subissons tous les
conséquences, et en éprouvons le même remords, nous devons
tous participer et d'autant mieux aux mêmes efforts pour en
réparer les torts. Nous devons tous travailler à réaliser des
unions partielles, c'est-à-dire à rapprocher les unes des autres
les confessions chrétiennes qui se ressemblent le plus au point
de vue doctrinal et sacramentel. Ces réunions resserront les
liens d'affections entre les chrétiens et faciliteront la coopération

nécessaire cle toutes les âmes pour mener à bonne fin
le projet de la World Conference. Il y a quelques années, le
protestantisme se désintéressait du problème de l'Union. Son

indifférence n'était inspirée ni par le mauvais vouloir, ni par
l'intolérance religieuse. Le protestantisme aArait à peu près
perdu la notion de la nature et de la nécessité de l'unité
visible de la chrétienté. La nécessité d'une organisation visible
de l'Eglise du Christ —¦ voilà un principe que les confessions

protestants reconnaissent aujourd'hui comme un élément essentiel

de la renaissance chrétienne. Elles croient « dans la sainte
Eglise catholique, par laquelle le plan éternel de Dieu à l'égard
du salut des hommes doit être proclamé et acheATé». C'est
ainsi que s'expriment les membres d'une vingtaine de con-



— 129 —

fessions protestantes dans le Concile pour l'union organique,
tenu à Philadelphie au mois cle février 1920.

Il y a clone au sein du protestantisme un mouvement de retour
vers la tradition catholique. Il répète avec les Eglises
anglicanes, orientales et romaine la même profession de foi : Nous

croyons à la sainte Eglise catholique. Cette Eglise ne se trouve
pas clans le cercle étroit des confessions individuelles. Elle
est grande comme l'univers: elle parle toutes les langues, elle
prie clans les formes les plus diverses, mais sa prière monte
vers le même trône de Dieu pour l'avènement du royaume du
Christ et pour îa paix d'en haut clans le monde entier.

La chrétienté commence à se reconstruire au lieu de
s'effriter. Les confessions les plus importantes du protestantisme

ont donné leur adhésion au programme cle la World,
Conference. Elles sont entrées, pour ainsi dire, dans l'orbite
de la tradition catholique. Le particularisme ombrageux des

Eglises d'Orient est en train cle disparaître. Elles se rangent
du côté de l'Eglise anglicane dans ses tentatives de
réconciliation. Le champ d'action des principes catholiques s'élargit.
Lorsqu'on sera entré chacun dans son orbite, nous nous
sentirons portés vers le centre, pour nous réchauffer autour du
même soleil de justice, et nous délivrer de nos ténèbres à la
lumière divine.

Nous n'avons pas mentionné l'Eglise romaine, et pour
cause. Malgré son refus de participer d'une manière officielle
à la World Conference, elle est en esprit près de nous et aA*ec

nous. Elle ne peut rester indifférente en présence d'un mouvement

qui embrasse toute la chrétienté et réveille ses meilleures
énergies. Si elle ne vient pas à la rencontre des autres Eglises
chrétiennes, elle les suivra. Toutes les défiances du passé
doivent être mises de côté pour que l'œuvre divine de la
réunion s'accomplisse. Lorsque nous aurons renoncé à notre
orgueil en nous effaçant dans l'humilité du Christ, nous n'aurons

plus qu'une \rolonté, celle du Christ, et cette volonté nous
la connaissons. Nous devons être les membres vivants de son
corps mystique, nous nourrir du même pain de vie éternelle
et boire au même calice. C'est par les liens de l'amour du
Christ que le problème de la réunion aura sa solution définitive,

la réconciliation des Eglises.
R. H. Gaedinee.


	Les Églises d'Orient et l'esprit de la "World Conference"

