
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 10 (1920)

Heft: 2

Artikel: Die Bedeutung der vatikanischen Dekrete vom 18. Juli 1870

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403941

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403941
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


97 —

Die Bedeutung der vatikanischen Dekrete
vom 18. Juli 1870.

Ans dem bischöflichen Bericht über geistliche Angelegenheiten an die
christkatholische Synode vom 7. Jnni 1920 in Bern.

Man Avurde es wohl auffällig finden, wenn ich die
Gelegenheit, zur Synode des Jahres 1920 zu reden, nicht auch
zu einer Erinnerung an die A^atikanischen Konzilsbeschlüsse
vom 18. Juli 1870 benutzen Avollte. Es ergeht mir zudem, Avie

es alten Leuten gewöhnlieh ergeht: Ereignisse und Eindrücke,
die um ein halbes Jahrhundert zurückliegen, sind mir beinahe
frischer im Gedächtnis geblieben als Vorkommnisse aus jüngerer
Vergangenheit. So tönen mir denn auch die Redensarten immer
noch in den Ohren, mit Avelchen Aror fünfzig Jahren viele sonst

urteilsfähige Katholiken es zu rechtfertigen suchten, dass sie
jene Dekrete schweigend über sich ergehen Hessen. Man sprach,
ohne von dem Wortlaut jener Erlasse Kenntnis zu nehmen,
gewöhnlich nur von dem Dogma der päpstlichen Unfehlbarkeit.
Wer nun nicht in der Lage war oder es nicht für der Mühe
wert hielt, die Bedeutung dieses Dogmas näher zu prüfen, konnte
versucht sein, sich über die Neuerung hinwegzusetzen mit
dem Gedanken: Ach, ein Dogma mehr oder weniger macht für
mich nicht viel aus ; man predigt uns ja auch andere Dogmen,
die ich nicht näher untersuchen kann und die ich nicht zu
rechtfertigen vermöchte, ohne dass ich mich dagegen ausspreche;
so will ich es auch mit dem neuen Dogma halten. Andere
pflegten zu sagen: Das neue Dogma hat vorerst keine praktische
Bedeutung; es gibt freilich dem Papst die Befugnis, von sich
aus („ex sese") verbindliche Lehrsätze zu erlassen; aber ich
will einstAveilen abwarten, bis ein solcher neuer Lehrsatz
verkündet wird, und mir dann die Sache wieder überlegen.



— 98 —

Wieder andere, als deren hervorragendster Vertreter der
Luzerner Staatsmann Anton Philipp von Segesser gelten kann,
behalfen sich mit der Deutung, das neue Dogma habe lediglich
einen „konstitutionellen" Charakter ohne religiösen Wert; es

verbiete ja bloss das „contradicere", A^ei-pflichte aber nicht zu

gläubiger Anerkennung. Wer aber nicht so weit ging, sondern
das Dekret so auffasste, wie es gemeint war, nämlich als ein
„katholisches Dogma", als einen für alle Katholiken verbindlichen
Glaubenssatz, beruhigte sich gern mit dem „ex cathedra",
wonach ein päpstlicher Erlass erst dann als unfehlbar und
irreformabel anzusehen sei, Avenn der Papst „Aron seinem
Lehrstuhle aus" „eine den Glauben oder die Sitten betreffende Lehre
entscheide". Das Avurde dann so gedeutet, wie wenn dem
Katholiken in jedem einzelnen Falle freistände, darüber zu

urteilen, ob ein Edikt doch Avirklich ex cathedra gegeben sei
oder nicht, er also nicht verpflichtet Aväre, überhaupt jeden
amtlichen Papstspruch mit innerer Zustimmung* hinzunehmen.
Mit solchen Ausreden, die schon für sich allein beweisen, wie
wenig das vatikanische Dogma dem katholischen
Glaubensbewusstsein entsprach, behalf man sich namentlich im englischen
Sprachgebiet. Man bezeichnete hier die gebildeten Katholiken,
die sich mit derartigen Entschuldigungen unterwarfen, als
„minimisera", als Leute, die sich bemühten, dem neuen Dogma
eine möglichst „minime" Bedeutung- zuzuschreiben.

Allein gerade diese „minimisera''- haben im Laufe der
A'erflossenen fünfzig Jahre doch vielfach die Erfahrung machen
können, dass das vatikanische Dogma, auch wenn es sich nur
auf die lehramtliche Tätigkeit des Papstes bezöge, doch keine
ganz „minime" Bedeutung hat. Zwar ist richtig, dass wir seit
dem 18. Juli 1870 von keinem neuen Dogma im hergebrachten
Sinne des Wortes gehört haben. Man sprach wohl zuzeiten
davon, dass die Lehre von der Notwendigkeit des Kirchenstaates
oder die Lehre ATon der leiblichen Himmelfahrt Marias zu
einem Glaubensartikel gemacht Averden müsse. Allein bisher
sind Aveder diese noch andere jesuitische Lehrmeinungen
dogmatisch fixiert Avorden. Insofern hätte man ja eine gewisse
Berechtigung, sich die Redensart anzueignen, die Lehre von
der päpstlichen Unfehlbarkeit sei ohne praktische Bedeutung
und ändere in Wirklichkeit an der bisherigen Ordnung nichts.
Wie der englische Modernist Tyrrell in seinem 1908 erschienenen,



— 99 -
gegen den belgischen Kardinal Mercier gerichteten Buche
„Medievalism" (S. 78 ff.) mitteilt, hatte sogar Bischof Strossmayer
die Meinung, die Dogmen des vatikanischen Konzils seien nicht
so viel wert wie das Papier, auf dem sie publiziert worden sind ;

die Konzilsmehrheit habe wohl die Absicht gehabt, die
Verfassung und Lehre der katholischen Kirche zu ändern ; aber
es sei ihr nicht gelungen, weil das überhaupt unmöglich sei.
Da also die vatikanischen Dogmen gar keine Bedeutung hätten,
dürfe man sie annehmen. Tyrrell bemerkt dazu, er „wage" bei
aller Hochachtung \Tor Döllinger zu denken, dass die Haltung,
die Bischof Strossmayer und der englische Kardinal Newman
gegenüber den vatikanischen Dekreten einnahmen, „weiser"
geAvesen sei als Döllingers offene Erklärung.

Tyrrell war zur Abfassung der erwähnten Schrift durch
den Kardinal Mercier veranlasst worden, der ihn öffentlich
als das geistige Haupt der Modernisten bezeichnet hatte.
Tatsächlich nahm Tyrrell unter den englischredenden Katholiken
ungefähr die gleiche geachtete und einflussreiche Stellung ein
wie in Deutschland etwa die Professoren Kraus (f 30. Dezember
1901) und Schell (f 31. Mai 1906). Er starb am 15. Juli 1909,
erst 49 Jahre alt. Noch unterm 4. November 1908 hatte er
mich mit einem äusserst liebenswürdigen Schreiben beehrt, in
welchem er sich prinzipiell mit dem Altkatholizismus
vollkommen einverstanden erklärte, jedoch meinte, dass die
Altkatholiken auf eigene kirchliche Organisation hätten verzichten
und innerhalb der päpstlichen Gemeinschaft verbleiben sollen,
weil wir so grössern Einfluss auf die päpstlich gesinnten
Katholiken ausgeübt hätten. Dieser Ansicht gemäss glaubte er
seinerseits, sich der päpstlichen Jurisdiktion nicht entziehen zu
dürfen, obwohl er bereits suspendiert und exkommuniziert war.
Als er einige Monate nach dem an mich gerichteten Schreiben
starb, wurde er auf ungeweihter Erde bestattet ; ein geistlicher
Freund, der in bürgerlicher Kleidung an seinem Grabe ein
Gebet sprach, wurde suspendiert und erst wieder in die
priesterlichen Rechte eingesetzt, nachdem er öffentlich sein
Bedauern über die Durchbrechung der kirchlichen Ordnung
ausgesprochen hatte. Seither hat Tyrrells Name für die
Entwicklung des englischen Katholizismus jede Bedeutung verloren.

Die Haltung Tyrrells war die der katholischen Modernisten
im allgemeinen. Zu ihnen gehörten geistig sehr hervorragende



— 100 —

Leute, die schriftstellerisch überaus tätig waren. Sie erliessen
Programme, kleideten ihre Anschauungen über eine Reform der
Kirche in Novellen, liessen in Deutschland, Frankreich, Italien
und andern Ländern eine ganze Reihe von Wochen-, Monatsund

Vierteljahrsschriften erscheinen, wie sie die Altkatholiken in
solcher Zahl und in solchem Umfang nie besessen haben, und
entlockten sogar der päpstlichen Kurie das Urteil, dass sie
schlimmer und gefährlicher seien als die Altkatholiken. Wir
hatten allen Grund, uns dieses Erfolges zu freuen. In Schreiben
an modernistische Theologen habe ich dieser Freude wiederholt
Ausdruck gegeben, indem ich überzeugt Avar, dass Avir uns mit
ihnen leicht Arerständigen würden, sofern sie sich behaupten
könnten und durchdringen sollten. Aber nun erfolgten die
päpstlichen Massnahmen zur Bekämpfung des Modernismus.
Als der Syllabus vom 4. Juli 1907 mit seinen 65 Verdammungsurteilen

erschienen war, wagte im ersten Moment sogar noch
Professor Meyenberg in Luzern die Behauptung, der päpstliche
Erlass besitze „absolut keine dogmatische Autorität" ; er musste
aber diese verwegene Äusserung sehr bald widerrufen und
erklärte nun: „Der neue Syllabus als solcher und seiner Natur
nach verlangt zunächst äussere Unterwerfung und Respektierung.
Weiter verlangt er innere Zustimmung, Avenigstens für die
Gegenwart und bis auf weiteres. Eine unbedingte, unwiderrufliche

Zustimmung verlangt der Syllabus als solcher nicht."
Die „innere Zustimmung"- musste sich nämlich wieder ändern,
falls es dem Papst gefallen sollte, seinen Erlass zu widerrufen.
In diesem Falle hätten die Gläubigen natürlich dem neuen
Erlass innerlich zuzustimmen. Besser kann man die Bedeutung*
des Unfehlbarkeitsdogmas nicht illustrieren. Wer dem Papst
unterAvorfen ist, hat überhaupt jeden amtlichen Erlass, der
von ihm ausgeht, zu respektieren und mit „innerer Zustimmung"
hinzunehmen, gleichviel, ob die Kundgebung förmlich als
Glaubensartikel bezeichnet sei oder nicht. Wie es mit einer
derartigen „innern Zustimmung"- bestellt ist, .weiss natürlich
nur der Betreffende selbst. Aber eine offenkundige Tatsache
ist es, dass es für den dem Papst unterworfenen Katholiken
keine Grenze mehr gibt, avo er sagen dürfte : Hier schulde
ich dem lehrenden und befehlenden Papst keine „innere
Zustimmung" mehr. Schon 1902 hat Leo XIIL seine Lehrgewalt
durch Schaffung der ßibelkommission auch auf rein wissen-



— 101 —

schaftliche Fragen ausgedehnt. Seither sind so viele Dekrete
über biblische Fragen erlassen worden, dass es keinen ernsten
Bibelforscher mehr gibt, der nicht von einem päpstlichen
Machtspruch getroffen worden wäre. Und was ist überhaupt
aus den sogenannten „Reformkatholiken" oder katholischen
Modernisten geworden! Der eine gab die Frucht seiner Studien
preis und unterwarf sich; der andere verliess seinen Posten
und suchte ein anderes Wirkungsfeld; die meisten aber zogen
sich schweigend zurück und Hessen die Jesuiten und ihre
Gesinnungsgenossen reden. Heute gibt es meines Wissens nicht
ein einziges Organ mehr, das man als Sprachrohr katholischer
Modernisten bezeichnen könnte. Das Verstummen Arollzog sich
— zumal unter dem ungeheuren Lärm, den der Weltkrieg
verursachte— fast unbemerkt. Aber man muss gestehen: Jetzt
ist der Papst in der Lage, von seiner lehramtlichen Unfehlbarkeit
ungehinderten Gebrauch machen zu dürfen, ohne befürchten zu
müssen, dass seine Erlasse innerhalb der römischen Kirche
noch einem ernsthaften Widerspruch begegnen averden.
Wie Pius X. den Tag, an welchem in Lourdes die Madonna
erschienen sein soll, für die ganze Kirche zu einem mit besonderer
Messfeier und entsprechendem Breviergebet zu begehenden
Feste machen konnte, ohne damit Aufsehen zu erregen, so hat
nun Benedikt XV. die beiden Französinnen Margaretha
Alacoque und die Jungfrau von Orleans unter die von der
ganzen römischen Kirche zu verehrenden Heiligen versetzt,
ohne dass sich irgendwo eine Stimme gegen diesen mit ungeheurem
Pomp vollzogenen Akt vernehmen Hess. Man darf zuverlässig
behaupten, dass die römisch-katholische Welt gegenwärtig jedes
beliebige neue Dogma, das der Papst etwa verkünden könnte,
sciiAveigend über sich ergehen Hesse. Ob dieser Erfolg* als ein
wirklicher Sieg bezeichnet werden darf, wird die Zukunft
lehren.

Einstweilen steht das eine fest, class sich das Unfehlbarkeitsdogma

als das die absolute päpstliche Jurisdiktion beglaubigende
Siegel bewährt hat. Von der naiven Meinung* nämlich, es
könnte mit neuen obligatorischen Glaubensartikeln, im strengen
Sinn des Wortes, viel erreicht Averden, sind auch die Jesuiten,
deren Werk das vatikanische Konzil ist, vollkommen frei
zusprechen. Allein sie verstanden besser als die ganze übrige
Welt, dass der dritte Satz der vatikanischen Dekrete, der von



— 102 —

der Jurisdiktion handelt, keine volle Bedeutung hätte, wenn
der vierte Satz, der dem Papst die Unfehlbarkeit zuspricht,
nicht hinzugekommen Aväre. Wohl ist ja auch schon das dritte
Dekret ein Dogma, mit Avelchem die A*orgetragene Lehre als
eine göttliche Offenbarung erklärt Avird, und die vorgetragene
Lehre ist die, dass der Papst die ordentliche, unmittelbare
und unbeschränkte Gewalt über alle Kirchen und alle Gläubigen
in allen Sachen des Glaubens, der Sitten, der Kirchendisziplin
und Kirchenregierung besitze. Aber dieses Dogma könnte immer
noch für die Ausrede Raum lassen, der Papst habe sich in der
Ausübung* seiner Gewalt geirrt, und man dürfe an den „besser
zu unterrichtenden Papst" oder gar an ein Konzil appellieren.
Diese Ausrede ist mit dem vierten Satz abgeschnitten; hier
wird erklärt, der Papst sei in Sachen des Glaubens und der
Sitten unfehlbar. Auf Glauben und Sitten kann aber einfach
alles bezogen werden, was er lehrt und vorschreibt; wendet
er sich als Papst an die ganze Kirche, so spricht er immer in
amtlicher Eigenschaft, also ex cathedra. Die geschämige
Diskussion über die Frage, ob in diesem oder jenem Fall ein
PapstAvort ex cathedra gesprochen sei oder nicht, ist
gegenstandslos. Wenn Professor Meyenberg vom Syllabus, den Pius X.
am 4. Juli 1907 erlassen hat, sagt, er müsse mit „äusserer
Unterwerfung" und „innerer Zustimmung" hingenommen Averden,

so gilt das natürlich auch vom Syllabus, den Pius IX. am
8. Dezember 1864 erscheinen liess. Der eine besteht aus 65, der
andere aus 80 verdammten Sätzen, deren kontradiktorisches
Gegenteil als die vom Papst gelehrte Wahrheit anzusehen ist.
Schon diese beiden Dokumente enthalten also sehr \Tiel Dinge,
die der römische Katholik mit äusserer Unterwerfung und
innerer Zustimmung anzunehmen hat, gleichviel ob bei der
Publikation die Unfehlbarkeit zur Anwendung gekommen sei
oder nicht.

Ganz besonders gilt das nun von dem neuen Codex juris
canonici, den Benedikt XV. unterm 27. Mai 1917 mit der
feierlichen Erklärung promulgiert hat, er wolle, dass das
Gesetzbuch „immerwährende Gültigkeit" habe, und er befehle,
„dass es inskünftig so, wie es abgefasst ist, in der ganzen
Kirche als Gesetz" gelte. Der Kodex ist am 19. Mai 1918 in
Kraft getreten, Avas mir Veranlassung gegeben hat, mich schon

vor der Synode des Jahres 1918 über die grosse Wichtigkeit



— 103 —

dieser Neuordnung des Kirchenrechts zuäussern. Da inzwischen
auch in der SchAveiz mit der Einführung des neuen Gesetzbuches
begonnen Avorden ist, darf ich mit einigen Worten auf die
Sache zurückkommen. Das Gesetzbuch mit seinen 2414 Kanones
ist ein Riesenwerk, das ein Jurist, der es mit rein akademischem
Interesse studiert, nur mit Bewunderung lesen kann. Es gleicht
einem gewaltigen BauAverk, das bis ins kleinste Detail
stilgerecht durchgeführt, in seinen Teilen meisterhaft ineinander
gefügt, gestützt und verankert ist. Fundament aber ist — nicht
Christus, nicht das Neue Testament, nicht die Lehre und
Einrichtung der alten ungeteilten Kirche, sondern der römische
Papst, wie er unter der Gunst der Zeitverhältnisse aus den
mittelalterlichen Fälschungen hervorgegangen, durch die Jesuiten
vollkommen ausgestaltet und nun auf dem vatikanischen Konzil
mit dem Mantel überirdischer Würde und Macht bekleidet
worden ist.

Die Redensart, mit der sich vor einem halben Jahrhundert
viele Leute beruhigen Hessen : Es wird sich ja in Wirklichkeit
nichts ändern, ist nun verstummt. Noch jüngst hat unterm
6. Mai das päpstliche Hofblatt in einem längern Leitartikel
nachzuweisen gesucht, dass die katholische Schweiz nunmehr
in Rom auch eine eigene theologische Studienanstalt haben
sollte, weil das Papsttum jetzt „auf das innere Leben der
Völker" einen viel grössern Einfluss ausübe. Der „Osserv.
Romano" hat ganz recht. Es lässt sich jetzt überhaupt keine
Seite des kirchlichen Lebens mehr denken, auf die sich die
ordentliche und unmittelbare Jurisdiktion des Papstes nicht
erstrecken würde. So hat denn insbesondere in der Schweiz
das neue päpstliche Gesetzbuch schon vieles geändert und
wird in verhältnismässig kurzer Zeit noch vieles ändern. Gemäss
dem Fundamentalsatz, die römische Kirche sei eine „societas
perfecta", d. h. eine Gemeinschaft vollkommen eigenen Rechts,
unabhängig von jeder andern Gemeinschaft, ist im Kodex von
eigenen Rechten der staatlichen Behörden, der Gemeinden und
Laien überhaupt keine Rede mehr. Höchstens kann man in
der öfter vorkommenden Erlaubnis, auf bestehende Verhältnisse
Rücksicht zu nehmen und grössere Übel — grösser nämlich
als diejenigen, die durch die Ausserachtlassung der gesetzlichen
Forderung entstehen — zu vermeiden, eine Anspielung auf die
Befugnisse sehen, die bisher von sogenannten weltlichen Ge-



— 104 —

walten auch in kirchlichen Dingen in Anspruch genommen
wurden. Aber prinzipiell ist nun die ganze kirchliche Verwaltung
und Regierung Sache der kirchlichen Autorität, also in letzter
Linie des Papstes, der das Gesetzbuch A*on sich aus erlassen
hat und dessen Auslegung und Befolgung durch eine von ihm
eingesetzte und ausschliesslich unter ihm stehende Kommission
überwachen lässt. Ich bin einst mit einer geAvissen Freude
ins theologische Staatsexamen gegangen, Aveil ich der von
meiner Kantonsregierung ernannten, übrigens aus lauter
angesehenen Geistlichen bestehenden Prüfungskommission gerne
beAvies, dass ich etAvas gelernt hatte und des Vertrauens wert
sei. Meine Ernennung zum Lehrer an der theologischen Anstalt
verdankte ich der Regierung. Beim Antritt des Amtes hatte ich
keinen Eid zu schwören, dass ich der päpstlichen Kurie und
ihren Edikten in allen Dingen gehorchen Avolle. Der
Kantonsbibliothekar lud mich ein, ihm meine Wünsche über
Neuanschaffungen nach eigenem Gutdünken mitzuteilen. Damals
dachte in meinem Heimatkanton niemand daran, die bisherigen
Patronatsrechte und die Wahl der Geistlichen durch die
Gemeinden anzufechten. An der Wahl des Bischofs nahmen die
kantonalen Behörden kraft eigenen Rechts sehr Avirksamen Anteil.
Die Kirchen durften sogar für Gesangfeste in Anspruch
genommen Averden. Die Kirchengüter waren unbestrittenes
Eigentum der Gemeinde, über das keiner fremden geistlichen
Behörde Verfügungsrecht zustand. Der Religionsunterricht
bildete einen wesentlichen Teil des öffentlichen Unterrichts
und stand mit diesem unter der Aufsicht der kantonalen
Erziehungsbehörde. Von solchen intimen Beziehungen zwischen
Kirche und Staat, zwischen kirchlicher Behörde und Volk,
unter denen das katholische Christentum ebensoAArenig gelitten
hat wie das Ansehen des Klerus, darf nun nach dem neuen
Kodex keine Rede mehr sein; was man „Kirche" nennt, ist
jetzt die Hierarchie; diese ist der absoluten Macht\rollkommenheit
des Papstes unterworfen, und der Papst hat seine absolute
Gewalt angeblich unmittelbar von Gott; die ihm unterworfene
Geistlichkeit ist eine Kaste mit besonderer Gerichtsbarkeit. Das
ist die ungeheure Umwälzung, die durch das vatikanische
Konzil beabsichtigt war und jetzt als vollzogene Tatsache
bezeichnet werden darf. Während die mächtigsten Kaiser und
Könige die Krone niederlegen mussten und in aller Welt



— 105 —

demokratischen Einrichtungen gerufen Avird, ist es Rom gelungen,
eine kirchliche Verfassungsrevision durchzuführen, die den
ausgebildetsten Absolutismus darstellt, den je ein Monarch sich hat
vorstellen können. Und doch sagt Jesus: „Bei euch soll es nicht
so sein" (Mark. 10, 42 ff.).

Wird es nun bei dieser Einrichtung bleiben? Sicher ist
an einen sogenannten „Kulturkampf" in absehbarer Zeit nicht
zu denken. Rom findet sich ja nun auch mit den neuen
demokratischen Regierungen überraschend gut ab und tritt mit
ihnen durch Errichtung neuer Nuntiaturen und Aufnahme neuer
Gesandten in diplomatischen Verkehr. Noch Aveniger ist an
eine Auflehnung seitens der mit Rom Arerbundenen Bischöfe zu
denken. Nach dem neuen Gesetzbuch und einem unterm
4. November 1918 erlassenen Reglement haben nun die Bischöfe
dem Papst nicht bloss den bekannten Vasalleneid zu schwören,
sondern sich ihm periodisch vorzustellen, über jedes Detail
ihrer bischöflichen Verwaltung nach einem ihnen A'orgelegten
Frageschema schriftlich Rechenschaft zu geben und allfällige
Zurechtweisungen, die darauf erfolgen, gehorsam
entgegenzunehmen. Dem allem haben sie sich gefügt, ja auch bei jedem
Anlasse erklärt, Avie dankbar sie für die neue Gesetzgebung
seien. Von ihnen ist gar keine Widersetzlichkeit mehr zu

gewärtigen. Wohl aber Averden sie die Untenvürfigkeit, die sie

gegenüber der päpstlichen Kurie üben, ihrerseits von dem
ihnen untergebenen Klerus und den Diözesanen fordern und
mit dieser Forderung auch immer durchdringen.

Es ist nun auch für mich selbst ein halbes Jahrhundert
verflossen, seitdem ich gezwungen war, mich sehr intensiv unter
Einsetzung meiner ganzen Person und meiner ganzen Zukunft
mit dem vatikanischen Konzil, seinen Erlassen und seiner
Bedeutung für die katholische Kirche zu befassen. Ich darf avoM
das Zeugnis in Anspruch nehmen, dass ich seither der
EntAvicklung der Dinge mit Aufmerksamkeit gefolgt sei. Die
fünf Jahrgänge der „Kath. Bl." und die 43 Jahrgänge des

„Katholik" würden dafür allein schon ausreichende Beweise
liefern. Hätte ich inzwischen erkennen können, dass die
vatikanischen Dogmen doch einer gewissen Grundlage im EAran-

gelium Jesu Christi nicht entbehren oder dass sie wenigstens
die ihnen vor einem halben Jahrhundert zugeschriebene
Wichtigkeit nicht hätten oder dass es für Christgläubige, die an

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 1920. 8



— 106 —

der katholischen Religionsübung festhalten wollen, eine andere
Methode gebe, die vatikanische Neuerung abzulehnen, als die
der Organisierung unabhängiger nationaler Kirchen, so würde
ich heute die Haltung, die ich vor fünfzig Jahren eingenommen
habe, tief bereuen und schmerzlich bedauern. Aber die
unermessliche Bedeutung der vatikanischen Dekrete ist nur immer
klarer ans Licht getreten, ihre Falschheit nur immer wieder
nachgeAviesen Avorden, und nur immer deutlicher hat es sich
gezeigt, dass jede Opposition Avider die vatikanische Neuerung-
rasch in sich zusammenbricht und spurlos untergeht, Avenn die
katholischen Christen, die einerseits den dogmatisierten päpstlichen

Absolutismus ablehnen, anderseits aber katholische
Religionsübung fortsetzen Avolien, nicht den Weg einschlagen,
den wir mit der Organisierung unseres Kirchenwesens
eingeschlagen haben.

Indessen haben uns die ATerflossenen Jahre Ereignisse
erleben lassen, die geeignet waren, uns recht eindringlich zum
Bewusstsein zu bringen, dass die Gedanken der Menschen nicht
immer die Gedanken Gottes sind. Vorgänge, die uns unverständlich
sind und als Unheil beklagt werden, können zu Ursachen des
Pleiles Averden und insofern sogar notAvendig sein. Die gewaltige
Konzentration in der römischen Kirche Avar vielleicht nötig, um
die übrige Christenheit an die Fürbitte des scheidenden
Erlösers zu erinnern: „Lass sie Eines sein, o Vater, damit die
Welt erkenne, dass du mich gesandt hast." Es ist ja nicht
zu leugnen, dass diese Fürbitte vielfach vergessen oder geradezu
aus dem für den christliehen Glauben massgebenden Evangelium
gestrichen Avar, Aveil man für Auflösung und Zersplitterung
möglichst freien Raum haben wollte. Pleute wird wieder auf
zahllosen Kanzeln an diese Fürbitte erinnert. Das ist namentlich
ein Verdienst der uns befreundeten bischöflichen Kirche Amerikas,
die vor zehn Jahren den Ruf erhoben hat, auf kirchliche
Verständigung und Einigung bedacht zu sein. Noch im Laufe dieses
Jahres Avird in Genf mit bezüglichen Verhandlungen der
Anfang gemacht Averden. Ich habe verschiedene Beweise dafür
erhalten, dass man auf die Beteiligung der altkatholischen
Kirchen grosses Gewicht legt. So Gott will, Averde ich der
nächsten Synode über die in Aussicht stehende Genfer
Zusammenkunft und deren Verhandlungen einige Mitteilungen
machen können.


	Die Bedeutung der vatikanischen Dekrete vom 18. Juli 1870

