Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 10 (1920)

Heft: 2

Artikel: Die Bedeutung der vatikanischen Dekrete vom 18. Juli 1870
Autor: [s.n]

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403941

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403941
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Aus dem bischdflichen Berieht iiber geistliche Angelegenheiten an die
christkatholische Synode vom 7. Juni 1920 in Bern.

Man wiirde es wohl auffillig finden, wenn ich die Ge-
iegenheit, zur Synode des Jahres 1920 zu reden, nicht auch
zu einer Erinnerung an die vatikanischen Konzilsbeschliisse
vom 18. Juli 1870 benutzen wollte. Es ergeht mir zudem, wie
es alten Leuten gewdohnlich ergeht: Ereignisse und Eindriicke,
die um ein halbes Jahrhundert zuriickliegen, sind mir beinahe
frischer im Gedichtnis geblieben als Vorkommnisse aus jingerer
Vergangenheit. So ténen mir denn auch die Redensarten immer
noch in den Ohren, mit welchen vor fiinfzig Jahren viele sonst
urteilsfahige Katholiken es zu rechtfertigen suchten, dass sie
jene Dekrete schweigend iiber sich érgehen liessen. Man sprach,
ohne von dem Wortlaut jener Erlasse Kenntnis zu nehmen,
gewohnlich nur von dem Dogma der pépstlichen Unfehlbarkeit.
Wer nun nicht in der Lage war oder es nicht fiir der Mihe
wert hielt, die Bedeutung dieses Dogmas niher zu priifen, konnte
versucht sein, sich tiber die Neuerung hinwegzusetzen mit
dem Gedanken: Ach, ein Dogma mehr oder weniger macht fir
mich nicht viel aus; man predigt uns ja auch andere Dogmen,
die ich nicht ndher untersuchen kann und die ich nicht zu recht-
fertigen vermochte, ohne dass ich mich dagegen ausspreche;
so will ich es auch mit dem neuen Dogma halten. Andere
pfiegten zu sagen: Das neue Dogma hat vorerst keine praktische
Bedeutung; es gibt freilich dem Papst die Befugnis, von sich
aus (,ex sese“) verbindliche Lehrsitze zu erlassen; aber ich
will einstweilen abwarten, bis ein solcher neuer Lehrsatz
verkiindet wird, und mir dann die Sache wieder tiberlegen.



— 98 —

Wieder andere, als deren hervorragendster Vertreter der
Luzerner Staatsmann Anfon Philipp von Segesser gelten kann,
behalfen sich mit der Deutung, das neue Dogma habe lediglich
einen ,konstitutionellen* Charakter ohne religiosen Wert; es
verbiete ja bloss das ,contradicere“, verpflichte aber nicht zu
glaubiger Anerkennung. Wer aber nicht so weit ging, sondern
das Dekret so auffasste, wie es gemeint war, ndmlich als ein
,katholisches Dogma¥, als einen fiir alle Katholiken verbindlichen
(Glaubenssatz, beruhigte sich gern mit dem ,ex cathedra“,
wonach ein pipstlicher Erlass erst dann als unfehlbar und
irreformabel anzusehen sei, wenn der Papst . von seinem Lehr-
stuhle aus® ,eine den Glauben oder die Sitten betreffende Lehre
entscheide“. Das wurde dann so gedeutet, wie wenn dem
Katholiken in jedem einzelnen Falle freistinde, dariiber zu
urteilen, ob ein Edikt doch wirklich ex cathedra gegeben sei
oder nicht, er also nicht verpflichtet wire, tiberhaupt jeden
amtlichen Papstspruch mit innerer Zustimmung hinzunehmen.
Mit solchen Ausreden, die schon fiir sich allein beweisen, wie
wenig das vatikanische Dogma dem Kkatholischen Glaubens-
bewusstsein entsprach, behalf man sich namentlich im englischen
Sprachgebiet. Man bezeichnete hier die gebildeten Katholiken,
die sich mit derartigen Entschuldigungen unterwarfen, als
,minimisers“, als Leute, die sich bemiihten, dem neuen Dogma
eine moglichst ,minime“ Bedeutung zuzuschreiben.

Allein gerade diese ,minimisers“ haben im Laufe der
verflossenen fiinfzig Jahre doch vielfach die Erfahrung machen
konnen, dass das vatikanische Dogma, auch wenn es sich nur
auf die lehramtliche Tatigkeit des Papstes bezoge, doch keine
ganz ,minime“ Bedeutung hat. Zwar ist richtig, dass wir seit
dem 18. Juli 1870 von keinem neuen Dogma im hergebrachten
Sinne des Wortes gehort haben. Man sprach wohl zuzeiten
davon, dass die Lehre von der Notwendigkeit des Kirchenstaates
oder die Lehre von der leiblichen Himmelfahrt Marias zu
einem Glaubensartikel gemacht werden miisse. Allein bisher
sind weder diese noch andere jesuitische Lehrmeinungen
dogmatisch fixiert worden. Insofern hiitte man ja eine gewisse
Berechtigung, sich die Redensart anzueignen, die Lehre von
der pépstlichen Unfehlbarkeit sei ohne praktische Bedeutung
und édndere in Wirklichkeit an der bisherigen Ordnung nichts.
Wie der englische Modernist Z%rrell in seinem 1908 erschienenen,



— 499

gegen den belgischen Kardinal Mercier gerichteten Buche
yMedievalism* (S. 78 ff.) mitteilt, hatte sogar Bischof Strossmayer
die Meinung, die Dogmen des vatikanischen Konzils seien nicht
so viel wert wie das Papier, auf dem sie publiziert worden sind;
die Konzilsmehrheit habe wohl die Absicht gehabt, die Ver-
fassung und Lehre der katholischen Kirche 2zu fndern; aber
es sel ihr nicht gelungen, weil das tberhaupt unmoglich sei.
Da also die vatikanischen Dogmen gar keine Bedeutung hitten,
diirfe man sie annehmen. Tyrrell bemerkt dazu, er ,wage® bei
aller Hochachtung vor Déllinger zu denken, dass die Haltung,
die Bischof Strossmayer und der englische Kardinal Newman
gegeniiber den vatikanischen Dekreten einnahmen, ,weiser®
gewesen sei als Dollingers offene Erklirung.

Tyrrell war zur Abfassung der erwihnten Schrift durch
den Kardinal Mercier veranlasst worden, der ihn offentlich
als das geistige Haupt der Modernisten bezeichnet hatte. Tat-
sichlich nahm Tyrrell unter den englischredenden Katholiken
ungefihr die gleiche geachtete und einflussreiche Stellung ein
wie in Deutschland etwa die Professoren Kraus ({1 30. Dezember
1901) und Schell (1 31. Mai 1906). Er starb am 15. Juli 1909,
erst 49 Jahre alt. Noch unterm 4. November 1908 hatte er
mich mit einem #usserst liebenswiirdigen Schreiben beehrt, in
welchem er sich prinzipiell mit dem Altkatholizismus voll-
kommen einverstanden erklirte, jedoch meinte, dass die Alt-
katholiken auf eigene kirchliche Organisation héitten verzichten
und innerhalb der pépstlichen Gemeinschaft verbleiben sollen,
weil wir so grossern Einfluss auf die pépstlich gesinnten
Katholiken ausgeiibt hiitten. Dieser Ansicht geméiss glaubte er
seinerseits, sich der pipstlichen Jurisdiktion nicht entziehen zu
diirfen, obwohl er bereits suspendiert und exkommuniziert war.
Als er einige Monate nach dem an mich gerichteten Schreiben
starb, wurde er auf ungeweihter Erde bestattet; ein geistlicher
Freund, der in birgerlicher Kleidung an seinem Grabe ein
Gebet sprach, wurde suspendiert und erst wieder in die
priesterlichen Rechte eingesetzt, nachdem er o6ffentlich sein
Bedauern iiber die Durchbrechung der kirchlichen Ordnung
ausgesprochen hatte. Seither hat Tyrrells Name fiir die Ent-
wicklung des englischen Katholizismus jede Bedeutung verloren.

Die Haltung Tyrrells war die der katholischen Modernisten
im allgemeinen. Zu ihnen gehorten geistig sehr hervorragende



ja—"

Leute, die schriftstellerisch iiberaus tatig waren. Sie erliessen
Programme, kleideten ihre Anschauungen iiber eine Reform der
Kirche in Novellen, liessen in Deutschland, Frankreich, Italien
und andern Lindern eine ganze Reihe von Wochen-, Monats-
und Vierteljahrssehriften erscheinen, wie sie die Altkatholiken in
golcher Zahl und in solchem Umfang nie besessen haben, und
entlockten sogar der pépstlichen Kurie das Urteil, dass sie
schiimmer und gefiahrlicher seien als die Altkatholiken. Wir
haiten allen Grund, uns dieses Erfolges zu freuen. In Schreiben
an modernistische Theologen habe ich dieser Freude wiederholt
Ausdruck gegeben, indem ich liberzeugt war, dass wir uns mit
‘hnen leicht verstindigen wiirden, sofern sie sich behaupten
konnten und durchdringen solliten. Aber nun erfolgfen die
pipstlichen Massnahmen zur Bekimpfung des Modernismus.
Als der Syllabus vom 4. Juli 1907 mit seinen 65 Verdammungs-
urteilen erschienen war, wagte im ersten Moment sogar noch
Professor Meyenberg in Luzern die Behauptung, der pépstliche
Erlass besitze ,absolut keine dogmatische Autoritit“; er musste
aber diese verwegene Ausserung sehr bald widerrufen und
erkldrte nun: ,Der neue Syllabus als solcher und seiner Natur
hach verlangt zunédchst dussere Unterwerfung und Respektierung.
Weiter verlangt er innere Zustimmung, wenigstens fir die
Gegenwart und bis auf weiteres. Eine unbedingte, unwider-
rufliche Zustimmung verlangt der Syllabus ais solcher nicht.®
Die ,innere Zustimmung® miisste sich namlich wieder dndern,
falls es dem Papst gefallen sollte, seinen Erlass zu widerrufen.
In diesem Falle hatten die Gldubigen natirlich dem newen
Erlass innerlich zuzustimmen. Besser kann man die Bedeutung
des Unfehlbarkeitsdogmas nicht illustrieren. Wer dem Papst
unterworfen ist, hat tberhaupt jeden amtlichen Erlass, der
von ihm ausgeht, zu respektieren und mit ,innerer Zustimmung"
hinzunehmen, gleichviel, ob die Kundgebung formlich als
Glaubensartikel bezeichnet sei oder nicht. Wie es mit einer
derartigen ,innern Zustimmung® bestellt ist, .weiss natiirlich
nur der Betreffende selbst. Aber eine offenkundige Tatsache
ist es, dass es fir den dem Papst unterwortenen Katholiken
keine Grenze mehr gibt, wo er sagen diirfte: Hier schulde
ich dem lehrenden und befehlenden Papst keine ,innere Zu-
stimmung“ mehr. Schon 1902 hat Leo XIII. seine Lehrgewalt
durch Schaffung der Bibelkommission auch auf rein wissen-



e 103 ==

schaftliche Fragen ausgedehnt. Seither sind so viele Dekrete
{iber biblische Fragen ecrlassen worden, dass es keinen ernsten
Bibelforscher mehr gibt, der nicht von einem pépstlichen
Machtspruch getroffen worden wiire. Und was ist Uiberhaupt
aus den sogenanuten ,Reformkatholiken* oder katholischen
Modernisten geworden! Der eine gab die Frucht seiner Studien
preis und unterwarf sich; der andere verliess seinen Posten
und suchte ein anderes Wirkungsfeld; die meisten aber zogen
sich schweigend zuridek und liessen die Jesuiten und ihre Ge-
sinnungsgenossen reden. Heute gibf es meines Wissens nicht
ein einziges Organ mehr, das man als Sprachrohr katholischer
Modernisten bezeichnen kénnte. Das Verstummen- vollzog sich
— zumal unter dem ungehetren Lirm, den der Weltkrieg ver-
ursachte — fast unbemerkt. Aber man muss gestehen: Jetzt
ist der Papst in der Lage, von seiner lehramtlichen Unfehlbarkeit
ungehinderten Gebrauch machen zu dirfen, ohne befiirchten zu
miissen, dass seine [irlasse innerhaib der romischen Kirche
noch einem ernsthaften Widerspruch begegnen werden.
Wie Pius X. den Tag, an welchem in Lourdes die Madonna
erschienen seinsoll, fiir die ganze Kirche zu einem mit besonderer
Messfeier und euntsprechendem Breviergebet zu begehenden
Feste machen konnte, ohne damit Aufsehen zu erregen, so hat
nun Benedikt XV. die beiden Franzosinnen Margaretha
Alacoque und die Jungfrau von Orleans unter die von der
ganzen romischen Kirche zu verehrenden Heiligen versetzt,
ohne dasssich irgendwo eine Stimme gegen diesen mit ungeheurem
Pomp vollzogenen Akt vernehmen liess. Man darf zuverliissig
behaupten, dass die rémisch-katholische Welt gegenwirtig jedes
beliebige neue Dogma, das der Papst etwa verkiinden kénnte,
schweigend iiber sich ergehen liesse. Ob dieser Frfolg als ein
wirklicher Sieg bezeichnet werden darf, wird die Zukunft
lehren.

Einstweilen steht das eine fest, dass sich das Unfehlbarkeits-
dogma als das die absolute pipstliche Jurisdiktion beglaubigende
Siegel bewihrt hat. Von der naiven DMeinung n#mlich, es
konnte mit neuen obligatorischen Glaubensartikeln, im strengen
Sinn des Wortes, viel erreicht werden, sind auch die Jesuiten,
deren Werk das vatikanische Xonzil ist, vollkommen frei
zusprechen. Allein sie verstanden besser als die ganze librige
Welt, dass der dritte Satz der vatikanischen Dekrete, der vou



e F0B ==

der Jurisdiktion handelt, keine volle Bedeutung hitte, wenn
der vierte Satz, der dem Papst die Unfehlbarkeit zuspricht,
nicht hinzugekommen wére. Wohl ist ja auch schon das dritte
Dekret ein Dogma, mit welchem die vorgetragene Lehre als
eine gottliche Offenbarung erklidrt wird, und die vorgetragene
Lehre ist die, dass der Papst die ordentliche, unmittelbare
und unbeschrinkte Gewalt tiber alle Kirchen und alle Glaubigen
in allen Sachen des Glaubens, der Sitten, der Kirchendisziplin
und Kirchenregierung besitze. Aber dieses Dogma konnte immer
noch fir die Ausrede Raum lassen, der Papst habe sich in der
Ausiibung seiner Gewalt geirrt, und man diirfe an den ,besser
zu unterrichtenden Papst“ oder gar an ein Konzil appellieren.
Diese Ausrede ist mit dem vierten Satz abgeschnitten; hier
wird erkliart, der Papst sei in Sachen des Glaubens und der
Sitten untehlbar. Auf Glauben und Sitten kann aber einfach
alles bezogen werden, was er lehrt und vorschreibt; wendet
er sich als Papst an die ganze Kirche, so spricht er immer in
amtlicher Eigenschaft, also ex cathedra. Die geschiamige Dis-
kussion tber die Frage, ob in diesem oder jenem Fall ein
Papstwort ex cathedra gesprochen sei oder nicht, ist gegen-
standslos. Wenn Professor Mevenberg vom Syllabus, den Pius X.
am 4. Juli 1907 erlassen hat, sagt, er miisse mif ,dusserer
Unterwerfung® und ,innerer Zustimmung® hingenommen wer-
den, so gilt das natiirlich auch vom Syllabus, den Pius IX. am
8. Dezember 1864 erscheinen liess. Der eine besteht aus 65, der
andere aus 80 verdammten Siatzen, deren Kkontradiktorisches
Gegenteil als die vom Papst gelehrte Wahrheit anzusehen ist.
Schon diese beiden Dokumente enthalten also sehr viel Dinge,
die der romische Katholik mit #dusserer Unterwerfung und
innerer Zustimmung anzunehmen hat, gleichviel ob bei der
Publikation die Unfehlbarkeit zur Anwendung gekommen sei
oder nicht.

Ganz besonders gilt das nun von dem neuen Codex juris
canonici, den Benedikt XV. unterm 27. Mai 1917 mit der
feierlichen Erkldrung promulgiert hat, er wolle, dass das
sesetzbuch ,immerwéhrende Giltigkeit” habe, und er befehle,
,dass es inskiinftig so, wie es abgefasst ist, in der ganzen
Kirche als Gesetz“ gelte. Der Kodex ist am 19. Mai 1918 in
Kraft getreten, was mir Veranlassung gegeben hat, mich schon
vor der Synode des Jahres 1918 tber die grosse Wichtigkeit



— 105 —

dieser Neuordnung des Kirchenrechts zu dussern. Da inzwischen
auch in der Schweiz mit der Einfithrung des neuen Gesetzbuches
begonnen worden ist, darf ich mit einigen Worten auf die
Sache zuriickkommen. Das Gesetzbuch mit seinen 2414 Kanones
ist ein Riesenwerk, das ein Jurist, der es mit rein akademischem
Interesse studiert, nur mit Bewunderung lesen kann. Es gleicht
einem gewaltigen Bauwerk, das bis ins Kkleinste Detail stil-
gerecht durchgefithrt, in seinen Teilen meisterhaft ineinander
gefiigt, gestiitzt und verankert ist. Fundament aber ist — nicht
Christus, nicht das Neue Testament, nicht die Lehre und Ein-
richtung der alten ungeteilten Kirche, sondern der rémische
Papst, wie er unter der Gunst der Zeitverhiltnisse aus den
mittelalterlichen Falschungen hervorgegangen, durch die Jesuiten
vollkommen ausgestaltet und nun auf dem vatikanischen Konzil
mit dem Mantel iberirdischer Wiirde und Macht bekleidet
worden ist.

Die Redensart, mit der sich vor einem halben Jahrhundert
viele Leute beruhigen liessen: s wird sich ja in Wirklichkeit
nichts dndern, ist nun verstummt. Noch jiingst hat unterm
6. Mai das pédpstliche Hofblatt in einem léngern Leitartikel
nachzuweisen gesucht, dass die katholische Schweiz nunmehr
in Rom auch eine eigene theologische Studienanstalt haben
solite, weil das Papsttum jetzt ,auf das innere Leben der
Volker“ einen viel grossern Einfluss ausiibe. Der ,Osserv.
Romano“ hat ganz recht. Ks lasst sich jetzt tberhaupt keine
Seite des Kkirchlichen Lebens mehr denken, auf die sich die
ordentliche und unmittelbare Jurisdiktion des Papstes nicht
erstrecken wiirde. So hat denn insbesondere in der Schweiz
das neue pépstliche Gesetzbuch schon vieles geindert und
wird in verhaltnisméssig kurzer Zeit noch vieles éndern. Geméss
dem Fundamentalsatz, die romische Kirche sei eine ,societas
perfecta®, d. h. eine Gemeinschaft vollkommen eigenen Rechts,
unabhéngig von jeder andern (Gemeinschaft, ist im Kodex von
eigenen Rechten der staatlichen Behorden, der Gemeinden und
Laien {iiberhaupt keine Rede mehr. Hoéchstens kann man in
der 6fter vorkommenden Erlaubnis, auf bestehende Verhéltnisse
Riicksicht zu nehmen und grossere Ubel — grosser ndmlich
als diejenigen, die durch die Ausserachtlassung der gesetzlichen
Forderung entstehen — zu vermeiden, eine Anspielung auf die
Befugnisse sehen, die bisher von sogenannten weltlichen Ge-



PR 17—

walten auch in kirchlichen Dingen in Anspruch genommen
wurden. Aber prinzipiell ist nun die ganze kirchliche Verwaltung
und Regierung Sache der kirchlichen Auforitéit, also in letzter
Linie des Papstes, der das Gesetzbuch von sich aus erlassen
hat und dessen Auslegung und Befolgung durch eine von ihm
eingesetzte und ausschliesslich unter ihm stehende Kommission
tiberwachen lasst. Ich bin einst mit einer gewissen Freude
ins theologische Staatsexamen gegangen, weil ich der wvon
meiner Kantonsregierung ernannten, Ubrigens aus lauter
angesehenen Geistlichen bestehenden Pritfungskommission gerne
bewies, dass ich etwas gelernt hatte und des Vertrauens wert
sei. Meine Ernennung zum Lehrer an der theologischen Anstalf
verdankte ich der Regierung. Beim Anfritt des Amtes hatte ich
keinen Kid zu schworen, dass ich der piipstlichen Kurie und
ihren Edikten in allen Dingen gehorchen wolle. Der Kantons-
bibliothekar lud mich ein, ihm meine Wiinsche tiiber Neu-
anschaffungen nach eigenem Gutdiinken mitzuteilen. Damals
dachte in meinem Heimatkanton niemand daran, die bisherigen
Patronatsrechte und die Wahl der Geistlichen durch die Ge-
meinden anzufechten. An der Wahl des Bischofs nahmen die
kantonalen Behorden kraft eigenen Rechts sehr wirksamen Anteil.
Die Kirchen durften sogar fir Gesangfeste in Aunspruch
genommen werden. Die Kirchengiiter waren unbestrittenes
Figentum der Gemeinde, Uber das keiner fremden geistlichen
Benorde Verfiigungsrecht zustand. Der Religionsunterrichs
bildete einen wesentlichen Teil des offentlichen Unterrichts
und stand mit diesem unter der Aufsicht der kantonalen Er-
ziehungsbehérde. Von solchen intimen Beziehungen zwischen
Kirche und Staat, zwischen kirehlicher Behorde und Volk,
unter denen das katholische Christentum ebensowenig gelitten
hat wie das Ansehen des Klerus, darf nun nach dem neuen
Kodex keine Rede mehr sein; was man ,Kirche* nennt, ist
jetzt die Hierarchie; diese ist der absoluten Machtvollkommenheis
des Papstes unterworfen, und der Papst hat seine absolute
Gewalt angeblich unmittelbar von Gott; die inm unterworfene
Geistlichkeit ist eine Kaste mit besonderer Gerichtsbarkeit. Das
ist die ungeheure Umwailzung, die durch das vatikanische
Konzil beabsichtigt war und jetzt als vollzogene Tatsache be-
zeichnet werden darf. Wihrend die michtigsten Kaiser und
Konige die Krone niederlegen mussten und in aller Welt



— 1050 —

demokratischen Einrichtungen gerufen wird, ist es Rom gelungen,
eine kirchliche Verfassungsrevision durchzufiihren, die den aus-
gebildetsten Absolutismus darstellt, den je ein Monarch sich hat
vorstellen konnen. Und doch sagt Jesus: ,Bel cuch soll es nicht
so sein® (Mark. 10, 42 {f.).

Wird es nun bei dieser Kinrichtung bleiben? Sicher ist
an einen sogenannten ,Kulturkampf“ in absehbarer Zeit nicht
zii denken. Rom findet sich ja nun auch mit den neuen
demokratischen Regierungen tiberraschend gut ab und tritt mit
ithnen durch Errichtung neuer Nuntiaturen und Aufnahme neuer
Gesandten in diplomatischen Verkehr. Noch weniger ist an
eine Auflehnung seitens der mit Rom verbundenen Bischofe zu
denken. Nach dem neuen Gesetzbuch und einem unterm
4. November 1918 erlassenen Reglement haben nun die Bischofe
dem Papst nicht bloss den bekannten Vasalleneid zu sehworen,
sondern sich ihm pericdisch vorzustellen, tiber jedes Detail
threr bischoflichen Verwaltung nach einem ihnen vorgelegten
Frageschema schriftlich Rechenschalt zu geben und allfallige
Zurechtweisungen, die darauf erfolgen, gehorsam entgegen-
zunehmen. Dem allem haben sie sich gefiigt, ja auch bei jedem
Anlasse erklirt, wie dankbar sie fiir die neue Gesetzgebung
seien. Von ihnen ist gar keine Widersetzlichkeit mehr zu
gewirtigen. Wohl aber werden sie die Unterwiirfigkeit, die sie
gegeniiber der pipstlichen Kurie itiben, ihrerseits von dem
ihnen untergebenen Klerus und den Didzesanen fordern und
mit dieser Forderung auch immer durchdringen.

Es ist nun auch fiir mich selbst ein halbes Jahrhundert
verflossen, seitdem ich gezwungen war, mich sehr intensiv unter
Einsetzung meiner ganzen Person und meiner ganzen Zukunfi
mit dem vatikanischen Konzil, seinen Erlassen und seiner Be-
deutung fiir die katholische Kirche zu befassen. Ich darf wohl
das Zeugnis in Anspruch nehmen, dass ich seither der Int-
wicklung der Dinge mit Aufmerksamkeit gefolgt sei. Die
tinf Jahrgéinge der ,Kath. BL* und die 43 Jahrginge des
,Katholik“ wiirden dafiir allein schon ausreichende Beweise
liefern. Hétte ich inzwischen erkennen konnen, dass die vati-
kanischen Dogmen doch einer gewissen Grundlage im Evan-
gelium Jesu Christi nicht entbehren oder dass sie wenigstens
die ihnen vor einem halben Jahrhundert zugeschriebene
Wichtigkeit nicht hitten oder dass es fiir Christgliubige, die an

Internat. kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 1920, 8



— 106 —

der katholischen Keligionsiibung festhaiten wollen, eine andere
Methode gebe, die vatikanische Neuerung abzulehnen, als die
der Organisierung unabhéngiger nationaler Kirchen, so wiirde
ich heute die Haltung, die ich vor fiinfzig Jahren eingenommen
habe, tief bereuen und schmerzlich bedauern. Aber die uner-
messliche Bedeutung der vatikanischen Dekrefe ist nur immer
klarer ans Licht getreten, ihre Falschheit nur immer wieder
nachgewiesen worden, und nur immer deutlicher hat es sich
gezeigt, dass jede Opposition wider die vatikanische Neuerung
rasch in sich zusammenbricht und spurlos untergeht, wenn die
katholischen Christen, die elnerseits den dogmatisierten papst-
lichen Absolutismus ablehnen, anderseits aber Fkatholische
Religionsiibung fortsetzen wolien, nicht den Weg einschlagen,
den wir mit der Organisierung unseres Kirchenwesens ein-
geschlagen haben.

Indessen haben uns die verflossenen Jahre Ereignisse
erleben lassen, die geeignet waren, uns recht eindringlich zum
Bewusstsein zu bringen, dass die Gedanken der Menschen nicht
immer die Gedanken Gottes sind. Vorgéinge, die uns unverstandlich
sind und als Unheil beklagt werden, kénnen zu Ursachen des
Heiles werden und insofern sogar notwendig sein. Die gewaltige
Konzentration in der romischen Kirche war vielleicht nétig, um
die tbrige Christenheit an die Firbitte des scheidenden Er-
1osers zu erinnern: .,Lass sie Kines sein, o Vater, damit die
Welt erkenne, dass du mich gesandt hast.“ Es ist ja nicht
zu leugnen, dass diese Furbitte vielfach vergessen oder geradezu
aus dem fiir den christlichen Glauben massgebenden Evangelium
gestrichen war, weil man fir Auflosung und Zersplitterung
moglichst freien Raum haben wollte. Heute wird wieder auf
zahllosen Kanzeln an diese Fiirbitte erinnert. Das ist namentlich
ein Verdienst der uns befreundeten bischoflichen Kirche Amerikas,
die vor zehn Jahren den Ruf erhoben hat, auf kirchliche Ver-
stiindigung und Einigung bedacht zu sein. Noch im Laufe dieses
Jahres wird in Gen{ mit bezlglichen Verhandlungen der
Anfang gemacht werden. Ich habe verschiedene Beweise dafiir
erhalten, dass man auf die Beteiligung der altkatholischen
Kirchen grosses Gewicht legt. So Gott will, werde ich der
niachsten Synode tiber die in Aussicht stehende Genfer Zu-
sammenkunft und deren Verhandlungen einige Mitteilungen
machen konnen.




	Die Bedeutung der vatikanischen Dekrete vom 18. Juli 1870

