Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 9 (1919
Heft: 2
Rubrik: Kirchliche Chronik

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 169 —

KIRCHLICHE CHRONIK.

Aufruf an die Freunde der Altkatholiken. — Liebe Freunde!
Mit dem kommenden Frieden werden die internationalen Beziehungen
und die Unionsbestrebungen unter den Kirchen aufs neue in An-
griff genommen. Die Altkatholiken rusten sich darauf. Das unter-
zeichnete Sekretariat mochte die langst ersehnte Stunde nicht vor-
tibergehen lassen, ohne den dem Altkatholizismus nahestehenden
Kirchen briiderlichen (Gruss zu entbieten und der Hoffnung Ausdruck
zu verleihen, dass sie des alten Freundschaftsverhiltnisses gedenken
und helfen, es neu zu beleben. Dieser Wunsch sei insbesondere den
Freunden der Kirchen, mit denen die Altkatholiken durch die Inter-
kommunion verbunden sind, der Kirche Englands und der bischol-
lichen Kirche der Vereinigten Staaten gegeniiber ausgesprochen.

Briiderlicher Gruss sei aber auch den Freunden der Kirchen
des Ostens entboten. Die Ereignisse der letzten Jahre haben Osten
und Westen zusammengefiihrt. Moge nun auch die Friedenszeit die
Kirchen des Ostens und Westens einander niaherbringen und be-
wirken, dass sie einander als gleichberechtigte Glieder der Einen
heiligen katholischen und apostolischen Kirche anerkennen und die
praktischen IFolgen daraus ziehen.

Der Gedanke an die heilige katholische Kirche ist in letzter
Zeit in den evangelischen Kirchen des Nordens rege und hat in
Deutschland in der hochkirchlichen Bewegung verstindnisvolle Ver-
treter gefunden. Sie sind als Freunde herzlich willkommen.

Mogen alle, die guten Willens sind, im Gebet sich einen, und moge
Gottdiese Bestrebungen segnen, damitMissverstindnisse und Vorurteile
unter den Kirchen, wie Misstrauen und Misskennung unter den Volkern
verschwinden und in den Kirchen der Geist der Duldung und An-
erkennung, unter den Volkern aber der Geist der Versohnlichkeit
und Briiderlichkeit einziehe zur Forderung der kirchlichen Verstandi-
gung und des Friedens unter den Volkern. Wenn mdoglich, soll in
absehbarer Zeit nach Bern ein internationaler Altkatholikenkongress
einberufen werden. Das Nahere wird nach Friedensschluss mitgeteilt.

Als Organ des Gedankenaustausches sei alien die « Internationale
kirchliche Zeitschrift» in Bern (Stimpfli & Cie.) empfohlen.

Des Herrn Friede sei mit uns allen.

Basel (Ilorastrasse 20), im April 1919.

Das Sekretariat des Ausschusses der internationalen
Altkatholikenkongresse : Dr. Adolf Kiiry.



— 170 —

Appeal to friends of the Old Catholics. — Dear friends!
On peace being declared international relations and endeavours to
bring about union amongst the Churches will be resumed. The Old
Catholics are preparing for it. The undersigned secretary does not
wish to let the long looked for hour pass without sending brotherly
greetings to the Churches connected with Old Catholicism, and to
express the hope that they will remember their former friendly
relations, and to help to revive them. We express this wish especially
to our friends of those Churches, which are in intercommunion with
us, i. e. the Church of England and the Episcopal Church of America.

We also send brotherly greetings to our friends of the Eastern
Churches. The events of the last years have brought into contact
the East with the West. May also peace bring nearer together the
Churches of the East and West, and make them consider each other
as members of the One Holy, Catholic and Apostolic Church, and
to advantage by the practical consequences therefrom. The question
of the Holy Catholic Church has lately roused great interest in the
Evangelical Churches of the North, and it has found representatives
amongst the new «High Church» movement in Germany. We bid
these a hearty welcome as friends. May all these unite in prayer,
and may God bless their efforts that misunderstandings and prejudices
amongst the Churches, as well as distrust and misapprehension amongst
the nations cease; that the spirit of toleration and appreciation may
enter into the Churches, and that the spirit of forgiveness and
brotherly affection amongst the nations be promoted.

If possible an international Old Catholic Congress will be held
in Berne before long. Fuither particulars about which will be pub-
lished after peace bas been declared. As a means for the exchange
of thoughts we recommend to everybody « The International Church
Review », published by Stampfli & Co., Berne.

The pcace of God be with us all.

Basel (20 Florastrasse), April 1919.

Dr. Adelf Kiiry.
Secretary of the Committee of the International
Old Catholic Congresses.

Die Weltkonferenz on Faith and Order. — Dem Bulletin 19
vom 7. Médrz entnehmen wir: Einladungen zur Teilnahme an der
Weltkonferenz sind den Gemeinschaften aller Linder geschickt
worden, welche glauben, dass der Sohn Gottes Mensch gew rden ist,
mit Ausnahme der Kirchen des europiischen Kontinentes und des
Orients. Alle Gemeinschaften in den Vereinigten Staaten und Kanada
erhielten die Einladungen in den Jahren 1911 und 1912. Die Kom-
mission der amerikanischen bischoflichen Kirche, welche die Auf-



— 171 —

gabe hat, die Einladungen zu besorgen, sandte Abordnungen nach
Grossbritannien, die sich im Jahre 1912 und 1913 die Mitarbeit der
Kirche von England mit ihren Tochterkirchen von Schottland und
Irland, wie der freien Kirchen sicherten. Dari.ach wurde die Mitarbeit
aller Kirchen des englischen Sprachgebietes erlangt und wurden
61 Kommissionen gewihlt, welche ebensoviel autonome Zweige all
der filhrenden Gemeinschaften vertreten. Es war ratsam, den Kirchen
des nicht englischen Sprachgebietes keine schriftlichen Eii ladungen
zu senden. Im Jahre 19 4 und wiederum im Jahre 1917 hoffte man,
Abordnungen zu schicken, umn die Einladungen in all diese Lander
personlich zu iiberbringen und zu erkliren ; allein der Krieg machte
es unmoglich. Jetzt, da der Weg offen ist, ist am 6. Marz auf der
« Aquitania » cine Delegation aus New York abgereist. Sie besteht
aus den Rt. Rev. Dr. Vincent, Bischof von Southern Ohio und von
1910 bis 1916 Prisident des Hauses der Bischofe, Rt. Rev. Dr. Weller,
Bischof von Fond du Lac, Rev. Dr. B. Talbot Rogers, Leiter des
Racine College, und Rev. Dr. Edwald L. Parsons. Die Abordnung
besucht lLondon, Athen, Konstantinopel, Antiochien, Jerusalem,
Alexandr en, Rom, die Schweiz, Frankreich, Belgien, Holland, Dane-
mark, Norwegen, Schweden, und andere Lin 'er, die erreichbar
sind. Verschiedene hervorragende (Glieder der KXirchen dieser
Linder haben herzlich versichert, dass die Abordnung sympathisch
aufgenommen und mit Interesse gehort werde in der ernsten Hoff-
nung, dass die Weltkonferenz die Vorurteile, die Missverstandnisse und
die gegenseitige Misskennung unter den Kirchen beseitigen werde,
welche einen sichtbaren Leib Christi bilden sollten, so dass der Weg
- offen sein sollte, um direkt aufbauend die Einheit unter ihren An-
hdangern zu bewirken, welche Christus als die einzige augenschein-
liche Macht betrachten, um die Welt zu iiberzeugen, dass er vom
Vater gesandt worden ist, um das Menschengeschlecht zu erldsen.

Das Bulletin Nr. 20 vom 25. Mirz 1919 weiss allerlei zu er-
zahlen, w.e der Unionsgedanke auch von den Armeegeistlichen an
der Front gefordert wurde, indem solche verschiedene Konfessionen
und Volker einander naherbrachten. Gerade der Soldat an der
Front befasst sich mehr mit dem Wesentlichen und Einigenden der
christlichen Religion und hat fiir die Differenzen wenig oder gar
kein Verstindnis. Der Sekretir der Weltkonferenz gibt aus dem
vielen Material, das in dieser Beziehung bei ihm eingetroffen, in
diesem Bulletin einen klcinen Ausschnitt. So erhielt er an einem Tag
drei Schriften von Feldgeistlichen aus verschiedenen Teilen der
Welt. Die eine kommt von einem rémischkatholischen Geistlichen
und fithrt den Titel: « La Guerra e la Riunione della chiesa cristiana,
Verlag Ausonia, Via Convertita 8, Roma>». Darin erzihlt der Ver-
fasser, der in Albanien stand, von Konferenzen, an der sich ein



— 172 —

romischkatholischer, russischer, griechischer, anglikanischer Geist-
licher und spiter ein lutherischer Gefangener beteiligten. Die Unions-
frage wurde eingehend besprochen und der Hoffnung Ausdruck ver-
lichen, dass es der Weltkonferenz gelingen werde, die Vorurteile
und Eifersiichteleien, wie die gegenseitige Unkenntnis aus der Welt
zu schaffen. Die zweite Schrift berichtet iiber die Griindung einer
Geselischaft friiherer Feldgeistlicher, die den Unionsgedanken pflegen
wollen, und die dritte enthilt eine Rede eines anglikanischen Feld-
geistlichen aus Kanada an Presbyterianer tiber die Notwendigkeit der
Union. Eine dhnliche Gesellschaft wie in England wird sich auch
in den Vereiniglen Staaten bilden, sobald die Armeekapline zuriick
sind. Ein interessanter Bericht iiber eine Unionskonferenz im Ok-
tober 1916, an der einige siebenzig Feldgeistliche der anglikanischen,
presbyterianischen und wesleyanischen Gemeinschaften (¢ Chaplains
in Council ») teilnahmen, ist bei Ed. Arnold in London erschienen. Das
Bulletin berichtet ferner von der Griindung einer Gebetsliga fiirdie Union
durch einen hervorragenden romischkatholischen Laien in Italien mit
Mitgliedern des romischkatholischen und protestantischen Bekennt-
nisses. Eine englische Dame griindet in Ceylon eine dhnliche Liga.

Aus den Kundgebungen des Sekretariates der Weltkonferenz
spricht grosse Hoffnung auf die Teilnahme Roms an der projektierten
Weltkonferenz. Sie wurde durch den Briefwechsel mit Kardinal
Gasparri stark gefordert. Das anglikanische Kirchenblatt « Guardian »
vom 16. April gibt nun unter dem Titel « Papal Arrogance» aus
der vatikanischen Presse den Wortlaut wieder, womit der Papst die
Einladung zur Weltkonferenz abgelehnt hat. « Der heilige Stuhl
hat entschieden, es sei an dem allgemein-christlichen Kongress, der
demnichst gehalten werden soll, nicht teilzunechmen. Die romisch-
katholische Kirche kann in Anbetracht ihres dogmatischen Charakters
nicht auf gleichem Fuss mit andern Kirchen verhandeln. Der Vatikan
hat das Gefiihl, dass sich alle andern christlichen Gemeinschaften
von der romischen Kirche getrennt haben, diese aber direkt von
Christus herstammt. Daher kann Rom nicht zu ihnen gehen, sondern
diese miissen in den Schoss der romischen Kirche zuriickkehren.
Der Papst ist bereit, die Vertreter der dissentierenden Kirchen mit
offtenen Armen aufzunehmen; denn die romische Kirche hat sich
immer nach der Vereinigung aller christlichen Religionen gesehnt ».

Die hochkirchliche Vereinigung in Deutschland. — Der
Schriftfihrer der hochkirchlichen Vereinigung, Pfarrer Heinrich
W. Mosel in Hetzdorf bei Wolfshagen (Preussen), sendet uns folgenden
Aufruf zu, den wir in deutscher und englischer Sprache abdrucken :

«Im Jahre 1918 hat sich in Deutschland die « Hochkirchliche
Vereinigung » gebildet. Dieselbe will in den protestantischen Kirchen



— 113 —

Deutschlands das Bewusstsein ihrer Zugehorigkeit zu der einen
katholischen Kirche und ihrer Zusammengehoérigkeit mit den ausser-
deutschen Schwesterkirchen pflegen. Naheren Aufschluss iiber ihr
Programm und ihre Grundsitze gibt Heft 4 (Oktober/Dezember)
1918 dieser Zeitschrift (S. 375—380). Als Organ der Vereinigung
erscheint das Monatsblatt « Die Hochkirche ».

Die Hochkirchliche Vereinigung in Deutschland gibt hierdurch
ithrem Wunsche Ausdruck, mit den Freunden und Forderern wahr-
haft katholischer Anschauungen und Bestrebungen auch ausserhalb
Deutschlands engere Fiihlung zu gewinnen. Indem sie allen Christ-
glaubigen, denen die Einheit der Kirche am Herzen liegt, ihren
Gruss entbietet, wendet sie sich insbesondere an diejenigen Einzel-
glieder und Vereinigungen der bischoflichen Kirchen Englands,
Skandinaviens und Nordamerikas, sowie der alt- bzw. christkatho-
lischen Kirche Hollands und der Schweiz, welche mit ihr in nahere
Beziechungen zur Pflege der gemeinsamen Tendenzen zu treten ge-
willt sind, mit der Bitte, entsprechende Erklarungen an ihren unter-
zeichneten Schriftfiihrer gelangen zu lassen. »

Appeal from the German «High Church Association», —
In 1918 a «High Church Associations was formed in Germany.
Its object is to promote a feeling amongst the Protestant Churches
of their belonging to the One Catholic Church, and of their union
with sister Churches oudside Germany. Further details regarding
the objects and principles are to be found in number 4 of this
Review of 1918, pages 375—380. The official organ of this new
movement is the monthly paper « Die Hochkirche ».

The German « High Church Association » express hereby the
wish to find connexion with friends and promoters, also outside
Germany, of truly catholic views. Wishing to send their greetings
to all Christians who have at heart the unity of the Church, the
«High Church Association » appeal especially to members and
socicties of the Episcopal Churches of England, Scandinavia and
North America as well as to the Old Catholic Churches of Holland
and Switzerland. Those who are willed to take up nearer relations
in order to discuss the common tendencies, are asked to express
their opinions in writing to the undersigned secretary.

« The High Church Association» in Germany:
Plarrer H. W. Mosel, Seretary,
in Hetzdorf bei Wolfshagen (Uckermark).

Auf der begriindenden Mitgliederversammlung am 9. Oktober
1918 in Berlin hat die Vereinigung ein neues Programm mit fol-
genden Grundsatzen aufgestellt:

¢« Die Hochkirchliche Vereinigung erstrebt ecine Ausgestaltung



— 174 —

der Kirchen der Reformation hinsichtlich ihrer Verfassung und ihres
Kultus. Sie ladet alle diejenigen zur Mitarbeit ein, welche auf dem
Grunde des Evangeliums stehen und mit Ernst Christen sein wollen.

L. -

1. Die Hochkirchliche Vereinigung erstrebt die volle Selbst-
stindigkeit dieser Kirchen in kirchlichen Dingen und Kirchen-
leitungen, welche durch keine Riicksichten behindert sind, das Be-
kenntnis zum Evangelium und die kirchlichen Interessen nach innen
und aussen, wo und wem gegeniiber es auch immer sei, mit Nach-
druck zu vertreten. 2. Hierzu erachtet sie die Durchfiihrung der
bischoflichen Verfassung, welche auch dem Geiste der Heiligen
Schrift durchaus gemadss ist, fiir erforderlich.

I1.

1. Die Hochkirchliche Vereinigung wiinscht ein massvolles
Zuriicktreten der Predigt, eine stirkere Betonung der Bedeutung
der Heiligen Sakramente und ihres objektiven Charakters — un-
erlassliche Veraussetzung ist ihr Vollzug nach den kirchlichen Ord-
nungen — und eine reichere liturgische Ausgestaltung der Gottes-
dienste. 2. Sie will darauf hinarbeiten, dass in den Gottesdiensten
(durch Kirchen- und Altarschmuck, Musik, reicheren Ornat u. a.)
dem Sinn fiir das Schone, Edle und echt Volkstiimliche immer
mehr Rechnung getragen und der heilige Inhalt stets in heligen
wiirdigen IFormen dargeboten werde. 3. Sie halt eine wirksame
Reform der Beicht- und Abendmahlspraxis, wie sie jetzt geiibt wird,
fiir unerlasslich und die Wiedereinfithrung der fakultativen Privat-
beichte fiir wiinschenswert. 4. Sie will mithelfen, dass die fromme
Ubung (Kirchenbesuch, Gebetstunden, evangelisch -klosterliches
Leben) auch in den Kirchen der Reformation gebuhrend gewiirdigt
und betdtigt werde. 5. Als eine ihrer Aufgaben betrachtet sie die
Schaffung eines Breviers fiir evangelische Chris en. 6. Weil ihr die
Kirche die vom Christus und den Aposteln gegriindete sichtbare
Heilsanstalt ist, muss fiir dieselbe ein ihrer Bedeutung entsprechender
grosserer Einfluss auf das Volksleben angestrebt und in der evan-
gelischen Christenheit das Bewusstsein, zu der GGesamtkirche Christi
zu gehoren, geweckt und gestirkt werden. »

Unicnsbestrebungen in den Vereinigten Staaten von Ame-
rika. — In Philadelphia wurde in den Tagen vom 4. bis 6. De-
zember eine Konferenz iiber die kirchliche Union abgehalten, an
der sich folgende 17 protestantische Gemeinschaften durch Vertreter
beteiligten: DBaptisten des Nordens, Kongregationalisten, Jiinger
Christi, Christliche Vereinigung, Nordamerikanische evangelische
Synode, Freunde, Vereinigte lutherische Kirche, bischofliche Metho-
distenkirche, Mahrische Kirche in Amerika, Presbyterianische Kirche



— 11 —

in den Vereinigten Staaten, Protestantisch-bischofliche Kirche in den
Vereinigten Staaten, Reformierte Kirche in Amerika, Reformierte
Kirche in den Vereinigten Staaten, Reformierte bischofliche Kirche,
Vereinigte Briider, Vereinigte Presbyterianische Kirche Nordamerikas,
Welsche Presbyterianische Kirche. Die Anregung zur Tagung war
von der Presbyterianischen Kirche in den Vereinigten Staaten aus-
gegangen, erschienen waren 150 Bischofe, Geistliche und Laien.
Die Verhandlungen wurden abwechselnd von den Vertretern cin-
zelner Kirchen geleitet. Die Referenten beschrankten sich auf die
Darlegung der Auffassung ihrer Kirche und auf Andeutung, wie
sie sich die Union vorstellten. Die Reden sind im Aprilheft des
« The Christian Union Quarterly » abgedruckt. Der Redner der
bischollichen Kirche, Bischof Dr. Talbot von Siid-Bethlehem, er-
innerte an die vier Punkte, die 18586 von der Generalkonvention
in Chicago und 1888 von der l.ambethkonferenz in London als
die Grenzen bezeichnet worden waren, innerhalb deren sich die
getrennten christlichen Kirchen zusammenfinden konnten und sollten.
Es sind die folgenden: 1. Die heilige Schrift des Alten und Neuen
Testaments ist die ausreichende und massgebende Quelle der Heils-
lehre. 2. Das apostolische Glaubensbekenntnis ist das Taufsymbolum,
das nizianische Bekenntnis eine geniigende FFormulierung der christ-
lichen Glaubenslehre. 3. Taufe und Abendmahl, die zwei durch
Christus selbst eingesetzten Sakramente, sind nach den von Christus
gebrauchten Worten und mit den von thm vorgeschricbenen Ele-
menten zu spenden. 4. Der historische Lpiskopat ist, wenn auch
nach Ort und Zeit in den Methoden seiner Verwaltung verschieden,
eine Bedingung der kirchlichen Einigung. Bischof Talbot beschif-
tigte sich dann vorziiglich mit diesem vierten Punkt. Als eine Briicke
zwischen den bischoflichen und den nicht bischoflichen Kirchen
kann man das in der apostolischen Kirche hochgeschitzte «Pro-
phetentum » ansehen, das die Befugnis zur Verkiindigung des gott-
lichen Wortes aus der personlichen Inspiration herleitet und das
Bischof Talbot zur Geltung kommen lassen will. Bischof Monch
von der Mahrischen Kirche betonte, dass die Mihrische Kirche
den Episkopat im katholischen Sinne beibehalten habe und diesen
nicht aufzugeben gesonnen sci, obwohl sic die Giiltigkeit der geist-
lichen FFunktionen anderer Kirchen so riickhaltlos anerkenne, dass
ste ohne Reordination die Geistlichen anderer Kirchen als Diakonen
in den eigenen Klerus aufnehme. Sollte es zu einer organischen
Einigung der christlichen Kirchen kommen, so halte man eince
Zentralbehorde mit wirklicher Autoritit fiir notig. Man denke sich
diese analog der Verfassung der Vereinigten Staaten. Die Kirchen
waren zu einem Bund relativ selbstandiger Glieder zu vereinigen.
Diese hitten je nach ihrer Seeclenzahl Abgeordnete in ein Unter-



— 176 —

haus zu delegieren. In einem Oberhaus wiren alle Kirchen gleich-
missig vertreten. Bindende Beschliisse bediirfen der Zustimmung
beider Hauser. Indessen soll diese Anregung einstweilen nur als
eine Aeusserung angesehen werden, fiir die sich nicht einmal die
Mihrische Kirche schon haftbar machen mochte.

Einen Schritt zur Einigung bedeutet ein Dokument, das am
29. Marz 21 hervorragende Bischofe, Geistliche, Theologen und
Laien der bischoflichen Kirche und der Kirche der Kongregatio-
nalisten unterzeichnet haben. Darin wird folgendes festgelegt:

1. Die hl. Taufe ist die Aufnahme in die christliche Kirche.
Wie es nur eine Taufe gibt, so nur eine Kirche. Dies ist die hl.
katholische Kirche.

2. Die Gemeinschaft, in der die Mitglieder der einen katho-
lischen Kirche miteinander verbunden sind, ist nur dann volle
Wirklichkeit, wenn sie auch in einer Gemeinschaft des Gottesdienstes,
des Glaubens und der Kirchenordnung mit Einschluss der Abend-
mahlsgemeinschaft besteht. Eine solche Gemeinschaft ist denkbar
bei grosser Verschiedenheit des kirchlichen Lebens und des Kultus.

3. Wir untersuchten weder den historischen Ursprung noch
die Lehrautoritit des Episkopats; aber wir erkennen an, dass der
Episkopat im grossern Teil der Christenheit eine Bedeutung hat,
mit Riicksicht auf welche man den bischoflichen Kirchen nicht
zumuten kann, ihn preiszugeben.

4. Wir erkennen an, dass die nicht bischoflich organisierten
christlichen Kirchen Werkzeuge des hl. Geistes waren, die Welt zu
erleuchten, Siinder zu bekehren, Heilige zu erzeugen. Sie ent-
standen infolge schwerer Missbriuche und haben dazu gefiibrt,
Rechte der Christgliubigen zu retten, die vernachlissigt waren.

5. Keine christliche Gemeinschaft braucht ihre Vergangenheit
zu verleugnen; aber sie sollte nicht nur zum gemeinschaftlichen
kirchlichen Leben, sondern auch zu den organisatorischen Methoden
der Kirche ihren Beitrag leisten. Wir wiinschen keine halb un-
willigen gegenseitigen Konzessionen, sondern willige Annahme der
Giiter einer jeden Gemeinschaft zur Bereicherung dervereinigten Kirche.

6. Wir wiinschen lebhaft eine Einigung der kirchlichen Gemein-
schaften als solcher; aber wir verkennen die Schwierigkeiten nicht.
Als einen Weg der gegenseitigen Anniherung betrachten wir «die
Interkommunion in besondern Fillen ». Kommt es zu einer solchen,
so wird auch die gegenseitige Wertschitzung wachsen.

7. Die Intention, mit welcher ein nicht bischoflich ordinierter
Geistlicher eine Ordination durch einen Bischof erhilt, ist die
Intention der allgemeinen Kirche. Durch die Erteilung und den
Empfang einer solchen Ordination soll die Giiltigkeit der vorausge-
gangenen Ordination nicht angefochten werden.



— 177 —

8. Dasselbe gilt von der Spendung der Sakramente. Der
Spender handelt nicht als Vertreter einer besondern Kirche, sondern
im Sinne der Universalkirche; seine Intention soll die des Herrn sein,
wie sie in der katholischen Kirche fortwirkt.

9. Ist zwischen dem Bischof der bischoflichen Kirche und dem
von ihm ordinierten Geistlichen eines andern kirchlichen Verbandes
eine kirchliche Gemeinschaft hergestellt, so sollten besondere Mass-
nahmen gctroffen werden, um diese in der Forin der Abendmahls-
gemeinschaft und gegenseitiger Ratschlige und Mitarbeit auch zu
erhalten.

10. Um unter den angegebenen Bedingungen Geistliche einer
andern Kirche ordinieren zu diirfen, werden die der bischoflichen
Kirche angehorigen Mitglieder der Konferenz die Zustimmung der
in diesem Jahre zusammentretenden (zeneralkonvention nachsuchen
und dieser einen beziiglichen Gesetzesentwurf unterbreiten. Die
kongregationalistischen Mitglieder der Konferenz erkennen ihrer-
seits an, dass der ihnen vorgelegte Entwurf zur Forderung der
kirchlichen Einigung dient und die Moglichkeit bietet, eine er-
ganzende Ordination zu vollziehen, ohne dass die eine oder die
andere Kirche ein Opfer zu bringen hat. '

11. Die Vertreter der beiden Kirchen versprechen sich von
dem Abkommen gute Wirkungen. Es wird dazu dienen, in
Missionsgebieten mit einander zu arbeiten. An Orten mit geringer
Bevilkerung kann das Argernis beseitigt werden, dass mehr Kirchen
gebaut werden als zur Seelsorge erforderlich sind. Die Feldgeist-
lichen und Schiffskapline konnen auch solchen priesterliche Dienste
leisten, die sonst aus (GGewissensgriinden darauf verzichten miissten.
Ueberall wiirde ein Beispiel gegeben, dass man sich kirchlich nihern
kann, ohne die eigene kirchliche Organisation und die eigene Form
des Gottesdienstes preiszugeben. Das Verlangen nach kirchlicher
Einigung wiirde gestirkt, Vorurteile wiirden geschwicht und der
Weg zu einer vollern organischen Union geoffnet.

Einstweilen ist nur eine nichtbischofliche Kirche bereit, zu
einer solchen gegenseitigen Annaherung Hand zu bieten; aber alle
andern nichtbischoflichen Kirchen sind herzlich eingeladen, freund-
lich zu iiberlegen, ob sie sich dem Ubereinkommen nicht ebenfalls
anschliessen konnten.

Die Konferenzmitglieder, die der bischoflichen Kirche angehoren,
wollen nun der nichsten Generalsynode folgenden Antrag zur
Genehmigung vorlegen:

§ 1. Falls ein Geistlicher, der nicht von einem Bischof ordi-
niert worden ist, den Wunsch dussert, ohne die Zugehorigkeit zu
seiner eigenen Kirche oder zum eigenen Klerus aufzugeben oder
zu verleugnen, von einem Bischof der bischoflichen Kirche zum

Internat. kirchl, Zeitsehrift, Heft 2, 1919, 12



— 1718 —

Diakon oder Priester ordiniert zu werden, darf ihm der Bischof der
Diozese oder des Missionsbezirks, wo er sich befindet, unter der
Weisung und Zustimmung des Standing Committee (Synodalrats)
oder des Aufsichtsrats die Firmung und Ordination erteilen.

§ 2. Der Geistliche, der so ordiniert zu werden wiinscht, hat
dem betreffenden Bischof die Gewissheit zu verschaffen, dass er
wenigstens seit einem Jahr in den Vereinigten Staaten gewohnt hat,
dass er im Namen der Dreifaltigkeit giiltig mit Wasser getauft ist,
dass er an dem historisch uberlieferten Glauben der Kirche, wie
dieser im apostolischen und im nizidnischen Glaubensbekenntnis
ausgesprochen ist, festhilt; dass aus physischen, psychischen, mora-
lischen oder geistigen Griinden keine Bedenken vorliegen; dass
die kirchliche Autoritit, der er in der eigenen Kirche untersteht,
mit der von ihm gewiinschten Ordination einverstanden ist.

§ 3. Der Mann, der ordiniert werden soll, hat zur Zeit der
Ordination in der Gegenwart des Bischofs eine Erklirung zu unter-
zeichnen und abzugeben, dass er glaubt, die Heilige Schrift des
Alten und Neuen Testaments sei das Wort Gottes und enthalte
alle zum Heile notwendigen Dinge; dass er bei der Spendung der
Taufe in jedem Fall mit Wasser im Namen des Vaters und des
Sohnes und des Heiligen Geistes taufen will, und dass er, falls er
zum Priester geweiht werden soll, bei der Feier der hl. lommunion
ausnahmslos die Elemente von Brot und Wein gebrauchen, beim
eucharistischen Gottesdienst die Worte und Handlungen, mit denen
der Herr das Sakrament eingesetzt hat, das Gebet des Herrn und
das apostolische oder nizinische Symbolum als das Glaubens-
bekenntnis der heiligen katholischen Kirche anwenden will, wenn
dieses nicht unmittelbar vor der Kommunionfeier bereits rezitiert
worden ist; dass er in der Folge auf die Einladung des Bischofs
der bischoflichen Kirche, der in dem Gebiet, in welchem der Or-
dinand wohnt, mit der Jurisdiktion betraut ist, sich, wenn nicht
absolut gehindert, zur Beratung und Mitarbeit einfinden wird, und
dass er sich gegeniiber dem Bischof der bischoflichen Kirche, der
an dem betreffenden Ort die Jurisdiktion hat, oder, falls kein Bischof
da ist, dem prasidierenden Bischof gegeniiber verantworten will,
falls er hinsichtlich des Glaubens oder der lLebensfiihrung zur
Rechenschaft gezogen wird.

§ 4. Wird ein so Ordinierter wegen des Glaubens oder der
Lebenstihrung angeklagt, so soll er geziemende Mitteilung von der
wieder ithn erhobenen Anschuldigung und geziemende Gelegenheit
erhalten, sich vernehmen zu lassen, und das Verfahren soll ihnlich
sein dem, das im gleichen FFall wider einen Geistlichen der bischof-
lichen Kirche cingehalten wird. Das Urteil ist immer durch den
Bischof zu fillen und soll so lauten, wie es gegen einen Geistlichen



— 179 —

der bischoflichen Kirche lauten wirde. Es ist der kirchlichen
Behorde, der der Angeklagte verantwortlich ist, zur Kenntnis zu
bringen. Stand der Geistliche vor einem Gerichtshof der kirchlichen
Gemeinschaft, in der er sein geistliches Amt ausgeiibt hat, so soll
das in giiltiger Ausiibung der Jurisdiktion gefallte Urteil als fiir
die betreffenden Tatsachen beweisend hingenommen werden.

§ 5. Wird ein so ordinierter Geistlicher von seiner kirchlichen
Behorde ermachtigt, so darf er in einer Diozese oder einem Missions-
bezirk der bischoflichen Kirche seines Amtes walten; aber er soll
nicht Rektor (Pfarrer) oder Geistlicher einer Pfarrei oder Genossen-
schaft der bischoflichen Kirche werden, bevor er dem Didzesan-
bischof schriftlich eine Erklarung abgegeben hat, mit der er sich
feierlich verpflichtet, sich nach der Lehre, Disziplin und Liturgie
der bischoflichen Kirche zu richten. Hat er eine solche Erklirung
abgegeben und ist er giltig als Rektor oder Geistlicher einer
Pfarrei oder Genossenschaft der bischoflichen Kirche gewahlt und
unterwirft er sich zu diesem Zweck den Kanones der bischoflichen
Kirche und der betreffenden Diozese oder des Missionsbezirks, so
soll er fiir alle Funktionen als Geistlicher der bischoflichen Kirche
gelten.

Das Bischofsamt in den Kirchen des Protestanismus. —
In den letzten Monaten wird in protestantischen Kirchen das Bischofs-
amt als einigendes Band zwischen den verschiedenen getrennten
Kirchen erortert. Bemerkenswert sind in erster Linie die Auscin-
andersetzungen in England, wo ernsthaft von der Wiedervereinigung
der Nonkonformisten mit der anglikanischen Kirche gesprochen
wird. Zu den Nichtkonformisten gehoren alle, die die sog. Uni-
formitatsakte vom Jahre 1662 nicht anerkennen. Darunter versteht
man ein Gesetz, das von jedem Geistlichen verlangt, dass er sich
durch den staatlich anerkannten Ditzesanbischof ordinieren lasse,
sich den staatskirchlichen Verordnungen unterwerfe und sich beim
Gottesdienst genau an das offizielle Gebetbuch halte.  Wer dieses
Gesetz « verwirft, ist Nonkonformist ». Die Nonkonformisten zer-
fallen in eine grosse Zahl von besondern Gemeinschaften, die zu-
einander keine Bezichungen unterhalten. Einem Aufsatz eines non-
konformistischen Geistlichen iiber die Frage der Wiedervercinigung
mit der Staatskirche im ¢ Guardian » vom 10. Jdanner (vel. Berner
¢« Katholik », Nr. 8) cntnehmen wir folgendes :

« Es wird offenbar, dass Home Reunion (Kirchliche Wieder-
vereinigung im eigenen Land), so weit das Volk im allgemeinen
beteiligt ist, schon morgen zustande kommen konnte. Die gegen-
seitige Einrdaumung der Kanzel wird, mag sie nun gesetzlich oder
ungesetzlich, klug oder unklug sein, zu einem Vorkommnis, das



— 180 —

sich oft ereignet, und die Leute in den Banken scheinen die ganze
Angelegenheit der bischoflichen Ordination zu ignorieren. Wahrend
die Fachmianner die Frage studieren, ob eine Wiedervereinigung
moglich sei, wird das Ding mit einer erstaunlichen Schnelligkeit
zu einer vollendeten Tatsache. »

Der Verfasser ist nun aber keineswegs der Meinung, dass man
tiberhaupt von der Erteilung der Presbyteratsweihe durch einen
Bischof, also von der bischotlichen Kirchenverfassung, absehen soll,
um auf diese Weise das Haupthindernis der kirchlichen Einigung
zu beseitigen. Er erkliart im Gegenteil: « Die uberwiegende Majoritit
der nonkonformistischen Geistlichen billigt die bischofliche Kirchen-
verfassung.» Allein er ist der Meinung, man diirfe den dltern
Geistlichen, die schon so und so lange segensreich gewirkt haben,
nicht zumuten, sich nun durch einen Bischof ordinieren zu lassen
und damit zuzugeben, dass sie bisher ihr Amt in unrechtmissiger
Weise verwaltet hitten. Unter den jiingern Geistlichen wiirde
« wahrscheinlich die Mehrheit », unter den iltern wenigstens « eine
betrichtliche Minderheit » bereit sein, sich die Ordination (nach dem
englischen Ritus) erteilen zu lassen. Allein so werde es immer
sein, moge man die Wiedervereinigung noch so lange verschieben.
Um tiber die Schwierigkeit hinwegzukommen, macht er den Vor-
schlag, eine Toleranzperiode eintreten zu lassen, in der auch non-
konformistische Geistliche, ohne sich neu ordinieren zu lassen, zum
Dienst am Altar und auf den Kanzeln der Staatskirche zugelassen
wiirden. Fir die Kandidaten, die neu in den Klerus aufgenommen
werden, aber wire die bischofliche Ordination obligatorisch.

Die bedeutendste der nonkonformistischen Gemeinschaften bilden
die Methodisten (Wesleyaner). Seit zwei Jahren werden zwischen
den Anglikanern und Methodisten informatorische Konferenzen ohne
offiziellen Charakter abgehalten. Auf Grund dieser Verhandlungen
machte nun der Bischof von London Dr. Ingram in einem offent-
lichen Vortrag in der Kingswayhalle folgenden Vorschlag (¢« Guar-
dian» vom 27. Febiuar): _

1. Kiinftig sollen an den von anglikanischen Bischofen zu er-
teilenden Priesterweihen auch wesleyanische Geistliche aktiv teil-
nehmen diirfen. Das kann die anglikanische Kirche zugeben, weil
ja auch schon bisher nicht der Bischof allein die Handauflegung
vollzieht, sondern mit ihm eine Vertretung des Presbyteriums bei
der hl. Handlung mitwirkt. Auf diese Weise hilft die wesleyanische
Geistlichkeit bei der Ordination anglikanischer Priester und erhilt
damit selbst auch eine gewisse Anerkennung.

2. Es sollen einige wesleyanische Superintendenten die angli-
kanische Bischofsweihe empfangen und den wesleyanischen Geist-
lichen, die auch in der anglikanischen Kirche priesterliche Funk-



— 181 —

tionen vorzunehmen wiinschen, die Priesterweihe erteilen. Diese
wesleyanischen Geistlichen hatten weder aus ihrer eigenen Gemein-
schaft auszuscheiden, noch sich von anglikanischen Bischéfen ordi-
nieren zu lassen, um doch auch innerhalb der anglikanlschen Kirche
zu allen priesterlichen Funktionen zugelassen werden zu konnen.

3. Wesleyanische Geistliche, die auf die Priesterweihe ver-
zichten, sollen in anglikanischen Kirchen wenigstens das Predigt-
amt ausiliben durfen. '

4. Der Bischof von London hofft aber, dass bis in etwa vierzig
Jahren die gesamte wesleyanische Geistlichkeit dazu kime, eine
Ordination zu besitzen, die auch von der anglikanischen Kirche
als vollgiiltig anerkannt wire. Um jedoch keine Seite der Demiiti-
gung auszusetzen, die bisherige Stellung direkt oder indirekt ver-
leugnen zu miissen, soll eine Formel vereinbart werden, nach welcher
der Ordinand erklart, er gebe iiber die Giiltigkeit des geistlichen
Amtes der einen oder andern Seite kein Urteil ab, sondern wiinsche
nur mit der ganzen Befugnis ausgeriistet zu werden, die Gott zur
Ausiibung des Kirchendienstes verleihe, damit niemand an seinem
Amt Anstoss nehme.

5. Die wesleyanische Gemeinschaft als solche mit ihren be-
sondern Einrichtungen und Arbeitsformen wiirde bleiben, aber es
ware doch ein auf die Glaubensbekenntnisse sich stiitzendes Doku-
ment zu entwerfen, durch das die Ubereinstimmung in der Glaubens-
lehre festgestellt wiirde. Dr. Ingram sieht in dieser Forderung keine
Schwierigkeit. Trotz der Selbstindigkeit der kirchlichen Organi-
sationen wiirde so die Zugehorigkeit zu der cinen Kirche Christi
gegenseitig anerkannt und die gemeinschaftliche Arbeit ermoglicht.

Wie wir demselben englischen Blatt entnehmen, findet dieser
Vorschlag unter den Wesleyanern lebhafte Zustimmung.

Einen fiir unsere I'rage iiberaus wertvollen Aufsatz enthalt die
amerikanische Zeitschrift « The Christian Union Quarterly » 1m
letzten Heft des vorigen Jahrganges iiber die Mahrische Kirche in
Amerika. Sie bildet die amerikanische Provinz der Briiderunitat,
zu der ausserdem noch die britische und deutsche Provinz gehoren ;
letztere ist unter dem Namen Herrenhutergemeinde bekannt. Paul
de Schweinitz, der Verfasser, teilt in dem Artikel (vgl. « Katholik »
Nr. 10) « Einige Gedanken iiber den gegenwiirtigen Stand der Unions-
frage » mit.

Der Artikel ist uns besonders deswegen bemerkenswert, weil
sich der Verfasser wesentlich darauf beschrinkt, den Lesern mit-
zuteilen, wie die Mahrische Kirche Uber gewisse Schwierigkeiten
hinwegkommt, die nach Ansicht der Theologen einer in Kultus-
gemeinschaft bestechenden Linigung im Wege stehen.

Schweinitz findet, dass man bisher wohl sehr ernsthaft ciner



kirchlichen Union gerufen, aber sich zu wenig beflissen habe, auch
anzugeben, wie eine solche zustande kommen soll. Namentlich ist
er der Meinung, es sei wohl richtiger. den Plan auf unbestimmte
Zeit fallen zu lassen, als damit zu rechnen, dass auch die unter
dem Papst stehende Gemeinschaft an den beziiglichen Verhand-
lungen offiziell teilnehmen werde. Dagegen verbreitet sich mehr
und mehr die Ansicht, das Ziel ware bald erreicht, wenn man die
Angelegenheit ganz und gar den Laien iiberliesse und auf die theo-
retischen und technischen Einwendungen des Klerus keine Riick-
sicht ndhme. Doch wird nicht darauf eingegangen, ob auf diesem
Wege eine kirchliche Einignng iiberhaupt denkbar wire.

In den Schriften iiber die Moglichkeit einer kirchlichen Ver-
stindigung werden, wie Schweinitz findet, hauptsachlich zwei Punkte
hervorgehoben, iiber die eine Einigung schwer zu erreichen sei:
die Sakramente und das Priestertum, oder noch bestimmter aus-
gedriickt: Taufe und Ordination. Die Taufe ist die Vorbedingung
der Abendmahlsgemeinschaft, weil sie der Akt der Aufnahme in
die christliche Kirche ist. Ist man iiber die Taufe einig, so ist
man einander schon bedeutend ndher gekommen.

Welche Praxis herrscht hinsichtlich dieser Dinge in der Mahri-
schen Kirche? Sie hat wie alle alten Kirchen des Morgen- und
Abendlandes die Kindertaufe, weil sie sich zu der Lehre bekennt,
das Kind sei nicht auf Grund angeborner Unschuld und Siinde-
losigkeit, sondern tm der Kraft des Erlosungstodes Jesu Christi ein
Erbe des ewigen Lebens. Da sich mit der Kirche auch die Eltern
und Paten des Kindes zu dieser Lehre bekennen, wird angenommen,
das Kind habe Anspruch auf das sichtbare Zeichen der Erlosung
und «getauft in Jesu Tod» (Rom. 6, 3) die Berechtigung, ein Mit-
glied seiner sichtbaren Kirche zu werden. Spiter, wenn das Kind
zu den Unterscheidungsjahren gelangt ist, bestitigt es mit dem
eigenen Glaubensbekenntnis den Bund, in den es durch die Taufe
eingetreten ist, empfingt die FFirmung und wird damit auch zum
Abendmahl zugelassen. Wird jedoch jemand erst im erwachsenen
Alter auf Grund des personlichen Bekenntnisses getauft, so lasst
ihn die Mihrische Kirche ohne Firmung am Abendmahle teil-
nehmen. Die Taufe wird in Form des Aufgiessens von Wasser ge-
spendet; doch kann ein erwachsener Tiufling das Sakrament in
der Form des Untertauchens verlangen. Unter solchen Umstinden
bildet die Taufe fiir die Mihrische Kirche kein Hindernis der
Einigung mit andern Gemeinschaften.

» Was das Sakrament der hl. Kommunion betrifft, so hat die
Mihrische Kirche offiziell die Stellung, die sie vor 461 Jahren
(1457, zur Zeit der Ansiedelung der bohmischen Briider in Kun-
wald bei Senftenberg) eingenommen hat, unverindert beibehalten; »



— 183 —

sie lehnte es ab, eine besondere Doktrin iiber das Sakrament zu
formulieren und nimmt einfach die Einsetzungsworte so an, wie sie
in den Evangelien und im ersten Korintherbrief mitgeteilt sind,
ohne diese mit irgendeiner menschlichen Interpretation zu erliutern,
also ohne von irgend jemand zu verlangen, dass er iiber diesen
Punkt ein bestimmtes Glaubensbekenntnis unterschreibe. Jeder
aber, der in seiner eigenen Kirche zum Abendmahl Zutritt hat, ist
« freudig, willig, herzlich » auch in der Mahrischen Kirche zur
Kommunion zugelassen.

Schweinitz aussert in seiner Mitteilung die Vermutung, dass
auch ein Wort iiber die Ordination in der Mahrischen Kirche
interessieren konnte. So ist es. Der Verfasser sagt dariiber: « Die
Mahrische Kirche betrachtet den historischen Episkopat als ein
kostbares Besitztum. Alle ihre Geistlichen sind durch Bischofe
ordiniert. So hoch schitzte sie den historischen Episkopat, dass
sie in all den furchtbaren Jahren des dreissigjihrigen Krieges und
der Gegenreformation unter dem osterreichischen Kaiser Ferdinand II.
den Episkopat fortsetzte und selbst fiir Diozesen, die vernichtet
waren und in denen es keine Pfarreien mehr gab, Bischole kon-
sekrierte, — nur um die Sukzession nicht zu verlieren und in der
Hoffnung, dass doch die Kirche wieder erneuert werden konnte.
So kam es, dass 1735 der Episkopat von den iberlebenden Bi-
schofen der alten béhmisch-médhrischen Brider auf dic erneuerte
Briider- oder Mahrische Kirche (in Amerika) tbertragen wurde und
seither die Aufeinanderfolge erhalten werden konnte. Und so kam
es, dass am 27. Mai 1749 das britische Parlament nach sorgfiltiger
Prifung unter Zustimmung des Hauses der Iords mit Einschluss
der Bischife der Staatskirche in aller Form erklarte, die Miahrische
Kirche sei eine alte bischofliche Kirche. »

Gleichwohl hat die Maihrische Kirche von jeher das geistliche
Amt aller andern Kirchen anerkannt, mit deren Geistlichen fraterni-
siert, sie als gleichberechtigt auf die Kanzel zugelassen und ihre
Funktionen als giiltig hingenommen. Sie selbst aber behalt mit
dem Episkopat auch die drei Stufen des geistlichen Amtes bei,
die der Diakonen, Priester und Bischofe. Wird ein Kandidat zum
Diakon ordiniert, so bekommt er das Recht, «die Sakramente zu
spenden, Ehen einzusegnen (administer the sacramentes, solemnize
matrimony) und die gewohnlichen IFunktionen der ordinierten Geist-
lichen zu tibernchmen. Hat er sich als Diakon bewiihrt, so wird
et — gewohnlich nach zwei Jahren -~ zum Presbyter ordiniert
und erhadlt Zutritt zu den wichtigeren Stellungen in der Kirche »
(is available for more important positions in the Church). Der
bischoflichen Konsekration muss die Wahl vorhergehen.

Schliesst sich der Mahrischen Kirche ein Geistlicher an, der



— 184 —

seine Ordination in einer Kirche ohne Bischife und ohne die drei
Rangstufen des geistlichen Amtes erhalten hat, so wird er, falls
die iibrigen Ausweise geniigend sind, nicht reordiniert. Da er als
ordiniert gilt, erhilt er in der Mahrischen Kirche die Stellung eines
Diakons. Hat er sich im Laufe von zwei oder drei Jahren be-
wihrt, so wird er durch einen Maihrischen Bischof zum Presbyter
ordiniert. Authentischen Aufschluss gibt dariiber das Buch der
Mihrischen Kirchenordnung vom Jahre 1911.

Der Berichterstatter gelangt zum Schluss, dass fiir die Midhrische
Kirche das Bischofsamt kein Hindernis der Union bilde. Es ist
aber nicht zu vergessen, dass er nur an eine Union mit protestan-
- tischen Kirchen denkt.

Ernsthaft wird auch in Deutschland von der Einfiihrung des
Bischofsamtes gesprochen. Ein eifriger Befiirworter dieser kirch-
lichen Verfassungsart ist der Berliner Prof. Dr. Deissmann. Er
schreibt in einem Artikel < Revolution und Kirche » in Nrn. 93/94
des « Evangelischen Wochenbriefes »: « Einerlei wie die Trennung
von Staat und Kirche ausfallen wird, ezzer Hemmung sind wir
(ich spreche vom Durchschnittszustand der deutschen evangelischen
Landeskirchen) schon jetzt ledig: des landesherrlichen Summ-
episkopats. » Fiir den Neuaufbau der Kirche verlangt er: « stiirkste
Belebung des synodalen Gedankens ..., Wiederbelebung des evan-
gelischen Bischofsamtes, das, vom Vertrauen der Geistlichkeit und
der Synoden getragen, schopferischen und fiihrenden Personlich-
keiten Raum gibt zu selbstindiger Betitigung. Dass ich mit einer
stark demokratischen Grundidee den Bischofsgedanken verbinde,
ist nur eine scheinbare Paradoxie. Denn ich meine nicht den
Hierarchen, sondern den tief im christlichen Volke wurzelnden
religiosen Fiihrer. » Die bischofliche Verfassung der protestantischen
Kirche ist auch ein Programmpunkt der deutschen hochkirchlichen
Bewegung, woriiber wir boen berichten.

Der Papst und die Kirchen des Orients. — Der Papst schenkt
den Kirchen des Orients fortwahrend seine Aufmerksamkeit (vgl.
« Intern. Kirchl. Zeitschr.» 1918, S. 84 ff.). Der russische Einfluss,
der in den letzten Jahren gewaltig zugenommen, ist durch den Um-
sturz in Russland von selbst zuriickgegangen, so dass es leicht ver-
standlich ist, dass der Papst nun gern die Gelegenheit beniitzen mochte,
um seine Position im Orient zu festigen und zu erweitern. Im ge-
heimen Konsistorium vom 11. Mirz hielt Benedikt XV. eine An-
sprache, in welcher er die Ziele der Kurie, die Gewinnung der
Kirchen des Orients, auseinandersetzte. Eingangs erinnert der Papst,
wie seine Vorginger die Kirchen des Ostens cingeladen, dass sie
¢ zu dem Mittelpunkt der Einheit und des Lebens zuriickkehren



mochten, von dem sie sich bedauerlicherweise getrennt hatten », und
wie er selbst seine Sorge den mit dem apostolischen Stuhl ver-
einigten und von ithm getrennten Kirchen zugewandt hitte. Zur
Erreichung dieses Zieles habe er eine eigene Kongregation und eine
Lehranstalt errichtet. Wahrend des Krieges habe er sich der Be-
driickten in Russland, auf dem Balkan und in der Tiirkei, ins-
besondere der Armenier und der Bewohner Syriens und des Libanons
angenommen. Seine besondere Aufmerksamkeit aber schenkte er
Paldstina. Dariiber sagt er:

« Namentlich bereiten uns die heiligen Stitten Palistinas, die
wegen ihrer besondern Wiirde einem jeden Christgliubigen hochst
ehrwiirdig sind, grosse Sorgen. Wie viele und langwierige Miihen
haben sich unsere Vorginger gegeben, um diese Stitten aus der
Herrschaft der Ungldubigen zu befreien! Wie viel Anstrengung und
Blut haben zu diesem Zweck im Laufe der Jahrhunderte die abend-
landischen Christen aufgewendet! Nun sind sie jlingst zur unermess-
lichen Freude aller Guten wieder in den Besitz der Christen iiber-
gegangen. Daher fragen wir uns natirlich in grosster Unruhe, was
wohl die Pariser I'riedenskonferenz in dieser Sache demnichst be-
schliessen werde. Denn es wiirde uns und den Christglaubigen ohne
Unterschied einen brennenden Schmerz verursachen, wenn die Un-
glaubigen in Paldstina in eine bessere und massgebendere Stellung
(meliori potiorique in conditione) versetzt wiirden, zumal wenn jene
hochheiligen Monumente der christlichen Religion denen ausgeliefert
werden sollten, die keine Christen sind! Uberdies haben wir ver-
nommen, dass nichtkatholische Ankéommlinge, mit tiberreichen Hiilfs-
und Geldmitteln ausgeriistet, das Elend und die Verwiistung, die
der Krieg in Paldstina angerichtet hat, nun ausbeuten, um daselbst
ihre Lehren zu verbreiten. Es ist aber durchaus nicht zuzulassen,
dass da, wo unser Herr Jesus Christus durch die Vergiessung seines
Blutes uns das ewige l.eben erworben hat, so viele Seelen durch
Abfall vom katholischen Glauben ins Verderben geraten. So grosser
Gefahr ausgesetzt, strecken uns unsere geliebten Sohne flehend ihre
Hande entgegen und bitten nicht bloss um notwendige Nahrung
und Kleidung, sondern insbesondere auch darum, dass thnen durch
uns die heiligen Missionsanstalten, die Kirchen und Schulen wieder
zuriickgegeben werden. Wir haben, eingedenk unserer Stellung, fir
diese Angelegenheit eine gewisse Geldsumme bestimmt ; gerne hitten
wir mehr gegeben, wenn wir daran nicht durch die beschriankten
Verhiiltnisse des apostolischen Stuhles verhindert wiirden. Gleich-
zeitig wollen wir aber die Bischofe des katholischen Erdkreises er-
mahnen, sich diese hochedle Sache angelegen sein zu lassen und
unter ihren Herden die von den Vorfahren iiberkommene briider-
liche Fiirsorge fiir die Morgenlinder eifrig zu wecken. »



— 186 —

Unter Berufung auf diese Anspriiche klagt der Papst in einem
Rundschreiben an alle Bischofe des Erdkreises iiber die grosse Not,
in welcher durch den Krieg die Missionsanstalten in Paldstina sich
befinden, und iiber einen weitern Ubelstand: « Unkatholische
Ankommlinge » missbrauchen die Not, um ihre Irrlehren zu ver-
breiten. Sie sind mit reichen Geldmitteln ausgeriistet, mit denen sie
diirftige Leute unterstiitzen und hauptsichlich an Orten, wo die piapst-
lichen Missionare ihre Anstalten nicht herstellen kdonnen, Schulen
errichten. Der Papst wiederholt, es sei nicht zu dulden, dass im
heiligen I.ande so viele Seelen durch Abfall vom katholischen
Glauben ins Verderben geraten. Daher entsteht fiir alle Guten die
Pflicht, die papstlichen Missionen zu unterstiitzen, damit sie imstande
seien, die Anschlige der Unkatholischen zu vereiteln. Die Bischofe
der ganzen Welt werden ersucht, ihre Didzesanen zu ermahnen, die
Missionen in Paldstina zu unterstiitzen. :

Wie die Kurie iiber die Kirchen des Ostens denkt, beleuchtet
ein Telegrammwechsel zwischen dem Papst und dem russischen
Erzbischof von Omsk. Dieser hatte zundchst an den Erzbischof von
Canterbury einen telegraphischen Hilferuf gegen die Verfolgung
durch die Bolschewisten gesandt. Dasselbe Telegramm schickte er
auch an den Papst. Dieser bezeugte dem LErzbischof seine Teil-
nahme und fiigte bei: ¢ Auf Erden Statthalter dessen, der der Fiirst
des Friedens ist, beten wir, dass in Russland recht bald Friede und
Ruhe wiederkehren mogen. » Der papstliche Staatssekretédr richtete
hierauf ein Telegramm an Lenin, in welchem es heisst: « Benedikt XV,
habe aus sicherer Quelle vernommen, dass die Anhinger der ¢ so-
genannten orthodoxen» russischen Religion hart verfolgt werden,
er beschwore ihn, «strenge Weisungen zu geben, dass die Geist-
lichen, gleichviel zu welcher Religion sie sich bekennen », respektiert
werden. »

— Dem Berner « Katholik » wird unter dem Titel: Msgr. Batiftol
iber die papstlichen Erlasse betreffend die morgenldndische Kirche,
in Nr. 52, 1918, geschrieben:

« Batiffol ist pédpstlicher Hausprilat. Er wohnt in Paris und ge-
hort unstreitig zu den hervorragendsten franzosischen Geistlichen.
Prof. Michaud hat ihn in scinen Mitteilungen iiber die Haltung des
Klerus in Frankreich oft genannt. Wir begegnen ihm nun in einem
Aufsatz, den er in der amerikanischen Quartalschrift « The Con-
structive Quarterly » vom Juni 1918 unter dem Titel « Benedikt XV.
und kirchliche Wiedervereinigung » (eigentlich: Benedict XV and
Unity) veroffentlicht hat. Der Artikel beriicksichtigt wesentlich die
zwei Motuproprio des gegenwirtigen Papstes vom 1. Mai 1917 und
15. Oktober 1917 iiber die Orientalen. Wir haben diese beiden Er-



— 187 —

lasse im «Katholik» vom 1. Dezember 1917 unter dem Titel:
« Neue papstliche Massnahmen zur Bekehrung der morgenlandischen
Kirchen » besprochen!). Schon dieser Titel zeigt, wie wir die Sache
aufgefasst haben. Es handelte sich unserer Meinung nach um nichts
weniger als um ein papstliches Entgegenkommen, das die Hoffoung
erwecken konnte, es sei doch vielleicht eine Versohnung zwischen
dem Papsttum und der morgenlindischen Orthodoxie denkbar,
sondern lediglich um Schritte, die der Papst in Anbetracht der Zeit-
umstinde fiir niitzlich erachtete, um die selbstindigen Kirchen des
Orients unter seine Oberhoheit zu bringen. Zu dieser Art der Wieder-
vereinigung waren die Pipste seit vielen Jahrhunderten bereit ge-
wesen. Insofern enthielten die neuen Erlasse durchaus nichts Neues.
Aber als neu erschien uns, dass jetzt Benedikt XV., wie das nament-
lich aus dem zweiten Dekret deutlich hervorgeht, die orientalischen
unabhangigen Kirchen nicht mehr als eigentliche « Kirchen » be-
trachtet und behandelt, sondern, wie die protestantischen Kirchen
des Abendlandes, nur noch als Gemeinschaften, die sich ausserhalb
der Kirche befinden, weil es eben nur eine christliche Kirche gibt
und dieser nur solche Christen angehoren, die unter dem rémischen
Papste stehen. Wer sich dariiber ndher unterrichten will, lese den
Wortlaut der pépstlichen Vertiigungen nach, die wir im zitierten
Artikel mitgeteilt haben.

Anstalten zu treffen, um andere Leute zu bekehren, ist ja ge-
wiss ein Zeichen, dass man sich um dicse andern L.eute interessiert
wird aber gewohnlich von diesen nicht als besondere Liebenswiirdig-
keit empfunden, sondern als Ausserung einer Geringschitzung, die
nur abstossend wirkt. Batiffol ist nun aber der Meinung, der Papst
bekunde mit seinen beiden Erlassen eine bemerkenswerte «irenische »
Gesinnung, also auch eine Bereitwilligkeit, zur kirchlichen Wieder-
vereinigung Hand zu bieten, der die sehr beachtenswerte Zeitschrift
« The Constructive Quarterly » dienen will. Das ist eine Ansicht,
die dem Wortlaut der pipstlichen Anordnungen widerspricht. Batiffol
kann nicht in Abrede stellen, dass Benedikt XV. in Rom «eine
Schule errichtet, um lateinische Katholiken heranzubilden, die ihr
Priesteramt im Osten ausiiben wollen und die sich darum den grie-
chischen Ritus und die orientalische Kultur aneignen missen». Er
hatte diesen Gedanken auch mit den Worten ausdriicken konnen:
Der Papst will Lateiner ausbilden lassen, um unter den orientalischen
Christen die Proselytenmacherei zu betreiben. Dieser Plan erscheint
den Orientalen nicht liebenswiirdiger dadurch, dass Batiffol er-
lauternd beifiigt, derartige Dinge seien auch schon bisher vorge-
kommen. So sei der katholische Lirzbischof Szeptycki, ein geborner

) Vgl «Intern, Kirchl. Zeitschr,» 1018, S. 84.



— 188 —

Pole, urspriinglich ein romischer Katholik des lateinischen Ritus ge-
wesen; er habe aber (zur Bekehrung der Ruthenen) den Ritus der
(nicht mit Rom verbundenen) Ruthenen angenommen. Ebenso un-
sympathisch wird es den Orientalen sein, zu vernehmen, dass die
neue Schule, die der Papst in Rom griindet, dem gleichen Zwecke
dienen soll, zu dem die franzosischen Jesuiten in Beyrut, die fran-
zOsischen « weissen Viter » in Jerusalem, die franzosischen Assurap-
tionisten in Konstantinopel, Leo XIII. in Rom gewisse Institute er-
richtet hatten. Die Orientalen waren der Meinung, die franzésischen
Monche und der romische Papst hitten eigentlich genug zu tun,
wenn sie ihren Bekehrungseifer den eigenen Landsleuten zuwenden
wollten. Batiffol ist sehr im Irrtum, wenn er glaubt, es habe bisher
den Orientalen an Gelegenheit gefehlt, sich mit dem rémischen
Wesen besser bekannt zu machen, und sie miissten jetzt froh sein,
ihre Leute nach Rom schicken und in einer zur Proselytenmacherei
gegriindeten Schule genauer unterrichten lassen zu kénnen, So naiv
ist man in den orthodoxen Kirchen lingst nicht mehr.

Sogar das Gebet, das Benedikt XV. seinen Erlassen beifiigt
und das Batiffol dem Wortlaute nach mitteilt, wird im Orient nicht
sehr erbaulich wirken. Darin wird Gott fiir die « christlichen Volker
des Morgenlandes » folgendermassen angerufen: «Eingedenk der
hervorragenden Stellung, die sie einst in deiner Kirche eingenommen
haben, bitten wir dich, ihnen das Verlangen einzuflossen, diese
wieder zu erlangen, um mit uns einen einzigen Schafstall {ovile)
unter der Fiihrung eines und desselben Hirten zu bilden. Mache,
dass sie sich mit uns von den Lehren thres heiligen Kirchenlehrers
durchdringen lassen, die auch unsere Viter im Glauben sind .. .»
Man ist in den morgenlindischen Kirchen weit davon entfernt, sich
vorzustellen, man sei aus der einen christlichen Kirche ausgeschieden
und habe wieder in diese zuriickzukehren. Der Orient hat keine
neuen Dogmen gemacht und sich niemals von dem einen Hirten
der einen Herde, von Christus, getrennt, sondern immer nur gegen
die pipstlichen Neuerungen protestiert und dem Bischof von Rom
das Recht bestritten, sich als den Statthalter Gottes und den Stell-
vertreter Christi zu betrachten. Auch ist es ganz und gar falsch,
wenn nun Benedikt seine Glaubigen dem lieben Gott sagen ldsst,
die alten griechischen Kirchenviter hitten iiber das romische Papsttum
schon die nimlichen Lehren vorgetragen, die auf dem vatikanischen
Konzil ihre endgiiltige und unabanderliche Formulierung erhalten
haben. Das weiss man im Orient besser. Es ist daher zu vermuten,
dass das pipstliche Gebet auf die Orientalen einen sehr schlechten
Eindruck machen und ihnen sogar als unredlich und unfromm vor-
kommen wird., » Adolf Kury.




— 189 —

Aus Zeitschriften.

Bulletin de Littérature ecclésiastique. Toulouse 1919. N°* 1 et 2,
A. Degert: Le plus ancien projet de la «Société des Nations ».
L. Desnoyers: Histoire des Juges. L. Crouzil: Probl¢mes d’aprés-
guerre, N° 3 et 4. J. Baylac: Le conflit des morales contempo-
raines et de la chrétienne. L. Desnoyers: Le régne de Salomon.
J. de Guibert: Le décret du Concile de Florence pour les Armé-
niens.

Fchos d Orzent. Paris. 19°année. N° 115. M. Jugie: Le nombre
des Conciles cecuméniques reconnus par I'lglise gréco-russe et ses
théologiens. R. Janin: Le Rite syrien ct les Eglises syriennes. L.,
Serrez: Un ouvrier russe de I'Union des Eglises, Viadimir Soloviev.

Dee Eicke. Vierteljahrszeitschrift fir Freundschaftsarbeit der
Kirchen. Berlin. 6. Jahrgang. Nr. 4. 1918. F. Rittelmeyer: Christen-
tum und Frieden. F. Niebergall: Die Friedenshoffnungen im Pro-
pheten Jesaia. H. Paschelt: Uber die Friedensfrage im N. T. .
Schiller:  Volkerfrieden und Konfessionsfrieden. K. Mennicke:
Asiatische Kritik weltlicher Kultur. John Allen Baker 7.

Fovangelischer Wochenbrief von Prof. Dr. Deissmann, Berlin.
Nrn. 95/96. Der Erzbischof von Canterbury und meine Kundgebung
vom 15. November 1918. Ein Gebet des Erzbischofs von Canter-
bury. ¢7/08. Das Volk, das im Finstern wandelt. 9g9/102. Die
neutrale Christenheit und der Versohnungsfriede. 103/100. Die Zu-
kunft der deutschen theologischen Fakultiteu. 107/108. Aus dem
christlichen Amerika. II. Herolde des V/iederaufbaues. Drei Doku-
mente zur Hungerblockade.

Federal Council Bulletzn. New York., Vol. II. N°® 1—4. A year
of Unusual Opportunity and Service in the Federal Council. For a
League of Nations. The Inter-Church World Movement of North
America. The Challenge of the After-War-Time to the Churches.
The League of Nations. The Protestant Obligation in France and
Belgium. Reorganization Plans of the World Alliance.

Fransiskanische Studien. Miinster 1. W., 1919. 1. Heft. D. Hen-
niges: Das dlteste Reimoffizium zu Ehren der hl. Elisabeth von
Thiiringen. . Minges: Zur Trinititslehre des Duns Skotus. P.
Schlager: Zur Geschichte der Rekollektenreform. G. Oesterle: Uber
das Minoritenkloster in Pinsk.

Goodwill. London. Vol. Il N¢ 5. 1918. Christmas 1918. To
the British Members of the World Alliance. The Church and the
League of Nations. Second Annual Meeting of the British Council.
British Group of the World Alliance: Public Meeting in Support



— 190 —

of a League of Nations. The Great Debate: Further Important
Declarations by Statesmen and others. A League of Religions.
Prof. Deissmann and the Archbishop of Canterbury. N° 6. 1919.
Changed Conditions. World Alliance: Informal Conference in
London, February 1919. Scandinavian Christians and International
Goodwill. The Norwegian Council. American Churches’ Memorial
to Peace Conference. Two Memorials from the Society of Friends.
American Address: To the Christian Public of the United King-
dom Famine in Europa: A Letter to British Members of Parliament.
Further Important Declarations by Statesmen and Public Docu-
ments. The Archbishop of Canterbury on the Expulsion of Aliens.

Die Hochkirche. Organ der hochkirchlichen Vereinigung. Nrn. 1
bis 4. I. Jahrgang. Siegen. H. M. Cyrenius: Das hl. Abendmahl als
eucharistisches Opfer. J. Albani: Du bist Petrus. Gebetstunden und
Brevier. Wohin steuern wir?

The Constructive Quarterly. New York. Vol. VI. N° 4. W. P.
Du Bose: The Faith of a Christian Today. L. Turkerich: Notes
for the Orthodox Church of Russia. L. Dimier: Bossuet's Corres-
pondence with Leibnitz on Reunion in the Time of Louis XIV.
Burnett H. Streeter: Christ the Constructive Revolutionary. W.
Lock: A Constructive Gospel. W. L. Bevan: Continuity in the
Christian Ministry. The Archbishop of Melbourne: The Church
and the Ministry. J. K. Mozley: The Incarnation, the Church and
the Principle of Personality. Duncan Macdonald: The Limitations
of the Mystical Method in Religion. P, Kohnstamm: Modern Cul-
ture and the Church. Raymond Vernimont: An Appeal to all the
Churches. Mary Drew: Henry Scott Holland. Vol. VIL. N° 1. W,
Temple: The World’s Need of the Church. Bishop Mc Connell:
Some Significant Agreements. J. Calvet: French Catholics and the
Russian Church. H. L. Goudge: The Churchmanship of Jesus Christ.
W. P. Paterson: Dt Denney’s Theology. Burton Scott Easton:
St. Paul and the Sacraments. F. R. Tennant: Divine Love and the
World’s Evil. . T. Forsyth: The Inner Life of Christ. S. A. B.
Mercer: Mediation in Religious Thought. S. M. Zwemer: Christianity
the Final Religion. V. V. Johnston, Herman-Russian Missionary to
America.

The Christian Union Quarterly. Baltimore 1919. Vol. VIIL. Nv 3.
The Philadelphia Conference. W. H. Griffith Thomas: Another Doc-
trine of Priesthuod in the Episcopal Church. J. B. Lehman: Spiri-
tual Sanitation a Remedy for Disunion. H. G. Armstrong: The
Divided Church and the Present Crisis, What People and Papers
are saying about Unity. N° 4. Record of the Proceedings of the
Philadelphia Conference on Organic Union. Papers presented by



— 191 -

the various Evangelical Communions relative to their Position on
the Organic Union of the Church.

Stimmen der Zcat. Freiburg i. Br. 1919. Januarheft. P. Lippert:
Unsern Toten, ein Gedenken und Geloben! W. M. Peitz: Hundert
Jahre vaterlindischer Geschichtsforschung. Zur Jubelfeier der Monu-
menta Germaniae Historica. R. v. Nostitz-Rieneck: Die siegreiche
Demokratie. O. Zimmermann: Von der Glite Gottes. M. Reichmann:
Wahlrecht und Wahlpflicht. Februarheft. O. Zimmermann: Revo-
lutiondre Trennung von Kirche und Staat. C. Noppel: Die deutsche
Sozialpolitik im Weltkrieg. V. Hugger: Weltliche Schule. H. Sierp:
Grenzen der Demokratie. P. Lippert: Der Zug der Irauen. J. Over-
mans: Die kiinstlerische IForm in Weltanschauungsdichtungen der
letzten Jahre. Mirzheft. V. Hugger: «I'reie Schule» und kirchliche
Schulaufsicht. R. v. Nostitz-Rieneck : Die erste deutsche National-
versammlung. A. Schonegger: Die souverdne Kirche. P. Steinen:
Die Revolution in Holland. J. Laurentius: Trennung von Staat und
Kirche. St. v. Dunin-Borkowski: Wahrheit und Liebe.

. ovearoe. Wochenbeilage zum  Fxxli o hdpoc. Ale-
xandrien 1918. Zehnter Jahrgang. Nr. 47. P. N. Trempelas: Die Pro-
phezeiungen. Joh. Al. Charisiadis, Arzt: Zwei grandiose Naturszene-
rien. Chronik. Nr. 48. Ausziige aus der Rede des Premierministers
von Griechenland, Eleutherios Venizelos. P. N. Trempelas: Die Pro-
phezeiungen (Fortsetzung). Joh Al Charisiadis: Wissenschaftliche
Studien. Chronik. Nr. 49. P. N. Trempelas: Die Prophezeiungen
(Fortsetzung). Charisiadis: Studien. Chronik. Nr. 50. Trempelas:
Die Prophezeiungen (Fortsetzung). Charisiadis: Studien. . Paulidis,
Arzt: Meine Rezepte. Chronik. Nr. 51. «Christus ist geboren. »
Dokumente des Patriarchats zur Inthronisation des Metropoliten
Nikolaos von Nubien. Chronik. Nr. 52. Das abgelaufene Jahr 1918.
Chronik. Register zum 10. Band. — Elfter Jahrgang. 1919. Nr. 1.
P. N. Trempelas: Die Prophezeiungen (Fortsetzung). Chronik. Nr. 2.
P. Paulidis: Meine Rezepte. Die Metropole Nubiens. Akt des Pa-
triarchats zur Hebung des Lehrers des Evangeliums. Chronik. Nr. 3.
Trempelas: Die Prophezeiungen (Ende). Statut der orthodoxen grie-
chischen Kirchen in Amerika. Chronik. Nr. 4. Charisiadis: Studien
Statut der orthodoxen griechischen Kirchen in Amerika (Fortsetzung
und Ende). Chronik. Nr. 5. Charisiadis: Studien. Grosses Werk in
Jerusalem. Thronrede des Metropoliten von Nubien. Trumpis: Feier-
liche Begriissungsrede. Chronik. Nr. 6. Die Metropole Nubiens. Archi-
mandrit Polyk. Synodinos: Die Kirche Griechenlands in 1918.
Charisiadis: Studien. Trumpis: Panegyricus. Chronik. Nr. 7. Metro-
polit von Athen, Meletios: Abschieds-Enzyklika. Armindr. Polyk,
Synodinos : Die griechische Kirche in 1918. Chronik. Nr. 8. Die



— 192 —

Abdankung des Ministeriums. (Der Artikel selber ist von der Zensur
ausgebrochen.) Charisiadis: Studien. Georgios Vurlakis: Eine Be-
merkung. Chronik. Nr. 9. Anndherung der Kirchen. Charisiadis:
Studien. Die Kirche in neuem Gebiet und das 6kumenische Patriar-
chat von Konstantinopel. Briiderliche Zartlichkeit der Exarchie und
Staatsbehorde der Bulgaren gegen die Liturgen der Grossen Kirche.
Chronik. Nr. 10. Georgios Zacharulis: Wenige Worte iiber Freiheit.
Georgios Vurlakis: Die kirchlichen Gerichtshofe (Fortsetzung). Presse:
Die Hagia Sophia. Chronik. Nr. 11. Die Kirche in Russland. An-
niherung der Kirchen. Konst. Theotokas: Uber gemischte Ehen.
Gemeinsame Seelenmessen der Orthodoxen und Armenier. Chronik.

Neu eingegangen:

Albani, J.: Du bist Petrus. Zur Begriindung der Hochkirchlichen
Vereinigung. Siegen 1919. Preis «# 1. Verlag der Ev. Miss.-Ges.

Brepokl, ¥. W.: Savonarola. Ein Zeuge Jesu Christi. 19 S. 40 &
— Verloren und doch selig gemacht. 23 S. 40 4 Bad Nassau
(Lahn), Zentralstelle zur Verbreitung guter deutscher Literatur.

Lazcus: Evangelische Litanie. Nieuw-Testamentische Lofprijzing
en bede tot onzen Heer Jezus Christus voor Oud-Katholieke
Christenen. Advent 1918.

Hezler, F.: Luthers religionsgeschichtliche Bedeutung. 31 5. Miinchen
1918, Verlag E. Reinhardt. 1. 50.

Keller, Adolf: Vélkerbund und Kirchen. Preis 80 Cts. (4 1. 20).
Verlag Art. Institut Orell Fiissli, Ziirich.

Morawsk:, Marian, S. J.: Abende am Genfer See. Grundziige einer
einheitlichen Weltanschauung. Genehmigte Lbertragung aus dem
Polnischen von Jakob Overmans S. J. Neunte und zehnte Auflage.
8° (XVIII und 258 S.) Freiburg 1919, Herdersche Verlagshandlung.
M 3. 80; kart. o/ 4. 60.

Moog, Dr. G., Bischof der deutschen Altkatholiken: Die Zukunft
der altkatholischen Kirche. Hirtenbrief nach dem Kriege. Bonn
1919, Carl Georgi. — Einladung zum Studium der altkatholischen
Theologie. Hirtenbrief vom 29. Marz 1919.

Schzrmer, Dr. W.: Stille. Besinnliches und Bedenksames aus schwerer
Zeit. 70 S. Bad Nassau, Zentralstelle zur Verbreitung guter
deutscher Literatur.

Pfarrer Karl Weckerle zum Gedichtnis. Reden gehalten bei der
Trauerfeier in der Predigerkirche in Basel. Basel 1919, Chuist-
katholisches Schriftenlager. Preis 40 Cts.

Wyss, G.: Die St. Elogi-Bruderschaft. Ein Kulturbild aus Alt-Olten.

1919. — Die grosse Glocke von Olten. Olten 1919, Buch-
druckerei Dietschi.

Druck von Stampfli & Cie. in Bern,



	Kirchliche Chronik

