
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 9 (1919)

Heft: 2

Rubrik: Kirchliche Chronik

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


169

KIRCHLICHE CHRONIK.

Aufruf an die Freunde der Altkatholiken. — Liebe Freunde
Mit dem kommenden Frieden werden die internationalen Beziehungen
und die Unionsbestrebungen unter den Kirchen aufs neue in
Angriff genommen. Die Altkatholiken rüsten sich darauf. Das
unterzeichnete Sekretariat möchte die längst ersehnte Stunde nicht
vorübergehen lassen, ohne den dem Altkatholizismus nahestehenden
Kirchen brüderlichen Gruss zu entbieten und der Hoffnung Ausdruck
zu verleihen, dass sie des alten Freundschaftsverhältnisses gedenken
und helfen, es neu zu beleben. Dieser Wunsch sei insbesondere den
Freunden der Kirchen, mit denen die Altkatholiken durch die
Interkommunion verbunden sind, der Kirche Englands und der bischöflichen

Kirche der Vereinigten Staaten gegenüber ausgesprochen.
Brüderlicher Gruss sei aber auch den Freunden der Kirchen

des Ostens entboten. Die Ereignisse der letzten Jahre haben Osten
und Westen zusammengeführt. Möge nun auch die Friedenszeit die
Kirchen des Ostens und Westens einander näherbringen und
bewirken, dass sie einander als gleichberechtigte Glieder der Einen
heiligen katholischen und apostolischen Kirche anerkennen und die
praktischen Folgen daraus ziehen.

Der Gedanke an die heilige katholische Kirche ist in letzter
Zeit in den evangelischen Kirchen des Nordens rege und hat in
Deutschland in der hochkirchlichen Bewegung verständnisvolle
Vertreter gefunden. Sie sind als Freunde herzlich willkommen.

Mögen alle, die guten Willens sind, im Gebet sich einen, und möge
Gottdiese Bestrebungen segnen, damitMissverständnisse und Vorurteile
unter den Kirchen, wie Misstrauen undMisskennung unter den Völkern
verschwinden und in den Kirchen der Geist der Duldung und
Anerkennung, unter den Völkern aber der Geist der Versöhnlichkeit
und Brüderlichkeit einziehe zur Förderung der kirchlichen Verständigung

und des Friedens unter den Völkern. Wenn möglich, soll in
absehbarer Zeit nach Bern ein internationaler Altkatholikenkongress
einberufen werden. Das Nähere wird nach Friedensschluss mitgeteilt.

Als Organ des Gedankenaustausches sei allen die « Internationale
kirchliche Zeitschrift » in Bern (Stämpfli & Cie.) empfohlen.

Des Herrn Friede sei mit uns allen.
Basel (Florastrasse 20), im April 1919.

Das Sekretariat des Ausschusses der internationalen
Altkatholikenkongresse : Dr. Adolf Küry.



— 170 —

Appeal to friends of the Old Catholics. — Dear friends
On peace being declared international relations and endeavours to
bring about union amongst the Churches will be resumed. The Old
Catholics are preparing for it. The undersigned secretary does not
wish to let the long looked for hour pass without sending brotherly
greetings to the Churches connected with Old Catholicism, and to
express the hope that they will remember their former friendly
relations, and to help to revive them. We express this wish especially
to our friends of those Churches, which are in intercommunion with
us, i. e. the Church of England and the Episcopal Church of America.

We also send brotherly greetings to our friends of the Eastern
Churches. The events of the last years have brought into contact
the East with the West. May also peace bring nearer together the
Churches of the East and West, and make them consider each other
as members of the One Holy, Catholic and Apostolic Church, and
to advantage by the practical consequences therefrom. The question
of the Holy Catholic Church has lately roused great interest in the
Evangelical Churches of the North, and it has found representatives
amongst the new « High Church > movement in Germany. We bid
these a hearty welcome as friends. May all these unite in prayer,
and may God bless their efforts that misunderstandings and prejudices
amongst the Churches, as well as distrust and misapprehension amongst
the nations cease: that the spirit of toleration and appreciation may
enter into the Churches, and that the spirit of forgiveness and
brotherly affection amongst the nations be promoted.

If possible an international Old Catholic Congress will be held
in Berne before long. Fuither particulars about which will be
published after peace bas been declared. As a mea'ts for the exchange
of thoughts we recommend to everybody « The International Church
Review », published by Stämpfli & Co., Berne.

The peace of God be with us all.
Basel (20 Florastrasse), April 1919.

Dr. Adolf Küry.
Secretary of the Committee of the International

Old Catholic Congresses.

Die Weltkonferenz on Faith and Order. — Dem Bulletin 19
vom 7. März entnehmen wir : Einladungen zur Teilnahme an der
Weltkonferenz sind den Gemeinschaften aller Länder geschickt
worden, welche glauben, dass der Sohn Gottes Mensch gew rden ist,
mit Ausnahme der Kirchen des europäischen Kontinentes und des
Orients. Alle Gemeinschaften in den Vereinigten Staaten und Kanada
erhielten die Einladungen in den Jahren 1911 und 1912. Die
Kommission der amerikanischen bischöflichen Kirche, welche die Auf-



— 171 —

gäbe hat, die Einladungen zu besorgen, sandte Abordnungen nach
Grossbritannien, die sich im Jahre 1912 und 1913 die Mitarbeit der
Kirche von England mit ihren Tochterkirchen von Schottland und
Irland, wie der freien Kirchen sicherten. Dari ach wurde die Mitarbeit
aller Kirchen des englischen Sprachgebietes erlangt und wurden
61 Kommissionen gewählt, welche ebensoviel autonome Zweige all
der führenden Gemeinschaften vertreten. Es war ratsam, den Kirchen
des nicht englischen Sprachgebietes keine schriftlichen Ei* ladungen
zu senden. Im Jahre 19 4 und wiederum im Jahre 1917 hoffte man,
Abordnungen zu schicken, um die Einladungen in all diese Länder
persönlich zu überbringen und zu erklären ; allein der Krieg machte
es unmöglich. Jetzt, da der Weg offen ist, ist am 6. März auf der
« Aquitania » eine Delegation aus New York abgereist. Sie besteht

aus den Rt. Rev. Dr. Vincent, Bischof von Southern Ohio und von
191Ü bis 1916 Präsident des Hauses der Bischöfe, Rt. Rev. Dr. Weller,
Bischof von Fond du Lac, Rev. Dr. B. Talbot Rogers, Leiter des

Racine College, und Rev. Dr. Edwald L. Parsons. Die Abordnung
besucht London, Athen, Konstantinopel, Antiochien, Jerusalem,
Alexandr en, Rom, die Schweiz, Frankreich, Belgien, Holland, Dänemark,

Norwegen, Schweden, und andere Län !er, die erreichbar
sind. Verschiedene hervorragende Glieder der Kirchen dieser
Länder haben herzlich versichert, dass die Abordnung sympathisch
aufgenommen und mit Interesse gehört werde in der ernsten
Hoffnung, dass die Weltkonferenz die Vorurteile, die Missverständnisse und
die gegenseitige Misskennung unter den Kirchen beseitigen werde,
welche einen sichtbaren Leib Christi bilden sollten, so dass der Weg
offen sein sollte, um direkt aufbauend die Einheit unter ihren
Anhängern zu bewirken, welche Christus als die einzige augenscheinliche

Macht betrachten, um die Welt zu überzeugen, dass er vom
Vater gesandt worden ist, um das Menschengeschlecht zu erlösen.

Das Bulletin Nr. 20 vom 25. März 1919 weiss allerlei zu
erzählen, w.e der Unionsgedanke auch von den Armeegeistlichen an
der Front gefördert wurde, indem solche verschiedene Konfessionen
und Völker einander näherbrachten. Gerade der Soldat an der
Front befasst sich mehr mit dem Wesentlichen und Einigenden der
christlichen Religion und hat für die Differenzen weni^ oder gar
kein Verständnis. Der Sekretär der Weltkonferenz gibt aus dem
vielen Material, das in dieser Beziehung bei ihm eingetroffen, in
diesem Bulletin einen kleinen Ausschnitt. So erhielt er an einem Tag
drei Schriften von Feldgeistlichen aus verschiedenen Teilen der
Welt. Die eine kommt von einem römischkatholischen Geistlichen
und führt den Titel: « La Guerra e la Riunione della chiesa cristiana,
Verlag Ausonia, Via Convertita 8, Roma». Darin erzählt der
Verfasser, der in Albanien stand, von Konferenzen, an der sich ein



— 172 —

römischkatholischer, russischer, griechischer, anglikanischer Geistlicher

und später ein lutherischer Gefangener beteiligten. Die Unionsfrage

wurde eingehend besprochen und der Hoffnung Ausdruck
verliehen, dass es der Weltkonferenz gelingen werde, die Vorurteile
und Eifersüchteleien, wie die gegenseitige Unkenntnis aus der Welt
zu schaffen. Die zweite Schrift berichtet über die Gründung einer
Gesellschaft früherer Feldgeistlicher, die den Unionsgedanken pflegen
wollen, und die dritte enthält eine Rede eines anglikanischen
Feldgeistlichen aus Kanada an Presbyterianer über die Notwendigkeit der
Union. Eine ähnliche Gesellschaft wie in England wird sich auch
in den Vereinigten Staaten bilden, sobald die Armeekapläne zurück
sind. Ein interessanter Bericht über eine Unionskonferenz im
Oktober 1916, an der einige siebenzig Feldgeistliche der anglikanischen,
presbyterianischen und wesleyanischen Gemeinschaften (« Chaplains
in Council ») teilnahmen, ist bei Ed. Arnold in London erschienen. Das
Bulletin berichtet ferner von der Gründung einer Gebetsliga für die Union
durch einen hervorragenden römischkatholischen Laien in Italien mit
Mitgliedern des römischkatholischen und protestantischen Bekenntnisses.

Eine englische Dame gründet in Ceylon eine ähnliche Liga.
Aus den Kundgebungen des Sekretariates der Weltkonferenz

spricht grosse Hoffnung auf die Teilnahme Roms an der projektierten
Weltkonferenz. Sie wurde durch den Briefwechsel mit Kardinal
Gasparri stark gefördert. Das anglikanische Kirchenblatt t Guardian >

vom 16. Apiil gibt nun unter dem Titel «Papal Arrogance» aus
der vatikanischen Presse den Wortlaut wieder, womit der Papst die
Einladung zur Weltkonferenz abgelehnt hat. « Der heilige Stuhl
hat entschieden, es sei an dem allgemein-christlichen Kongress, der
demnächst gehalten werden soll, nicht teilzunehmen. Die
römischkatholische Kirche kann in Anbetracht ihres dogmatischen Charakters
nicht auf gleichem Fuss mit andern Kirchen verhandeln Der Vatikan
hat das Gefühl, dass sich alle andern christlichen Gemeinschaften
von der römischen Kirche getrennt haben, diese aber direkt von
Christus herstammt. Daher kann Rom nicht zu ihnen gehen, sondern
diese müssen in den Schoss der römischen Kirche zurückkehren.
Der Papst ist bereit, die Vertreter der dissentierenden Kirchen mit
offenen Armen aufzunehmen ; denn die römische Kirche hat sich
immer nach der Vereinigung aller christlichen Religionen gesehnt ».

Die hochkirchliche Vereinigung in Deutschland. — Der
Schriftführer der hochkirchlichen Vereinigung, Pfarrer Heinrich
W.Mosel in Hetzdorf bei Wolfshagen (Preussen), sendet uns folgenden
Aufruf zu, den wir in deutscher und englischer Sprache abdrucken :

«Im Jahre 1918 hat sich in Deutschland die «Hochkirchliche
Vereinigung » gebildet. Dieselbe will in den protestantischen Kirchen



— 173 —

Deutschlands dis Bewusstsein ihrer Zugehörigkeit zu der einen
katholischen Kirche und ihrer Zusammengehörigkeit mit den ausser-
deutschen Schwesterkirchen pflegen. Näheren Aufschluss über ihr
Programm und ihre Grundsätze gibt Heft 4 (Oktober/Dezember)
1918 dieser Zeitschrift (S. 375—380). Als Organ der Vereinigung
erscheint das Monatsblatt « Die Hochkirche >.

Die Hochkirchliche Vereinigung in Deutschland gibt hierdurch
ihrem Wunsche Ausdruck, mit den Freunden und Förderern wahrhaft

katholischer Anschauungen und Bestrebungen auch ausserhalb
Deutschlands engere Fühlung zu gewinnen. Indem sie allen
Christgläubigen, denen die Einheit der Kirche am Herzen hegt, ihren
Gruss entbietet, wendet sie sich insbesondere an diejenigen
Einzelglieder und Vereinigungen der bischöflichen Kirchen Englands,
Skandinaviens und Nordamerikas, sowie der alt- bzw. christkatholischen

Kirche Hollands und der Schweiz, welche mit ihr in nähere
Beziehungen zur Pflege der gemeinsamen Tendenzen zu treten
gewillt sind, mit der Bitte, entsprechende Erklärungen an ihren
unterzeichneten Schriftführer gelangen zu lassen. »

Appeal from the German «High Church Association». —
In 1918 a «High Church Association» was formed in Germany.
Its object is to promote a feeling amongst the Protestant Churches
of their belonging to the One Catholic Church, and of their union
with sister Churches oudside Germany. Further details regarding
the objects and principles are to be found in number 4 of this
Review of 1918, pages 375—380. The official organ of this new
movement is the monthly paper «Die Hochkirche ».

The German « High Church Association » express hereby the
wish to find connexion with friends and promoters, also outside
Germany, of truly catholic views. Wishing to send their greetings
to all Christians who have at heart the unity of the Church, the
-*. High Church Association » appeal especially to members and
societies of the Episcopal Churches of England, Scandinavia and
North America as well as to the Old Catholic Churches of Holland
and Switzerland. Those who are willed to take up nearer relations
in order to discuss the common tendencies, are asked to express
their opinions in writing to the undersigned secretary.

« The High Church Association » in Germany :

Pfarrer H. W. AloseI, Seretary,
in Hetzdorf bei Wollshagen (Uckermark).

Auf der begründenden Mitgliederversammlung am 9. Oktober
1918 in Berlin hat die Vereinigung ein neues Programm mit
folgenden Grundsätzen aufgestellt:

« Die Hochkirchliche Vereinigung erstrebt eine Ausgestaltung



— 174 —

der Kirchen der Reformation hinsichtlich ihrer Verfassung und ihres
Kultus. Sie ladet alle diejenigen zur Mitarbeit ein, welche auf dem
Grunde des Evangeliums stehen und mit Ernst Christen sein wollen.

I.

i. Die Hochkirchliche Vereinigung erstrebt die volle
Selbstständigkeit dieser Kirchen in kirchlichen Dingen und Kirchen-
leitungen, welche durch keine Rücksichten behindert sind, das
Bekenntnis zum Evangelium und die kirchlichen Interessen nach innen
und aussen, wo und wem gegenüber es auch immer sei, mit Nachdruck

zu vertreten. 2. Hierzu erachtet sie die Durchführung der
bischöflichen Verfassung, welche auch dem Geiste der Heiligen
Schrift durchaus gemäss ist, für erforderlich.

II.
1. Die Hochkirchliche Vereinigung wünscht ein massvolles

Zurücktreten der Predigt, eine stärkere Betonung der Bedeutung
der Heiligen Sakramente und ihres objektiven Charakters — un-
erlässliche Veraussetzung ist ihr Vollzug nach den kirchlichen
Ordnungen — und eine reichere liturgische Ausgestaltung der
Gottesdienste. 2. Sie will darauf hinarbeiten, dass in den Gottesdiensten
(durch Kirchen- und Altarschmuck, Musik, reicheren Ornat u. a.)
dem Sinn für das Schöne, Edle und echt Volkstümliche immer
mehr Rechnung getragen und der heilige Inhalt stets in heligen
würdigen Formen dargeboten werde. 3. Sie hält eine wirksame
Reform der Beicht- und Abendmahlspraxis, wie sie jetzt geübt wird,
für unerlässlich und die Wiedereinführung der fakultativen
Privatbeichte für wünschenswert. 4. Sie will mithelfen, dass die fromme
Übung (Kirchenbesuch, Gebetstunden, evangelisch - klösterliches
Leben) auch in den Kirchen der Reformation gebührend gewürdigt
und betätigt werde. 5. Als eine ihrer Aufgaben betrachtet sie die
Schaffung eines Breviers für evangelische Chris en. 6. Weil ihr die
Kirche die vom Christus und den Aposteln gegründete sichtbare
Heilsanstalt ist, muss für dieselbe ein ihrer Bedeutung entsprechender
grösserer Einfluss auf das Volksleben angestrebt und in der
evangelischen Christenheit das Bewusstsein, zu der Gesamtkirche Christi
zu gehören, geweckt und gestärkt werden. »

Unionsbestrebungen in den Vereinigten Staaten von Amerika.

—¦ In Philadelphia wurde in den Tagen vom 4. bis 6.
Dezember eine Konferenz über die kirchliche Union abgehalten, an
der sich folgende 17 protestantische Gemeinschaften durch Vertreter
beteiligten : Baptisten des Nordens, Kongregationalisten, Jünger
Christi, Christliche Vereinigung, Nordamerikanische evangelische
Synode, Freunde, Vereinigte lutherische Kirche, bischöfliche
Methodistenkirche, Mährische Kirche in Amerika, Presbyterianische Kirche



— 175 —

in den Vereinigten Staaten, Protestantisch-bischöfliche Kirche in den
Vereinigten Staaten, Reformierte Kirche in Amerika, Reformierte
Kirche in den Vereinigten Staaten, Reformierte bischöfliche Kirche,
Vereinigte Brüder, Vereinigte Presbyterianische Kirche Nordamerikas,
Welsche Presbyterianische Kirche. Die Anregung zur Tagung war
von der Presbyterianischen Kirche in den Vereinigten Staaten
ausgegangen, erschienen waren 150 Bischöfe, Geistliche und Lnien.
Die Verhandlungen wurden abwechselnd von den Vertretern
einzelner Kirchen geleitet. Die Referenten beschrankten sich auf die
Darlegung der Auffassung ihrer Kirche und auf Andeutung, wie
sie sich die Union vorstellten. Die Reden sind im Aprilheft des
« The Christian Union Quarterly » abgedruckt. Der Redner der
bischöflichen Kirche, Bischof Dr. Talbot von Süd-Bethlehem,
erinnerte an die vier Punkte, die 1886 von der Generalkonvention
in Chicago und 1888 von der Lambethkonferenz in London als
die Grenzen bezeichnet worden waren, innerhalb deren sich die
getrennten christlichen Kirchen zusammenfinden könnten und sollten.
Es sind die folgenden: 1. Die heilige Schrift des Alten und Neuen
Testaments ist die ausreichende und massgebende Quelle der Heilslehre.

2. Das apostolische Glaubensbekenntnis ist das Taulsymbolum,
das nizänische Bekenntnis eine genügende Formulierung der christlichen

Glaubenslehre. 3. Taufe und Abendmahl, die zwei durch
Christus selbst eingesetzten Sakramente, sind nach den von Christus
gebrauchten Worten und mit den von ihm vorgeschriebenen
Elementen zu spenden. 4. Der historische Episkopat ist, wenn auch
nach Ort und Zeit in den Methoden seiner Verwaltung verschieden,
eine Bedingung der kirchlichen Einigung. Bischof Talbot beschäftigte

sich dann vorzüglich mit diesem vierten Punkt. Als eine Brücke
zwischen den bischöflichen und den nicht bischöflichen Kirchen
kann man das in der apostolischen Kirche hochgeschätzte «Pro-
phetentum » ansehen, das die Befugnis zur Verkündigung des
göttlichen Wortes aus der persönlichen Inspiration herleitet und das

Bischof Talbot zur Geltung kommen lassen will. Bischof Mönch
von der Mährischen Kirche betonte, dass die Mährische Kirche
den Episkopat im katholischen Sinne beibehalten habe und diesen
nicht aufzugeben gesonnen sei, obwohl sie die Gültigkeit der
geistlichen Funktionen anderer Kirchen so rückhaltlos anerkenne, dass
sie ohne Reordination die Geistlichen anderer Kirchen als Diakonen
in den eigenen Klerus aufnehme. Sollte es zu einer organischen
Einigung der christlichen Kirchen kommen, so halte man eine
Zentralbehörde mit wirklicher Autorität für nötig. Man denke sich
diese analog der Verfassung der Vereinigten Staaten. Die Kirchen
wären zu einem Bund relativ selbständiger Glieder zu vereinigen.
Diese hätten je nach ihrer Seelenzahl Abgeordnete in ein Unter-



— 176 —

haus zu delegieren. In einem Oberhaus wären alle Kirchen
gleichmässig vertreten. Bindende Beschlüsse bedürfen der Zustimmung
beider Häuser. Indessen soll diese Anregung einstweilen nur als
eine Aeusserung angesehen werden, für die sich nicht einmal die
Mährische Kirche schon haftbar machen möchte.

Einen Schritt zur Einigung bedeutet ein Dokument, das am
29. März 21 hervorragende Bischöfe, Geistliche, Theologen und
Laien der bischöflichen Kirche und der Kirche der Kongregationalisten

unterzeichnet haben. Darin wird folgendes festgelegt:
1. Die hl. Taufe ist die Aufnahme in die christliche Kirche.

Wie es nur eine Taufe gibt, so nur eine Kirche. Dies ist die hl.
katholische Kirche.

2. Die Gemeinschaft, in der die Mitglieder der einen
katholischen Kirche miteinander verbunden sind, ist nur dann volle
Wirklichkeit, wenn sie auch in einer Gemeinschaft des Gottesdienstes,
des Glaubens und der Kirchenordnung mit Einschluss der
Abendmahlsgemeinschaft besteht. Eine solche Gemeinschaft ist denkbar
bei grosser Verschiedenheit des kirchlichen Lebens und des Kultus.

3. Wir untersuchten weder den historischen Ursprung noch
die Lehrautorität des Episkopats ; aber wir erkennen an, dass der
Episkopat im grössern Teil der Christenheit eine Bedeutung hat,
mit Rücksicht auf welche man den bischöflichen Kirchen nicht
zumuten kann, ihn preiszugeben.

4. Wir erkennen an, dass die nicht bischöflich organisierten
christlichen Kirchen Werkzeuge des hl. Geistes waren, die Welt zu
erleuchten, Sünder zu bekehren, Heilige zu erzeugen. Sie
entstanden infolge schwerer Missbräuche und haben dazu geführt,
Rechte der Christgläubigen zu retten, die vernachlässigt waren.

5. Keine christliche Gemeinschaft braucht ihre Vergangenheit
zu verleugnen ; aber sie sollte nicht nur zum gemeinschaftlichen
kirchlichen Leben, sondern auch zu den organisatorischen Methoden
der Kirche ihren Beitrag leisten. Wir wünschen keine halb
unwilligen gegenseitigen Konzessionen, sondern willige Annahme der
Güter einer jeden Gemeinschaft zur Bereicherung der vereinigten Kirche.

6. Wir wünschen lebhaft eine Einigung der kirchlichen Gemeinschaften

als solcher; aber wir verkennen die Schwierigkeiten nicht.
Als einen Weg der gegenseitigen Annäherung betrachten wir « die
Interkommunion in besondern Fällen ». Kommt es zu einer solchen,
so wird auch die gegenseitige Wertschätzung wachsen.

7. Die Intention, mit welcher ein nicht bischöflich ordinierter
Geistlicher eine Ordination durch einen Bischof erhält', ist die
Intention der allgemeinen Kirche. Durch die Erteilung und den

Empfang einer solchen Ordination soll die Gültigkeit der vorausgegangenen

Ordination nicht angefochten werden.



— 177 —

8. Dasselbe gilt von der Spendung der Sakramente. Der
Spender handelt nicht als Vertreter einer besondern Kirche, sondern
im Sinne der Universalkirche; seine Intention soll die des Herrn sein,
wie sie in der katholischen Kirche fortwirkt.

9. Ist zwischen dem Bischof der bischöflichen Kirche und dem
von ihm ordinierten Geistlichen eines andern kirchlichen Verbandes
eine kirchliche Gemeinschaft hergestellt, so sollten besondere
Massnahmen getroffen werden, um diese in der Form der Abendmahlsgemeinschaft

und gegenseitiger Ratschläge und Mitarbeit auch zu
erhalten.

10. Um unter den angegebenen Bedingungen Geistliche einer
andern Kirche ordinieren zu dürfen, werden die der bischöflichen
Kirche angehörigen Mitglieder der Konferenz die Zustimmung der
in diesem Jahre zusammentretenden Generalkonvention nachsuchen
und dieser einen bezüglichen Gesetzesentwurf unterbreiten. Die
kongregationalistischen Mitglieder der Konferenz erkennen ihrerseits

an, dass der ihnen vorgelegte Entwurf zur Förderung der
kirchlichen Einigung dient und die Möglichkeit bietet, eine
ergänzende Ordination zu vollziehen, ohne dass die eine oder die
andere Kirche ein Opfer zu bringen hat.

11. Die Vertreter der beiden Kirchen versprechen sich von
dem Abkommen gute Wirkungen. Es wird dazu dienen, in
Missionsgebieten mit einander zu arbeiten. An Orten mit geringer
Bevölkerung kann das Ärgernis beseitigt werden, dass mehr Kirchen
gebaut werden als zur Seelsorge erforderlich sind. Die Feldgeistlichen

und Schiffskapläne können auch solchen priesterliche Dienste
leisten, die sonst aus Gewissensgründen darauf verzichten mussten.
Ueberall würde ein Beispiel gegeben, dass man sich kirchlich nähern
kann, ohne die eigene kirchliche Organisation und die eigene Form
des Gottesdienstes preiszugeben. Das Verlangen nach kirchlicher
Einigung würde gestärkt, Vorurteile würden geschwächt und der
Weg zu einer vollem organischen Union geöffnet.

Einstweilen ist nur eine nichtbischöfliche Kirche bereit, zu
einer solchen gegenseitigen Annäherung Hand zu bieten ; aber alle
andern nichtbischöflichen Kirchen sind herzlich eingeladen, freundlich

zu überlegen, ob sie sich dem Übereinkommen nicht ebenfalls
anschliessen könnten.

Die Konferenzmitglieder, die der bischöflichen Kirche angehören,
wollen nun der nächsten Generalsynode folgenden Antrag zur
Genehmigung vorlegen :

§ 1. Falls ein Geistlicher, der nicht von einem Bischof ordiniert

worden ist, den Wunsch äussert, ohne die Zugehörigkeit zu
seiner eigenen Kirche oder zum eigenen Klerus aufzugeben oder
zu verleugnen, von einem Bischof der bischöflichen Kirche zum

Internat, kirchl, Zeitschrift, lieft ä, IUI». 12



— 178 —

Diakon oder Priester ordiniert zu werden, darf ihm der Bischof der
Diözese oder des Missionsbezirks, wo er sich befindet, unter der
Weisung und Zustimmung des Standing Committee (Synodalrats)
oder des Aufsichtsrats die Firmung und Ordination erteilen.

§ 2. Der Geistliche, der so ordiniert zu werden wünscht, hat
dem betreffenden Bischof die Gewissheit zu verschaffen, dass er
wenigstens seit einem Jahr in den Vereinigten Staaten gewohnt hat,
dass er im Namen der Dreifaltigkeit gültig mit Wasser getauft ist,
dass er an dem historisch überlieferten Glauben der Kirche, wie
dieser im apostolischen und im nizänischen Glaubensbekenntnis
ausgesprochen ist, festhält: dass aus physischen, psychischen,
moralischen oder geistigen Gründen keine Bedenken vorliegen ; dass
die kirchliche Autorität, der er in der eigenen Kirche untersteht,
mit der von ihm gewünschten Ordination einverstanden ist.

§ 3. Der Mann, der ordiniert werden soll, hat zur Zeit der
Ordination in der Gegenwart des Bischofs eine Erklärung zu
unterzeichnen und abzugeben, dass er glaubt, die Heilige Schrift des
Alten und Neuen Testaments sei das Wort Gottes und enthalte
alle zum Heile notwendigen Dinge; dass er bei der Spendung der
Taufe in jedem Fall mit Wasser im Namen des Vaters und des
Sohnes und des Heiligen Geistes taufen will, und dass er, falls er
zum Priester geweiht werden soll, bei der Feier der hl. Kommunion
ausnahmslos die Elemente von Brot und Wein gebrauchen, beim
eucharistischen Gottesdienst die Worte und Handlungen, mit denen
der Herr das Sakrament eingesetzt hat, das Gebet des Herrn und
das apostolische oder nizänische Symbolum als das
Glaubensbekenntnis der heiligen katholischen Kirche anwenden will, wenn
dieses nicht unmittelbar vor der Kommunionfeier bereits rezitiert
worden ist: dass er in der Folge auf die Einladung des Bischofs
der bischöflichen Kirche, der in dem Gebiet, in welchem der Or-
dinand wohnt, mit der Jurisdiktion betraut ist, sich, wenn nicht
absolut gehindert, zur Beratung und Mitarbeit einfinden wird, und
dass er sich gegenüber dem Bischof der bischöflichen Kirche, der
an dem betreffenden Ort die Jurisdiktion hat, oder, falls kein Bischof
da ist, dem präsidierenden Bischof gegenüber verantworten will,
falls er hinsichtlich des Glaubens oder der Lebensführung zur
Rechenschaft gezogen wird.

§ 4. Wird ein so Ordinierter wegen des Glaubens oder der
Lebensführung angeklagt, so soll er geziemende Mitteilung von der
wieder ihn erhobenen Anschuldigung und geziemende Gelegenheit
erhalten, sich vernehmen zu lassen, und das Verfahren soll ähnlich
sein dem, das im gleichen Fall wider einen Geistlichen der bischöflichen

Kirche eingehalten wird. Das Urteil ist immer durch den
Bischof zu fällen und soll so lauten, wie es gegen einen Geistlichen



— 179 —

der bischöflichen Kirche lauten würde. Es ist der kirchlichen
Behörde, der der Angeklagte verantwortlich ist, zur Kenntnis zu
bringen. Stand der Geistliche vor einem Gerichtshof der kirchlichen
Gemeinschaft, in der er sein geistliches Amt ausgeübt hat, so soll
das in gültiger Ausübung der Jurisdiktion gefällte Urteil als für
die betreffenden Tatsachen beweisend hingenommen werden.

§ 5. Wird ein so ordinierter Geistlicher von seiner kirchlichen
Behörde ermächtigt, so darf er in einer Diözese oder einem Missionsbezirk

der bischöflichen Kirche seines Amtes walten ; aber er soll
nicht Rektor (Pfarrer) oder Geistlicher einer Pfarrei oder Genossenschaft

der bischöflichen Kirche werden, bevor er dem Diözesanbischof

schriftlich eine Erklärung abgegeben hat, mit der er sich
feierlich verpflichtet, sich nach der Lehre, Disziplin und Liturgie
der bischöflichen Kirche zu richten. Hat er eine solche Erklärung
abgegeben und ist er gültig als Rektor oder Geistlicher einer
Pfarrei oder Genossenschaft der bischöflichen Kirche gewählt und
unterwirft er sich zu diesem Zweck den Kanones der bischöflichen
Kirche und der betreffenden Diözese oder des Missionsbezirks, so
soll er für alle Funktionen als Geistlicher der bischöflichen Kirche
gelten.

Das Bischofsamt in den Kirchen des Protestanismus. —
In den letzten Monaten wird in protestantischen Kirchen das Bischofsamt

als einigendes Band zwischen den verschiedenen getrennten
Kirchen erörtert. Bemerkenswert sind in erster Linie die
Auseinandersetzungen in England, wo ernsthaft von der Wiedervereinigung
der Nonkonforinisten mit der anglikanischen Kirche gesprochen
wird. Zu den Nichtkonformisten gehören alle, die die sog. Uni-
formitätsakte vom Jahre 1662 nicht anerkennen. Darunter versteht
man ein Gesetz, das von jedem Geistlichen verlangt, dass er sich
durch den staatlich anerkannten Diözesanbischof ordinieren lasse,
sich den staatskirchlichen Verordnungen unterwerfe und sich beim
Gottesdienst genau an das offizielle Gebetbuch halte. Wer dieses
Gesetz « verwirft, ist Nonkonformist ». Die Nonkonforinisten
zerfallen in eine grosse Zahl von besondern Gemeinschaften, die
zueinander keine Beziehungen unterhalten. Einem Aufsatz eines non-
konformistischen Geistlichen über die Frage der Wiedervereinigung
mit der Staatskirche im « Guardian » vom 16. Jänner (vgl. Berner
«Katholik», Nr. 8) entnehmen wir folgendes:

« Es wird offenbar, dass Home Reunion (Kirchliche
Wiedervereinigung im eigenen Land), so weit das Volk im allgemeinen
beteiligt ist, schon morgen zustande kommen könnte. Die gegenseitige

Einräumung der Kanzel wird, mag sie nun gesetzlich oder
ungesetzlich, klug oder unklug sein, zu einem Vorkommnis, das



— 180 —

sich oft ereignet, und die Leute in den Bänken scheinen die ganze
Angelegenheit der bischöflichen Ordination zu ignorieren. Während
die Fachmänner die Frage studieren, ob eine Wiedervereinigung
möglich sei, wird das Ding mit einer erstaunlichen Schnelligkeit
zu einer vollendeten Tatsache. »

Der Verfasser ist nun aber keineswegs der Meinung, dass man
überhaupt von der Erteilung der Presbyteratsweihe durch einen
Bischof, also von der bischöflichen KirchenVerfassung, absehen soll,
um auf diese Weise das Haupthindernis der kirchlichen Einigung
zu beseitigen. Er erklärt im Gegenteil: « Die überwiegende Majorität
der nonkonformistischen Geistlichen billigt die bischöfliche
Kirchenverfassung. » Allein er ist der Meinung, man dürfe den altern
Geistlichen, die schon so und so lange segensreich gewirkt haben,
nicht zumuten, sich nun durch einen Bischof ordinieren zu lassen
und damit zuzugeben, dass sie bisher ihr Amt in unrechtmässiger
Weise verwaltet hätten. Unter den Jüngern Geistlichen würde
«wahrscheinlich die Mehrheit», unter den altern wenigstens «eine
beträchtliche Minderheit » bereit sein, sich die Ordination (nach dem
englischen Ritus) erteilen zu lassen. Allein so werde es immer
sein, möge man die Wiedervereinigung noch so lange verschieben.
Um über die Schwierigkeit hinwegzukommen, macht er den
Vorschlag, eine Toleranzperiode eintreten zu lassen, in der auch
nonkonformistische Geistliche, ohne sich neu ordinieren zu lassen, zum
Dienst am Altar und auf den Kanzeln der Staatskirche zugelassen
würden. Für die Kandidaten, die neu in den Klerus aufgenommen
werden, aber wäre die bischöfliche Ordination obligatorisch.

Die bedeutendste der nonkonformistischen Gemeinschaften bilden
die Methodisten (Wesleyaner). Seit zwei Jahren werden zwischen
den Anglikanern und Methodisten informatorische Konferenzen ohne
offiziellen Charakter abgehalten. Auf Grund dieser Verhandlungen
machte nun der Bischof von London Dr. Ingram in einem öffentlichen

Vortrag in der Kin gswayhalle folgenden Vorschlag («Guardian»

vom 27. Febiuar):
1. Künftig sollen an den von anglikanischen Bischöfen zu

erteilenden Priesterweihen auch wesleyanische Geistliche aktiv
teilnehmen dürfen. Das kann die anglikanische Kirche zugeben, weil
ja auch schon bisher nicht der Bischof allein die Handauflegung
vollzieht, sondern mit ihm eine Vertretung des Presbyteriums bei
der hl. Handlung mitwirkt. Auf diese Weise hilft die wesleyanische
Geistlichkeit bei der Ordination anglikanischer Priester und erhält
damit selbst auch eine gewisse Anerkennung.

2. Es sollen einige wesleyanische Superintendenten die
anglikanische Bischofsweihe empfangen und den wesleyanischen
Geistlichen, die auch in der anglikanischen Kirche priesterliche Funk-



— 181 —

tionen vorzunehmen wünschen, die Priesterweihe erteilen. Diese
wesleyanischen Geistlichen hätten weder aus ihrer eigenen Gemeinschaft

auszuscheiden, noch sich von anglikanischen Bischöfen
ordinieren zu lassen, um doch auch innerhalb der anglikanischen Kirche
zu allen priesterlichen Funktionen zugelassen werden zu können.

3. Wesleyanische Geistliche, die auf die Priesterweihe
verzichten, sollen in anglikanischen Kirchen wenigstens das Predigtamt

ausüben dürfen.

4. Der Bischof von London hofft aber, dass bis in etwa vierzig
Jahren die gesamte wesleyanische Geistlichkeit dazu käme, eine
Ordination zu besitzen, die auch von der anglikanischen Kirche
als vollgültig anerkannt wäre. Um jedoch keine Seite der Demütigung

auszusetzen, die bisherige Stellung direkt oder indirekt
verleugnen zu müssen, soll eine Formel vereinbart werden, nach welcher
der Ordinand erklärt, er gebe über die Gültigkeit des geistlichen
Amtes der einen oder andern Seite kein Urteil ab, sondern wünsche
nur mit der ganzen Befugnis ausgerüstet zu werden, die Gott zur
Ausübung des Kirchendienstes verleihe, damit niemand an seinem
Amt Anstoss nehme.

5. Die wesleyanische Gemeinschaft als solche mit ihren
besondern Einrichtungen und Arbeitsformen würde bleiben, aber es

wäre doch ein auf die Glaubensbekenntnisse sich stützendes Dokument

zu entwerfen, durch das die Übereinstimmung in der Glaubenslehre

festgestellt würde. Dr. Ingram sieht in dieser Forderung keine
Schwierigkeit. Trotz der Selbständigkeit der kirchlichen
Organisationen würde so die Zugehörigkeit zu der einen Kirche Christi
gegenseitig anerkannt und die gemeinschaftliche Arbeit ermöglicht.

Wie wir demselben englischen Blatt entnehmen, findet dieser
Vorschlag unter den Wesleyanern lebhafte Zustimmung.

Einen für unsere Frage überaus wertvollen Aufsatz enthält die
amerikanische Zeitschrift « The Christian Union Quarterly » im
letzten Heft des vorigen Jahrganges über die Mährische Kirche in
Amerika. Sie bildet die amerikanische Provinz der Brüderunität,
zu der ausserdem noch die britische und deutsche Provinz gehören ;

letztere ist unter dem Namen Herrenhutergemeinde bekannt. Paul
de Schweinitz, der Verfasser, teilt in dem Artikel (vgl. « Katholik >

Nr. 10) « Einige Gedanken über den gegenwärtigen Stand der Unions-
frage » mit.

Der Artikel ist uns besonders deswegen bemerkenswert, weil
sich der Verfasser wesentlich darauf beschränkt, den Lesern
mitzuteilen, wie die Mährische Kirche über gewisse Schwierigkeiten
hinwegkommt, die nach Ansicht der Theologen einer in Kultus-
gemeinschaft bestehenden Einigung im Wege stehen.

Schweinitz findet, dass man bisher wohl sehr ernsthaft einer



— 182 —

kirchlichen Union gerufen, aber sich zu wenig beflissen habe, auch

anzugeben, wie eine solche zustande kommen soll. Namentlich ist
er der Meinung, es sei wohl richtiger, den Plan auf unbestimmte
Zeit fallen zu lassen, als damit zu rechnen, dass auch die unter
dem Papst stehende Gemeinschaft an den bezüglichen Verhandlungen

offiziell teilnehmen werde. Dagegen verbreitet sich mehr
und mehr die Ansicht, das Ziel wäre bald erreicht, wenn man die
Angelegenheit ganz und gar den Laien überliesse und auf die
theoretischen und technischen Einwendungen des Klerus keine Rücksicht

nähme. Doch wird nicht darauf eingegangen, ob auf diesem

Wege eine kirchliche Einignng überhaupt denkbar wäre.
In den Schriften über die Möglichkeit einer kirchlichen

Verständigung werden, wie Schweinitz findet, hauptsächlich zwei Punkte
hervorgehoben, über die eine Einigung schwer zu erreichen sei:
die Sakramente und das Priestertum, oder noch bestimmter
ausgedrückt: Taufe und Ordination. Die Taufe ist die Vorbedingung
der Abendmahlsgemeinschaft, weil sie der Akt der Aufnahme in
die christliche Kirche ist. Ist man über die Taufe einig, so ist
man einander schon bedeutend näher gekommen.

Welche Praxis herrscht hinsichtlich dieser Dinge in der Mährischen

Kirche? Sie hat wie alle alten Kirchen des Morgen- und
Abendlandes die Kindertaufe, weil sie sich zu der Lehre bekennt,
das Kind sei nicht auf Grund angeborner Unschuld und Sünde-
losigkeit, sondern m der Kraft des Erlösungstodes Jesu Christi ein
Erbe des ewigen Lebens. Da sich mit der Kirche auch die Eltern
und Paten des Kindes zu dieser Lehre bekennen, wird angenommen,
das Kind habe Anspruch auf das sichtbare Zeichen der Erlösung
und « getauft in Jesu Tod » (Röm. 6, 3) die Berechtigung, ein
Mitglied seiner sichtbaren Kirche zu werden. Später, wenn das Kind
zu den Unterscheidungsjahren gelangt ist, bestätigt es mit dem
eigenen Glaubensbekenntnis den Bund, in den es durch die Taufe
eingetreten ist, empfängt die Firmung und wird damit auch zum
Abendmahl zugelassen. Wird jedoch jemand erst im erwachsenen
Alter auf Grund des persönlichen Bekenntnisses getauft, so lässt
ihn die Mährische Kirche ohne Firmung am Abendmahle
teilnehmen. Die Taufe wird in Form des Aufgiessens von Wasser
gespendet; doch kann ein erwachsener Täufling das Sakrament in
der Form des Untertauchens verlangen. Unter solchen Umständen
bildet die Taufe für die Mährische Kirche kein Hindernis der
Einigung mit andern Gemeinschaften.

» Was das Sakrament der hl. Kommunion betrifft, so hat die
Mährische Kirche offiziell die Stellung, die sie vor 461 Jahren
(1457, zur Zeit der Ansiedelung der böhmischen Brüder in Kun-
wald bei Senftenberg) eingenommen hat, unverändert beibehalten ; »



— 183 —

sie lehnte es ab, eine besondere Doktrin über das Sakrament zu
formulieren und nimmt einfach die Einsetzungsworte so an, wie sie
in den Evangelien und im ersten Korintherbrief mitgeteilt sind,
ohne diese mit irgendeiner menschlichen Interpretation zu erläutern,
also ohne von irgend jemand zu verlangen, dass er über diesen
Punkt ein bestimmtes Glaubensbekenntnis unterschreibe. Jeder
aber, der in seiner eigenen Kirche zum Abendmahl Zutritt hat, ist
« freudig, willig, herzlich » auch in der Mährischen Kirche zur
Kommunion zugelassen.

Schweinitz äussert in seiner Mitteilung die Vermutung, dass
auch ein Wort über die Ordination in der Mährischen Kirche
interessieren könnte. So ist es. Der Verfasser sagt darüber: «Die
Mährische Kirche betrachtet den historischen Episkopat als ein
kostbares Besitztum. Alle ihre Geistlichen sind durch Bischöfe
ordiniert. So hoch schätzte sie den historischen Episkopat, dass
sie in all den furchtbaren Jahren des dreissigjährigen Krieges und
der Gegenreformation unter dem österreichischen Kaiser I-erdinand IT.

den Episkopat fortsetzte und selbst für Diözesen, die vernichtet
waren und in denen es keine Pfarreien mehr gab, Bischöfe
konsekrierte, — nur um die Sukzession nicht zu verlieren und in der
Hoffnung, dass doch die Kirche wieder erneuert werden könnte.
So kam es, dass 1735 der Episkopat von den überlebenden
Bischöfen der alten böhmisch-mährischen Brüder auf die erneuerte
Brüder- oder Mährische Kirche (in Amerika) übertragen wurde und
seither die Aufeinanderfolge erhalten werden konnte. Und so kam
es, dass am 27. Mai 1749 das britische Parlament nach sorgfältiger
Prüfung unter Zustimmung des Hauses der Lords mit Einschluss
der Bischöfe der Staatskirche in aller Form erklärte, die Mährische
Kirche sei eine alte bischöfliche Kirche. >

Gleichwohl hat die Mährische Kirche von jeher das geistliche
Amt aller andern Kirchen anerkannt, mit deren Geistlichen fraternisiert,

sie als gleichberechtigt auf die Kanzel zugelassen und ihre
Funktionen als gültig hingenommen. Sie selbst aber behält mit
dem Episkopat auch die drei Stufen des geistlichen Amtes bei,
die der Diakonen, Priester und Bischöfe. Wird ein Kandidat zum
Diakon ordiniert, so bekommt er das Recht, « die Sakramente zu
spenden, Ehen einzusegnen (administer the sacramente?, solemnize
matrimony) und die gewöhnlichen Funktionen der ordinierten
Geistlichen zu übernehmen. Hat er sich als Diakon bewährt, so wird
er — gewöhnlich nach zwei Jahren — zum Presbyter ordiniert
und erhält Zutritt zu den wichtigeren Stellungen in der Kirche »

(is available for more important positions in the Church). Der
bischöflichen Konsekration muss die Wahl vorhergehen.

Schliesst sich der Mährischen Kirche ein Geistlicher an, der



— 184 —

seine Ordination in einer Kirche ohne Bischöfe und ohne die drei
Rangstufen des geistlichen Amtes erhalten hat, so wird er, falls
die übrigen Ausweise genügend sind, nicht reordiniert. Da er als
ordiniert gilt, erhält er in der Mährischen Kirche die Stellung eines
Diakons. Hat er sich im Laufe von zwei oder drei Jahren
bewährt, so wird er durch einen Mährischen Bischof zum Presbyter
ordiniert. Authentischen Aufschluss gibt darüber das Buch der
Mährischen Kirchenordnung vom Jahre 1911.

Der Berichterstatter gelangt zum Schluss, dass für die Mährische
Kirche das Bischofsamt kein Hindernis der Union bilde. Es ist
aber nicht zu vergessen, dass er nur an eine Union mit protestantischen

Kirchen denkt.
Ernsthaft wird auch in Deutschland von der Einführung des

Bischofsamtes gesprochen. Ein eifriger Befürworter dieser
kirchlichen Verfassungsart ist der Berliner Prof. Dr. Deissmann. Er
schreibt in einem Artikel « Revolution und Kirche » in Nrn. 93/94
des « Evangelischen Wochenbriefes » : <; Einerlei wie die Trennung
von Staat und Kirche ausfallen wird, einer Hemmung sind wir
(ich spreche vom Durchschnittszustand der deutschen evangelischen
Landeskirchen) schon jetzt ledig: des landesherrlichen
Summepiskopats. » Für den Neuaufbau der Kirche verlangt er : «¦ stärkste
Belebung des synodalen Gedankens Wiederbelebung des

evangelischen Bischofsamtes, das, vom Vertrauen der Geistlichkeit und
der Synoden getragen, schöpferischen und führenden Persönlichkeiten

Raum gibt zu selbständiger Betätigung. Dass ich mit einer
stark demokratischen Grundidee den Bischofsgedanken verbinde,
ist nur eine scheinbare Paradoxie. Denn ich meine nicht den
Hierarchen, sondern den tief im christlichen Volke wurzelnden
religiösen Führer. » Die bischöfliche Verfassung der protestantischen
Kirche ist auch ein Programmpunkt der deutschen hochkirchlichen
Bewegung, worüber wir boen berichten.

Der Papst und die Kirchen des Orients. — Der Papst schenkt
den Kirchen des Orients fortwährend seine Aufmerksamkeit (vgl.
«Intern. Kirchl. Zeitschr.» 1918, S. 84 ff). Der russische Einfluss,
der in den letzten Jahren gewaltig zugenommen, ist durch den
Umsturz in Russland von selbst zurückgegangen, so dass es leicht
verständlich ist, dass der Papst nun gern die Gelegenheit benützen möchte,
um seine Position im Orient zu festigen und zu erweitern. Im
geheimen Konsistorium vom 11. März hielt Benedikt NV. eine
Ansprache, in welcher er die Ziele der Kurie, die Gewinnung der
Kirchen des Orients, auseinandersetzte. Eingangs erinnert der Papst,
wie seine Vorgänger die Kirchen des Ostens eingeladen, dass sie
« zu dem Mittelpunkt der Einheit und des Lebens zurückkehren



— 185 —

möchten, von dem sie sich bedauerlicherweise getrennt hatten », und
wie er selbst seine Sorge den mit dem apostolischen Stuhl
vereinigten und von ihm getrennten Kirchen zugewandt hätte. Zur
Erreichung dieses Zieles habe er eine eigene Kongregation und eine
Lehranstalt errichtet. Während des Krieges habe er sich der
Bedrückten in Russland, auf dem Balkan und in der Türkei,
insbesondere der Armenier und der Bewohner Syriens und des Libanons
angenommen. Seine besondere Aufmerksamkeit aber schenkte er
Palästina. Darüber sagt er:

« Namentlich bereiten uns die heiligen Stätten Palästinas, die

wegen ihrer besondern Würde einem jeden Christgläubigen höchst
ehrwürdig sind, grosse Sorgen. Wie viele und langwierige Mühen
haben sich unsere Vorgänger gegeben, um diese Stätten aus der
Herrschaft der Ungläubigen zu befreien Wie viel Anstrengung und
Blut haben zu diesem Zweck im Laufe der Jahrhunderte die
abendländischen Christen aufgewendet Nun sind sie jüngst zur unermess-
lichen Freude aller Guten wieder in den Besitz der Christen
übergegangen. Daher fragen wir uns natürlich in grösster Unruhe, was
wohl die Pariser Friedenskonferenz in dieser Sache demnächst
beschliessen werde. Denn es würde uns und den Christgläubigen ohne
Unterschied einen brennenden Schmerz verursachen, wenn die
Ungläubigen in Palästina in eine bessere und massgebendere Stellung
(meliori potiorique in conditione) versetzt würden, zumal wenn jene
hochheiligen Monumente der christlichen Religion denen ausgeliefert
werden sollten, die keine Christen sind Überdies haben wir
vernommen, dass nichtkatholische Ankömmlinge, mit überreichen Ilülfs-
und Geldmitteln ausgerüstet, das Elend und die Verwüstung, die
der Krieg in Palästina angerichtet hat, nun ausbeuten, um daselbst
ihre Lehren zu verbreiten Es ist aber durchaus nicht zuzulassen,
dass da, wo unser Herr Jesus Christus durch die Vergiessung seines
Blutes uns das ewige Leben erworben hat, so viele Seelen durch
Abfall vom katholischen Glauben ins Verderben geraten. So grosser
Gefahr ausgesetzt, strecken uns unsere geliebten Söhne flehend ihre
Hände entgegen und bitten nicht bloss um notwendige Nahrung
und Kleidung, sondern insbesondere auch darum, dass ihnen durch
uns die heiligen Missionsanstalten, die Kirchen und Schulen wieder
zurückgegeben werden. Wir haben, eingedenk unserer Stellung, für
diese Angelegenheit eine gewisse Geldsumme bestimmt ; gerne hätten
wir mehr gegeben, wenn wir daran nicht durch die beschränkten
Verhältnisse des apostolischen Stuhles verhindert würden. Gleichzeitig

wollen wir aber die Bischöfe des katholischen Erdkreises
ermahnen, sich diese hochedle Sache angelegen sein zu lassen und
unter ihren Herden die von den Vorfahren überkommene brüderliche

Fürsorge für die Morgenländer eifrig zu wecken. »



— 186 —

Unter Berufung auf diese Ansprüche klagt der Papst in einem
Rundschreiben an alle Bischöfe des Erdkreises über die grosse Not,
in welcher durch den Krieg die Missionsanstalten in Palästina sich
befänden, und über einen weitern Übelstand : « Unkatholische
Ankömmlinge » missbrauchen die Not, um ihre Irrlehren zu
verbreiten. Sie sind mit reichen Geldmitteln ausgerüstet, mit denen sie

dürftige Leute unterstützen und hauptsächlich an Orten, wo die päpstlichen

Missionare ihre Anstalten nicht herstellen können, Schulen
errichten. Der Papst wiederholt, es sei nicht zu dulden, dass im
heiligen Lande so viele Seelen durch Abfall vom katholischen
Glauben ins Verderben geraten. Daher entsteht für alle Guten die
Pflicht, die päpstlichen Missionen zu unterstützen, damit sie imstande
seien, die Anschläge der Unkatholischen zu vereiteln. Die Bischöfe
der ganzen Welt werden ersucht, ihre Diözesanen zu ermahnen, die
Missionen in Palästina zu unterstützen.

Wie die Kurie über die Kirchen des Ostens denkt, beleuchtet
ein Telegrammwechsel zwischen dem Papst und dem russischen
Erzbischof von Omsk. Dieser hatte zunächst an den Erzbischof von
Canterbury einen telegraphischen Hülferuf gegen die Verfolgung
durch die Bolschewisten gesandt. Dasselbe Telegramm schickte er
auch an den Papst. Dieser bezeugte dem Erzbischof seine
Teilnahme und fügte bei: « Auf Erden Statthalter dessen, der der Fürst
des Friedens ist, beten wir, dass in Russland recht bald Friede und
Ruhe wiederkehren mögen. » Der päpstliche Staatssekretär richtete
hierauf ein Telegramm an Lenin, in welchem es heisst: « BenediktXV.
habe aus sicherer Quelle vernommen, dass die Anhänger der <¦

sogenannten orthodoxen » russischen Religion hart verfolgt werden,
er beschwöre ihn, « strenge Weisungen zu geben, dass die
Geistlichen, gleichviel zu welcher Religion sie sich bekennen», respektiert
werden. »

—• Dem Berner « Katholik » wird unter dem Titel : Msgr. Batiffol
über die päpstlichen Erlasse betreffend die morgenländische Kirche,
in Nr. 52, 1918, geschrieben:

« Batiffol ist päpstlicher Hausprälat. Er wohnt in Paris und
gehört unstreitig zu den hervorragendsten französischen Geistlichen.
Prof. Michaud hat ihn in seinen Mitteilungen über die Haltung des
Klerus in Frankreich oft genannt. Wir begegnen ihm nun in einem
Aufsatz, den er in der amerikanischen Quartalschrift « The
Constructive Quarterly » vom Juni 1918 unter dem Titel « Benedikt XV.
und kirchliche Wiedervereinigung» (eigentlich: Benedict XV and
Unity) veröffentlicht hat. Der Artikel berücksichtigt wesentlich die
zwei Motuproprio des gegenwärtigen Papstes vom 1. Mai 1917 und
15. Oktober 1917 über die Orientalen. Wir haben diese beiden Er-



— 187 —

lasse im «Katholik» vom i. Dezember 1917 unter dem Titel:
« Neue päpstliche Massnahmen zur Bekehrung der morgenländischen
Kirchen » besprochen '). Schon dieser Titel zeigt, wie wir die Sache
aufgefasst haben. Es handelte sich unserer Meinung nach um nichts
weniger als um ein päpstliches Entgegenkommen, das die Hoffnung
erwecken konnte, es sei doch vielleicht eine Versöhnung zwischen
dem Papsttum und der morgenländischen Orthodoxie denkbar,
sondern lediglich um Schritte, die der Papst in Anbetracht der
Zeitumstände für nützlich erachtete, um die selbständigen Kirchen des
Orients unter seine Oberhoheit zu bringen. Zu dieser Art der
Wiedervereinigung waren die Päpste seit vielen Jahrhunderten bereit
gewesen. Insofern enthielten die neuen Erlasse durchaus nichts Neues.
Aber als neu erschien uns, dass jetzt Benedikt XV., wie das namentlich

aus dem zweiten Dekret deutlich hervorgeht, die orientalischen
unabhängigen Kirchen nicht mehr als eigentliche « Kirchen »

betrachtet und behandelt, sondern, wie die protestantischen Kirchen
des Abendlandes, nur noch als Gemeinschaften, die sich ausserhalb
der Kirche befinden, weil es eben nur eine christliche Kirche gibt
und dieser nur solche Christen angehören, die unter dem römischen
Papste stehen. Wer sich darüber näher unterrichten will, lese den
Wortlaut der päpstlichen Verfügungen nach, die wir im zitierten
Artikel mitgeteilt haben.

Anstalten zu treffen, um andere Leute zu bekehren, ist ja
gewiss ein Zeichen, dass man sich um diese andern Leute interessiert
wird aber gewöhnlich von diesen nicht als besondere Liebenswürdigkeit

empfunden, sondern als Äusserung einer Geringschätzung, die
nur abstossend wirkt. Batiffol ist nun aber der Meinung, der Papst
bekunde mit seinen beiden Erlassen eine bemerkenswerte « irenische»
Gesinnung, also auch eine Bereitwilligkeit, zur kirchlichen
Wiedervereinigung Hand zu bieten, der die sehr beachtenswerte Zeitschrift
« The Constructive Quarterly » dienen will. Das ist eine Ansicht,
die dem Wortlaut der päpstlichen Anordnungen widerspricht. Batiffol
kann nicht in Abrede stellen, dass Benedikt NV. in Rom « eine
Schule errichtet, um lateinische Katholiken heranzubilden, die ihr
Priesteramt im Osten ausüben wollen und die sich darum den
griechischen Ritus und die orientalische Kultur aneignen müssen ». Er
hätte diesen Gedanken auch mit den Worten ausdrücken können:
Der Papst will Lateiner ausbilden lassen, um unter den orientalischen
Christen die Proselytenmacherei zu betreiben. Dieser Plan erscheint
den Orientalen nicht liebenswürdiger dadurch, dass Batiffol
erläuternd beifügt, derartige Dinge seien auch schon bisher
vorgekommen. So sei der katholische Erzbischof Szeptycki, ein geborner

') Vgl. «Intern. Kirchl. Zeitschr.» 1018, S. 84.



— 188 —

Pole, ursprünglich ein römischer Katholik des lateinischen Ritus
gewesen ; er habe aber (zur Bekehrung der Ruthenen) den Ritus der

(nicht mit Rom verbundenen) Ruthenen angenommen. Ebenso
unsympathisch wird es den Orientalen sein, zu vernehmen, dass die

neue Schule, die der Papst in Rom gründet, dem gleichen Zwecke
dienen soll, zu dem die französischen Jesuiten in Beyrut, die
französischen « weissen Väter » in Jerusalem, die französischen Assumptionisten

in Konstantinopel, Leo XIIL in Rom gewisse Institute
errichtet hatten. Die Orientalen waren der Meinung, die französischen
Mönche und der römische Papst hätten eigentlich genug zu tun,
wenn sie ihren Bekehrungseifer den eigenen Landsleuten zuwenden
wollten. Batiffol ist sehr im Irrtum, wenn er glaubt, es habe bisher
den Orientalen an Gelegenheit gefehlt, sich mit dem römischen
Wesen besser bekannt zu machen, und sie mussten jetzt froh sein,
ihre Leute nach Rom schicken und in einer zur Proselytenmacherei
gegründeten Schule genauer unterrichten lassen zu können. So naiv
ist man in den orthodoxen Kirchen längst nicht mehr.

Sogar das Gebet, das Benedikt XV. seinen Erlassen beifügt
und das Batiffol dem Wortlaute nach mitteilt, wird im Orient nicht
sehr erbaulich wirken. Darin wird Gott für die « christlichen Völker
des Morgenlandes » folgendermassen angerufen : « Eingedenk der
hervorragenden Stellung, die sie einst in deiner Kirche eingenommen
haben, bitten wir dich, ihnen das Verlangen einzuflössen, diese
wieder zu erlangen, um mit uns einen einzigen Schafstall (ovile)
unter der Führung eines und desselben Hirten zu bilden. Mache,
dass sie sich mit uns von den Lehren ihres heiligen Kirchenlehrers
durchdringen lassen, die auch unsere Väter im Glauben sind ...»
Man ist in den morgenländischen Kirchen weit davon entfernt, sich
vorzustellen, man sei aus der einen christlichen Kirche ausgeschieden
und habe wieder in diese zurückzukehren. Der Orient hat keine
neuen Dogmen gemacht und sich niemals von dem einen Hirten
der einen Herde, von Christus, getrennt, sondern immer nur gegen
die päpstlichen Neuerungen protestiert und dem Bischof von Rom
das Recht bestritten, sich als den Statthalter Gottes und den
Stellvertreter Christi zu betrachten. Auch ist es ganz und gar falsch,
wenn nun Benedikt seine Gläubigen dem lieben Gott sagen lässt,
die alten griechischen Kirchenväter hätten über das römische Papsttum
schon die nämlichen Lehren vorgetragen, die auf dem vatikanischen
Konzil ihre endgültige und unabänderliche Formulierung erhalten
haben. Das weiss man im Orient besser. Es ist daher zu vermuten,
class das päpstliche Gebet auf die Orientalen einen sehr schlechten
Eindruck machen und ihnen sogar als unredlich und unfromm
vorkommen wird. » Adolf KÖKY.



— 189 —

Aus Zeitschriften.
Bulletin de Littérature ecclésiastique. Toulouse 1919. N0" i et 2.

A. Degert: Le plus ancien projet de la «Société des Nations».
L. Desnoyers: Flistoire des Juges. L. Crouzil : Problèmes d'après-
guerre. N°" 3 et 4. J. Baylac: Le conflit des morales contemporaines

et de la chrétienne. L. Desnoyers: Le règne de Salomon.
J. de Guibert: Le décret du Concile de Florence pour les Arméniens.

Echos d'Orient. Paris. 19* année. N° 115. M. Jugie: Le nombre
des Conciles œcuméniques reconnus par l'Eglise gréco-russe et ses

théologiens. R. Janin : Le Rite syrien et les Eglises syriennes. L.
Serrez: Un ouvrier russe de l'Union des Eglises, Vladimir Soloviev.

Die Eiche. Vierteljahrszeitschrift für Freundschaftsarbeit der
Kirchen. Berlin. 6. Jahrgang. Nr. 4. 1918. F. Rittelmeyer: Christentum

und Frieden. F. Niebergall: Die Friedenshoffnungen im
Propheten Jesaia. H. Paschelt: Über die Friedensfrage im N. T. J.
Schiller: Völkerfrieden und Konfessionsfrieden. K. Mennicke:
Asiatische Kritik weltlicher Kultur. John Allen Baker f-

Evangelischer Wochenbrief von Prof. Dr. Deissmann, Berlin.
Nrn. 95/96. Der Erzbischof von Canterbury und meine Kundgebung
vom 15. November 1918. Ein Gebet des Erzbischofs von Canterbury.

97/98. Das Volk, das im Finstern wandelt. 99/102. Die
neutrale Christenheit und der Versöhnungsfriede. 103/106. Die
Zukunft der deutschen theologischen Fakultäteu. 107/108. Aus dem
christlichen Amerika. IL Herolde des Wiederaufbaues. Drei Dokumente

zur Hungerblockade.

Federal Council Bulletin. New York. Vol. IL N08 1—4. A year
of Unusual Opportunity and Service in the Federal Council. For a

League of Nations. The Inter-Church World Movement of North
America. The Challenge of the After-War-Time to the Churches.
The League of Nations. The Protestant Obligation in France and

Belgium. Reorganization Plans of the World Alliance.

Franziskanische Studien. Münster i. W., 1919. I. Heft. D. Hen-
niges : Das älteste Reimoffizium zu Ehren der hl. Elisabeth von
Thüringen. P. Minges: Zur Trinitätslehre des Duns Skotus. P.

Schlager : Zur Geschichte der Rekollektenreform. G. Cesterie : Über
das Minoritenkloster in Pinsk.

Goodwill. London. Vol. Ill N° 5. 1918. Christmas 1918. To
the British Members of the World Alliance. The Church and the
League of Nations. Second Annual Meeting of the British Council.
British Group of the World Alliance: Public Meeting in Support



— 190 —

of a League of Nations. The Great Debate: Further Important
Declarations by Statesmen and others. A League of Religions.
Prof. Deissmann and the Archbishop of Canterbury. N" 6. 1919.
Changed Conditions. World Alliance : Informal Conference in
London, February 1919. Scandinavian Christians and International
Goodwill. The Norwegian Council. American Churches' Memorial
to Peace Conference. Two Memorials from the Society of Friends.
American Address: To the Christian Public of the United Kingdom

Famine in Europa: A Letter to British Members of Parliament.
Further Important Declarations by Statesmen and Public
Documents. The Archbishop of Canterbury on the Expulsion of Aliens.

Die Hochk:rche. Organ der hochkirchlichen Vereinigung. Nrn. i
bis 4. I. Jahrgang. Siegen. H. M. Cyrenius: Das hl. Abendmahl als
eucharistisches Opfer. J. Albani: Du bist Petrus. Gebetstunden und
Brevier. Wohin steuern wir?

The Constructive Quarterly. New York. Vol. VI. N° 4. W. P.
Du Böse : The Faith of a Christian Today. L. Turkerich : Notes
for the Orthodox Church of Russia. L. Dimier: Bossuet's
Correspondence with Leibnitz on Reunion in the Time of Louis XIV.
Burnett H. Streeter : Christ the Constructive Revolutionary. W.
Lock: A Constructive Gospel. W. L. Bevan: Continuity in the
Christian Ministry. The Archbishop of Melbourne: The Church
and the Ministry. J. K. Mozley : The Incarnation, the Church and
the Principle of Personality. Duncan Macdonald: The Limitations
of the Mystical Method in Religion. P. Kohnstamm: Modern Culture

and the Church. Raymond Vernimont : An Appeal to all the
Churches. Mary Drew: Henry Scott Holland. Vol. VII. Nu 1. W.
Temple: The World's Need of the Church. Bishop Mc Connell :

Some Significant Agreements. J. Calvct: French Catholics and the
Russian Church. H. L. Goudge: The Churchmanship of Jesus Christ.
W. P. Paterson : Dr Denney's Theology. Burton Scott Easton :

St. Paul and the Sacraments. F. R. Tennant: Divine Love and the
World's Evil. P. T. Forsyth: The Inner Life of Christ. S. A. B.
Mercer: Mediation in Religious Thought. S. M. Zwemer: Christianity
the Final Religion. V. V. Johnston, Herman-Russian Missionary to
America.

The Christian Union Quarterly. Baltimore 1919. Vol. VIII. N" 3.
The Philadelphia Conference. W. H. Griffith Thomas : Another Doctrine

of Priesthood in the Episcopal Church. J. B. Lehman: Spiritual

Sanitation a Remedy for Disunion. H. G. Armstrong: The
Divided Church and the Present Crisis. What People and Papers
are saying about Unity. N° 4. Record of the Proceedings of the
Philadelphia Conference on Organic Union. Papers presented by



— 191 —

the various Evangelical Communions relative to their Position on
the Organic Union of the Church.

Stimmen der Zeit. Freiburg i. Br. 1919. Januarheft. P. Lippert:
Unsern Toten, ein Gedenken und Geloben! W. M. Peitz: Hundert
Jahre vaterländischer Geschichtsforschung. Zur Jubelfeier der Monumenta

Germaniae Historica. R. v. Nostitz-Rieneck : Die siegreiche
Demokratie. O. Zimmermann : Von der Güte Gottes. M. Reichmann:
Wahlrecht und Wahlpflicht. Februarheft. O. Zimmermann:
Revolutionäre Trennung von Kirche und Staat. C. Noppel : Die deutsche

Sozialpolitik im Weltkrieg. V. Hugger : Weltliche Schule. IL Sierp:
Grenzen der Demokratie. P. Lippert : Der Zug der Frauen. J.

Overmans: Die künstlerische Form in Weltanschauungsdichtungen der
letzten Jahre. Märzheft. V. Hugger: « Freie Schule » und kirchliche
Schulaulsicht. R. v. Nostitz-Rieneck : Die erste deutsche
Nationalversammlung. A. Schönegger: Die souveräne Kirche. P. Steinen:
Die Revolution in Holland. J. Laurentius: Trennung von Staat und
Kirche. St. v. Dunin-Borkowski: Wahrheit und Liebe.

fliivtatrog. Wochenbeilage zum 'ExxXipiuouxng (Pagitç.
Alexandrien 1918. Zehnter Jahrgang. Nr. 47. P. N. Trempelas: Die
Prophezeiungen. Joh. AI. Charisiadis, Arzt: Zwei grandiose Naturszenerien.

Chronik. Nr. 48. Auszüge aus der Rede des Premierministers

von Griechenland, Eleutherios Venizelos. P. N. Trempelas : Die
Prophezeiungen (Forlsetzung). Joh AI. Charisiadis : Wissenschaftliche
Studien. Chronik. Nr. 49. P. N. Trempelas : Die Prophezeiungen
(Fortsetzung). Charisiadis : Studien. Chronik. Nr. 50. Trempelas :

Die Prophezeiungen (Fortsetzung). Charisiadis : Studien. P. Paulidis,
Arzt: Meine Rezepte. Chronik. Nr. 51. «Christus ist geboren.»
Dokumente des Patriarchats zur Inthronisation des Metropoliten
Nikolaos von Nubien. Chronik. Nr. 52. Das abgelaufene Jahr 1918.
Chronik. Register zum 10. Band. — Elfter Jahrgang. 1919. Nr. 1.

P. N. Trempelas : Die Prophezeiungen (Fortsetzung). Chronik. Nr. 2.

P. Paulidis: Meine Rezepte. Die Metropole Nubiens. Akt des

Patriarchats zur Hebung des Lehrers des Evangeliums. Chronik. Nr. 3.

Trempelas : Die Prophezeiungen (Ende). Statut der orthodoxen
griechischen Kirchen in Amerika. Chronik. Nr. 4. Charisiadis: Studien
Statut der orthodoxen griechischen Kirchen in Amerika (Fortsetzung
und Ende). Chronik. Nr. 5. Charisiadis: Studien. Grosses Werk in

Jerusalem. Thronrede des Metropoliten von Nubien. Trumpis: Feierliche

Begrüssungsrede. Chronik. Nr. 6. Die Metropole Nubiens.
Archimandrit Polyk. Synodinos: Die Kirche Griechenlands in 1918.
Charisiadis: Studien. Trumpis: Panegyricus. Chronik. Nr. 7. Metropolit

von Athen, Meletios : Abschieds-Enzyklika. Armindr. Polyk.
Synodinos: Die griechische Kirche in 1918. Chronik. Nr. 8. Die



— 192 —

Abdankung des Ministeriums. (Der Artikel selber ist von der Zensur
ausgebrochen.) Charisiadis: Studien. Georgios Vurlakis: Eine
Bemerkung. Chronik. Nr. 9. Annäherung der Kirchen. Charisiadis:
Studien. Die Kirche in neuem Gebiet und das ökumenische Patriarchat

von Konstantinopel. Brüderliche Zärtlichkeit der Exarchie und
Staatsbehörde der Bulgaren gegen die Liturgen der Grossen Kirche.
Chronik. Nr. 10. Georgios Zacharulis: Wenige Worte über Freiheit.
Georgios Vurlakis: Die kirchlichen Gerichtshöfe (Fortsetzung). Presse:
Die Hagia Sophia. Chronik. Nr. II. Die Kirche in Russland.
Annäherung der Kirchen. Konst. Theotokas: Über gemischte Ehen.
Gemeinsame Seelenmessen der Orthodoxen und Armenier. Chronik.

Neu eingegangen:
Albani, ].: Du bist Petrus. Zur Begründung der Hochkirchlichen

Vereinigung. Siegen 1919. Preise 1. Verlag der Ev. Miss.-Ges.

Brepohl, F. W. : Savonarola. Ein Zeuge Jesu Christi. 19 S. 40 ^.
— Verloren und doch selig gemacht. 23 S. 40 $¦ Bad Nassau
(Lahn), Zentralstelle zur Verbreitung guter deutscher Literatur.

Laicus: Evangelische Litanie. Nieuw-Testamentische Lofprijzing
en bede tot onzen Heer Jezus Christus voor Oud-Katholieke
Christenen. Advent 1918.

Heiler, F.: Luthers religionsgeschichtliche Bedeutung. 31S. München
1918, Verlag E. Reinhardt. Ji 1. 50.

Keller, Adolf: Völkerbund und Kirchen. Preis 80 Cts. {Ji 1. 20).
Verlag Art. Institut Orell Füssli, Zürich.

Morawski, Marian, S. J. : Abende am Genfer See. Grundzüge einer
einheitlichen Weltanschauung. Genehmigte Übertragung aus dem
Polnischen von Jakob Overmans S. J. Neunte und zehnte Auflage.
8° (XVIII und 258 S.) Freiburg 1919, Herdersche Verlagshandlung.
Ji 3. 80 ; kart. Ji 4. 60.

Moog, Dr. G., Bischof der deutschen Altkatholiken: Die Zukunft
der altkatholischen Kirche. Hirtenbrief nach dem Kriege. Bonn
1919, Carl Georgi. — Einladung zum Studium der altkatholischen
Theologie. Hirtenbrief vom 29. März 1919.

Schirmer, Dr. W.: Stille. Besinnliches und Bedenksames aus schwerer
Zeit. 70 S. Bad Nassau, Zentralstelle zur Verbreitung guter
deutscher Literatur.

Pfarrer Karl Weckerle zum Gedächtnis. Reden gehalten bei der
Trauerfeier in der Predigerkirche in Basel. Basel 1919, Christ-
katholisches Schriftenlager. Preis 40 Cts.

Wyss, G. : Die St. Elogi-Bruderschaft. Ein Kulturbild aus Alt-Olten.
1919. — Die grosse Glocke von Ölten. Ölten 1919,
Buchdruckerei Dietschi.

Druck von Stämpfli & Cie. in Bern.


	Kirchliche Chronik

