
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 9 (1919)

Heft: 3

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 254

BIBLIOGRAPHIE.

Adam, Dk. Kaki,, ausserordentlicher Universitätsprofessor in
München: Die kirchliche Sündenvergebung nach dem hl.
Augustin (Forschungen zur Christlichen Literatur- und
Dogmengeschichte, herausgegeben von Dr. A. Eberhard Strassburg
und J. P. Kirsch-Freiburg, IV. Bd., 1. Heft), Paderborn, 1917,
Ferdinand Schöningh, 167 S., Preis 5 Ji.

Der Titel der vorliegenden Schrift erinnerte mich natürlich

lebhaft an meine eigene Schrift „Die kirchliche
Sündenvergebung nach der Lehre des hl. Augustin" (Bern, K. J. Wyss,
1902). Ich will aber sofort zugeben, dass Adam Aveder auf diese
Schrift noch auf meine andern Publikationen über einschlägige
Detailfragen jemals Bezug nimmt. Um so mehr bin ich
überrascht, mich mit ihm in grosser Übereinstimmung zu befinden.

Schon in der „Problemstellung" erklärt der Verfasser (S. 2)

unumwunden : „Die Busslehre der Frühscholastik wich,
solange sie unter dem Banne Augustinischer Gedanken stand,
von der durch Thomas endgültig formulierten kirchlichen Busslehre

nicht unbeträchtlich ab. Augustins Anschauungen bildeten
zusammen mit denen des Ambrosius für den Fortgang der
Entwicklung — im Sinne der Kirchenlehre — eher eine Belastung
und ein Hemmnis als einen Vorteil." ZAvischen Augustin f 480
und Thomas von Aquin f 1274 liegt ein langer Zeitraum; da
die Entwicklung der Kirchenlehre erst mit Thomas zum
Abschluss gelangte, ist es begreiflich, dass diese inzwischen nicht
bloss von der Frühscholastik, sondern namentlich auch von
Augustins Lehre „beträchtlich" abgewichen war. Adam macht
darum nicht einmal den Versuch, den Schein zu erwecken, als
ob die von ihm sogenannte (S. 71) „Gegenwartstheologie", die er
leider nicht näher beschreibt, mit den so bestimmt ausgesprochenen

und so konsequent festgehaltenen Anschauungen des

grossen Kirchenlehrers von Hippo übereinstimme. Vielmehr
muss er zum Schluss (S. 164) den hl. Augustin — wenn auch



— 255 —

in ehrerbietiger Form — als einen noch nicht ganz
rechtgläubigen Theologen preisgeben. Es geschieht mit dem Satz:
„Die Kirche hat sich mit der Busslehre des hl. Augustin ebensowenig

völlig identifiziert wie mit seinen übrigen Anschauungen."
Das klingt ja fast so, wie wenn der Modernist Loisy die
Ansicht äussert, man habe das „Wesen des Christentums" nicht
erst zu suchen ; denn dieses lebe und entwickle sich mit der
„Kirche", bestehe also in dem, was jeweilen die Kirche der Gegenwart

ist und bietet („Evangelium und Kirche", München, 1904,
S. 189). So konnte sich Loisy sogar mit den vatikanischen
Dogmen abfinden; sie gehörten ihm zur „GcgcnAvartstheologie".
Freilich meinte er, „das letzte Wort der theologischen Reflexion"
sei auch darüber noch nicht gesprochen fa. a. O., S. 142). Das
ist eine sehr bestechende AnschauungsAveise. Ich meinerseits
war und bin heute noch allerdings insbesondere auch hinsichtlich

der kirchlichen Busslehre der Ansicht, man dürfe sich zu
dem, Avas die hl. Schrift lehrt und was z. B. noch der hl.
Augustin immer und immer wieder seiner Gemeinde und der ganzen
Kirche des Abendlandes gepredigt hat, auch dann noch
bekennen, wenn der Fortgang der Entwicklung den Organen der
päpstlichen Hierarchie ein scheinbares Recht gibt, das Gegenteil
als verbindliche Glaubenslehre zu bezeichnen. Indem aber der
katholische Theologieprofessor den hl. Augustin halbwegs
ablehnt, gewinnt er den grossen Vorteil, mit anerkennenswerter
Unbefangenheit die Aussagen des abendländischen Kirchenlehrers

prüfen zu können, ohne sich damit seinerseits mit der
rGegenwartstheologie" in Widerspruch zu setzen.

In einem ersten Kapitel bespricht Adam „die ordentlichen
Mittel des Sündennachlasscs". Redet sonst ein Vertreter der
nCegenwartstheologie" von diesem Gegenstand, so unterscheidet
er zwischen Ungctauften und Getauften und bezeichnet
demgemäss als die ordentlichen Mittel des Sündennachlasses die
ini Nizäischen Glaubensbekenntnis genannte „eine Taufe zur
Vergebung der Sünden" und die 1215 vorgeschriebene jährlich
einmal abzulegende Beichte ; jene sei das Sakrament der Sünden-

vergebung für die Ungctauften, diese das für die Getauften.
Dabei Avird jcAveilen der Nachweis versucht, dass die 1215
jedem Katholiken zur Pflicht gemachte Beichte doch von jeher
ni der Kirche üblich geAvesen sei und recht eigentlich als das
Sakrament der Busse gegolten habe. So hat noch Bischof Egger



— 256 —

in dem unglücklichen Vortrag vom 27. Mai 1901 (St. Gallen,
Buchdruckerei der „Ostschweiz"), mit dem er die Beichtkontroverse

eingeleitet hat, in harmlosem Vertrauen auf die Richtigkeit

der Zitate, die er in römischkatholischen Lehrbüchern
gefunden hatte, namentlich auch den hl. Augustin als Zeugen
angeführt und die von ihm zitierten Aussprüche dieses Kirchenlehrers

geschlossen mit den sieghaften Worten: „So hat der
hl. Augustin vor fünfzehnhundert Jahren gepredigt und
geschrieben. Aus seinen Worten ergibt sich, dass die Beichte
damals in der ganz gleichen Weise angeschaut und geübt wurde wie
heute noch" (a. a. 0., S. 14). Prof. Schanz in Tübingen suchte
die Meinung des Bischofs einigermassen zu rechtfertigen. Auf
einen solchen Versuch verzichtet nun Prof. Adam. Er weiss
und erkennt unumwunden an, dass nach Augustin für den
Getauften „das ordentliche Mittel des Sündennachlasses" im
allgemeinen das Vaterunser ist. Namentlich kommt die fünfte
Bitte in Betracht, die recht eigentlich das täglich anzuwendende
Heilmittel ist. Freilich muss der Christ auch tun, was er mit
den Worten: „wie auch wir vergeben", von sich sagt, also
Liebe üben. Im Gegensatz zu Schanz erkennt Adam an, dass

Augustin von einem besondern Sündenbekenntnis höchstens in
den „ausserordentlichen Fällen"-, die der öffentlichen Kirchenbusse

unterliegen, etwas weiss (S. 12). Im allgemeinen aber
beAA'irkt die Anwendung des „täglichen Heilmittels" sogar
Nachlassung von Todsünden (S. 15—20). Ich finde in diesem
wichtigen, und entscheidenden Artikel keinen Satz, dem ich nicht
prinzipiell zustimmen könnte. Resultat der Untersuchung ist
die Tatsache: dem hl. Augustin ist ein die Christen im
allgemeinen verpflichtendes Beichtinstitut, wie es 1215 in der Kirche
eingeführt worden ist, noch völlig unbekannt. Nur würde ich
schon in diesem Kapitel auf die Bedeutung hingewiesen haben,
die das Vaterunser in der Liturgie des hl. Augustin hat und
die ich 1906 im 56. Heft der „Intern, theol. Ztschr.", S. 641 bis
658, darzustellen suchte.

Auch im zweiten Kapitel, das von dem „ausserordentlichen
Bussmittel der öffentlichen Kirchenzucht" handelt, kann ich
mich in wichtigen und entscheidenden Punkten mit Adam
einverstanden erklären. Das ausserordentliche Bussmittel besteht
in der kirchlichen „Rekonziliation", die diejenigen nachzusuchen
haben, die durch ihre Vergehen aus der kirchlichen Gemein-



— 257 —

schaff ausgeschieden sind. Aber welches sind diese Vergehen
Eine konkrete Antwort lässt sich auf diese Frage nicht geben.
Adam ist der Meinung, Augustin habe in seiner persönlichen
Praxis die peccata malitiae für den pflichtmässigen Gegenstand
der Kirchenbusse gehalten, während im allgemeinen nur „die
Triassünden, Götzendienst, Unzucht und Mord" als pflicht-
mässige Materie der öffentlichen Kirchenbusse gegolten hätten.
Allein es ist ihm wohl bekannt, dass viele meinten, nicht
einmal durch die „Triassünden" zur Kirchenbusse verpflichtet zu
sein, sondern nach wie vor an der Kommunion teilnehmen zu
dürfen. Es hätte hier deutlicher hervorgehoben Averden sollen,
dass Augustin selbst es ganz und gar dem eigenen Urteil des

Sünders überliess, ob er sich der Kirchenbusse unterwerfen
wolle oder nicht. Der Bischof ist sogar dann nicht berechtigt,
einen Sünder von der Kommunion auszuschliessen, wenn ihm
dieser ein Bekenntnis abgelegt hat, jedoch die auferlegte
Bussübung nicht übernehmen will. Würde der Bischof ohne
Zustimmung des Sünders ein solches Bekenntnis vor die Gemeinde
bringen, so darf ihm nicht geglaubt werden, falls das
Vergehen nicht in anderer Weise bewiesen werden kann. Aber
richtig ist, dass dem hl. Augustin die Kirche „das Institut des

allgemeinen Sündennachlasses ist" (S. 30). Ich habe diesem
Gedanken in meiner Schrift „Die kirchliche Sündenvergebung"
eine einlässliche Erörterung gewidmet. Leider hat es Adam
unterlassen, die einschlägige biblische Lehre auf die sich
Augustin stützte, näher darzustellen. Er weiss aber natürlich,
dass der Kirchenvater die „allgemeine Nachlassvollmacht" (die
sich auch auf die Sündenvergebung in der liturgischen
Bussandacht bezieht) mit der „Schlüsselgewalt" identifiziert.
Ungenau ist es, wenn er sagt (S. 30 f.), Augustin berufe sich

„zuweilen" auf Joh. 20, 23, falls das im Sinne der
„Gegenwartstheologie" verstanden werden soll. Augustin beruft sich,
wie an den von Adam zitierten Stellen (Serm. 71, 20; 99, 9)
sehr bestimmt gesagt ist, auf den Ausspruch : „Empfanget den

Heiligen Geist. Welchen ihr die Sünden etc." nicht zur
Rechtfertigung der göttlichen Einsetzung der Bussanstalt, sondern
zum Beweise dafür, dass auch in der Kirche Gott es ist, der
durch den Heiligen Geist die Sünden erlässt.

Hier sei gleich bemerkt, dass auch die Beweisstellen aus
den Werken Augustins keineswegs immer sorgfältig genug ge-

Iot«rn»t. kirchl. Zeitschrift, Heft 3. 1919. 17



— 258 —

wählt sind. So ist zwar anerkennenswert, dass S. 13 f. die Echtheit

des Serm. 393 verneint wird; aber dann Avird diese Predigt

doch in Avichtigen und abschliessenden Erklärungen (S. 21,

60, 64 usAv.) als echt behandelt. Ebenso häufig Avird vom Serm.
392 Gebrauch gemacht, ohne dass ein Bedenken gegen die
Echtheit geäussert wird (S. 29, 31, 46, 58, 59 usw.). Aber auch
diese Predigt ist sicher unterschoben. Der Redner unterlässt
freilich nicht, sich seinen angeblichen Zuhörern als „Bischof"
und „Augustinus" vorzustellen ; aber es gelingt ihm trotz aller
Bemühung nur schlecht, auch mit dem, was er zu sagen hat,
auf sie den Eindruck zu machen, er sei der grosse Bischof von
Hippo. So jammert er einfältig darüber, dass die vielen
Ehebrecher in seiner Gemeinde immer nur sagten, sie büssten ihre
Sünden ganz im geheimen, statt dass sie sich wie der Kaiser
Theodosius der öffentlichen Kirchenbusse unterwarfen; der
Hochmut, in welchem Plebeier und Krämer sich schämten zu

tun, Avas der Kaiser getan, würde, meint er, schon allein zur
Verdammnis genügen, auch Avenu die Leute keinen Ehebruch
begangen hätten! Die Predigt Ad conjugates gehört wie die
De poenitentibus zu den vielen Machwerken, mit welchen man
die Lehre des hl. Augustin korrigierte, als sich das Beichtwesen
allmählich soweit entwickelt hatte, dass es ungefähr der
„Gegenwartstheologie" des dreizehnten Jahrhunderts entsprach. Mit
der Benutzung solcher Quellen hat Adam dem römischkatholischen

Leser freilich immer wieder einigermassen das geboten,
was er sucht, jedoch den Avissenschaftlichen Wert seiner Arbeit
nicht erhöht.

Indessen geht der Verfasser doch in der Anerkennung der
authentischen Lehren Augustins viel weiter als andere Theologen

der gleichen kirchlichen Richtung. „Der unmittelbare,
eigentliche Nachlass geht von Gott allein oder seinen Heiligen
aus" (S. 32 ff.). Wie die Auferweckung des Lazarus durch Gottes
Macht stattgefunden hat, bevor der ins Leben Zurückgerufene
durch Menschenhand von den Leichenbinden befreit war, „so
ist die Wiederbelebung des Todsünders Gottes Tat im
ausschliesslichen Sinne" (S. 34). „Das, wovon die Kirche tatsächlich

zu lösen hatte, war im Grunde nur das, was die spätere
Schule reatus poenae nannte" (S. 48). „Beide Faktoren sind in
der Heilsökonomie Gottes vonnöten: ohne das göttliche suscitare
ist jedes solvere zwecklos und ohne das kirchliche solvere bleibt



— 259 -
der suscitatus ein ligatus" (S. 47). Das solvere, also die kirchliche

Lossprechung, besteht noch nicht in einem juristischen
Akt, zu dem nur ein mit der nötigen Jurisdiktion ausgerüsteter
Richter ermächtigt wäre, „sondern war ein blosses Fürbittgebet"-
(S. 70). Man bekommt den Eindruck, der Verfasser rede mit
einer gewissen Bitterkeit davon, dass zu Augustins Zeiten „die
theologische Situation" „noch nicht reif genug gewesen sei",
um die heute als wesentlich geltende indikative Lossprechungs-
formel aufkommen zu lassen. Sonst würde er es kaum gewagt
haben, an die Entrüstung zu erinnern, mit der Augustin das

ego dimitto, ego absolvo verurteilt hat. Tatsächlich würde der
heilige Kirchenvater diese Änderung nicht als einen Fortschritt
in der Entwicklung, sondern als einen Abfall von ursprünglicher

Lehre und Einrichtung ansehen. Mit Recht widerspricht
Adam der Auffassung, nach welcher kirchliche Rekonziliation
und göttliche Verzeihung der Schuld zu identifizieren sind. „Die
Rekonziliation an sich ist vielmehr in den Augen des Kirchenvaters

nur ein disziplinarer Akt (von Adam unterstrichen), der
unmittelbar lediglich die Aufhebung der Kirchenbusse und die
Erteilung der Kirchengemeinschaft in sich schliesst" (65).

Aus dieser Anschauung ergibt sich von selbst, „dass der
Priester nicht an Gottes Statt, sondern an der Kirche Statt ist"
(S. 102). Als der eigentliche sacerdos gilt aber noch zu Augustins

Zeiten der Bischof. Dieser ist keineswegs „der souveräne
Inhaber der Nachlassvollmacht" (S. 103), sondern das Organ
der vom Heiligen Geist beseelten Gemeinschaft der Heiligen,
in der Christus gegenwärtig ist, so class die Fürbitte des Bischofs
für den reuigen Sünder die Fürbitte der Gemeinde, d. h. „die
im altchristlichen Busswesen anerkannte Interzessionsgewalt
der Gemeinde" ist (S. 104).

Mit Genugtuung anerkenne ich auch, dass Adam nicht mit
Stillschweigen darüber hinweggeht, dass Augustin mit der ganzen
Kirche die Missetäter, die von der Kommunion ausgeschlossen
worden sind, nur ein einziges AM im Leben zu der Kirchenbusse

zulässt, nach welcher die kirchliche Rekonziliation oder,
wie man heute sagen Avurde, die „Absolution" in der Form der
Fürbitte erfolgen konnte (S. 151 ff.). Das ist ein entscheidender
Punkt. Ein spezielles Bekenntnis hatten nur die Leute
abzulegen, die durch ein ganz grobes Vergehen das Recht zur
Teilnahme an der Kommunion verwirkt hatten, und zwar betraf



— 260 —

dieses Bekenntnis eben nur das fragliche Vergehen. Wurde ein
solches Bekenntnis nur von den groben Missetätern gefordert,
und war auch ihnen nur einmal im Leben die Möglichkeit
gegeben, sich mit reumütigem Bekenntnis die Zulassung zu
Bussübungen zu verschaffen, auf die hin sodann eine kirchliche
Rekonziliation erfolgen konnte, so steht fest, dass zur Zeit
Augustins für die Christgläubigen im allgemeinen das noch
nicht existierte, Avas man heute Beichte nennt. Es ist aber
selbstverständlich, dass ein römischkatholischer Theologieprofessor

der Gegenwart diese Schlussfolgerung nicht einfach
zugeben darf. So sucht denn auch Adam für das Unmögliche
eine entfernte Möglichkeit ausfindig zu machen. Ein
seeleneifriger Bischof wird es ja doch nicht an privater Zurecht-
Aveisung fehlen lassen, sondern sich sogar noch der Rückfälligen
annehmen, zumal auch Augustin es als einen „unmenschlichen
und sakrilegischen Wahnsinn" (immanent sacrilegamque de-

mentiam) bezeichnet, einem reumütigen Rückfälligen, der nicht
mehr kirchlich absolviert werden kann, auch die Hoffnung auf
Gottes Barmherzigkeit zu rauben (Ep. 153, 7). Soweit bin ich
mit Adam vollkommen einverstanden. Aber nun lese ich S. 153:

„Diese private Busse vor dem Bischof allein konnte um so

unbedenklicher öfters gewährt werden, als auch die manus im-
positio (die Handauflegung als Zeichen der Rekonziliation),
durch die sie wohl beschlossen wurde, wiederholbar war." Man
beachte die zaghafte Zwischenbemerkung: „durch die sie wohl
beschlossen wurde". Darauf kommt es an. Eine Beichte ohne
Absolution ist kein Empfang des Busssakraments. Erhielt der
Rückfällige, falls er sich nun doch Avieder an das Organ der
Kirche wandte, um sich Bussübungen auferlegen zu lassen, die

LIandauflegung* nicht mehr, so blieb ihm eben die Rekonziliation
versagt. Das aber ist's, was Augustin rechtfertigt : dem groben
Missetäter, der nach der einmaligen Wiederzulassung zur
Kommunion in ein gleiches oder ein noch schwereres Vergehen
zurücksinkt, bleibt die Rekonziliation zeitlebens versagt; aber
mit dieser Massregel will die Kirche nicht in das Gericht des

barmherzigen Gottes eingreifen. Eine Rekonziliation ohne
Zulassung zur Kommunion gab es nicht. Es ist undenkbar, dass
die Kirche einen Missetäter nach dem ersten Vergehen der
öffentlichen Kirchenbusse unterwarf, nach dem Rückfalle aber
in der Form einer geheimen Zurechtweisung und Fürbitte wie-



— 261 —

der zur Kommunion zuliess. Natürlich \7ermag Adam seine
zaghafte Vermutung mit keinem Zeugnis zu belegen, das auch nur
entfernt in Betracht kommen könnte.

Trotzdem ich aber manchen beiläufigen Bemerkungen
widersprechen musste, glaube ich doch, dass ich mich über den in
vorliegender Schrift behandelten Gegenstand prinzipiell mit dem

Verfasser verständigen könnte. Es ist mir keine aus
römischkatholischer Feder stammende Arbeit bekannt, deren Verfasser
weniger als Professor Adam den törichten Versuch gemacht
hätte, die Lehre des hl. Augustin über das Busswesen mit der
„Gegenwartstheologie"- in Übereinstimmung zu bringen.

E. H.

Feine, D. Paul: Das Leben nach dem Tode. Leipzig 1918.

68 S. 2 Ji
Die Schrift wird vielen weniger geben, als die Aufschrift

verspricht. Denn sie behandelt die angeregte Frage ausschliesslich

vom streng gläubigen biblischen, hauptsächlich
neutestamentlichen Standpunkte aus und wird darum von vornherein
eine starke Ablehnung von philosophischen oder anders denkenden

religiösen Richtungen erfahren; zum mindesten enveckt
sie auch von objektiv wissenschaftlicher Beurteilung aus den
Eindruck der im eigenen Kreise sich beAvegenden Einseitigkeit.
Nach den Ausführungen des Verfassers, dem wir sonst sehr
brauchbare neutestamentliche Arbeiten verdanken, ist der
Ausgang des Glaubens an ein Leben nach dem Tode der
auferstandene Christus, dem die ihm Angehörigen nachfolgen, um
das dem Menschen seit der Schöpfung gesetzte Ziel zu
erreichen. Der Zustand des Christen sofort nach dem Tode ist
entweder erneute Gemeinschaft mit Christus oder Verwerfung,
beides aber leiblos. Die leibliche Vollendung erfolgt erst bei
der Auferstehung. In einem besondern Abschnitt (S. 32 ff'.)

wird die Lehre von der Wiederherstellung aller Dinge (dnoxaxd-
oiaoig) behandelt. Sie wird nicht durch die Vernichtung aller
bösen Menschenseelen und Engelmächte erreicht, so dass
dadurch „Gott alles in allem" Avurde, auch nicht durch die
schliessliche Begnadigung der Verdammten (Leugnung der
Ewigkeit der Höllenstrafcn), sondern, wenn man den Ausdruck
überhaupt anwenden will, durch die richtige Auffassung der



— 262 —

„Verdammnis" als einer ewigen Entfernung „von dem Herrn
Aveg", worin auch die Verdammten trotz geistiger Qual in
niedrigster Stufe Gott in Christo Untertan sind. Die leiblose

„Nacktheit" der Seele im Zwischenzustand wird bei der
Auferstehung mit dem Verklärungsleibe bekleidet, der den neuen
Himmel und die neue Erde bewohnt. Auch Parusie und tausendjähriges

Reich Averden nach der Apokalypse, „wenn auch mit
vielen Bildern durchsetzt", als für den Glauben bestehende
biblische Wahrheiten dargestellt. Ganz eigentümlich aber muten
exegetische Herausarbeitungen an wie, dass es im zukünftigen
Leben (nach Matth. 26, 29) „eine Nahrungsaufnahme geben
wird" (S. 64), oder der Satz (S. 65) : „Wir wissen nicht, ob das
Essen und Trinken in jener Welt Avird zubereitet werden müssen
wie in dieser Welt oder ob es uns mühelos zufallen wird". Es
wäre doch auch bei dem bibelfestesten Glaubet; geraten, solche
Dinge nicht weiter zu berühren. G. M.

Jaeger, Paul : Tom Schicksal der Werte. Das Beste im Leben
und was daraus wird. Marburg a. L. 1915. 30 S.

Ein unter dem Eindruck des Krieges entstandener gedankenreicher

Vortrag, der — freilich nicht auf dem Weg zwingenden

Beweises, den es nicht gebe — zeigen will, dass die Werte
nicht zur Welt des Bestehenden und Vergehenden gehören,
sondern die geltende Wirklichkeit darstellen, die wohl in den
Bereich des Empirischen hineinleuchtet, aber nicht darin wurzelt,
die darum durch die Wcchselfälle des Lebens keineswegs berührt
wird. Die höchsten Werte sind die grossen Imperative, die die
unendliche Macht, als welche wir den Weltgrund erfahren, erhebt.
Diese Macht übernimmt zugleich den Schutz der geforderten
Werte. So kann deren Schicksal nicht besser beschrieben
werden, als indem man auf sie das paulinische „Von Ihm,
durch Ihn, zu Ihm" anwendet. A. G.

The Mind and Work of Bishop King. By B. W. Randolph
and J. W. Toavnroe. London and Oxford, A. R. Mowbray
& Co., 1918. 262 p. 5 s. net.

It is not easy to describe or classify this delightful book
on which the Bishop of London has written a preface. It is



— 263 —

neither a biography in the ordinary sense of the Avord like
Mr. Russell's book on "Edward King, Bishop of Lincoln", nor
does it contain merely personal reminiscences. Its contents
consist of much neAV, most valuable and interesting matter
Avith reference to the inner and outer life, and the great work
of the late Bishop of Lincoln, and it would have been a great
pity if all the details had been withheld from the public. The
authors who were intimate friends of the saintly man deserve
the compliment that they possess a thorough knowledge and
deep understanding of his whole character and views. They
have succeeded in giving beautiful and most attractive
portraits of the unique personality, and in such a fascinating way
that it is difficult to lay the book aside, and many people will
no doubt find pleasure in reading it more than once. Everyone
who has had the good fortune of having known Bishop King
will welcome this book, because it calls without exception
to remembrance his benevolence towards all his fellow-men,
and the charming way in which this prelate understood to win
the hearts and confidence of all those who ever came in contact

with him. The volume is illustrated with 25 good
reproductions of photographs and drawings, covering the different
periods of the bishop's life, some of which have not previously
been published.

Bishop King was a unique personality, able to charm
young and old. lie possessed the rare gift of conversing with
all classes of people, and hence his marvellous influence over
everybody in the different spheres in Avhich he has lived and
worked. The conversation avc had Avith him 20 years ago
still remains in our memory ; avo at once fell under the spell
of his charm. No barrier seemed to exist between the aged
and the young, between the distinguished prelate and the simple
parish priest: we could speak to him as to a real father in
Christ. His Lordship was on his way back to England after
a holiday spent in the Swiss alps when we met him in the
train. It was at a time when the question of confession Avas

largely discussed amongst the clergy and laity, and the bishop
wished to know the teaching of the Old Catholic Church on
this subject; after Ave had explained it, and emphasized that
we were holding the views of the ancient undivided Church
and of the Fathers, he said, "this is exactly my point of view".



— 264 —

His great sympathy and warm interest for the Old Catholics
is duly mentioned in the chapter on "friendship". Concerning
the bishop's most valuable hints on pastoral work and preaching

given to students and priests as recorded in the book,
these certainly will no more grow old than Bishop Sailer's
work on Pastoral Theology, which Bishop King frequently used

for reference after Dr. Döllinger had drawn his attention to it.
We only can wish that Bishop King's neverceasing pastoral
love for souls will not only find admirers but many imitators,
and we should like to put the book on his "Mind and Work"
into the hands of everyone interested in Church work and life.

Kz.

Stoeckius, D. Dr. Hermann: Untersuchungen zur Geschichte
des Noviziates in der Gesellschaft Jesu. I. Die Ordnung
des täglichen Lebens. Bonn, Albert Falkenroth. 235 S. 12 Ji

Der Verfasser, dem wir schon eine ganze Reihe eindringender

Untersuchungen von Sonderfragen über die Gesellschaft
Jesu verdanken, gibt in diesem neuen Werke eine Darstellung
des täglichen Lebens im jesuitischen Noviziate auf Grund einer
in der Bibliothèque Mazarine zu Paris befindlichen französischen

Handschrift, die im zweiten Teil (S. 131—235) wörtlich
abgedruckt ist und anscheinend dem 17. Jahrhundert (nach
1628) angehörend das Leben im Pariser Noviziate ordnet.
Der darstellende Teil (S. 5—125) ist von fortlaufenden, oft
umfangreichen Anmerkungen begleitet, welche die
belangreichsten Einzelheiten enthalten und von gründlicher
Fachkenntnis zeugen. Wertvoll sind auch die steten LIinweise auf
die entsprechenden Übungen der alten Orden. Da diese Er
läuterungen und Ergänzungen zumeist für den Jesuitenorden
aus den Quellen des 16. Jahrhunderts stammen, wird dadurch
die Möglichkeit geboten, ziemlich nahe an die Art des
Noviziates in der Frühzeit der Gesellschaft Jesu heranzukommen,
während für eine Gesamtdarstellung des Noviziates in diesem
Zeitabschnitt die bisher bekannten oder veröffentlichten Quellen
nicht genug Ertrag geben. Besonders eingehend werden hier
die Berichte des Visitators Hier. Nadal aus der Zeit des Ignatius

angeführt. Wir heben u. a. hervor die Ausführungen über
das jesuitische Fasten (S. 34 f.), die „ausgeprägte Antipathie



— 265 —

des Ordens gegen allen Feminismus" (S. 90 ff.), den Rosenkranz

(S. 98 f.), die „asketische" Übung der eigenen
Fehlerangabe und des von den andern Novizen enviesenen
„Liebesdienstes" (charité) der Angabe dieser Fehler. Die Darstellung
selbst ist eine streng objektive genau nach der Handschrift;
aber auch in den Anmerkungen wird nur hin und Avieder ein

kritisches Wort gegen die im Noviziate angewandte Handhabe

ausgesprochen. Die ganze Tagesordnung liest sich spannend,
man könnte fast sagen wie ein Roman. Jede Viertelstunde
treibt uns mit den Neulingen vom frühen Morgen bis zum Abend
rastlos Aveiter. Aber man kann wohl auch auf keine
wirksamere Art eine Vorstellung von dem „Mechanismus der
vatikanischen Religion" (Friedrich) gewinnen, ja einen religiösen
Widerwillen gegen die Verzerrung der so schlichten und doch

so tiefen Religion Jesu, nach dem die Jesuiten sich nennen,
empfangen, als wenn man diesem Tagesgange der Novizen
folgt. Freilich, für die Zwecke des Ordens war diese Art
äusserer und innerer Vorbereitung überaus klug ausgesonnen
und erreichte auch ihren ZAveck. Das wird von Stoeckius in
der Einleitung und dem Schlusswort gebührend hervorgehoben.
In weitern Darstellungen sollen aus frühern Quellen behandelt
Averden: 1. Die Bedingungen der Aufnahme; 2. Die Kandidatur
und das eigentliche Noviziat; 3. Novizen und Elternhaus. Es
ist kein Zweifel, dass durch derartige Forschungen die wirkliche

Kenntnis der Gesellschaft Jesu bedeutend gefördert wird.
G. M.

Swinste.U), J. Howard: Systerkyrkor. Stockholm 1917. Verlag
von G W. K. G leerup, Lund. 400 S. Preis Kr. 6.

Es ist eine besonders lehrreiche und anziehende Arbeit,
die der englische Legationspfarrer zu Stockholm, Rev. J. Howard
Swinstead, unter dem vielsagenden Titel Systerkyrkor (Schwesterkirchen)

herausgegeben hat. Nach einer kurzgefassten, aber
fesselnden Darstellung der Geschichte der schwedischen Kirche
von Chancellor E. R. Bernard folgt eine Übersicht über die
Reformgrundsätze, die sich in der schwedischen und englischen
wie in der protestantischen Episkopalkirche in den Vereinigten
Staaten geltend gemacht haben. Sie sind: die Forderung einer
nationalen Kirchensprache, das Eintreten für den geschieht-



— 266 —

liehen Zusammenhang durch die apostolische Sukzession und
die wiederholte Forderung einer kirchlichen Selbstregierung.
Obgleich diese Grundsätze in den verschiedenen Kirchen
verschieden durchgeführt worden sind, bleibt jedoch Zureichendes
zurück, um die betreffenden Kirchen Schwesterkirchen nennen
zu können. Um diese Behauptung weiter zu begründen, geht
der Verfasser von der Feier des hl. Abendmahls aus. Hier
zieht er aber auch die Betrachtung der römischen Kirche ein,
weil der ursprüngliche, römische Brauch in hohem Grade in
diesen Kirchen noch weiterlebt, wobei die schwedische Kirche
treuer als ihre Schwester das römische Vorbild festgehalten
hat. Der Verfasser findet, dass in nicht Aveniger als 22 Stücken,
und zwar in den wichtigsten, die römische Messe, das schwedische

Hochamt und das heil. Abendmahl in England, Schottland

und Amerika miteinander übereinstimmen. Das ist natürlich

von ausserordentlichem Gewicht für alle weitern
Einheitsbestrebungen. Nachdem er einige „äussere Verschiedenheiten"
(z. B. die Unterlassung des Kreuzschiagens, einer gesetzlichen
Diakonenordination usav. in der schwedischen Kirche) berührt
hat, geht er zu unsrer „gemeinsamen Erbschaft" über. Hier
redet er von Kirchenzeremonien (hauptsächlich mit Berufung
auf Sven Baelter, Domprobst zu Växjö, gest. 1760), von dem
Gebet des Herrn und den drei Symbolen. Dann folgt die
Augsburgische Konfession (lateinischer und schwedischer Text) mit
Parallelen aus den 39 Artikeln (in schwedischer Sprache),
weiter der Katechismus Luthers und der englische Katechismus,

ebenso parallel geordnet, dann Episteln, Kollekten und
Evangelien. Dann zieht er eine sehr interessante Parallele
zwischen der Krönung in England und in Schweden. Diese

Abteilung schliesst mit der Vergleichung einer Kundgebung
der Erzbischöfe von Canterbury und York zu Kriegszeiten
und dem schwedischen sog. Bönedagsplakat (königliche
Aufforderung zur Feier der vier jährlichen Gebetstage: Buss-,
Reformations-, Missions- und Danksagungsfeier). Am Ende des
Buches folgen besondere Stücke, die für die verschiedenen
Kirchen eigentümlich sind, z. B. die Geschichte des Leidens
Christi, in sechs „Akte" geteilt, worüber in der schwedischen
Kirche Avährend der Passionszeit gepredigt wird, die Lektionen
bei Morgen- und Abendgottesdiensten in der englischen und
amerikanischen Kirche, die englische Diakonenweihe usav.



— 267 —

Der Verfasser, der auch sonst für ein grösseres
Einverständnis zwischen seiner Kirche und der unsrigen sehr wirksam

ist, hat hier eine reiche Menge von Material zusammengebracht,

wodurch sich der Leser überzeugen kann, dass

hier Avirklich die Frage von Schwesterkirchen ist. In der Tat
steht auch die schAvedische Kirche (durch Liturgie, Episkopat
u. ä.) der englischen Kirche näher als dem deutschen
Protestantismus. Über das praktische Resultat dieser und
ähnlichen Einheitsbestrebungen ist es aber in diesem Augenblicke
unmöglich, weiszusagen. C. K.

Aus Zeitschriften.
Acta Academiae Velehradensis. Vol. X, 1914—1919. Typis Gaultier

et Thébert Andegavis (Angers) 1919. R. Berger: De opificio Dei
Quaestiones Selectae ad controversias de natura hominis et de peccato
originali. Disput, exegetico-dogm. in Rom 5 et 8. V. Repa: De
thesauro meritorum disputatio dogmatica complectens quaestiones
de indulgentiis, de reparatione pro peccatis, de operibus superero-
gatoriis. Synopsis status quaestionum de quibus inter catholicam
et orthodoxam ecclesiam disputatur (p. 265—483). Conspectus litte-
rarum ad Academiae studia pertinentium.

Bulletin de Littérature ecclésiastique. Toulouse 1919. N°" 3 et 4.
J. Baylac : Le conflit des morales contemporaines et de la morale
chrétienne. L. Desnoyers: Le règne de Salomon. J. de Guibert: Le
décret du Concile de Florence pour les Arméniens, sa valeur
dogmatique. L. Théron de Montangé : Les poèmes de Guerre de Louis
Mercier. Notes et Critiques. N°" 5 et 6. F. Cavallera: Saint Jérôme
à Constantinople. P.-J. Monbrun : A propos des «Lettres persanes>.
Notes et Critiques.

Christliche Stimmen. Organ der Schweizer Gruppe des
Weltbundes für Freundschaftsarbeit der Kirchen. Wattwil 1919. Nrn. 7

und 8. Zwingli. Deutsche, englische, französische, neutrale
Kundgebungen.

Die Eiche. Vierteljahrszeitschrift für Freundschaftsarbeit der
Kirchen. Berlin. 7. Jahrgang. Nrn. 1/2. 1919. Vorwort des Herausgebers.

Deutsche versöhnliche Stimmen aus der Kriegszeit. C. Men-
meke: Die Fideiisaufsätze des «Vortrupp». Chronik der
Freundschaftsarbeit. Beilage: F. Siegmund-Schultze: Die Wirkungen der
¦englischen Hungerblockade auf die deutschen Kinder.



— 268 —

Die Hochkirche. Organ der hochkirchlichen Vereinigung. Nrn. 5

und 6. I. Jahrgang. Siegen. Der Altkatholizismus in evangelischer
Darstellung. J.' Lehmann : Die evangelische Volkspartei. G. Stutzer :

Die Gottesdienste der englischen Hochkirche. E. Walger: Besitzt
die Kirche ein besonderes Priestertum A. Wigand : Sichtbare und
unsichtbare Kirche.

Evangelischer Wochenbrief von Prof. Dr. Deissmann, Berlin.

109—in. Christlicher Idealismus in Norwegen. Sendschreiben an
Pastor Roger Bornand, Moudon. Beilagen : Weitere Dokumente
zur Hungerblockade. 112—115. Aus dem christlichen Amerika.
Die Haltung des französischen Protestantismus. Beilagen : Neue
Dokumente zur Hungerblockade. 116—118. Eine Weltkatastrophe
des Christentums. Gottes Zeit (Predigt). Beilagen : Eine deutsche
Synode an Wilson. Vom Internationalen Frauenkongress in Zürich.
1 [9/20. Stimmen des Weltgewissens.

Federal Council Bulletin. New York. Vol. II. N° 5. The Cleveland

Meeting. The General War-Time Commission of the Churches.
The Protestant Opportunity in France. The League of Nations and
Christian Unity.

Franziskanische Studien. Münster i. W., 1919. 2. Heft. F. Imle:
Oventrop Franziskanischer Ordensgeist und Ordenstheologie. D.
Henniges: Das älteste Reimoffizium zu Ehren der hl. Elisabeth von
Thüringen. M. Stragant: Die ältesten Statuten des Klarissenklosters
zu Brixen. Kleinere Beiträge.

Revue de Théologie et de Philosophie. Lausanne. Tome sept.
N° 36. Ch. Dombre: Le Rôle de l'imitation chez les mystiques.
E. Logoz : La philosophie de l'histoire de saint Augustin. V. Martin

: Les papyrus du Nouveau Testament et l'histoire du texte.

Stimmen der Zeit. Freiburg i. B. Aprilheft 1919 : Zur
Literaturgeschichte der Evangelien (H. J. Cladder). Wohlwollende Trennung
von Kirche und Staat (O. Zimmermann). Demokratie und Kirche
(H. Sierp). Die religiösen Familienpflichten der nächsten Zukunft
(St. v. Dunin-Borkowski). Ein niedersächsischer Apostel der
altdeutschen Herz-Jesu-Verehrung (K. Richstätter). Deutschlands
Sendung und der katholische Gedanke (P. Lippert). Wanderungen ins
Land der Antike (J. Stiglmayr). Maiheft: Klerus, Krieg und
Umsturz (P. Lippert). Revolutionierung der studierenden Jugend (V. Hugger).

Arbeitslos (C. Noppel). Die Erblichkeitsforschung und die
Wiedergeburt von Familie und Volk (H. Muckermann). Übersicht.
Der Bolschewismus (B. Duhr). Das Bekenntnis einer Konvertitin
(A. Stockmann). Vom cRechte» der Revolution (M. Pribilla). Juniheft

: Unser krankes Volk (M. Pribilla). Eine katholische freie Schul-



— 269 —

gemeinde? (V. Hugger). Der Protestantismus und die Trennung von
Kirche und Staat. Organisationsfragen. Politische Wahlfragen (M.
Reichmann). Buddhismus und Neubuddhismus (St. v. Dunin-Bor-
kowski). Der Dichter Freiligrath und seine politischen Bekenntnisse

(A. Stockmann). Die Demokratie Masaryks (J. Overmans).
R. Eucken über den Zusammenbruch (M. Reichmann).

The Constructive Quarterly. New York. Vol. VII. N° 2. L. Bré-
hier : St. Sophia and the History of the Church. J. H. Shakespeare :

Church Unity : Its Position and Outlook in England. Antonios,
Metropolitan of Kiev: Concerning the Dogma of Redemption. H. M.

van Nes: Sound Doctrine and Living Dogma. E.Stock: Kikuyu
Rediviva. T. R. Glover: The Reconciliation of Freedom and
Religion. H. C. Ackerman : The Christian Conception of Freedom and
Some Modern Tendencies. R. Falconer: Moral Standards in Primitive

Christianity. E. J. Brailsford: The New Power for the New Age.
H. F. Cope: Trends in Religions Literature. F. J.Powicke: Richard
Baxter.

Theologisch Tijdschrift. Leiden 1919. 53° Jaargang (Nieuwe
Reeks 1 IeJaargang). Aflevering I. H. Oort: Lazarus. M. Th. Houts-
ma: Aanteekeningen op het Boek der Spreuken. K. F. Proost: De
vooruitzichten van het historisch matérialisme. K, H. Roessingh :

De theologische opleiding van den predikant. Mededeelingen, W. H.
Röscher: Die Zahl 50 in Mythus, Kultus, Epos und Taktik der
Hellenen ; L. K. : De arbeidsbeurs voor den Indischen dienst. Afl. II.
A. J. Wensinck: The significance of ritual in the religion of Israel.
M. Th. Houtstna: Aanteekeningen op het Boek der Spreuken. F. C.
M. Boenders : Keltische invloeden op het N. Test. P. H. Veen : Nog-
maals de Doopersche beweging in ons land. Literatuurbericht, G.

van der Leeuw : Uit de Godsdienstgeschiedenis. H. Windisch : Neues
Test. Mededeelingen. Ingekomen Boekwerken.

Nieuwe Theologische Studien. Praktisch Maandschrift voor God-
geleerdheid. Groningen 1919. 2" Jaargang. 1" Aflevering. J. Wil-
lemze: 1 Joh. 2: 3 — 6; — 1 Joh. 4 : 1—3. H. H. Meulenbelt: Luk.
18 : 13: ovxog ôsôtxaiwpevog nag' sxsivov. A. van Veldhuizen:
Zielzorg. F. M. Th. Bohl : Uit Israels geschiedenis. Uit de Kaartenkast.

Tijdschriften. Bladvulling: Bohl, Wie was Nimrod? J. Wil-
lernze, 1 Joh. 4: 18 c. Bohl, Wie versloeg Goliath, David of El-
kananf 2« Afl. F. E. Daubanton : Theologische brieven I (Avond-
maalsbekers). H. M. van Nes: Uit de Zendingsliteratuur. W. J.
Aalders : Dogmatica. Uit de Kaartenkast. Tijdschriften. Bladvulling:
J- de Groot, Het aantal Joden. V., Jak. 5 : 12, Mt. 5 : 37. 3" Afl.
J. Willemze: 1 Joh. 5 : 7, 8. J. Louw : De wijze van de Openbaring
der oixaioavvi] xov lisov Rom. 3 : 21—24. H. Th. Obbink: Gods-



— 270 —

dienstgeschiedenis en Godsdienst. W. J. Aalders : Dogmatica. Uit
de Kaartenkast. Tijdschriften. Bladvulling: P. van Wijk Jr., jongere
en moerid. 40 Afl. F. E. Daubanton : Theol. brieven II, Jezus'
Kerygma en de Biblica. A. van Veldhuizen : Biblica en N. T. J. de
Zwaan : De oorsprong van het Christendom ontraadseld Uit de
Kaartenkast. Tijdschriften. Bladvulling: V., Ef. 4 : 15. 5e Afl. W.
H. Weeda : 2 Petr. 1 : 20 b. Geen profetie der Schrift is van eigen
uitlegging. W. Mallinckrodt : Een vraagpunt uit het Evang. v. Joh.
A. J. de Sopper: Oud en Nieuw. Uit de Kaartenkast. Tijdschriften.
Bladvulling: A. v. V., Preekwenschen. J. de Zwaan, De «onrecht-
vaardige» Mamon, Lk. 16 : 11. 6e Afl. F. E. Daubanton : Theol.
brieven III, Over de zgn. Praktische Bijbelverklaring. —: Mk. 1 : 1.

A. van Veldhuizen : De aanhef van Mk. en nog wat vooraf. F. M.
Th. Bohl : Een nieuwe Commentaar op Genesis. — : Een Ameri-
kaansch boek over den godsdienst van Israel. J. de Zwaan : Geeste-

lijk leven in den Keizertijd. H. Th. Obbink: Een grensgeval. Uit
de Kaartenkast. Tijdschriften. Bladvulling: V., Hebr. 2 : 17. —,
Preek en advertentie. —, Preekwenschen. Dierkens, «Nauwelijks
zalig».

De Oud-Katholiek. Orgaan van de Vereeniging « Cor unum et
anima una». 35e Jaargang 1919. Nr. 2. Het Rijk Gods. Devotie
tot Jez. Chr., XII. Uit onze samenleving, II. Oproeping aan de
Oud-Katholieken van alle landen. Onze armverzorging, XVI. De
O.-K. kerk der Mariavieten in Polen. Synode. Boekaankondiging.
Boekbespreking. Nr. 3. Driekoningen. Het Rijk Gods, II. Devotie
tot Jez. Chr., XIIL Uit onze geestelijke schatkamers, XVIII. Uit
onze samenleving, III. Nr. 4. Het Rijk Gods, III. Uit onze geestelijke

schatkamers, XIX. Uit onze samenleving, IV. Oude brieven.
Synode. Petrus Buys. Ingezonden Stukken. Nr. 5. Het Rijk Gods,
IV. Lijst van bisschoppelijke brieven enz. na 1870. Uit onze samenleving,

V. De kerk van Nantes. Nr. 6. i° Zond. van de Vasten.
Uit onze samenleving, VI. Synode. De O.-K. kerk der Mariavieten
in Polen. Oude versjes van oude prentjes. Nr. 7. Herderlijk Schrijven

van Dr. G. Moog, I. Uit onze samenleving, VII. De Hoog-
kerkelijke vereeniging in Duitschland. Lijst van bisschoppelijke
brieven enz. na 1870. Oude brieven. Boekaankondiging. Oude versjes

enz. Nr. 8. Herderlijk Schrijven van Dr. G. Moog, II. Uit onze
samenleving, VIII. Bidprentjes, I. Oude brieven. De Kruisweg.
Oude versjes enz. Nr. 9. Kruis en Verrijzenis. Goede Vrijdag.
Herderlijk Schrijven van Dr. G. Moog, III. Uit onze samenleving,
IX. Het eentvolgend internationale Oud-Kath.-Congres.
Boekbespreking. Oude versjes enz. Nr. 10. Nieuw leven. Herderlijk Schrijven

van Dr. G. Moog, IV. Uit onze samenleving, X. Jerusalem



— 271 —

en het einde der wereld. Ingezonden. Nr. u. Nieuw leven. Uit
onze samenleving, XL De Synode. Bidprentjes, II. Oude brieven.
Centraal-Bureau voor O.-K. Diaspora-verzorging. Nr. 12. De Hemel-
vaart des Heeren. Uit onze samenleving, XII. De Synode. Het
eentvolgend internat. O.-K.-Congres. Liturgie. Nr. 13. H. Drievul-
digheid. Uit onze samenleving, XIII. Bidprentjes, III. De zooge-
naamde jansenistische kruisbeelden. Jaarvergadering : Oud-Kath.
Ondersteuningsfonds. Oude versjes enz. Nr. 14. 1879—1919, 29. Juni.
3e Zond. na Pinkster. Uit onze samenleving, XIV. Thomas a Kempis.
Oudo brieven. De Aya Sofia van Konstantinopel. 16e Vergad. der
Landsafdeeling. Boekaankondiging. Oude versjes enz. Nr. 15.

5' Zond. na Pinkster. Uit onze samenleving, XV. Het eentvolgend
internat. O.-K.-Congres. Oude brieven. Liturgie. Boekbeoordeeling.
Oude versjes enz.

Geloof en Leven. Maandblad van den Bond van Vereenigingen
van Jonge Oud-Katholieken in Nederland. 3e Jaargang 1919. Nr. 2.
De laatste Kerstklank. Ideaal, II. Kinderbescherming. In en Buiten
ons Kamp (Candidaatstelling van Hoofdbestuursleden O. K. O. F.
Oproep aan de Oud-Katholieken aller landen. Het honorarium van
den geestelijke). Uit de Pers (Vragen van den Dag. Het Altkath.
Volksblatt en onze Synode. Duurtetoeslag predikanten en R. K.
geestelijken). Ingezonden. Boekbespreking. Nr. 3. Heilige Intimiteit.
Ideaal, III. Klopjes, II. Aan de Jengd. Diaspora-verzorging. Het nut
van Jongeliedenvereenigingen, III. Vragenbus. Ingezonden.
Boekbespreking. Mededeelingen van het Bondsbestuur. Nr. 4. Gethse-
mane. Het Altaarkruis. In en Buiten ons Kamp (De Federatie van
vrij-religieuse organisaties en groepen. Synodale Statuten. Een Oud-
Katholiek-Congres). Uit de Pers (Het Altkath. Volksblatt en onze
Synode). Nr. 5. Geloofsgroei. Leonardo da Vinci en zijn «Laatste
Avondmaal». Ideaal, IV. Kruissymbool en Christusbeeld. In en
Buiten ons Kamp (Synode-Gedachten. Honoraria der geestelijken).
Uit de Pers (Afzonderlijke Avondmaalsbekertjes. Het nut van
Jongeliedenvereenigingen, IV). Boekbespreking. Mededeelingen van
het Bondsbestuur. Nr. 6. Nog geen Pinksteren. De Scholen van Port-
Royal, de Stichting. Het Laatste Avondmaal van Leon, da Vinci,
een Legende. Vragenbus. In en Buiten ons Kamp (Utrecht, 19. Mei
1919. Utrecht, 20. Mei 1919). Mededeelingen van het Bondsbestuur.
Vergadering Bondsbestuur. Jaarverslag 1918 van den Bond van
Vereenigingen van Jonge Oud-Katholieken in Nederland. Nr. 7. « Zoo wie
niet. > Ideaal, V. Christusbeeld en Crucifix. Een bezoek aan het
Zondagsschoolmuseum te Utrecht. Ingezonden. In en Buiten ons
Kamp (Met versnelden pas. Mgr. N. B. P. Spit, Bisschop van
Deventer. Diaspora-verzorging). Mededeelingen van het Bondsbestuur.



— 272 —

Zeitschrift für Brüdergeschickte. XII. Jahrg. 1918. Herrnhut,
Unitätsbuchhandlung Gnadau. Uttendörfer O. Zinzendorf und das

theologische Seminar der Brüderunität, II. Teil. Teufel E. Zur
Geschichte der Brüdergemeine in Sorau N.-L. Kurze Mitteilungen.

Neu eingegangen:
Amiguet, J. : Service Divin ou Liturgie Chrétienne. D'après les

textes bibliques et les plus anciennes liturgies grecques et latines.
Lausanne, Imprimeries Réunies. 50 Cts.

Flugschriften der Stimmen der Zeit. Trennung von Kirche und
Staat. O.Zimmermann S. J. (32 S.) 75 è- Sozialisierung. H. Pesch
S. J. (32 S.) 75 è- Der Bolschewismus. B. Duhr S. J. (32 S.)

75 è- Herdersche Verlagshandlung zu Freiburg i. Br.
Intermédiares: Homo Coelestis, Das Urbild der Menschheit. Per

Crucem ad Rosam. Frobenius A.-G., Basel.

The Sevent General Council and the Doctrine of Icons Conference
in the Jerusalem Chamber, Westminster, December 2, 1918.
London, Society for promoting Christian Knowledge, 1919. 3 d net.

The Plight of Armenian and Assyrian Christians Report of Public
Meeting held at Central Hall on Dec. 4, 1918. N. Velimirovic:
The children of the Illuminator. H. Buxton: The Armenian
Church. The « Clean -Fighting > Turk. The New Armenia,
Claims at the Peace Conference Boundaries of proposed State.
S. Menardos : Greece and Armenia. Rt. Rev. Bury : The Christian
Peoples of the East. A Sermon. Spottiswoode, Ballantyne & Co.
LTD. London E. C. 4, 1919. Preis jeder Schrift: Threepence.

Schmidt, K. L., Lie. Theol. : Der Rahmen der Geschichte Jesu.
Literarkritische Untersuchungen zur ältesten Jesusüberlieferung.
XVIII u. 322 S. Gross-Oktav. Berlin, Trowitzsch & Sohn. 1919.
Ji 19.

Steiner, Dr. Rudolf: Die Kernpunkte der sozialen Frage in den

Lebensnotwendigkeiten der Gegenwart und Zukunft. Verlag des

« Goetheanum » Dornach. Im Kommissionsverlag Rudolf Geering,
Buch-Antiquariatshandlung, Basel. VIII und 184 Seiten. Preis:
Fr. 1. 50.

Pro Ministerio, Handleiding bij de Studie voor het proponents-
examen in de Nederlandsche Hervormde Kerk. Dr. A. van
Veldhuizen : Praktische Bijbelverklaring. J. B. Wolters. Groningen
1919. Prijs, bij inteekening fl. I, buiten inteekening fl. 1. 25.

Zelenka, E. K. : Der Altkatholizismus. Vierte neu bearbeitete und
erweiterte Auflage. Kempten-Allgäu. Verlag der Willibrodbuchhandlung.

47 S. 50 é-

Druck von Stämpfli & Cie. in Bern.


	Bibliographie

