Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 9 (1919
Heft: 1

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BIBLIOGRAPHIE.

Alcuin Club Tracts, N° Xil: Russian Observations upon the
American Prayer Book, translated by Wilfrid J. Baryes
and cedited with notes by Walter Howard IFrire, Milwaukeo,
1. S. A, The Young Churchman Co., 1917,

Das Original dieser kleinen Schrift ist schon 1904 in rus-
sischer Sprache herausgegeben worden. Verfasser waren cinige
Mitglieder einer Kommission, die von der heiligen Synode von
St. Petersburg den Auftrag erhalten hatte, altkatholische und
anglikanische Angelegenheiten zu prifen und dariiber zu refe-
ricren. Die Namen der Experten werden nicht genannt; aber
es wird in der Vorrede ausdriicklich bemerkt, dass das nun
in englischer Uhersetzung vorliegende Referat nur die Mei-
nungsiusserung der Verfasser sei, also nicht auch die Auto-
ritiit der heiligen Synode fur sich habe.

Wie der Titel sagt, handelt es sich um ,russische BDemer-
kungen“ iiber das offizielle Gebetbuch der bischoflichen Kirche
Amerikas. Dieses ist prinzipiell vom Gebetbuch der Kirche
Englands nicht verschieden. Da nun seit dem Jahre 1904 die
Beziehungen zwischen der orthodoxen russischen Kirche und
den anglikanischen Gemeinschaften eifrig gepfiegt worden sind,
hat der englische ,Alkuinklub, der kirchlichen Unionsbestre-
bungen seine Unterstiitzung widmet, mit gutem Grund ge-
funden, es sei von Wert, die ,russischen Demerkungen cng-
lischen Lesern zugiinglich zu machen. Die Verfasser itussern
sich unter Vermeidung jeder verletzenden Tolemik in streny
objektivem Tone, vertreten aber natiirlich nicht minder be-
Stimmt den Standpunkt der orthodoxen Kirche, so dass sich
W. . Frere nicht selten veranlasst sicht, die anglikanische
Anschauung und Ubung nither anzugeben und Missverstiind-
hisse abzuwehren.

Die Schrift hatte in ihrer urspriinglichen Gestalt eine merk-
wirdige Veranlassung. In den Vereinigten Staaten gibt es sei
langer Zeit organisierte Pfarreien der orthodoxen Kirche, die



— 80 —

uitter der Jurisdiktion eines russischen Bischofs stehen. An
diesen, Right Rev. Tikhon, wandte sich, wie es scheint, eine
(Gemeinde der bischoflichen Kirche Amerikas mit der Anfrage,
ob sic im Falle eines Beitrittes zur orthodoxen Kirche ihr bis-
heriges Gebetbuch gebrauchen und in bisheriger Form Gottes-
dienst halten diirfte, oder was sie eventuell zu éndern hiitte.
Diese Veranlassung macht verstiindlich, dass die Verfasser
nicht von einem gegenseitigen Entgegenkommen oder gar von
Unvollkommenheiten der eigenen Kirche reden, sondern nur
Uinge berithren, die ihrer Meinung nach die Lehre, Verfassung
und [iturgie der anglikanischen Kirche reformbediirftig machen.
Die Herausgeber sind der Ansicht, dass gerade auch dieser
Umstand die Schrift fiir Anglikaner gegenwiirtig intercssant
mache, da seit einiger Zeit in der Kirche Englands — freilich
von sehr verschiedenen Standpunkten aus — einer kirchlichen
Reform gerufen wird. |

Die Verfasser hielten sich mit Recht an das den Katechis-
mus, die 39 Artikel, dic Litargie, dic Formulare zur Spendung
der Sakramente und zur Vollziehung anderer kirchlicher Funk-
tionen enthaltende offizielle Gebetbuch, nicht an theologische
Abhandlungen, private Andachtsbiicher, Gelegenheitspredigten
u. dgl. Sie kamen zum Schluss, dass das ,Book of Common
Prayer® nach seinem gegenwirtigen Wortlaut , verhéltnisméssig
sehr wenig“ enthalte, was der Orthodoxie widerspreche. Allein
diesen Eindruck mache das Gebetbuch nicht, weil es eigentlich
orthodox sei, sondern weil es in geschickter Weise verschie-
denen Tendenzen gerecht zu werden suche. Wenn sich also
in Amerika Anglikaner gemeindeweise der orthodoxen Kirche
anschlicssen, so soll ihnen zwar der Gebrauch ihres bhisherigen
(ebetbuches auch fernerhin gestattet sein, allein doch nur
unter folgenden Bedingungen: es muss alles gestrichen werden,
was nicht orthodox ist, dagegen beigefiigt werden, was wesent-
lich zu der in der orthodoxen Kirche geiibten Gottesverehrung
gehort. Zu streichen also sind die 39 Artikel, der Katechis-
mus ,mit seiner protestantischen Lehre von den Sakramenten®,
das Filioque, die Doktrin, dass die hl. Schrift die einzige Quelle
der christlichen Glaubenslehre sei etc. Aufzunehmen aber ist
in die Liturgie der Ausdruck des Glaubens an die Verwand-
lung der hl. Gaben in den Leib und das Blut Christi und an
den Opfercharakter der Fucharistie, in den Ordinationsritus



— 81 —

der Ausdruck des Glaubens an die gottliche Linsetzung der
priesterlichen Grade (Diakonat, Presbhyterat, Episkopat) und an
die besondere priesterliche Befugnis, das unblutige Opfer dar-
zubringen. In die (Gottesdienstordnungen sind Gebete zur hei-
ligen Mutter Gottes, den Iingeln und IHeiligen zum Zweck ihrer
Verherrlichung und ihrer Anrufung einzufiigen, in den Be-
griabnisritus (ebete fiir die Verstorbenen. Ferner sind Formu-
lare finr das Busssakrament, die Olung, die Weihe von Kirchen
aufzunehmen und ist auch die Bilderverehrung einzufiihren.
Den anglikanischen Geistlichen, die zur Orthodoxie iibertreten,
ist eine bedingungsweise neue Ordination ,anzubieten“ (offer).
Bei diesen zum Teil sehr weitgehenden Forderungen ist
nicht zu vergessen, dass nicht von kirchlicher Union, sondern
von der Aufnahme von Konvertiten in die orthodoxe Kirche
die Rede ist. ILis ist ganz selbstverstindlich, dass wer einer
Kirche beitreten oder angehoren will, sich nach den Einrieh-
tungen dieser Kirche zu verhalten hat und nicht erwarten
kann, dass sich ihm zulieb die Kirche nach Lehre, Verfassung
und Kultformen umgestalte. Wiirde es sich aber um die Ver-
einigung konstituierter und unabhingiger Kirchen handeln, so
wiirde von vornherein der Gedanke an Herstellung einer Uni-
formititt in unwesentlichen Dingen dahinfallen. s fragt sich
dann bloss, was man zu den wesentlichen und was zu den
unwesentlichen Dingen rechnen will. _ I H.

CHANDLER, Arthur, Bishop ot Bloemfontein: The English Church
and Reunion. London, Methuen & Co., 1918, 190 S.

Der Verfasser der vorliegenden Schrift bekennt sich zu der
8treng katholischen Richtung innerhalb der anglikanischen
Kirche. Doch will er, wie schon im Titel angedeutet ist, hier
weder eine Geschichte dieser Kirche geben, noch hat er die
Absgicht, den anglikanischen Katholizismus gegeniiber andern
kirchlichen Systemen vollstindig darzustellen und zu recht-
fertigen, sondern er sucht nur klarzumachen, wie sich der
katholische Anglikaner zur Frage der kirchlichen Wiederver-
einigung zu stellen hat. Er geht davon aus, dass Religion
ihrem Wesen nach Abhiingigkeit von Gott ist, daher nicht eine
blosse Philosophie iiber Gott und géttliche Dinge, sondern ein

[nternat. kirchl, Zeitschrift, Heft 1. 1919, 6



— R2 -

demiitiges Eingehen auf die Offenbarung, durch die sich Gott
uns kundgetan und sich unserer Schwachheit angenommen hat.
Das fithrt dazu, dass die Kirche auf das Sakrament mindestens
ebenso grossen Wert legen muss wie auf das Lehrwort. In-
dem die anglikanische Kirche in der einen und andern Hin-
sicht ihre Religionsiibung vom Stifter der Kirche herleitet, be-
handelt sie das Christentum als eine historische Religion. Allein
sie beschrinkt sich nicht darauf, nun eine méglichst zuver-
lassige Biographie iiber Jesus zu bieten, noch auch darauf, in
mystischen Vorstellungen, die mit gottlicher Offenbarung ver-
wechselt werden, das Heil zu suchen, sondern Christus ist ihr
cbensosehr die historische Personlichkeit, die den Neuen Bund
gestiftet hat, wie der Heiland und Erloser, durch den der Mensch
zu Gott kommt und seiner Gnade teilhattig wird.

Bischot Chandler behandelt diese Gedanken sowie das
Problem der kirchlichen Autoritit und der persinlichen Ver-
antwortlichkeit mit grosser Ausfiihrlichkeit. Dabei hat er oft
Anlass, einerseits von den Grundsitzen des Anglikanismus,
anderseits von den tatséchlichen Verhiltnissen in der heutigen
anglikanischen Kirche zu reden. Wiihrend er prinzipiell den
Anglikanismus als eine mit dem wahren christlichen Katholi-
zismus in Ubereinstimmung stehende Kirche darstellt, redet er
doch wiederholt von den in der anglikanischen Kirche vor-
handenen Verschiedenheiten, Widerspriichen und Méingeln mit
einer Schiirfe, die einem Nichtenglinder den Vorwurf der Vor-
eingenommenheit zuzége. Wir gehen darauf nicht néiher ein.

Wie aber soll sich der Anglikaner zu der Frage der kirch-
lichen Wiedervereinigung stellen? Der Verfasser ist entschieden
der Ansicht, dass die Zeit gekommen sei, in der sich die Kir-
chen mit ihrer Sonderexistenz nicht mehr zufrieden geben
sollten. Auch der ,Anglo-Katholizismus“ habe durch -ecine
Wiedervereinigung grossen Gewinn zu erhoffen. Diese aber
diirfe nicht einfach darin bestehen, dass die verschiedenen
Kirchen zwar bleiben, was sie sind, aber sich trotz aller Gegen-
sitze miteinander verbiinden. Interkommunion und Austausch
der Kanzel wiiren Heuchelei, wenn die einen die Sakramente
schitzen, die andern sie missachten, — die einen als Glaubens-
lehre verkiinden, was die andern als Aberglauben verneinen. —
Kbensowenig ist daran zu denken, dass man durch Unter-
werfung zu einer Einigung gelange. Jede Kirche ist zwar ge-



. R3 —

neigt, sich fiir die allein wahre zu halten und von den andern
Unterwerfung zu verlangen. Namentlich kennt Rom keine
andere Form kirchlicher Union. — Vereinigung ist nur denk-
bar als Versohnung auf einem gemeinschaftlichen hohern Stand-
punkt (reconciliation on a higher plane). ,Wir werden zur
Wiedervereinigung gelangen, wenn wir alle eines Lebens teil-
‘haftig sind, des Lebens Christi, vermittelt durch festgesetzte
Riten“, die vollzogen werden ,durch das apostolische Dienst-
amt* (through the Apostolic ministry). Innerhalb dieses Lebeus
sei Raum fiir eine unbegrenzte Mannigfaltigkeit der Ubungen
und Methoden.

Es ist selbstverstindlich, dass auch die vorliegende Ausse-
rung iiber das schwierige Thema vielen Einwendungen rufr;
aber sie enthillt unstreitig eine reiche Fiille wichtiger und be-

~

herzigenswerter Gedanken. E. H.

LUBEck, K.: Die katholische Orientmission in ihrer Entwick-
lung dargestellt. Koln 1917, J. P. Bachem.

Ein Bueh, das man mit einer Enttiiuschung beiseitelegt.
Das Bild, das der Verfasser auf Grund der weitliufigen Lite-
ratur und eigener Beobachtung im Orient vom Missionswesen
der romischen Kirche entwirft, ist kein crfreuliches, und man
wird den Eindruck nicht los: das Bedauern iiber die Vernich-
tung dieses Werkes durch den jetzigen Krieg, das weite Kreise,
auch nicht romisch-katholische, erfasste, war unangebracht. Ge-
wiss leistete es eine grosse Arbeit, aber Ziel und Erfolg ent-
sprachen nicht den aufgewendeten Mitteln und der Titigkeit vieler
begeisterter und opferfreudiger Ordensminner und -frauen, die
dem Papst unter alten christlichen Vélkern Anerkennung zu
verschaffen suchten. Die Leistungen im Schulwesen und in
sozialen Unternehmungen verdienen alle Achtung — zu Beginn
des Krieges wurden in achttausend Anstalten 150,000 junge
Leute erzogen und 1,200,000 Kranke gepflegt —, aber die
armen Orientalen, mochte man ausrufen, wenn man liest, dass
in Syrien unter einer Million Christen an 600,000 Romisch-
Katholiken 1600 einheimische Priester, 1100 zumeist in der
Seelsorge titige einheimische Monche und 220 Schwestern
arbeiteten, wozu noch 595 lateinische Ordensmiinner aus 8 ver-



e B

schiedenen Kongregationen und 418 lateinische Nonnen aus 10
Kongregationen kamen. Und an andern Orten war es noch
schlimmer. K. Liibeck kritisiert denn auch diese U'berfiille der
Ordensleute recht lebhaft. Isinc Schmach bleibt es fir diese
Missionen, dass sie sich fiir politische Zwecke missbrauchen
liessen. Der deutsche Verfasser wirft dies den Franzosen, Eng-
lindern und Russen vor. Iis diirfte, so schreibt er, ,unserm
deutschen Vaterlande demniichst wegen seiner Watfenbriider-
schaft und Freundschaft mit der verblindeten Tiirkei im Orient
cine ganz besondere Aufgabe zufallen. Schon riistet man sich
in deutschen katholischen Kreisen zur Wiederaufrichtung des
zertrimmerten Werkes“. Der Ausgang des Krieges hat diesen
Plan zunichte gemacht. Die deutschen Missiondire haben die
Tirkei verlassen miissen. Die Rivalitiit und Konkurrenz der
Missionen der verschiedenen Kirchen und Nationen bot den
Orientalen wahrlich auch kein erbauliches Schauspiel, und es
ist begreiflich, dass ihre Abneigung gegen abendlidndisches
Wesen vielenorts grosser geworden ist. K. Liibeck beriihrt
diese Dinge nur voriibergehend, da er sich auf die rémische
Orientmission beschriinkt. Unter Orient versteht er den ange-
filhrten Bereich des nichteuropiiischen Teils des ehemaligen
ostromischen Reiches. Fr gruppiert den Stoff nach den alten
Landschaften Agypten, Abessinien, Arabien, Palistina, Syrien,
— diese beiden werden besonders eingehend behandelt —,
Kleinasien und Konstantinopel, Armenien, Mesopotamien und
Persien, und schliesslich Malabar. Nach einer kurzen geschicht-
lichen Ubersicht tiber die Missionsarbeit im betreffenden Land
verbreitet er sich cingehend iiber die gegenwiirtigen Verhélt-
nisse unter Mitteilung grossen statistischen Materials. (Verdienst-
voll wiire eine tabellarische Ubersicht der Zahlenangaben
gewesen.) Kine massvolle Kritik begangener Fehler und vor-
handener Ubelstinde soll ein Fingerzeig fiir den Wiederautbau
in der Zukunft sein. Die Arbeit ist vielfach skizzenhaft, was
der Verfasser mit dem beschrinkten Raum und der Unmog-
lichkeit der Benutzung ausliindischer Bibliotheken entschuldigt.
Erwiinscht wiire u. a. eine Darstellung des Protektorates in
der Tiirkei und seines Verhiiltnisses zu den Missionsanstalten.
Kinseitig, ja oberfliichlich ist, was K. Liibeck S. 137 iiber die
Armenier schreibt. Es ist iiber ihre Leiden doch soviel authen-
tisches Material publiziert, dass dies in einer Schrift, die wissen-



— 8y -—

schaftlich ernstgenommen werden soll, beriicksichtigt werden
sollte.  Auch was der Verfasser iiber die Anglikaner, ihr Ver-
haltnis zu den Nestorianern z. B. sagt, entspricht nicht den Tat-
sachen, Die Arbeit, die unter der Agide des Erzbischofes von
Canterbury geleistet wird, verzichtet grundsiitzlich auf jede Prose-
lytenmacherci. Aber der Umstand, dass der Verfasser bei jedem
Werk im Orient stets solche im Auge hat, triibt vielfach sein
Urteil. Es ist iberaus anerkennenswert, dass durch die ganze
Schrift die Auffassung vertreten wird, dass jede Latinisierung
der Orientalen zu vermeiden und ihre Kirchliche Iigenart zu
schonen sei. Noch zukunftsreicher wiire es, wenn alle Missions-
werke sich auf den einzig richtigen Standpunkt stellen wiirden,
Jede Proselytenmacherei grundsitzlich abzulehnen, jede Gemein-
schaft des Orients als gleichberechtigtes (ilied der christlichen
Kirche anzuerkennen und die Titigkeit darauf zu beschriinken,
dem Orient in pidagogischen und sozialen Aufgaben mit Rat
und Tat beizustehen. Die Christenheit des Abendlandes bot
wihrend des Weltkrieges trotz ihrver reinern Auffassung des
Christentums ein so armseliges Bild der Zerrissenheit und Ohn-
macht, dass sie keine Ursache mehr hat, andere Kirchen als
minderwertig und rickstindig zu betrachten. A. K.

']

Macrarranp, Ch. S.: The Progress of Church Federation,
New York, Fleming H. Revell Company, 191 S.

Unter dem Titel . Protestantische Einigungsversuche in
Amerika* haben wir in Nr. 4, Jahrgang 1917 dieser Zeitschrift,
tiber die verschiedenen Methoden referiert, nach welchen sich
in den Vereinigten Staaten grosse protestantische Kirchen
gegenseitig zu nihern suchen. Kaum in einem Lande preist
man so laut wie in Amerika die aus der Trennung von Kirche
und Staat sich ergebende ,Freiheit“. Aber diese Freiheit hat
hun doch zu einer Zersplitterung gefiihrt, die man mehr und
mehr als Ubelstand empfindet. Das gilt natiirlich nur von den
Protestantischen Gemeinschaften. Die unter dem Papst stehende
Kirche ist wie keine andere in der Lage, sich als eine perfecta
Societas, d. h. als eine mit allen Existenzrechten und allen
Existenzmitteln ausgeriistete und von keiner andern Macht ab-
hingige Gemeinschaft darzustellen. Eine solche Gemeinschaft



kann woll Vergiinstigungen entgegennehmen, hat aber zum
eigenen Dasein weiter nichts nétig als freien Raum und muss,
wie die Verhiltnisse in der modernen Welt liegen, das System
der Trennung von Kirche und Staat jedem andern vorziechen.
Die in der eigenen Hierarchie bestehende Autoritit ist stark
genug, um die zentrifugalen Kréifte so zusammenzuhalten
und zu verwerten, dass sie keine Lockerung des Zusammen-
hangs bewirken, sondern nur noch dem Ganzen dienen. Anders
verhiilt es sich mit den protestantischen Kirchen, in denen
von den Iixistenzbedingungen ciner organischen Gemeinschaft
kaum gesprochen wird, dagegen Glaubens- und Gewissens-
freiheit eines jeden Christgliubigen, allgemeines Priestertuni,
Kultusfreiheit jeder gottesdienstlichen Versammlung betont
werden, keine Organe vorhanden sind, die fiir Bewahrung der
innern Einheit verantwortlich wiren und #ussere Interessen
unter Umstinden ebensosehr die Scheidung wie die Itinigung
fordern konnen. '

Diese Rickwirkung der Trennung von Kirche und Staat
auf die innerkirchlichen Verhiiltnisse hat man wohl nirgendwo
mehr erfahren als in den Vereinigten Staaten. Selbstverstiind-
lich hat auch dort die staatliche Gewalt von den Kkirchlichen
Gemeinschaften Kenntnis zu nehmen und miissen diese der
biirgerlichen Behorde von ihrem Dasein Kenntnis geben. Das
ist schon der vermosgensrechtlichen Dinge wegen unerléisslich.
Im tbrigen aber ist die Anerkennung als kirchliche Gemein-
schaft nicht schwieriger zu erlangen als das staatliche Patent
fiir irgendeine ncue Erfindung. Namentlich handelt es sich
dabei jeweilen auch um den Schutz der Firma. Hat sich eine
kirchliche Korporation mit einer bestimmten Bezeichnung das
Patent erworben, so ist der gewihlte Name ihr Eigentum; die
besondere dogmatische und kirchenrechtliche Bedeutung des
Namens kommt fir die staatliche Behorde nicht in Betracht.
So gibt es denn heute in den Vereinigien Staaten iiber 200
» Denominationen®, die sich im angedeuteten Sinne die staatliche
Aunerkennung erworben haben.

Nach dem vorliegenden Werke (S. 40) sind dem ,Kirchen-
bund® (Church Federation, vgl. ,Internationale kirchliche Zeit-
schrift“, 1917, S, 332 {f.) bisher 30 protestantische Kirchen bei-
getreten. Diese haben folgende Bezeichnungen: 1. Baptisten-
kirchen, Norden; 2. Nationalbaptistische Konvention; 3. Freie



8T —

baptistische Kirchen; 4. Christliche Kirchen; 5. Kongregationa-
listische Kirchen; 6. Jinger Christi; 7. Freunde: 8. Deutsch-
evangelische Synode; 9. Lvangelische Vereinigung: 10. Luthe-
rische Kirche, allgemeine Synode; 11. Mennonitenkirche; 12
Bischofliche Methodistenkirche ; 13. Bischofliche Methodisten-
kirche, Siiden; 14. Afrikanisch-bischofliche Methodistenkirche ;
15, Afrikanisch - bischoflich - methodistische Zionskirche ; 16.
Farbige bischofliche Methodistenkirche in Amerika: 17. Pro-
testantische Methodistenkirche ; 18, Méhrische Kirche:; 19.
Presbyterianische Kirehe in den Vereinigten Staaten Amerikas ;
20. Presbyterianische Kirche in den Vercinigten Staaten,
Siden; 21. Protestantisch-bischofliche Kirche (von dieser be-
teiligen sich aber nur die Kommissionen fiir christliche Eini-
gung und soziale Werke an den Bestrebungen des Kirchen-
bundes); 22. Reformierte Kirche in Amerika; 23. Reformierte
Kirche in den Vereinigten Staaten; 24. Reformierte bischof-
liche Kirche; 25. Reformierte presbyterianische Kirche, all-
gemeine Synode; 26, Baptistenkirche des siebenten Tages: 27.
Vercinigte Briiderkirche: 28. Vereinigte evangelische Kirche;
29. Vereinigte presbyterianische Kirche: 350. Welsche presby-
terianische Kirche. Die dogmatischen, verfassungsmiissigen,
liturgischen Differenzen, durch die sich diese dreissig Kirchen
unterscheiden, sind uns nicht bekannt; ebensowenig kennen
wir die Verschiedenheiten, durch die sich die iibrigen 170 Ge-
meinschaften veranlasst sahen, sich zu besondern Kirchen zu
organisieren. Macfarland findet aber gewiss mit Recht, es sei
nun an der Zeit, von der Freiheit in der Weise Gebrauch zu
machen, dass man sich zum allgemeinen Besten eine gewisse
Selbstheschrinkung auferlege. s gelte nun auch in kirch-
lichen Dingen mit dem Worte des Herrn ernst zu machen:
»nWer scin Leben erhalten will, wird es verlieren; wer es ver-
liert um meinetwillen und um des Evangeliums willen, der
wird es erhalten.”

Damit haben also nun die dreissig genannten Kirchen
cinen Anfang gemacht. Von eciner gegenseitigen Anniiherung
unter der Oberleitung Kkirchlicher Behorden konnte bei der
streng individualistischen Richtung vieler dieser Gemeinschaften
von vornherein keine Rede sein. Sollte man anfangen, mit-
einander iiber dogmatische, konstitutionelle, liturgische Fragen
zw disputieren, um, wenn moglich, einander nicht nur zu



— 88 —

,widerlegen* und ad absurdum zu fiihren, sondern auch po-
sitiv zu iiberzeugen und so zu einer Verstindigung zu gelangen ?
Damit hitte man ebensowenig etwas erreicht wie im 16. Jahr-
hundert und in seitherigen Religionsgespriichen. Statt sich mit
theologischen und kirchenrechtlichen Diskussionen noch mehr
zu entzweien und zur Bildung neuer Kirchen Veranlassung
zu geben, macht man nun den Versuch, sich aut dem Weg
der , Christian Co-operation® zu finden, also einander durch
gegenseitige Unterstiitzung zu gemeinschaftlichen christlichen
Zwecken nitherzukommen. ‘

Aber wie soll das geschehen? Das Iivangelium vom barm-
herzigen Samariter ist doch gewiss in keiner der genannten
Kirchen unbekannt und in dem Lande der Trennung von
Kirche und Staat, in dem die politischen Parteien nicht auch
als kirchliche Parteien mehr oder weniger streng voneinander
.geschieden sind, ist es doch wohl von jeher selbstverstindlich
gewesen, ohne Riicksicht auf die besondere kirchliche Stellung
mitzuhelfen, wenn es sich um Angelegenheiten der allgemeinen
Wohlfahrt, der Bekimpfung moralischer und sozialer Miss-
stinde, der Armen- und Kraukenpflege und uin derartige Dinge
handelte. Gewiss! Aber auch in Amerika sorgt eben doch
jede Kirche zunéchst fur sich selbst — namentlich in Sachen,
die mit dem kirchlichen Leben wesentlich im Zusammenhang
stehen oder doch die Existenz und den Einfluss der Gemeinde

nahe berithren. Die Konkurrenz (bt oft eine — ganz heil-
same — Anregung aus; aber sie erzeugt auch gern Neid und

Missgunst, gegenseitige Verkleinerung und Schiadigung. Diese
letztere Wirkung empfand man allméhlich stirker als die
erstere. Aber wie soll man aus der Konkurrenz zur ., Co-ope-
ration* gelangen, und zwar nicht bloss der Individuen, die sich
im gesellschaftlichen T.eben von christlicher Licbe und Weit-
herzigkeit leiten lassen, sondern der voneinander geschiedenen
und miteinander konkurrierenden Kirchen?

Dazu war, wenn nicht eine Preisgebung, so doch eine
Einschrinkung des protestantischen Individualismus und eine
gewisse Riickkehr zum katholischen Kollektivismus nétig. Wie
frither (a. a. 0.) angegeben worden ist, haben die verbiindeten
Kirchen drei gemeinschattliche Organe geschaften, die die ,,Co-
operation zu leiten haben; es sind die alle vier Jahre zu-
sammentretende, aus den Delegierten der verschiedenen Kir-



SENRR - TR

chen bestehende Bundesversammlung, das Exekutivkomitee und
der alle Monate zusammenkommende Ausschuss dieses Ko-
mitees, der Verwaltungsrat. Die erste Bundesversammlung hat
1908 in Philadelphia, die zweite 1912 in Chicago, die dritte
1916 in St. Louis stattgefunden. Zwischen der einen und andern
Bundesversammlung besorgt das Exekutivkomitee mit seinem
Verwaltungsrat die Angelegenheiten, die die Bundesversamm-
lung zu der ihrigen gemacht hat. Macfarland ist der General-
sekretir der Bundesversammlung. In dieser Kigenschaft hat
er eine Reihe umfangreicher Schriften herausgegeben, in denen
die Geschichte und die Bestrebungen des ,Kirchenbundes*
(Church Federation) dargestellt sind. Das vorliegende Buch
ist ein Auszug aus diesen Schriften. .
Wir vernehmen hier insbesondere, aul welche Gegenstinde
die gemeinschaftliche Arbeit (Co-operation) der in der Bundes-
versammlung reprisentierten ,Kirchen Christi in Amerika*”
sich erstreckt hat. In der ,HEvangelisation® scheint sich dje
gemeinschaftliche Téatigkeit wesentlich auf literarische Arbeiten,
Besprechung der Methoden, Sammlung und Verbreitung be-
ziglicher Schriften beschrinkt zu haben. Sehr reichhaltig ist
das soziale Programm, mit dem sich der ,Kirchenbund“ in
seinen Subkommissionen beschiftigt und (iber das jeweilen in
der Bundesversammlung verhandelt wird. Hier kommen zur
Sprache: (leichberechtigung aller in allen Lebensstellungen,
Schutz der Familie, Abschaftung der Kinderarbeit in industriellen
Unternehmungen, Schonung der Miitter, Kampf gegen den
Pauperismus, Arbeiterschutz, Altersfiirsorge, Freiheit der Or-
ganisation fiir Unternehmer und Angestellte, Sicherung eines
wochentlichen Ruhetages, Beschrinkung der Arbeitszeit, Aus-
eleich zwischen dem Gewinn des Unternehmers und dem Lohn
des Arbeiters u. dgl. Zur Férderung der Temperenzbestrebungen,
denen der Kirchenbund mit grossem Eifer huldigt, werden vier
Blitter herausgegeben. Die ,christliche Erziehung* hatte sich
natiirlich schon bisher eine jede der verbiindeten Kirchen zu
einer der allerwichtigsten Aufgaben gemacht; das Exekutiv-
komitee setzt sich mit den betreffenden Behorden in Beziehung,
macht Anregungen, verbreitet Lehrmittel und legt der Bundes-
versammlung Bericht und Antrige vor. Kin verwandter Gegen-
stand ist ,Familienleben und rveligivse Somntagsruhe®. Die ,Bap-
tisten des siebenten Tages“ unterstiitzen lebhaft die beziig-



— 90 —

lichen Bestrebungen, wahren sich aber ihr Recht auf Heiligung
des Sabbates. Ausserdem befasste sich der Kirchenbund mit
einer Reihe besonderer Angelegenheiten, zu denen die Zeit-
umstinde Veranlassung boten. Der letzte wichtige Gegenstand
war die Stellungnahme zum gegenwiirtigen Krieg. Im Zu-
sammenhang damit stand auch die Unterstiitzung der Pro-
testanten in Belgien und Frankreich. Auf das Verhiiltnis zum
Katholizismus wurde, soweit wir sehen, niemals Bezug ge-
nommen. KEs handelt sich wesentlich nur um eine Iinigung
zwischen protestantischen Gemeinschaften, und zwar in An-
gelegenheiten, in denen sich z. B. die schweizerischen Landes-
kirchen von selbst zusammenfinden. E. H.

ZANKow, Stef.: Die Verfassung der bulgarischen orthodoxen
Kirche. Ziirich 1918, Verlag Gebr. Leemann & Cie. XVI und
225 8. Fr. 6.

Unter den Publikationen, die uns die letzte Zeit iiber die
Kirchen des Ostens gebracht hat, ist die vorliegende von be-
sonderer Bedeutung. Sie erortert das Recht einer Kirche, die
im Orient eine eigene Stellung einnimimt, {iber die viel Unklarheit
herrscht. Ausserdem ist die bulgarische Kirche gegenwirtig
wieder stark umworben von der romischen Kurie. Was nun
diesen letzteren Punkt anbetrifft, so gewinnt man aus dem
Buch die Uberzeugung, dass eine Union mit Rom ein so voli-
stindiger Bruch der bulgarischen Kirche mit ihrer Vergangen-
heit und mit ihren Bestrebungen um Selbstiindigkeit wire, dass
die diesbeztiglichen Erwartungen von romisch-katholischer Seite
einem geradezu naiv vorkommen. Der Verfasser bezeichnet
seine Arbeit, deren Gegenstand noch nie erschoplend dargestellt
worden ist, bescheiden als ,Versuch einer systematisch-recht-
lichen Darstellung der Verfassung und Verwaltung der bulga-
rischen Kirche®. Aus rein technischen Grinden wird der zweite
Teil, ,Die Verwaltung der bulgarischen orthodoxen Kirche* in
einem besondern Buch erscheinen. Wie iibrigens dieser Versuch
in Bulgarien selbst eingeschiitzt wird, — ein Teil davon ist eine
Dissertation der Ziircher rechts- und staatswissenschaftlichen
Fakultit —, bekundet der Beschluss des hl. Synod der buiga-
rischen Kirche, das Werk in bulgarischer Sprache herauszu-



geben. Ein ausfihrlicher geschichtlicher Uberblick fiihrt in das
Verstindnis der bulgarischen Kirche ein, vor allem ihrer Be-
strebungen nach nationaler Autonomie, die mit der Bekehrung
des Volkes zum Christentum einsetzten, von Erfoly begleitet
waren. im 19. Jahrhundert neu auflebten und in der Organisation
des Ixarchates verwirklicht wurden. In der Geschichte der
Giriindung und Behauptung des Exarchates und der neuesten
Entwickliung der Kirche vermisst man ein niitheres Iingehen
auf die lokalen Auseinandersetzungen zwischen Griechen und
Bulgaren, wozu diese Dinge gefiihrt hatten. Die schone ein-
heitliche Schilderung des Verfassers wiire dadurch allerdings
gestort worden, aber sie hiitte an geschichtlichem Werte ge-
wonnen. Der Abschnitt schliesst mit zahlreichen statistischen
Angaben iiber die Bevolkerung und die kirchlichen Einrichtungen.
Zur Finleitung gehort noch der Abschnitt iiber die Quellen des
bulgarischen Kirchenrechts, die allgemeinen und Partikular-
quellen. Im zweiten Abschnitt geht der Verfasser zur Behand-
ling des eigentlichen Stoffes iiber: ,Die Grundlagen der
Verfassung, und zwar in den einzelnen Kapiteln mit den
Uberschriften : Die Kirche und ihre wesentlichen Eigenschaften.
Mitglieder, Zusammensetzung der Kirche und die allgemeine
Rechtsstellung der kirchlichen Stiinde. Das Gebiet der Kirche,
die Kirchengewalt, die Form der Kirchenverfassung. Im dritten
Abschnitt ,Die Organe der Kirchengewalt* werden ecrortert:
Das ikumenische Konzil, das partikulire Konzil, die Versammlung
der Bischofe,  der hl. Synod, der Exarch, die Didzesanbischife
und ihre Gehiilfen, die tibrigen Kirchenorgane. Der vierte und
letzte Abschnitt ,Staat und Kirche* zerfillt in die §§ Grund-
verhiltnis, Autonomie der Kirehe, Aufsichtsrecht und Schutz-
bilicht des Staates, Trennung vou Kirche und Staat. Diese An-
gabe gibt einen Begrift von dem reichen Inhalt des Buches,
der auf Grund der Quellen und zahlreicher deutscher, bulga-
rischer und russischer Literatur behandelt ist. Manche schiefe
und unrichtige Auffassung in deutschen Schriften wird rektifi-
ziert. ks wiiren vielleicht noch zu erwiithnen gewesen: A. D.
Kyriakos: (ieschichte der orientalischen Kirchen. J. Silbernagel
und J. Schnitzer: Verfassung und gegenwiirtiger Stand simtlicher
Kirchen des Orients. ,

Das Gesamte erscheint als eine geschickte Apologie des
bulgarischen Standpunktes, und einleuchtend ist der Nachweis,



dass die bulgarische Kirche mit ihrer Autonomic und ganzen
Verfassung die Grundsitze der orthodoxen Kirche in keinem
Punkt aufgegeben hat. Die Einigung mit dem Patriarchat ist
seinerzeit an territorialen Schwierigkeiten gescheitert. Es sprach
dann das Schisma iiber die bulgarische Kirche aus, das aber
im Laufe der Zeiten ein nichtiger Akt geworden ist, indem
die russische Kirche mit der bulgarischen Kirche in gottes-
dienstlicher Gemeinschaft blieb, ja wiihrend des Balkankrieges
bulgarische Priester und Bischiofe mit Metropoliten des Pa-
triarchates zelebrierten. Der Verfasser bemerkt, dass der Krieg
eine cndgiiltige Regelung der national-politischen Verhiiltnisse
am Balkan bringen werde. Daun konne die bulgarische Kirche
ihre legale Autokephalie erlangen und neben der Einheit auch
in die formelle Gemeinschaft mit der allgemeinen orthodoxen
Kirche eintreten. A K.

Aus Zeitschriften.

Bulleten de Littératuve ccclésiastique. Toulouse 1918, N 7 et &,
G. Breton: I avenir des Instituts catholiques. H. Bremond: l.c
« Théocentrisme » de Pierre de Bérulle. P.-S. Monbrun: La lutte
philosophique en province: les Jeux Floraux de Toulouse. N°* g
et 10. Cezeraz: la tache du haut enseignement catholique. I..
Crouzil: Problemes d'aprés-guerre. I'. Cavallera: Notes d'ancienne
littérature chrétienne.

Chrestliche Stimmen.  Mitteilungen der Schweizer Gruppe des
Weltbundes fiir Freundschaftsarbeit der Kirchen. Wattwil (St. Gallen).
Nrn. 4—06. Die Kriegsaufgabe der Kirche (Erklirung des ameri-
kanischen Zweiges der Weltallianz), Zum Eintritt in das 5. Kriegs-
jahr. Huldreich Zwingli, an die evangelischen Kirchen aller Lander.
Inter arma caritas. Eine Erklarung von neutralen Intellektuellen.

Die [fiiche. Vierteljahrszeitschrift fiir IFreundschaftsarbeit der
Kirchen. Berlin. 6. Jahrgang. Nrn. 2—3, 1918. Die (Gefangenen-
seelsorge in den feindlichen und neutralen Lindern. Berichte aus
England, Frankreich, Italien, Russland, neutralen Lindern und
Ubersee, Dinemark und Norwegen.

Dee Heckkirehe. Organ der hochkirchlichen Vereinigung. Nr. 1.
I. Jahrgang. Siegen, Geschiftsstelle der Hochkirche. Zum Geleite.
Das Programm der hochkirchlichen Vereinigung. Grundziige einer
evangelischen bischéflichen Verfassung. Die Riickkehr zum Alten.



swangelischer Wockenbrief von Prof. Dr. Deissmann, Berlin.
Nro. 81/82. Nochmals Uppsala und die Internationale christliche
Konferenz. Nrn. 83/84. Aus dem christlichen Amerika. Nrn, 85-—go.
Die deutsche Theologie und die Einheit der Kirche (Olaus Petri-
Vorlesung in Uppsala). Nrn. 91/92. Die deutsche Revolution.
Nrn. 93/94. Revolution und Kirche.

Federal Council Bulletzn. A Journal of Religious Cooperation
and Interchurches Activities. New York. Vol. N° 8. Report of Ch. S.
Macfarland, Commissioner to France, to the Administrative Com-
mittee of the FFederal Council of the Churches of Christ in America.
N g. Commission on Interchurch Federations. American Churches
and French Protestantism. World Alliance Notes. Commission on
Relations with the Orient.

Iransiskanische Studien. Munster i. W., 1918. 4. Heft. 'T. Den-
kinger: Zur Histoire de Fauvain. C. Schroder: Kann der Franzis-
kaner N. Cranc als der Ubersetzer der Apostelgeschichte des
Konigsberger Kodex 191 A fol. angesehen werden: J. Feldkamm:
Der Erfurter Weihbischof Albert, Graf von Beichlingen. ]. Kartels:
Wechselbeziehungen zwischen den Mainzer Kapuzinern und den
Kurfiirsten von Mainz,

(ro00dwvill. A journal of international I'riendship. L.ondon. Vol. 111
No 4. 1918. Leading Article: Our late Chairman. ]. Allen Baker:
Memorial tributes. The Great Debats. World's Evangelical Alliance.
League of Nations.

Hollandische Nachrichten. Organ des Nederlandsche Anti-
Oorlog Rad. Haag. 1I. Jahrgang. Nrn. 64—76. Offizielle Erklirungen.
Aus Parlamenten. Privatvereine und Personen,

The Chrastian Union Quarterly. Baltimore 1918. Vol. VIII. N° 2.
Editorial: Have Denominational Schools a moral right or existence?
D. O. Thomas: The Principles of Christian Union. A. W. Anthony:
The Unifying Influence of Home Missions. P. de Schweinitz: Some
thoughts on the present status of the discussion on Organic Church
Union from the standpoint of the Moravian Church. R. H. Gardiner :
A Russian view of the World Conference. Octave of Prayer for unity.
E. De Witt Jones: The Tyranny of Trieflers in Religion. What
People and Papers are saying about unity,

The Constructive Quarterly. A journal of the Faith, Work and
Thought ot Christendom. New York. Volume VI. N° 3. ]. Riviére:
Concerning the Sacrifice of the Mass. W. P. Du Bose: The Demand
for the Simple Gospel. C. C.]J. Webb: Christianity as the Climax
of Religious Development. W. L. Bevan: Some Gladstone Friend-
ships. Michael Ilinsky : A Free Church. Georges Goyau: The Church



— 94 —
of France during the War. J]. W. Buckham: The Enlarging Place
of Christ in Modern Thought. J. de Zwaan: Some Aspects of the
New Testament Claim for Jesus. H. C. Ackerman: The Place of
Faith in Psychology. Wilbard L. Sperry: The Will to Fellowship.
J. H. Oldham: Hollis B. Frissell and Hampton.

Revue de Theologie et de Philosophie. 1.ausanne. Tome VI. N° 28,
H. Gunkel: Le récit biblique de la création. ]. Benrubi: l.a con-
naissance intégrale. Ch. Werner: A propos de Kant. H.-L.. Mié-
ville: Kant. N° 29. P. Humbert: Remarques sur 'actualit¢ des pro-
phetes hébreux. E. Logoz: La philosophie de TUhistoire de Saint
Augustin. G. Berguer: Une nouvelle ¢cole de psychologie religieuse.

Stimmen dev Zezt. Katholische Monatschrift fiir das Geistes-
leben der Gegenwart. Freiburg 1. Br. Heft 1. 1918, J. Bessimer: Die
Wunder des Evangeliums und die Psychotherapie. C. Noppel: Frei-
heit und Unabhingigkeit fiir die Caritas. H. Grisar: Luther im
Spiegel seiner Jahrhundertfeier. P. Lippert: Die l‘urcht vor dem
Frieden. H. Dieckmann: Der Kaiserkult unter Augustus. Grund-
legung des Kaiserkultes. J. Overmans: Mit Strindberg nach Da-
maskus. Besprechungen. Umschau. Heft 1. B. Jansen: Petrus Jo-
hannis Olivi. Ein lange verschollener Denker. H. Gruber: Der
Doppelmord von Sarajevo als Ergebnis der verbrecherischen gross-
serbischen Wiihlereien der Narodna Odbrana. H. Dieckmann: Der
Kaiserkult unter Augustus. Der offizielle Kaiserkult. St. v. Dunin-
Borkowski: Weltrecht. J. Fischer: Der Nirnberger Arzt Dr. Hiero-
nymus Miinzer (§ 1508) aus I'eldkirch als Mensch und Gelehrter.
Besprechungen. Umschau. Heft J1I. . Striter: Wo steht die katho-
lische Jugendpflege: W. M. Peitz: Ein diplomatisch-kartographischer
Umsturz herrschender Meinungen. H. Gruber: Prasident Wilson und
die Freimaurerei der Vereinigten Staaten, unter besonderer Berlick-
sichtigung der Kriegsziele der Washingtoner Hochgradbriider 33-.
F. Wiercinski: Zur Stellung des weissen russischen Klerus. I'. Lip-
pert: Ein Brief ins Feld. Besprechungen. Umschau.

Theologesch Tijdschrift. Leiden 1918, 52° Jaargang (Nieuwe
Reeks 10° Jaargang). Aflevering VI. Dr. A. Rutgers van der Loeff:
Over het z. g. n. praeanimisme in verband met de theologie. Prof.
Dr. M. Th. Houtsma: Aanteeheningen op het boek der Spreuken.
Prof. Dr. H. Windisch : Literatuurberichten. Das Neue Testament und
seine Umwelt. Prof. Dr. K. H. Roessingh: Nieuwe Wegen. Mede-
deelingen, door K. H. R., D. P. en B. D. E. Ingekomen Boek-
werken.

Nzewwe Theologische Studién. Praktisch Maandschrift voor
Godgeleerdheid. Groningen, den Haag 1918. 1° Jaargang. 8° Afleve-
ring. J. Willemze: Ha. (Apg.) 11:26. C. Hattink: Ha. (Apg.) 2: 2.



— 95

F. M. Th. Bohl: Exegetica. H. Th. Obbink: Uit ouden en nieuwen
tijd. Uit de Kaartenkast. Toegezonden Tijdschriften. Bladvulling
Th. L. W, van Ravestein: Profeten en Nazireeén (Am. 2: 11), 9® Af-
levering. J. van Wageningen: Algemeene Psychologie van de vrouw
bij de latere Grieken en de Romeinen. J. Th. Ubbink: Seneca en
Paulus. H. M. van Es: Zending en Kerkrecht. Uit de Kaartenkast.
Toegezonden Tijdschriften. Bladvulling: Veldhuizen: Jh. 19: 35.
V.: xouiiioihar. 10° Aflevering. Joh. de Groot: Palestijnsche trekken
in Genesis 2 en 3. H. Th. Obbink: Historica en Filosofica. W. J.
Aalders: Quakerisme. Uit de Kaartenkast. Toegezonden Tijdschriften.
Bladvulling: Veldhuizen: De Bijbel in de Schoolwereld. V.: Lk.

10 : 42. W. H.: Weeda, Georg Eliot. V.: Discipel.

De Qud-Katholick. Orgaan van de Vereeniging « Cor unum et
anima una ». 34° Jaargang. Nr. 21. Devotie tot Jezus Christus, V1.
Herderlijk Schrijven van den hoogeerwaarden Heer Dr. ;. Moog, 1.
Onze armverzorging, XI1. Het nut van jongeliedenvereenigingen, IV.
De Roomsch-katholieke gemeente der oud-bisschoppelijke Clerezy
te Dordrecht, 1843-—1918, 1II. Het nieuwe Roomsche kerkrecht, 1.
Berichten. Gemengde Berichten. Nr. 22. Herderlijk Schrijven aan
de pastoors en kerkbesturen der oud-katholieke Kerk van Neder-
land. Devotie tot Jezus Christus, VII. Herderlijk Schrijven van den
hoogeerwaarden Heer Dr. G. Moog, II. § Mr. L. W. A. Colombijn.
Ingezonden Stukken. Berichten. Nr. 23. Allerziclen. Devotie tot
Jezus Christus, VIII. Uit onze geestelijke Schatkamers, XV. Onze
armverzorging, XIV. De Roomsch-katholieke gemeente der oud-
bisschoppelijke Clerezy te Dordrecht, 1843—1818, 1V. Het nieuwe
Roomsche kerkrecht, 1. Berichten. Oude versjes van oude prentjes.
Allerlei. Nr. 24. Devotie tot Jezus Christus, 1X. Onze armverzor-
ging, XIV. De Synode. Uit onze geestelijke Schatkamers, XVI.
Het nieuwe Roomsche kerkrecht, I, Berichten. Qude versjes van
oude prentjes. Nr.25. Herderlijk Schrijven aan de Oud-Katholieken
van Nederland. Het Kerkelijk Jaar. Devotie tot Jezus Christus, X.
Uit onze geestelijke Schatkamers, XVI. Onze armverzorging, XV.
De Synode. 1818. Berichten. Nr. 26. Advent. Devotie tot Jezus
Christus, XI. Uit onze geestelijke Schatkamers, XVII. Synode. Ge-
denkboek 1923. Boekbespreking. Berichten. 33° Jaargang. 1919.
Nr. 1. Nieuwjaar. Mededeeling van het Episcopaat van de oud-
katholieke kerk van Nederland. Uit onze samenleving, 1. Boek-
bespreking. Berichten.

Geloof en [even. Maandblad van den Bond van Vereenigingen
van Jonge Oud-Katholieken in Nederland. 2° Jaargang. 1918. Nr. 10.
Schuld. Het gemengde huwelijk, II. In en buiten ons kamp. Uit
de Pers. Boekbespreking. Een stem ons steun. + Mr. L. W, A, Co-



— 96 —

lombijn. Berichten. Nr. 11. Belangrijk Bericht. De R. K. Gemeente
der O. B. Clerezy te Dordrecht, 1843—1918, IIl. De Vredesengel.
Christendom en Theosofie, V. Boekbespreking. t+ Pastoor P. de Graaff.
Ingezonden met naschrift. Mededeelingen van het Bondsbestuur.
Berichten. Nr. 12. Ik geloof — (God belooft. Een nationaal Con-
cilie. De R. K. Gemeente der O. B. Clerezy te Dordrecht, Slot.
Christendom en Theosofie, VI, Besluit. In stille nacht. Het ge-
mengde huwelijk, III, Slot. Uit de Pers. Bede. Honger. Mededee-
lingen van het Bondsbestuur. Berichten. 3° Jaargang. 1919. Nr. I.
Nieuwjaarsgroet. Rust een weinig. Ideaal I. Klopjes 1. Bijbellezen.
In en buiten ons kamp. Vragenbus. Ingezonden. Mededeelingen van
het Bondsbestuur. Berichten. '

Hcveawroe, Wochenbeilage zum  Exxlyoicorieos Ddgog. Ale-
xandrien 1918. Zehater Jahrgang. Nr. 31 nicht eingetroffen. Nr. 32.
Kirchenwesen in Europa und Amerika. P. N. Trempelas: Die Pro-
pheten (Fortsetzung). Chronik. Nrn. 33 und 34 ausgeblieben. Nr. 35.
P. N. Trempelas: Die Propheten (Fortsetzung). Erzbischof Porphy-
rios: Brief iiber die Zionisten. Chronik. Nr. 36. Protopresbyter Konst.
N. Kallinikos: Seid im Gebete beharrlich. P. N. Trempelas: Die
Propheten (Fortsetzung). Chronik. Nrn. 37 und 38 fehlen. Nr. 39.
Protopresbyter Konst. N. Kallinikos: Die Verleumdung. P. N. Trem-
pelas: Die Propheten (Fortsetzung). P. Paulidis: Meine Rezepte,
oder: Apologetische Gedanken eines Christen. Chronik. Nr. g0.
Konst. N. Kallinikos: Uber Verleumdung (Schluss). P. N. Trempelas:
Die Propheten (Fortsetzung). Fiir das englische Rote Kreuz.
Chronik. Nrn. 41 und 42 nicht angekommen. Nr. 43. Erzbischof
von Konstantinopel Patriarch Gregorios: Uber Ehe und Verwandt-
schaftsgrade. Chronik. Nrn. 37 und 38 nachgeliefert. K. Kallinikos:
Die Himmelfahrt Christi. Paulidis: Meine Rezepte: Das Dasein
Gottes. Chronik. Konst. Kallinikos: Die Himmelfahrt Christi (Ende).
Trempelas: Die Propheten (Fortsetzung). Paulidis: Meine Rezepte,
oder: Apologetische Gedanken eines Christen: Telologische Be-
weise. Chronik. Nr. 44. Sieg! Trempelas: Die Propheten (Fort-
setzung). Chronik. Nr. 45. Brutalitit der Tyrannen. Die Propheten
(Fortsetzung). Chronik. Nr. 46. Trost fiir Brutalitat. Gebet um
Einigung der Kirchen. Trempelas: Die Propheten (Fortsetzung).
Chronik.

Druck von Stampfli & Cie. in Bern.



	Bibliographie

