
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 9 (1919)

Heft: 1

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


79

BIBLIOGRAPHIE.

Alcuin Club Tracts, N° NU: Russian Observations upon the
American Prayer Book, translated by Wilfrid J. Bakm>
and edited with notes by Walter Howard Fiîerk, Milwaukee,
U.S.A., The Young Churchman Co., 1917.

Das Original dieser kleinen Schrift ist schon 1904 in
russischer Sprache herausgegeben worden. Verfasser waren einige
Mitglieder einer Kommission, die von der heiligen Synode von
St. Petersburg den Auftrag erhalten hatte, altkatholische und
anglikanische Angelegenheiten zu prüfen und darüber zu
referieren. Die Namen der Experten werden nicht genannt; aber
es Avird in der Vorrede ausdrücklich bemerkt, dass das nun
in englischer Übersetzung vorliegende Referat nur die

Meinungsäusserung der Verfasser sei, also nicht auch die Autorität

der heiligen Synode für sich habe.
Wie der Titel sagt, handelt es sich um „russische

Bemerkungen" über das offizielle Gebetbuch der bischöflichen Kirche
Amerikas. Dieses ist prinzipiell vom Gebetbuch der Kirche
Englands nicht verschieden. Da nun seit dem Jahre 1904 die
Beziehungen zwischen der orthodoxen russischen Kirche und
den anglikanischen Gemeinschaften eifrig gepflegt Avorden sind,
hat der englische „Alkuinklub", der kirchlichen Unionsbestrebungen

seine Unterstützung widmet, mit gutem Grund
gefunden, es sei von Wert, die „russischen Bemerkungen"
englischen Lesern zugänglich zu machen. Die Verfasser äussern
sich unter Vermeidung jeder verletzenden Polemik in streng
objektivem Tone, vertreten aber natürlich nicht minder
bestimmt den Standpunkt der orthodoxen Kirche, so dass sich
W. 11. Frere nicht selten veranlasst sieht, die anglikanische
Anschauung und Übung näher anzugeben und Missverständnisse

abzuwehren.
Die Schrift hatte in ihrer ursprünglichen Gestalt eine

merkwürdige Veranlassung. In den Vereinigten Staaten gibt es seil
langer Zeit organisierte Pfarreien der orthodoxen Kirche, die



— 80 —

unter der .Jurisdiktion eines russischen Bischofs stehen. An
diesen, Right Rev. Tikhon, wandte sich, Avie es scheint, eine
Gemeinde der bischöflichen Kirche Amerikas mit der Anfrage,
ob sie im Falle eines Beitrittes zur orthodoxen Kirche ihr
bisheriges Gebetbuch gebrauchen und in bisheriger Form Gottesdienst

halten dürfte, oder was sie eventuell zu ändern hätte.
Diese Veranlassung macht verständlich, dass die Verfasser
nicht von einem gegenseitigen Entgegenkommen oder gar von
Unvollkommenheiten der eigenen Kirche reden, sondern nur
Dinge berühren, die ihrer Meinung nach die Lehre, Verfassung
und Liturgie der anglikanischen Kirche reformbedürftig machen.
Die Herausgeber sind der Ansicht, dass gerade auch dieser
Umstand die Schrift für Anglikaner gegenwärtig interessant
mache, da seit einiger Zeit in der Kirche Englands — freilich
von sehr verschiedenen Standpunkten aus — einer kirchlichen
Reform gerufen wird.

Die Verfasser hielten sich mit Recht an das den Katechismus,

die 39 Artikel, die Liturgie, die P'ormulare zur Spendung
der Sakramente und zur Vollziehung anderer kirchlicher
Funktionen enthaltende offizielle Gebetbuch, nicht an theologische
Abhandlungen, private Andachtsbücher, Gelegenheitspredigtcn
u. dgl. Sie kamen zum Schluss, dass das „Book of Common
Prayer" nach seinem gegenAvärtigen Wortlaut „verhältnismässig
sehr wenig" enthalte, was der Orthodoxie Aviderspreche. Allein
diesen Eindruck mache das Gebetbuch nicht, weil es eigentlich
orthodox sei, sondern weil es in geschickter Weise verschiedenen

Tendenzen gerecht zu Averden suche. Wenn sich also
in xVmerika Anglikaner gemeindeweise der orthodoxen Kirche
anschliessen, so soll ihnen zwar der Gebrauch ihres bisherigen
Gebetbuches auch fernerhin gestattet sein, allein doch nur
unter folgenden Bedingungen : es muss alles gestrichen Averden,
Avas nicht orthodox ist, dagegen beigefügt werden, was wesentlich

zu der in der orthodoxen Kirche geübten GottesVerehrung
gehört. Zu streichen also sind die 39 Artikel, der Katechismus

„mit seiner protestantischen Lehre von den Sakramenten",
das Filioque, die Doktrin, dass die hl. Schrift die einzige Quelle
der christlichen Glaubenslehre sei etc. Aufzunehmen aber ist
in die Liturgie der Ausdruck des Glaubens an die Verwandlung

der hl- Gaben in den Leib und das Blut Christi und an
den Opfercharakter der Eucharistie, in den Ordinationsritus



— 81 —

der Ausdruck des Glaubens an die göttliche Einsetzung der
priesterlichen Grade (Diakonat, Presbytérat, Episkopat) und an
die besondere priesterliche Befugnis, das unblutige Opfer
darzubringen. In die Gottesdienstordnungen sind Gebete zur
heiligen Mutter Gottes, den Engeln und Heiligen zum Zweck ihrer
Verherrlichung und ihrer Anrufung einzufügen, in den Be-
gräbnisritus Gebete für die Verstorbenen. Ferner sind Formulare

für das Busssakrament, die Ölung, die Weihe von Kirchen
aufzunehmen und ist auch die Bilderverehrung einzuführen.
Den anglikanischen Geistlichen, die zur Orthodoxie übertreten,
ist eine bedingungsAveise neue Ordination „anzubieten" (offer).

Bei diesen zum Teil sehr Avcitgchendcn Forderungen ist
nicht zu vergessen, dass nicht von kirchlicher Union, sondern
von der Aufnahme von Konvertiten in die orthodoxe Kirche
die Rede ist. Es ist ganz selbstverständlich, dass wer einer
Kirche beitreten oder angehören will, sich nach den Einrichtungen

dieser Kirche zu verhalten hat und nicht erwarten
kann, dass sich ihm zulieb die Kirche nach Lehre, Verfassung
und Kultformen umgestalte. Würde es sieh aber um die
Vereinigung konstituierter und unabhängiger Kirchen handeln, so

würde von vornherein der Gedanke an Herstellung einer Uni-
formität in unwesentlichen Dingen dahinfallen. Es fragt sich
dann bloss, was man zu den wesentlichen und was zu den
unwesentlichen Dingen rechnen will. E. H.

Chandler, Arthur, Bishop of'Bloemfontein: The English Church
and Reunion. London, Methuen & Co., 1918, 190 S.

Der Verfasser der vorliegenden Schrift bekennt sich zu der
streng katholischen Richtung innerhalb der anglikanischen
Kirche. Doch will er, Avie schon im Titel angedeutet ist, hier
weder eine Geschichte dieser Kirche geben, noch hat er die
Absicht, den anglikanischen Katholizismus gegenüber andern
kirchlichen Systemen vollständig darzustellen und zu
rechtfertigen, sondern er sucht nur klarzumachen, Avie sich der
katholische Anglikaner zur Frage der kirchlichen Wiedervereinigung

zu stellen hat. Er geht davon aus, dass Religion
ihrem Wesen nach Abhängigkeit von Gott ist, daher nicht eine
blosse Philosophie über Gott und göttliche Dinge, sondern ein

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 1. 1919. B



— 82 —

demütiges Eingehen auf die Offenbarung, durch die sich Gott
uns kundgetan und sich unserer Schwachheit angenommen hat.
Das führt dazu, dass die Kirche auf das Sakrament mindestens
ebenso grossen Wert legen muss wie auf das Lehrwort.
Indem die anglikanische Kirche in der einen und andern
Hinsicht ihre Religionsübung vom Stifter der Kirche herleitet,
behandelt sie das Christentum als eine historische Religion. Allein
sie beschränkt sich nicht darauf, nun eine möglichst
zuverlässige Biographie über Jesus zu bieten, noch auch darauf, in
mystischen Vorstellungen, die mit göttlicher Offenbarung
verwechselt Averden, das LIeil zu suchen, sondern Christus ist ihr
ebensosehr die historische Persönlichkeit, die den Neuen Bund
gestiftet hat, Avie der Heiland und Erlöser, durch den der Mensch
zu Gott kommt und seiner Gnade teilhaftig wird.

Bischof Chandler behandelt diese Gedanken sowie das
Problem der kirchlichen Autorität und der persönlichen
Verantwortlichkeit mit grosser Ausführlichkeit. Dabei hat er oft
Anlass, einerseits von den Grundsätzen des Anglikanismus,
anderseits von den tatsächlichen Verhältnissen in der heutigen
anglikanischen Kirche zu reden. Während er prinzipiell den

x\.nglikanismus als eine mit dem wahren christlichen Katholizismus

in Übereinstimmung stehende Kirche darstellt, redet er
doch wiederholt von den in der anglikanischen Kirche
vorhandenen Verschiedenheiten, Widersprüchen und Mängeln mit
einer Schärfe, die einem Nichtengländer den Vorwurf der
Voreingenommenheit zuzöge. Wir gehen darauf nicht näher ein.

Wie aber soll sich der Anglikaner zu der Frage der
kirchlichen Wiedervereinigung stellen Der Verfasser ist entschieden
der Ansicht, dass die Zeit gekommen sei, in der sich die
Kirchen mit ihrer Sonderexistenz nicht mehr zufrieden geben
sollten. Auch der „Anglo-Katholizismus" habe durch eine

Wiedervereinigung grossen Gewinn zu erhoffen. Diese aber
dürfe nicht einfach darin bestehen, dass die verschiedenen
Kirchen zwar bleiben, was sie sind, aber sich trotz aller Gegensätze

miteinander verbünden. Interkommunion und Austausch
der Kanzel wären Heuchelei, wenn die einen die Sakramente
schätzen, die andern sie missachten, — die einen als Glaubenslehre

verkünden, Avas die andern als Aberglauben verneinen. —
Ebensowenig ist daran zu denken, dass man durch
Unterwerfung zu einer Einigung gelange. Jede Kirche ist zwar ge-



— 83 —

neigt, sich für die allein wahre zu halten und von den andern
Unterwerfung zu verlangen. Namentlich kennt Rom keine
andere Form kirchlicher Union. — Vereinigung ist nur denkbar

als Versöhnung auf einem gemeinschaftlichen höhern Standpunkt

-reconciliation on a higher plane). „Wir Averden zur
Wiedervereinigung gelangen, Avenn wir alle eines Lebens
teilhaftig sind, des Lebens Christi, vermittelt durch festgesetzte
Riten", die vollzogen werden „durch das apostolische Dienstamt"

(through the Apostolic ministry). Innerhalb dieses Lebens
sei Raum für eine unbegrenzte Mannigfaltigkeit der Übungen
und Methoden.

Es ist selbstverständlich, dass auch die vorliegende Äusserung

über das schwierige Thema vielen Einwendungen ruft;
aber sie enthält unstreitig eine reiche Fülle Avichtiger und
beherzigenswerter Gedanken. E. H.

Lübeck, K. : Die katholische örientinission in ihrer EntAvicklung

dargestellt. Köln 1917, J. P. Bachern.

Ein Buch, das man mit einer Enttäuschung beiseitelegt.
Das Bild, das der Verfasser auf Grund der weitläufigen
Literatur und eigener Beobachtung im Orient vom Missionswesen
der römischen Kirche entwirft, ist kein erfreuliches, und man
wird den Eindruck nicht los: das Bedauern über die Vernichtung

dieses Werkes durch den jetzigen Krieg, das Aveite Kreise,
auch nicht römisch-katholische, erfasste, Avar unangebracht.
Gewiss leistete es eine grosse Arbeit, aber Ziel und Erfolg
entsprachen nicht den aufgeAvendeten Mitteln und der Tätigkeit vieler
begeisterter und opferfreudiger Ordensmänner und -frauen, die
dem Papst unter alten christlichen Völkern Anerkennung zu
verschaffen suchten. Die Leistungen im Schuhvesen und in
sozialen Unternehmungen verdienen alle Achtung — zu Beginn
des Krieges Avurden in achttausend Anstalten 150.000 junge
Leute erzogen und 1,200,000 Kranke gepflegt —, aber die
armen Orientalen, möchte man ausrufen, wenn man liest, dass
in Syrien unter einer Million Christen au 600,000 Römisch-
Katholiken 1600 einheimische Priester, 1100 zumeist in der
Seelsorge tätige einheimische Mönche und 220 Schwestern
arbeiteten, wozu noch 595 lateinische Ordensmänner aus 8 ver-



— 84 —

schiedenen Kongregationen und 418 lateinische Nonnen aus 10

Kongregationen kamen. Und an andern Orten war es noch
schlimmer. K. Lübeck kritisiert denn auch diese Überfülle der
Ordensleute recht lebhaft. Eine Schmach bleibt es für diese
Missionen, dass sie sich für politische Zwecke missbrauchen
Hessen. Der deutsche Verfasser wirft dies den Franzosen,
Engländern und Russen vor. Es dürfte, so schreibt er, „unserm
deutschen Vaterlaude demnächst wegen seiner Waffenbrüderschaft

und Freundschaft mit der verbündeten Türkei im Orient
eine ganz besondere Aufgabe zufallen. Schon rüstet man sich
in deutschen katholischen Kreisen zur Wiederaufriehtung des

zertrümmerten Werkes". Der Ausgang des Krieges hat diesen
Plan zunichte gemacht. Die deutschen Missionäre haben die
Türkei verlassen müssen. Die Rivalität und Konkurrenz der
Missionen der verschiedenen Kirchen und Nationen bot den
Orientalen Avahrlich auch kein erbauliches Schauspiel, und es

ist begreiflich, dass ihre Abneigung gegen abendländisches
Wesen vielenorts grösser geAvorden ist. K. Lübeck berührt
diese Dinge nur vorübergehend, da er sich auf die römische
Orientmission beschränkt. Unter Orient versteht er den
angeführten Bereich des nichteuropäischen Teils des ehemaligen
oströmischen Reiches. Er gruppiert den Stoff nach den alten
Landschaften Ägypten, Abessinien, Arabien, Palästina, Syrien,
— diese beiden werden besonders eingehend behandelt —,
Kleinasien und Konstantinopel, Armenien, Mesopotamien und
Persien, und schliesslich Malabar. Nach einer kurzen geschichtlichen

Übersicht über die Missionsarbeit im betreffenden Land
verbreitet er sich eingehend über die gegemvärtigen Verhältnisse

unter Mitteilung grossen statistischen Materials. (Verdienst-
a*o11 wäre eine tabellarische Übersicht der Zahlenangaben
gewesen.) Eine massvolle Kritik begangener Fehler und
vorhandener Übclstände soll ein Fingerzeig für den Wiederaufbau
in der Zukunft sein. Die Arbeit ist vielfach skizzenhaft, was
der Verfasser mit dem beschränkten Raum und der Unmöglichkeit

der Benutzung ausländischer Bibliotheken entschuldigt.
Erwünscht wäre u. a. eine Darstellung des Protektorates in
der Türkei und seines Verhältnisses zu den Missionsanstalten.
Einseitig, ja oberflächlich ist, Avas K. Lübeck S. 137 über die
Armenier schreibt. Es ist über ihre Leiden doch soviel authentisches

Material publiziert, dass dies in einer Schrift, die Avissen-



— 85 --
schaftlich ernstgenominen werden soll, berücksichtigt werden
sollte. Auch Avas der Verfasser über die Anglikaner, ihr
Verhältnis zu den Nestorianern z. B. sagt, entspricht nicht den
Tatsachen. Die Arbeit, die unter der Ägide des Erzbischofes von
Canterbury geleistet wird, verzichtet grundsätzlich auf jede
Proselytenmacherei. Aber der Umstand, dass der Verfasser bei jedem
Werk im Orient stets solche im Auge hat, trübt vielfach sein
Urteil. Es ist überaus anerkennenswert, dass durch die ganze
Schrift die Auffassung vertreten wird, dass jede Latinisierung
der Orientalen zu vermeiden und ihre kirchliche Eigenart zu
schonen sei. Noch zukunftsreicher wäre es, wenn alle Missionswerke

sich auf den einzig richtigen Standpunkt stellen würden,
jede Proselytenmacherei grundsätzlich abzulehnen, jede Gemeinschaft

des Orients als gleichberechtigtes Glied der christlichen
Kirche anzuerkennen und die Tätigkeit darauf zu beschränken,
dem Orient in pädagogischen und sozialen Aufgaben mit Rat
und Tat beizustehen. Die Christenheit des Abendlandes bot
während des Weltkrieges trotz ihrer reinem Auffassung des
Christentums ein so armseliges Bild der Zerrissenheit und
Ohnmacht, dass sie keine Ursache mehr hat, andere Kirchen als

minderwertig und rückständig zu betrachten. A. K.

Macfarland, Ch. S. : The Progress of Church Federation.
New York, Fleming H. Rcvell Company, 191 S.

Unter dem Titel „Protestantische Einigungsversuche in
Amerika" haben Avir in Nr. 4, Jahrgang 1917 dieser Zeitschrift,
über die verschiedenen Methoden referiert, nach Avelchen sich
in den Vereinigten Staaten grosse protestantische Kirchen
gegenseitig zu nähern suchen. Kaum in einem Lande preist
man so laut wie in Amerika die aus der Trennung von Kirche
Und Staat sich ergebende „Freiheit". Aber diese Freiheit hat
nun doch zu einer Zersplitterung geführt, die man mehr und
mehr als Übelstand empfindet. Das gilt natürlich nur von den
protestantischen Gemeinschaften. Die unter dem Papst stehende
Kirche ist wie keine andere in der Lage, sich als eine perfecta
societas, d. h. als eine mit allen Existenzrechten und allen
Existenzmitteln ausgerüstete und von keiner andern Macht
abhängige Gemeinschaft darzustellen. Eine solche Gemeinschaft



— 86 —

kann avoIü Vergünstigungen entgegennehmen, hat aber zum
eigenen Dasein weiter nichts nötig als freien Raum und muss,
wie die Verhältnisse in der modernen Welt liegen, das System
der Trennung von Kirche und Staat jedem andern vorziehen.
Die in der eigenen Hierarchie bestehende Autorität ist stark
genug, um die zentrifugalen Kräfte so zusammenzuhalten
und zu verwerten, dass sie keine Lockerung des Zusammenhangs

bewirken, sondern nur noch dem Ganzen dienen. Anders
verhält es sich mit den protestantischen Kirchen, in denen
\*on den Existenzbedingungen einer organischen Gemeinschaft
kaum gesprochen wird, dagegen Glaubens- und GcAvissens-

freiheit eines jeden Christgläubigen, allgemeines Priestertum,
Kultusfreiheit jeder gottesdionstlichea Versammlung betont
Averden, keine Organe vorhanden sind, die für Bewahrung der
innern Einheit verantwortlich wären und äussere Interessen
unter Umständen ebensosehr die Scheidung wie die Einigung
fordern können.

Diese Rückwirkung der Trennung von Kirche und Staat
auf die innerkirchlichen Verhältnisse hat man wohl nirgendwo
mehr erfahren als in den Vereinigten Staaten. Selbstverständlich

hat auch dort die staatliche Gewalt von den kirchlichen
Gemeinschaften Kenntnis zu nehmen und müssen diese der
bürgerlichen Behörde von ihrem Dasein Kenntnis geben. Das
ist schon der vermögensrechtlichen Dinge wegen unerlässlich.
Im übrigen aber ist die x\nerkennung als kirchliche Gemeinschaft

nicht schAvieriger zu erlangen als das staatliche Patent
für irgendeine neue Erfindung. Namentlich handelt es sich
dabei jeweilen auch um den Schutz der Firma. Hat sich eine
kirchliche Korporation mit einer bestimmten Bezeichnung das

Patent erworben, so ist der gewählte Name ihr Eigentum ; die
besondere dogmatische und kirchenrechtliche Bedeutung des

Namens kommt für die staatliche Behörde nicht in Betracht.
So gibt es denn heute in den Vereinigten Staaten über 200

„Denominationen", die sich im angedeuteten Sinne die staatliche
Anerkennung erworben haben.

Nach dem vorliegenden Werke (S. 40) sind dem „Kirchenbund"

(Church Federation, vgl. „Internationale kirchliche
Zeitschrift", 1917, S. 332 ff.) bisher 30 protestantische Kirchen
beigetreten. Diese haben folgende Bezeichnungen: 1. Baptistenkirchen,

Norden; 2. Nationalbaptistische Konvention; 3. Freie



— 87 —

baptistische Kirchen ; 4. Christliche Kirchen : 5. Kongregationalistische

Kirchen; 6. Jünger Christi; 7. Freunde: 8.

Deutschevangelische Synode; 9. Evangelische Vereinigung; 10. Lutherische

Kirche, allgemeine Synode; 11. Mennonitenkirche; 12.

Bischöfliche Methodistenkirche; 13. Bischöfliche Methodistenkirche,

Süden; 14. Afrikanisch-bischöfliche Methodistenkirche;
15. Afrikanisch - bischöflich - methodistische Zionskirche ; 16.

Farbige bischöfliche Methodistenkirche in Amerika; 17.

Protestantische Methodistenkirche; 18. Mährische Kirche: 19.

Presbytcrianische Kirche in den Vereinigten Staaten Amerikas ;

20. Presbyterianische Kirche in den Vereinigten Staaten,
Süden; 21. Protestantisch-bischöfliche Kirche (von dieser
beteiligen sich aber nur die Kommissionen für christliche
Einigung und soziale Werke an den Bestrebungen des Kirchen-
btmdesj ; 22. Reformierte Kirche in Amerika; 23. Reformierte
Kirche in den Vereinigten Staaten: 24. Reformierte bischöfliche

Kirche ; 25. Reformierte presbyterianische Kirche,
allgemeine Synode; 26. Baptistenkirche des siebenten Tages: 27.

Vereinigte Brüderkirche : 28. Vereinigte evangelische Kirche ;

29. Vereinigte presbyterianische Kirche : 30. Welsche
presbyterianische Kirche. Die dogmatischen, verfassungsmässigen,
liturgischen Differenzen, durch die sich diese dreissig Kirchen
unterscheiden, sind uns nicht bekannt; ebensoAvenig kennen
wir die Verschiedenheiten, durch die sich die übrigen 170
Gemeinschaften veranlasst sahen, sich zu besondern Kirchen zu
organisieren. Macfarland findet aber gewiss mit Recht, es sei

nun an der Zeit, von der Freiheit in der Weise Gebrauch zu

machen, dass man sich zum allgemeinen Besten eine geAvisse

Selbstbeschränkung auferlege. Es gelte nun auch in
kirchlichen Dingen mit dem Worle des Herrn ernst zu machen:
„Wer sein Leben erhalten will, Avird es verlieren; Aver es
verliert um meinetwillen und um des Evangeliums Avillen, der
^ ird es erhalten."

Damit haben also nun die dreissig genannten Kirchen
einen Anfang gemacht. Von einer gegenseitigen Annäherung
unter der Oberleitung kirchlicher Behörden konnte bei der
streng individualistischen Richtung vieler dieser Gemeinschaften
von vornherein keine Rede sein. Sollte man anfangen,
miteinander über dogmatische, konstitutionelle, liturgische Fragen
zu disputieren, um, wenn möglich, einander nicht nur zu



— 88 —

„widerlegen" und ad absurdum zu führen, sondern auch
positiv zu überzeugen und so zu einer Verständigung zu gelangen?
Damit hätte man ebensoAvenig etAvas erreicht Avie im 16.

Jahrhundert und in seitherigen Religionsgesprächen. Statt sich mit
theologischen und kirchenrechtlichen Diskussionen noch mehr
zu entzweien und zur Bildung neuer Kirchen Veranlassung
zu geben, macht man nun den Versuch, sich auf dem Weg
der „Christian Co-operation" zu finden, also einander durch
gegenseitige Unterstützung zu gemeinschaftlichen christlichen
ZAvecken näherzukommen.

Aber Avie soll das geschehen Das Evangelium vom
barmherzigen Samariter ist doch geAviss in keiner der genannten
Kirchen unbekannt und in dem Lande der Trennung Aron

Kirche und Staat, in dem die politischen Parteien nicht auch
als kirchliche Parteien mehr oder weniger streng voneinander

.geschieden sind, ist es doch wohl von jeher selbstverständlich
gewesen, ohne Rücksicht auf die besondere kirchliche Stellung
mitzuhelfen, wenn es sich um Angelegenheiten der allgemeinen
Wohlfahrt, der Bekämpfung moralischer und sozialer
Missstände, der Armen- und Krankenpflege und um derartige Dinge
handelte. Gewiss! Aber auch in Amerika sorgt eben doch
jede Kirche zunächst für sich selbst — namentlich in Sachen,
die mit dem kirchlichen Leben Avesentlich im Zusammenhang
stehen oder doch die Existenz und den Einfluss der Gemeinde
nahe berühren. Die Konkurrenz übt oft eine — ganz
heilsame — Anregung aus; aber sie erzeugt auch gern Neid und
Missgunst, gegenseitige Verkleinerung und Schädigung. Diese
letztere Wirkung empfand man allmählich stärker als die
erstere. Aber wie soll man aus der Konkurrenz zur „Co-operation"

gelangen, und zwar nicht bloss der Individuen, die sich
im gesellschaftlichen Leben von christlicher Liebe und
Weitherzigkeit leiten lassen, sondern der voneinander geschiedenen
und miteinander konkurrierenden Kirchen?

Dazu Avar, wenn nicht eine Preisgebung, so doch eine
Einschränkung des protestantischen Individualismus und eine
geAvisse Rückkehr zum katholischen Kollektivismus nötig. Wie
früher (a. a. 0.) angegeben Avorden ist, haben die verbündeten
Kirchen drei gemeinschaftliche Organe geschaffen, die die ^Co-
operatiou'-'- zu leiten haben; es sind die alle vier Jahre
zusammentretende, aus den Delegierten der verschiedenen Kir-



— 89 —

chen bestehende Bundesversammlung, das Exekutivkomitee und
der alle Monate zusammenkommende Ausschuss dieses
Komitees, der Verwaltungsrat. Die erste Bundesversammlung hat
1908 in Philadelphia, die zweite 1912 in Chicago, die dritte
1916 in St. Louis stattgefunden. Zwischen der einen und andern
Bundesversammlung besorgt das Exekutivkomitee mit seinem
Verwaltungsrat die Angelegenheiten, die die Bundesversammlung

zu der ihrigen gemacht hat. Macfarland ist der Generalsekretär

der Bundesversammlung. In dieser Eigenschaft hat
er eine Reihe umfangreicher Schriften herausgegeben, in denen
die Geschichte und die Bestrebungen des „Kirchenbundes"
(Church Federation) dargestellt sind. Das vorliegende Buch
ist ein Auszug aus diesen Schriften.

Wir vernehmen hier insbesondere, auf welche Gegenstände
die gemeinschaftliche Arbeit (Co-operation) der in der
Bundesversammlung repräsentierten „Kirchen Christi in Amerika"
sich erstreckt hat. In der ^Evangelisation" scheint sich die
gemeinschaftliche Tätigkeit Avesentlich auf literarische Arbeiten,
Besprechung der Methoden, Sammlung und Verbreitung
bezüglicher Schriften beschränkt zu haben. Sehr reichhaltig ist
das soziale Programm, mit dem sich der „Kirchenbund" in
seinen Subkommissionen beschäftigt und über das jeAAreilen in
der Bundesversammlung verhandelt wird. Hier kommen zur
Sprache: Gleichberechtigung aller in allen Lebensstellungen,
Schutz der Familie, Abschaffung der Kinderarbeit in industriellen
Unternehmungen, Schonung der Mütter, Kampf gegen den
Pauperismus, Arbeiterschutz, Altersfürsorge, Freiheit der
Organisation für Unternehmer und Angestellte, Sicherung eines
wöchentlichen Ruhetages, Beschränkung der Arbeitszeit,
Ausgleich ZAvischen dem Gewinn des Unternehmers und dem Lohn
des Arbeiters u. dgl. Zur Förderung der Temperenzbestrebungen.
denen der Kirchenbund mit grossem Eifer huldigt, werden vier
Blätter herausgegeben. Die „christliche Erziehung" hatte sich
natürlich schon bisher eine jede der verbündeten Kirchen zu
einer der allerAvichtigsten Aufgaben gemacht; das Exekutivkomitee

setzt sich mit den betreffenden Behörden in Beziehung,
macht Anregungen, verbreitet Lehrmittel und legt der
Bundesversammlung Bericht und Anträge vor. Ein verwandter Gegenstand

ist „Familienleben und religiöse Sonntagsruhe". Die „Baptisten

des siebenten Tages" unterstützen lebhaft die bezüg-



— 90 —

liehen Bestrebungen, wahren sich aber ihr Recht auf Heiligung
des Sabbates. Ausserdem befasste sich der Kirchenbund mit
einer Reihe besonderer Angelegenheiten, zu denen die
Zeitumstände Veranlassung boten. Der letzte wichtige Gegenstand
Avar die Stellungnahme zum gegenwärtigen Krieg. Im
Zusammenhang damit stand auch die Unterstützung der
Protestanten in Belgien und Frankreich. Auf das Verhältnis zum
Katholizismus Avurde, soweit Avir sehen, niemals Bezug
genommen. Es handelt sich wesentlich nur um eine Einigung
zwischen protestantischen Gemeinschaften, und zwar in
Angelegenheiten, in denen sich z. B. die schweizerischen Landeskirchen

von selbst zusammenfinden. E. H.

Zankoav, Stef. : Die Verfassung der bulgarischen orthodoxen
Kirche. Zürich 1918, Verlag Gebr. Leemann & Cie. XVI und
223 S. Fr. 6.

Unter den Publikationen, die uns die letzte Zeit über die
Kirchen des Ostens gebracht hat, ist die vorliegende von
besonderer Bedeutung. Sie erörtert das Recht einer Kirche, die
im Orient eine eigene Stellung einnimmt, über die viel Unklarheit
herrscht. Ausserdem ist die bulgarische Kirche gegenwärtig
wieder stark umworben von der römischen Kurie. Was nun
diesen letzteren Punkt anbetrifft, so geAvinnt man aus dem
Buch die Überzeugung, dass eine Union mit Rom ein so

vollständiger Bruch der bulgarischen Kirche mit ihrer Vergangenheit

und mit ihren Bestrebungen um Selbständigkeit wäre, dass

die diesbezüglichen Erwartungen von römisch-katholischer Seite
einem geradezu naiv vorkommen. Der Verfasser bezeichnet
seine Arbeit, deren Gegenstand noch nie erschöpfend dargestellt
Avorden ist, bescheiden als „Versuch einer systematisch-rechtlichen

Darstellung der Verfassung und Verwaltung der
bulgarischen Kirche". Aus rein technischen Gründen Avird der ZAveite

Teil, „Die Venvaltung der bulgarischen orthodoxen Kirche" in
einem besondern Buch erscheinen. Wie übrigens dieser Versuch
in Bulgarien selbst eingeschätzt wird, — ein Teil davon ist eine
Dissertation der Zürcher rechts- und staatswissenschaftlichen
Fakultät —, bekundet der Beschluss des hl. Synod der
bulgarischen Kirche, das Werk in bulgarischer Sprache herauszu-



— 91 —

geben. Ein ausführlicher geschichtlicher Überblick führt in das
Verständnis der bulgarischen Kirche ein, vor allem ihrer
Bestrebungen nach nationaler Autonomie, die mit der Bekehrung
des Volkes zum Christentum einsetzten, a*ou Erfolg begleitet
waren, im 19. Jahrhundert neu auflebten und in der Organisation
des Exarchates verwirklicht wurden. In der Geschichte der
Gründung und Behauptung des Exarchates und der neuesten
EntAvicklung der Kirche vermisst man ein näheres Eingehen
auf die lokalen Auseinandersetzungen zwischen Griechen und
Bulgaren, avozu diese Dinge geführt hatten. Die schöne
einheitliche Schilderung des Verfassers Aväre dadurch allerdings
gestört Avorden, aber sie hätte an geschichtlichem Werte
gewonnen. Der Abschnitt schliesst mit zahlreichen statistischen
Angaben über die Bevölkerung und die kirchlichen Einrichtungen.
Zur Einleitung gehört noch der Abschnitt über die Quellen des

bulgarischen Kirchenrechts, die allgemeinen und Partikular-
<luellen. Im ZAveiten Abschnitt geht der Verfasser zur Behandlung

des eigentlichen Stoffes über : „Die Grundlagen der
Verfassung, und zwar in den einzelnen Kapiteln mit den
Überschriften : Die Kirche und ihre wesentlichen Eigenschaften.
Mitglieder, Zusammensetzung der Kirche und die allgemeine
Rechtsstellung der kirchlichen Stände. Das Gebiet der Kirche,
die Kirchengewalt, die Form der Kirchenverfassung. Im dritten
Abschnitt „Die Organe der Kirchengewalt" Averden erörtert:
Das ökumenische Konzil, das partikuläre Konzil, die Versammlung
dor Bischöfe, der hl. Synod, der Exarch, die Diözesanbischöfe
und ihre Gehülfen, die übrigen Kirchenorgane. Der \dcrte und
letzte Abschnitt „Staat und Kirche" zerfällt in die S§

Grundverhältnis, Autonomio der Kirche, Aufsichtsrecht und Schutzpflicht

des Staates, Trennung atou Kirche und Staat. Diese
Angabe gibt einen Begriff von dem reichen Inhalt des Buches,
dm* auf Grund der Quellen und zahlreicher deutscher,
bulgarischer und russischer Literatur behandelt ist. Manche schiefe
und unrichtige Auffassung in deutschen Schriften wird rektifiziert.

Es wären vielleicht noch zu envülmen gewesen: A. D.
Kyriakos: Geschichte der orientalischen Kirchen. J. Silbernagel
und J. Schnitzer: Verfassung und gegciiAvärtigcr Stand sämtlicher
Kirchen des Orients.

Das Gesamte erscheint als eine geschickte Apologie des

bulgarischen Standpunktes, und einleuchtend ist der NacliAveis,



— 92 —

dass die bulgarische Kirche mit ihrer Autonomie und ganzen
Verfassung die Grundsätze der orthodoxen Kirche in keinem
Punkt aufgegeben hat. Die Einigung mit dem Patriarchat ist
seinerzeit an territorialen Schwierigkeiten gescheitert. Es sprach
dann das Schisma über die bulgarische Kirche aus, das aber
im Laufe der Zeiten ein nichtiger Akt geAvorden ist, indem
die russische Kirche mit der bulgarischen Kirche in
gottesdienstlicher Gemeinschaft blieb, ja Avährend des Balkankrieges
bulgarische Priester und Bischöfe mit Metropoliten des

Patriarchates zelebrierten. Der Verfasser bemerkt, dass der Krieg
eine endgültige Regelung der national-politischen Verhältnisse
am Balkan bringen Averde. Dann könne die bulgarische Kirche
ihre legale Autokephalie erlangen und neben der Einheit auch
in die formelle Gemeinschaft mit der allgemeinen orthodoxen
Kirche eintreten. A. K.

Aus Zeitschriften.

Bulletin de Littérature ecclésiastique. Toulouse 1918. N"* 7 et 8.
G. Breton: L'avenir des Instituts catholiques. H. Brémond: Le
< Théocentrisme » de Pierre de Bérulle. P.-S. Monbrun : La lutte
philosophique en province : les Jeux Floraux de Toulouse. N0' <)

et 10. Cezeraz : La tâche du haut enseignement catholique. L.
Crouzil : Problèmes d'après-guerre. F. Cavallera: Notes d'ancienne
littérature chrétienne.

Christliche Stimmen. Mitteilungen der Schweizer Gruppe des
Weltbundes für Freundschaftsarbeit der Kirchen. Wattwil (St. Gallen).
Nrn. 4—6. Die Kriegsaufgabe der Kirche (Erklärung des
amerikanischen Zweiges der Weltallianz). Zum Eintritt in das 5. Kriegsjahr.

Huldreich Zwingli, an die evangelischen Kirchen aller Länder.
Inter arma Caritas. Eine Erklärung von neutralen Intellektuellen.

Die Eiche. Vierteljahrszeitschrift für Freundschaftsarbeit der
Kirchen. Berlin. 6. Jahrgang. Nrn. 2—3, 1918. Die Gefangenen-
.seelsorge in den feindlichen und neutralen Ländern. Berichte aus
England, Frankreich, Italien, Russland, neutralen Ländern und
Übersee, Dänemark und Norwegen.

Die Hechkirche. Organ der hochkirchlichen Vereinigung. Nr. 1.

I. Jahrgang. Siegen, Geschäftsstelle der Hochkirche. Zum Geleite.
Das Programm der hochkirchlichen Vereinigung. Grundzüge einer
evangelischen bischöflichen Verfassung. Die" Rückkehr zum Alten.



— 93 —

Evangelischer Wochenbrief von Prof. Dr. Deissmann, Berlin.
Nrn. 81/82. Nochmals Uppsala und die Internationale christliche
Konferenz. Nrn. 83/84. Aus dem christlichen Amerika. Nrn. 85—90.
Die deutsche Theologie und die Einheit der Kirche (Olaus Petri-
Vorlesung in Uppsala). Nrn. 91/92. Die deutsche Revolution.
Nrn. 93/94. Revolution und Kirche.

Federal Council Bulletin. A Journal of Religious Cooperation
and Interchurches Activities. New York. Vol. N° 8. Report of Ch. S.
Macfarland, Commissioner to France, to the Administrative
Committee of the Federal Council of the Churches of Christ in America.
N° 9. Commission on Interchurch Federations. American Churches
and French Protestantism. World Alliance Notes. Commission on
Relations with the Orient.

Franziskanische Studien. Münster i. W., 1918. 4. Heft. T. Den-
kinger: Zur Histoire de Fauvain. C. Schröder: Kann der Franziskaner

N. Crane als der Übersetzer der Apostelgeschichte des

Königsberger Kodex 191 A fol. angesehen werden? J. Feldkamm:
Der Erfurter Weihbischof Albert, Graf von Beichlingen. J. Karteis:
Wechselbeziehungen ZAvischen den Mainzer Kapuzinern und den
Kurfürsten von Mainz.

Goodwill. Ajournai of international Friendship. London. Vol. III.
N° 4. 1918. Leading Article: Our late Chairman, J.Allen Baker:
Memorial tributes. The Great Débats. World's Evangelical Alliance.
League of Nations.

Holländische Nachrichten. Organ des Nederlandsche Anti-
Oorlog Rad. Haag. II. Jahrgang. Nrn. 64—76. Offizielle Erklärungen.
Aus Parlamenten. Privatvereine und Personen.

The Christian Union Quarterly. Baltimore 1918. Vol. VIII. N° 2.
Editorial: Have Denominational Schools a moral right or existence?
D.O.Thomas: The Principles of Christian Union. A.W.Anthony:
The Unifying Influence of Home Missions. P. de Schweinitz : Some
thoughts on the present status of the discussion on Organic Church
Union from the standpoint of the Moravian Church. R. H. Gardiner :

A Russian view of the World Conference. Octave of Prayer for unity.
E. De Witt Jones : The Tyranny of Trieflers in Religion. What
People and Papers are saying about unity.

The Constructive Quarterly. A journal of the Faith, Work and
Thought of Christendom. New York. Volume VI. N" 3. J. Rivière:
Concerning the Sacrifice of the Mass. W. P. Du Bose : The Demand
for the Simple Gospel. C. C. J. Webb: Christianity as the Climax
of Religious Development. W. L. Bevan : Some Gladstone Friendships.

Michael IUnsky : A Free Church. Georges Goyau : The Church



— 94 —

of France during the War. J. W. Buckham: The Enlarging Place
of Christ in Modern Thought. J. de ZAvaan : Some Aspects of the
New Testament Claim for Jesus. H. C. Ackerman : The Place of
Faith in Psychology. Wilbard L. Sperry : The Will to FelloAvship.
J. H. Oldham: Mollis B. Frissell and Hampton.

Revue de Théologie et de Philosophie. Lausanne. Tome VI. N° 28.
H. Gunkel: Le récit biblique de la création. J. Benrubi: La
connaissance intégrale. Ch. Werner : A propos de Kant. H.-L. Mié-
ville: Kant. N" 29. P. Llumbert: Remarques sur l'actualité des

prophètes hébreux. E, Logoz: La philosophie de l'histoire de Saint
Augustin. G. Berguer: Une nouvelle école de psychologie religieuse.

Stimmen der Zeit. Katholische Monatschrift für das Geistesleben

der Gegemvart. Freiburg i. Br. Heft I. 1918. J. Bessmer: Die
Wunder des Evangeliums und die Psychotherapie. C. Noppe! : Freiheit

und Unabhängigkeit für die Caritas. H. Grisar: Luther im
Spiegel seiner Jahrhundertfeier. P. Lippert: Die Furcht vor dem
Frieden. H. Dieckmann : Der Kaiserkult unter Augustus. Grundlegung

des Kaiserkultes. J. Overmans : Mit Strindberg nach
Damaskus. Besprechungen. Umschau. Heft II. B. Jansen : Petrus
Johannis Olivi. Ein lange verschollener Denker. H. Gruber : Der
Doppelmord von Sarajevo als Ergebnis der verbrecherischen
grossserbischen Wühlereien der Narodna Odbrana. H. Dieckmann : Der
Kaiserkult unter Augustus. Der offizielle Kaiserkult. St. v. Dunin-
Borkowski: Weltrecht. J.Fischer: Der Nürnberger Arzt Dr.
Hieronymus Münzer ff 15081 aus P'eldkirch als Mensch und Gelehrter.
Besprechungen. Umschau. Heft III. P. Sträter: Wo steht die katholische

Jugendpflege W. M.Peitz: Ein diplomatisch-kartographischer
Umsturz herrschender Meinungen. H. Gruber: Präsident Wilson und
die Freimaurerei der Vereinigten Staaten, unter besonderer
Berücksichtigung der Kriegsziele der Washingtoner Hochgradbrüder 33-.
F. Wiercinski : Zur Stellung des weissen russischen Klerus. P.

Lippert: Ein Brief ins Feld. Besprechungen. Umschau.

Theologisch Tijdschrift. Leiden 1918. 52e Jaargang (Nieuwe
Reeks 10e Jaargang). Aflevering VI. Dr. A. Rutgers van der Loeff:
Over het z. g. n. praeanimisme in verband met de théologie. Prof.
Dr. M. Th. Houtsma: Aanteeheningen op het boek der Spreuken.
Prof. Dr. H. Windisch : Literatuurberichten. Das Neue Testament und
seine Umwelt. Prof. Dr. K. H. Rocssingh: Nieuwe Wegen.
Mededeelingen, door K. H. R., D. P. en B. D. E. Ingekomen Boek-
werken.

Nieuwe Theologische Studien. Praktisch Maandschrift voor
Godgeleerdheid. Groningen, den Haag 1918. Ie Jaargang. 8e Aflevering.

J. Willemze: Ha. (Apg.) 11 : 26. C. Hattink: Ha. (Apg.) 2: 2.



-- 95 —

F. M. Th. Bohl: Exegetica. H. Th. Obbink: Uit ouden en nieuwen
tijd. Uit de Kaartenkast. Toegezonden Tijdschriften. Bladvulling:
Th. L. W. van Ravestein: Profeten en Nazireeën (Am. 2 : 11).
9'Aflevering. J. van Wageningen : Algemeene Psychologie van de vrouw
bij de latere Grieken en de Romeinen. J. Th. Ubbink: Seneca en
Paulus. H. M. van Es : Zending en Kerkrecht. Uit de Kaartenkast.
Toegezonden Tijdschriften. Bladvulling: Veldhuizen: Jh. 19:35.
V.: xopi2.ia!ha. 10e Aflevering. Joh. de Groot: Palestijnsche trekken
in Genesis 2 en 3. H. Th. Obbink: Historica en Filosofica. W. J.
Aalders: Çjuakerisme. Uit de Kaartenkast. Toegezonden Tijdschriften.
Bladvulling: Veldhuizen: De Bijbel in de Schoohvereld. V.: Lk.
10:42. W. H.: Weeda, Georg Eliot. V.: Discipel.

De Oud-Katholiek. Orgaan van de Vereeniging « Cor unum et
anima una». 34e Jaargang. Nr. 21. Devotie tot Jezus Christus, VI.
Herderlijk Schrijven van den hoogeerwaarden Heer Dr. G. Moog, I.
Onze armverzorging, Nil. Het nut van jongeliedenvereenigingen, IV.
De Roomsch-katholieke gemeente der oud-bisschoppelijke Clerezy
te Dordrecht, 1843—1918, III. Het nieuwe Roomsche kerkrecht, I.
Berichten. Gemengde Berichten. Nr. 22. Herderlijk Schrijven aan
de pastoors en kerkbesturen der oud-katholieke Kerk van Nederland.

Devotie tot Jezus Christus, VII. Herderlijk Schrijven van den
hoogeerwaarden Heer Dr. G. Moog, II. j Mr. L. W. A. Colombijn.
Ingezonden Stukken. Berichten. Nr. 23. Allerzielen. Devotie tot
Jezus Christus, VIII. Uit onze geestelijke Schatkamers, NV. Onze
armverzorging, XIV. De Roomsch-katholieke gemeente der oud-
bisschoppelijke Clerezy te Dordrecht, 1843—1818, IV. Het nieuwe
Roomsche kerkrecht, II. Berichten. Oude versjes van oude prentjes.
Allerlei. Nr. 24. Devotie fot Jezus Christus, IX. Onze armverzorging,

XIV. De Synode. Uit onze geestelijke Schatkamers, XVI.
Het nieuwe Roomsche kerkrecht, III. Berichten. Oude versjes van
oude prentjes. Nr. 25. Herderlijk Schrijven aan de Oud-Katholieken
van Nederland. Het Kerkelijk Jaar. Devotie tot Jezus Christus, X.
Uit onze geestelijke Schatkamers, XVI. Onze armverzorging, XV.
De Synode. 1818. Berichten. Nr. 26. Advent. Devotie tot Jezus
Christus, XI. Uit onze geestelijke Schatkamers, XVII. Synode. Ge-
denkboek 1923. Boekbespreking. Berichten. 350 Jaargang. 1919.
Nr. 1. Nieuwjaar. Mededeeling van het Episcopaat van de oud-
katholieke kerk van Nederland. Uit onze samenleving, I.
Boekbespreking. Berichten.

Geloof en Leven. Maandblad van den Bond van Vereenigingen
van Jonge Oud-Katholieken in Nederland. 2e Jaargang. 1918. Nr. 10.
Schuld. Het gemengde huwelijk, II. In en buiten ons kamp. Uit
de Pers. Boekbespreking. Een stem ons steun. f Mr. L. W. A. Co-



- 96 —

lombijn. Berichten. Nr. n. Belangrijk Bericht. De R. K. Gemeente
der O. B. Clerezy te Dordrecht, 1843—1918, III. De Vredesengel.
Christendom en Theosofie, V. Boekbespreking. f Pastoor P. de Graaff.

Ingezonden met naschrift. Mededeelingen van het Bondsbestuur.
Berichten. Nr. 12. Ik geloof — God belooft. Een nationaal Concilie.

De R. K. Gemeente der 0. B. Clerezy te Dordrecht, Slot.
Christendom en Theosofie, VI, Besluit. In stille nacht. Het
gemengde huwèlijk, III, Slot. Uit de Pers. Bede. Monger. Mededeelingen

van het Bondsbestuur. Berichten. 3e Jaargang. 1919. Nr. i.
Nieuwjaarsgroet. Rust een weinig. Ideaal I. Klopjes I. Bijbellezen.
In en buiten ons kamp. Vragenbus. Ingezonden. Mededeelingen van
het Bondsbestuur. Berichten.

lliirrcarog. Wrochenbeilage zum Exxktpmonxòg d'dgog.
Alexandrien 1918. Zehnter Jahrgang. Nr. 31 nicht eingetroffen. Nr. 32.
Kirchenwesen in Europa und Amerika. P. N. Trempelas: Die
Propheten (Fortsetzung). Chronik. Nrn. 33 und 34 ausgeblieben. Nr. 35.
P. N. Trempelas : Die Propheten (Fortsetzung). Erzbischof Porphy-
rios: Brief über die Zionisten. Chronik. Nr. 36. Protopresbyter Konst.
N. Kallinikos: Seid im Gebete beharrlich. P. N. Trempelas : Die
Propheten (Fortsetzung). Chronik. Nrn. 37 und 38 fehlen. Nr. 39.
Protopresbyter Konst. N. Kallinikos : Die Verleumdung. P. N. Trempelas

: Die Propheten (Fortsetzung). P. Paulidis : Meine Rezepte,
oder: Apologetische Gedanken eines Christen. Chronik. Nr. 40.
Konst. N. Kallinikos: Über Verleumdung (Schluss). P. N. Trempelas:
Die Propheten (Fortsetzung). Für das englische Rote Kreuz.
Chronik. Nrn. 41 und 42 nicht angekommen. Nr. 43. Erzbischof
von Konstantinopel Patriarch Gregorios : Über Ehe und
Verwandtschaftsgrade. Chronik. Nrn. 37 und 38 nachgeliefert. K. Kallinikos:
Die Himmelfahrt Christi. Paulidis : Meine Rezepte : Das Dasein
Gottes. Chronik. Konst. Kallinikos : Die Himmelfahrt Christi (Ende).
Trempelas: Die Propheten (Fortsetzung). Paulidis: Meine Rezepte,
oder : Apologetische Gedanken eines Christen : Telologische
Beweise. Chronik. Nr. 44. Sieg! Trempelas: Die Propheten
(Fortsetzung). Chronik. Nr. 45. Brutalität der Tyrannen. Die Propheten
(Fortsetzung). Chronik. Nr. 46. Trost für Brutalität. Gebet um
Einigung der Kirchen. Trempelas: Die Propheten (Fortsetzung).
Chronik.

Druck von Stämpfli & Cie. in Bern.


	Bibliographie

